
Posthumanismus und sprachliche Praxis

Literatur am Rande des Menschlichen am Beispiel

von Emma Braslavskys Roman Die Nacht war bleich,

die Lichter blinkten

Lisa Jüttner

1. Einleitung

Zunächst werdenwichtige Aspekte der aktuellen posthumanistischen Ansätze kurz

beleuchtet, um einen Einblick in die sehr komplexe Theorie zu geben. Literatur

kann im Anschluss an eine Verschiebung von sprachlichen zu materialistischen

Ausprägungen als Praktik begriffen werden, die in Austausch mit ihrer Umwelt

Entwicklungen aufgreift. Der 2019 erschienene Roman von Emma Braslavsky Die

Nacht war bleich, die Lichter blinkten, lässt sich auf inhaltlich-thematischer, sowie

textstruktureller Ebene als Auseinandersetzung mit den Themen des Posthuma-

nismus deuten. Damit bildet er ein diskursives Element im Praxisgefüge der post-

humanistischen Diskussion. Insbesondere weil sich der Posthumanismus um eine

praktisch-materialistische Ausrichtung bemüht, sollten posthumanistische Denk-

und Interpretationsmuster nicht bei derTheorie stehen bleiben, sondern kulturelle

Reaktionen darauf in ihre Überlegungen mit einbeziehen. Braslavskys Roman fügt

dem Diskurs ein neues Element hinzu. Im Anschluss an die Darstellung einiger

theoretischer Ansätze wird der Roman anhand zweier Gesichtspunkte näher ana-

lysiert: Zum einen soll die sprachliche Praxis in der Kommunikation untersucht

werden, die mit oder im Zusammenhang mit den nicht-menschlichen Akteuren

des Romans dargestellt ist. Zum anderen findet zum Ende des Romans eine Art

Mensch-Maschine-Hybridisierung innerhalb der Hauptfigur statt, die sich mit ei-

nem posthumanistischen Verständnis von Leben und Sterben interpretieren lässt.

Die Verknüpfung von posthumanistischer Theorie und literaturwissenschaftlicher

Praxis soll ein Gesamtbild posthumanistischer Denkansätze liefern.

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Lisa Jüttner

2. Posthmanismus – Transhumanismus – Antihumanismus?

Der kritische Posthumanismus bezieht sich in vielerlei Hinsicht explizit auf die

theoretischen Überlegungen der Postmoderne (vgl. Loh 2018: 12). Anknüpfend an

die Subjektkritiken von Foucault, Irigaray, Butler und anderen, sowie an die an-

tihumanistischen Ansätze poststrukturalistischer Philosoph*innen, verweist der

Posthumanismus kritisch auf die Konstruiertheit humanistischer Wertideale. Die

Konstruktion des ›westlichen humanen Subjekts‹ entwickele einen qualitativenUn-

terschied zu »sexualisierten, rassisierten oder naturalisierten Anderen« (Braidot-

ti 2014: 32). In diesem Sinne greift der Posthumanismus in seiner Dekonstruk-

tion postkoloniale und feministische Ansätze auf. Braidotti betont die dialekti-

schen Prozesse, die, ausgelöst durch das humanistische Ideal, jahrhundertelang

das Selbstverständnis des ›Selbst‹ in Alterität und Abgrenzung zum ›Anderen‹ präg-

ten (vgl. Braidotti 2014: 33). Herbrechter (2009) nähert sich einer Definition des

Posthumanismus vorsichtig, indem er ebenfalls auf die antihumanistische Theo-

rie der 1970er und 1980er verweist. Prophezeiungen, die euphorisch die Apoka-

lypse zugunsten des Post- oder Transhumanen heraufbeschwören, seien in ihrer

postanthropozentrischen Sichtweise zwar ähnlich, müssten jedoch von gegenwär-

tigen Entwicklungen differenziert werden. So »will ein hier vertretener kritischer

Posthumanismus lediglich das mögliche Ende einer bestimmten Sichtweise des

Menschen, nämlich das des Humanismus untersuchen und evtl. dessen Wandel

forcieren helfen« (Herbrechter 2009: 7). Es entstehe gerade aus der Einsicht, dass

die Idee des Postanthropozentrismus ernst zu nehmen sei, ein Bedürfnis nach Re-

formierung und Restabilisierung des Menschen, nämlich »[d]en Menschen nach

dem ›Ende des Menschen‹ zu denken, ohne in apokalyptische Mystik oder neue

Formen von Spiritualität und Transzendenz zu verfallen« (Herbrechter 2009: 7).

Dabei gehe es um die kritische Begegnung mit dem Humanismus und seiner Stel-

lung innerhalb normativer Prozesse. »Das Humane ist eine normative Konvention.

Als solche ist es nicht durch und durch negativ, nur hochgradig normierend und

damit instrumentalisierbar zum Zwecke der Ausgrenzung und Diskriminierung.«

(Braidotti 2014: 31). Ein kritischer Posthumanismus solle »die Spezies Mensch als

geschichtlichen ›Effekt‹ und Humanismus als ideologischen ›Affekt‹« (Herbrechter

2009: 11) verstehen, die es beide von innen heraus zu dekonstruieren gelte, ohne da-

bei das POST- also das ›Nach‹-Humane in den Fokus zu stellen. Tatsächlich scheint

es dem Posthumanismus darum zu gehen, die dem Antihumanismus implizite Ne-

gierung alles Menschlichen aufzulösen. Die Klarheit, dass sich der Humanismus,

sei er auch als Ideologie begriffen, nicht einfach restlos beseitigen lässt, ist des-

halb in der Bezeichnung Posthumanismus eingeschlossen (vgl. Herbrechter 2009:

19). Braidotti bezieht sich auf Derrida, wenn sie versucht, den Widerspruch post-

humanen Denkens zu beschreiben. So sei in jeder Kritik und jeder Gegenwart die

›immanente Spur‹ des Humanismus vorhanden, sich von ihm freizusprechen un-

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Posthumanismus und sprachliche Praxis 289

möglich. Stattdessen gelte es die »Spur der epistemischen Gewalt« (Braidotti 2014:

35), die sich in der realen Gewalt am strukturellen ›Anderen‹ materialisiert, auf-

zudecken und auszulöschen. Sie nennt explizit die Dekonstruktion als Errungen-

schaft der Postmoderne, sieht jedoch auch »eine gewisse Ungeduld angesichts der

Grenzen ihres sprachlichen Bezugsrahmens« (ebd. 2014: 36). Was ein posthuma-

nistischer Denkansatz nahelegt, ist ein materialistischer Zugang, eine bewegliche

Fokussierung auf »Praktiken, Tätigkeiten und Handlungen« (Barad 2012: 12) – zu

der sprachliche Praktiken selbstverständlich auch gehören.

Während sich Braidotti insbesondere am vitruvianischen Schönheitsideal ori-

entiert, um ›das Humane‹ zu beschreiben, entwickelt Herbrechter eine kultur-

anthropologische Annäherung an den Humanismus: »Humanismus ist also die

Idee, dass durch ständiges Identifizieren mit einer quasi-mystischen universel-

len menschlichen ›Natur‹ große kulturelle Errungenschaften hervorgebracht wer-

den, die den Zusammenhalt der Menschheit als Ganzes darstellen« (Herbrechter

2009: 15). Die hier von Herbrechter etwas polemisch formulierte Humanismus-

Definition lässt sich zurückführen auf die Annahme des (literarischen) Realismus,

dass Wirklichkeit durch die Erfahrung eines Individuums im Medium der Kultur

mit anderen Individuen geteilt werden könne. Kultur erhielte in diesem Fall eine

Repräsentationsfunktion in Bezug auf die Wirklichkeit, Erfahrung würde durch

imMenschen angelegtes Wissen interpretierbar und erfahrbar gemacht. Die Basis

des ›Mensch-Seins‹ würde einer ontologischen Natur zugeschrieben, die sich ei-

ner kritischen Auseinandersetzung zu entziehen scheint. Eng damit verknüpft sind

Fragen nach Identität und Zugehörigkeit ebenso aber auch die Frage nach einer ei-

genständigen Lebendigkeit von Materie und den jeweiligen Bezeichnungsprozes-

sen. Wann gilt etwas als ›menschlich‹? Welches kategoriale Referenzsystem steckt

dahinter? In Bezug auf eine literatur-, kultur,- oder sprachwissenschaftliche Kri-

tik erscheint die Frage nach der Medialität von besonderer Bedeutung. So werden

Medien in der posthumanistischen Theorie nicht nur als neutrale Vermittler der

Repräsentation betrachtet, sondern in ihrer Eigendynamik »mitsamt ihrer iden-

titätsstiftenden Funktion und ihrer ›Positionierung‹ von Subjekten« (Herbrechter

2009: 15) kritisch miteinbezogen.

Die Differenzierung Transhumanismus – Posthumanismus bringt häufig

Schwierigkeiten mit sich. Loh definiert in ihrer Einführung den Transhumanis-

mus als »die technologische Transformation desMenschen zu einem posthumanen

Wesen« (Loh 2018: 11). Damit spricht sie eine weitere dominierende Akzentuierung

der Diskussion um das Posthumane an. »Dieser Aspekt ist nun der, der eindeutig

technologiebetrieben ist« (Herbrechter 2009: 19). Interessanterweise hebt er sich

deutlich von der akademisch geprägten Theorie der Postmoderne ab, indem er

auch populärkulturelle Bereiche miteinschließt. Es geht dabei um einen öffent-

lichen Diskurs, in dem verschiedene Ausprägungen des technischen Fortschritts

in ihrem Einfluss auf menschliche Entwicklung in den Fokus geraten. Während

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Lisa Jüttner

der Mensch beständig daran arbeitet, sich selbst durch technische Mittel zu

überwinden, stellt ein kritischer Posthumanismus die Frage, nach welcher tech-

nologischen Perfektion gestrebt wird und was anschließend vom Menschen selbst

noch erhalten bleibt. »Die verselbstständigte Entwicklungs- und (Selbst-)Transfor-

mationsideologie braucht keine großen Erzählungen mehr, die traditionell auf die

Emanzipation der Menschheit abzielen. Sie droht stattdessen zur Verkörperung

des Inhumanen oder sogar Posthumanen zu werden, denn für sie ist der Mensch

nur ein Mittel zum Zweck: ›Das Interesse der Menschen wird dem des Überlebens

der Komplexität untergeordnet‹ (Lyotard, 1988a: 15).« (Herbrechter 2009: 12)

3. Das posthumanistische Subjekt

Da sprachliche Konstruktionen immer ein anthropozentrisches Denken beinhal-

ten, will der Posthumanismus sie als Spiegelung oder Entsprechung von Wirk-

lichkeit dezentralisieren. Würde die menschliche Sprache als Referenzsystem von

Wirklichkeit statuiert, wäre diese Wirklichkeit nicht von einem Menschen abge-

löst denkbar. Sie wäre das einzige Medium, umWirklichkeit erfahrbar zu machen,

obgleich sie in der Kommunikation nicht-menschlicher Akteure keine oder zumin-

dest eine andere Rolle spielt. So schreibt Braidotti: »Der Antihumanismus besteht

darin, den menschlichen Akteur von dieser universalistischen Position abzukop-

peln, ihn dazu aufzurufen, sich sozusagen zu verlegen auf die Formen seines kon-

kreten Handelns« (Braidotti 2014: 29). Der Zwischenschritt sprachlicher Reflexion

wäre in seiner wirklichkeitskonstituierenden Funktion relativiert. Sie ersetzt das

»humanistische Einheitssubjekt« durch ein »komplexeres, relationales Subjekt […]

bestimmt durch die Grundeigenschaften von Verleiblichung, Sexualität, Affektivi-

tät, Empathie und Begehren« (ebd. 2014: 32). Sie prägt dazu den Begriff des ›no-

madischen Subjekts‹ in Abgrenzung zum einheitlichen Subjekt. Das posthumanis-

tische Subjekt könnte demnach also nicht nur Mensch, Tier, Maschine, sondern es

könnte auch ein Text sein, in dem sprachlich normierte Strukturen aufgelöst und

dezentriert werden.

In Subjektivierungsprozessen spielen dialektische Zusammenhänge zwischen

Natur und Kultur eine Rolle, die – auch in ihrer interdependenten Verhältnismä-

ßigkeit – das menschliche Ideal in Abgrenzung zu dem ›Anderen‹ herausstellen.

Die menschlicheWesenheit definiert sich also über das Inhumane und die Abgren-

zung davon. Das, was als human/menschlich gilt, wird in seiner Nicht-Wesenheit

erkannt, also mithilfe dessen bezeichnet, was es nicht ist (z.B. in Abgrenzung zu

Tieren oder Robotern u.ä.). Ein Beispiel für begriffliche Annäherungen an ›das

Menschliche‹ sind humane Zuschreibungen wie Nächstenliebe oder Mitgefühl, die

normative Handlungsmuster produzieren und alles andere in den Bereich des In-

humanen verschieben.Nichtsdestotrotz basieren undmünden diese Abgrenzungs-

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Posthumanismus und sprachliche Praxis 291

prozesse in einer essentialistischen Annahme des natürlichen ›Mensch-Seins‹ in-

klusive dementsprechender Handlungsnormative. Braidotti formuliert die Vorstel-

lung post-humanistischer Ethik für ein ›nicht-einheitliches Subjekt‹ als »erweiter-

tes Gefühl der wechselseitigen Verbundenheit zwischen dem Selbst und dem An-

deren – einschließlich der nichtmenschlichen oder ›erdhaften‹ Anderen« (Braidotti

2014: 54).

Eine wichtige Rolle spielt die Wiederbelebung des Körpers in seiner eigenen

Aussagekraft, also nach dermaterialenDimension desMenschen bzw.desMensch-

lichen. Tritt das Menschliche gerade dort am stärksten hervor, wo es sich dem

Kreatürlichen annähert? In diesem Sinne scheint eine Betrachtung menschlicher

Handlungen und Praktiken sinnvoll, um nicht Klarheit, sondern Relation aufzu-

zeigen. Relationen, die sich nicht nur zwischen Menschen, sondern zwischen allen

Akteuren ergeben. Dabei rücken Konstellationen in den Mittelpunkt der Betrach-

tung. Kritischer Posthumanismus enthebt menschliche Zuschreibungen ihrer to-

talitären Funktion. Denn Mensch-sein ergibt sich nicht aus dem, worüber es sich

definiert. Wenn überhaupt spiegelt sich Mensch-sein in einer spezifischen Form

der Affektivität, die sich im relationalen Gefüge mit anderen Affektivitäten befin-

det.

4. Neue Subjektivitäten – Technologien und ›der Untergang
des Menschen‹

»Die Polarisierung in ein technophobes und technophiles Lager ist dementspre-

chend endemisch in der technologischen Entwicklung, denn sie entspricht der

zutiefst menschlichen Sehnsucht nach Erneuerung einerseits und Sicherheit oder

Wiederholung andererseits« (Herbrechter 2009: 21).

Herbrechters Polarisierung beschreibt nicht nur eine menschliche Verhaltens-

weise im Zusammenhang mit technologischen Neuerungen, sondern nimmt Be-

zug zu einer ›zutiefst menschlichen Sehnsucht‹, die sich in der gesellschaftlichen

Reaktion auf die Implementierung von ›Neuem‹ und ›Fremdem‹, das im Bereich

des ›Anderen‹, in diesem Fall sogar augenscheinlich im Bereich des ›Inhumanen‹

liegt, andeutet.

Durch die Entwicklung eines neuen Subjektverständnis tun sich Fragen des

alltäglichen Umgangs auf: »Muss es Rechte (und Pflichten) für ›die Maschine‹ ge-

ben? Haben Maschinen Identität, Kultur, oder eine eigene Ästhetik?« (Herbrech-

ter 2009: 29). Ist eine ›Koexistenz‹ denkbar? Fragen wie diese lassen sich nicht

aus der alltäglichen Praxis heraus beantworten. Forschung rund um die Mensch-

Maschine-Kommunikation kann mögliche Szenarien antizipieren, Lebensformen

erahnen oder befürchten. Literarische Praxis nimmt,wenn sie sichmitThemen des

Posthumanismus beschäftigt, eine doppelte Rolle ein. Sie kann zum einen auf ei-

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Lisa Jüttner

ner pragmatischen Ebene die Entwicklungen aufgreifen und ein Spielfeld eröffnen,

auf dem sich zukünftige Szenarien vorstellen lassen. Zum anderen kann sie auf ei-

ner philosophischen Ebene selbst zum performativen Element des posthumanis-

tischen Diskurses werden, indem sie an Lyotards ›postmoderne Fabel‹ anschließt.

Lyotards 1979 veröffentlichte Studie ›Das postmoderne Wissen‹ ist eines der Stan-

dardwerke der postmodernen Theorien in der er versucht, in Abgrenzung zu den

›großen menschlichen Erzählungen‹ der Vergangenheit, mit denen Wissen pro-

duziert und verbreitet wurde, eine postmoderne Erzählung der Vielschichtigkeit

zu etablieren. Ein normativer Wissensbegriff solle dabei dem Diskursiven weichen

und das »Inkommensurable […] ertragen« (Lyotard [1979] 2019: 26). Welche Rol-

le übernimmt ›das Erzählende‹, wenn an der Auflösung des ›erzählenden Subjekts‹

gearbeitet wird? Die Erzählung ist die Reaktion, der ›Affekt‹, auf eine »Melancholie

[…], nach dem Ende des modern-humanistischen Hoffnungsprinzips […]« (Herb-

rechter 2009: 10). Im Zentrum der posthumanistischen Beschäftigung und auch

in der Literatur steht deshalb immer die positivistische Frage danach, was bleibt,

wenn sich alles auflöst. Kann ›die Erzählung‹ das Inferno überleben? Der Roman

von Emma Braslavsky macht in literarischer Form zugänglich und vorstellbar, was

in den Naturwissenschaften breit diskutiert wird: »[E]ine bevorstehende Ablösung

der Spezies homo sapiens durch entweder eine höher entwickelte Zwischenstufe

[…] oder den Cyborg – oder eine Form von völliger ›Transhumanität‹ bzw. ›künst-

licher Intelligenz‹.« (Herbrechter 2009: 16).

5. Emma Braslavsky: Die Nacht war bleich, die Lichter blinkten (2019)

Emma Braslavskys 2019 erschienener Roman Die Nacht war bleich, die Lichter blinkten

spielt in Berlin im Jahr 2060, also in einer nicht ganz entfernt liegenden Zukunft.

Diese Spannung zwischen Nähe und Distanz prägt das Verhältnis zwischen rea-

ler Leseinstanz und erzählter Welt: Nähe erhält der Text durch seine reale lokale

Verortung. Die Geschichte ist hauptsächlich in Berlin Kreuzberg lokalisiert und

Leser*innen, die sich dort ein wenig auskennen, können mühelos den Wegen der

Figuren folgen. Die Diskrepanz zwischen der realen und der Romanwelt ist für ein

futuristisches Panorama also relativ gering. Gleichzeitig entwickelt der Text eine

Distanz zur realen Leseinstanz, indem er eine gesellschaftliche Szenerie entwirft,

in der Menschen und Maschinen ganz selbstverständlich zusammenleben. Mit ei-

nem posthumanistischen Blick auf den Roman ergeben sich dadurch vielfältige

Anknüpfungspunkte. Braslavskys Roman ist ein Beispiel dafür, dass es nicht mehr

nur um Science Fiction geht, sondern zeigt, wie gut vorstellbar ein Szenario wie

das des Romans heute schon ist. Durch die normalisierte ›Einbürgerung‹ der Part-

nerhubots, die als technische Lebens- und Liebesgefährten derMenschen auftreten

lässt sich von einem vollzogenen technologischenWandel sprechen, der aus gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Posthumanismus und sprachliche Praxis 293

wärtiger Perspektive zwar surreal, aber durchaus im Bereich des Möglichen liegt.

Der Roman lässt sich dementsprechend als Beitrag zur kritischen Betrachtung des

technologischen Wandels und seinen gesellschaftlichen Veränderungen begreifen

– in Bezug auf das Anliegen des Posthumanismus sogar als fiktive Beobachtung

der »›Ablösung‹ eines humanistischen Wertesystems durch ein (noch genauer zu

definierendes) posthumanistisches« (Herbrechter 2009: 21).

Braslavskys Roman kann als Kriminalgeschichte bezeichnet werden: Dabei

wird im zukünftigen Berlin ein selbstverständliches Zusammenleben von Ro-

botern und Menschen inszeniert. Um auch bei der Partnerwahl keine Wünsche

mehr offen zu lassen, wurde die Produktion sogenannter Partnerhubots, also

perfekt angepasster Roboter, ökonomisch integriert. So kann jeder und jede sich

ihren idealen Partner selbst entwerfen, bestellen und mit ihm zusammenleben.

In diesem Szenario wird die erste Künstliche Intelligenz, die Sonderermittlerin

Roberta zur Lösung eines Präzedenzfalles eingesetzt. Das Suizidopfer dieses Falls,

Lennard Fischer, ist auf den ersten 36 Seiten bis zu seinem Todeszeitpunkt die

Fokalisierungsinstanz, nach seinem Suizid tritt Roberta in die Handlung ein,

die Handlung wird dann von ihr fokalisiert. Als erste arbeitende Recheneinheit

ist Roberta autonom und mit sämtlichem Weltwissen ausgestattet, das es bis zu

diesem Zeitpunkt gibt. Ausgangspunkt der Kriminalgeschichte ist die steigende

Suizidrate, aufgeklärt werden sollen jedoch nicht die Todesfälle – deren suizidaler

Ursprung scheint Konsens zu sein –, sondern die Problematik der Angehörigen.

So lassen sich bei den Suizidopfern häufig keine Angehörigen finden, die Beerdi-

gungskosten übernehmen können, dementsprechend muss dies aus öffentlicher

Hand bezahlt werden. Dem will das LKA Abhilfe schaffen, doch das eigens dafür

geschaffene Suizid-Dezernat ist mit der Arbeit überfordert. Roberta wird als

Versuchseinheit konzipiert und eingesetzt. Die Option, diese Arbeit zukünftig von

Maschinen übernehmen zu lassen, ist omnipräsent: Roberta ist der Testlauf. Die

ersten 36 Seiten stellen eine Nebenhandlung dar, die kausal und chronologisch

mit der Haupthandlung verknüpft ist. Auf der narratologischen Ebene gibt diese

Gesamtstruktur bereits Hinweise auf eine Ablösung des Menschen durch die

Maschine. Mit dem Ende der Nebenhandlung endet das Leben und auch die

Fokalisierung des Menschen Lennard, beides wird durch ›die Geburt‹ und die

Fokalisierung Robertas abgelöst. Während Roberta mit der Lösung ihres Falls be-

schäftigt ist, begegnen ihr Strukturen des Menschlichen (z.B. die Schwerfälligkeit

eines bürokratischen Apparats oder geschlechterstereotype Vorstellungen), die von

ihr kritisch hinterfragt werden. So ist die Haupthandlung der Kriminalgeschichte

durchzogen von reflexiv-essayistischen Textelementen. Beharrlich bleibt Roberta

an ihrem Auftrag dran und löst ihn letztendlich in ihrem eigenen Stil. Indem sie

als erlebende Instanz den menschlichen Strukturen gegenübergestellt wird, lassen

sich Grenzen, aber auch Möglichkeiten des Menschlichen darstellen, die gegen-

über einer Künstlichen Intelligenz auftreten könnten. Im Laufe der Geschichte

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Lisa Jüttner

droht die Lösung des Falls zu scheitern. Roberta verbringt die Zeit damit, durch

die Stadt zu laufen, auf der Suche nach einem Anhaltspunkt. Die vorher relativ

klare Handlungsstruktur weicht einer undurchsichtigen Jagd nach dem, Roberta

einprogrammierten Auftrag. Während der ›menschliche Bürokratieapparat‹ der

Ämter längst zum Tagesgeschäft übergegangen ist, kann Roberta als Maschine

nicht aufgeben. Dabei sind ihr von den Entwicklern keine Grenzen gesetzt, so

dass die Situation außer Kontrolle gerät. Roberta merkt, dass sie »mit der Dienst-

vorschrift allein hier nicht ans Ziel kommen würde, sie musste ihren eigenen Weg

gehen.« (Braslavsky 2019: 241). Sie programmiert sich selber um und setzt für sich

neue Regeln an, um ihren Auftrag erfüllen zu können. Schlussendlich lässt sich

von einer synthetischen Vereinigung von Lennard und Roberta, von Mensch und

Maschine sprechen. Ich werde im letzten Kapitel näher darauf eingehen.

5.1 Technologischer Wandel

Wie bereits beschrieben kann der Roman als literarisch-fiktiver Ausblick auf einen

technologischen Wandel gelesen werden, dessen Voraussetzungen in der Gegen-

wart der Leser*innen bereits angelegt und im Roman gesellschaftlich integriert

sind. Die Handlung zeigt, wie sich ein Zusammenleben mit den Hubots gestaltet

undwie diverse Reaktionen undAuseinandersetzungenmit dieser technologischen

Veränderung aussehen.Diese sind von Zustimmung bis Ablehnung breit gefächert,

die Hubots erfahren von Diskriminierung über Gewalt bis hin zu Liebe und Zärt-

lichkeit verschiedene soziale Behandlungsweisen. Im Sinne eines posthumanisti-

schen Blicks auf die Handlungen und Praktiken sollen (sprachliche) Verhaltenswei-

sen, die die Menschen im Zusammenhang mit den Robotern entwickeln, genauer

untersucht werden. Wie gestaltet der Roman – betrachtet als sprachliche Praktik

am Rande des Menschlichen – Handlungen, die zwischen Mensch und Maschine

stattfinden? Inwiefern lässt sich HerbrechtersThese von der polarisierenden Reak-

tion auf den technischen Wandel darin wiederfinden? Auch die Frage nach einer

Erweiterung des Subjekt-Begriffs soll anhand des Romans diskutiert werden. In-

wiefern begegnen die Roboter einem durch sie bedrohten ›humanen Selbst‹? Lässt

sich eine von Braidotti propagierte ›posthumanistische Ethik‹ gegenüber diesen

neuen Subjektivitäten feststellen?

5.1.1 Vermenschlichung – Angleichung

Die Partnerhubots nehmen intensiven Anteil am Privatleben der Menschen. Sie

werden nach individuellen Vorstellungen personalisiert und bilden perfektio-

nierte Partner*innen. Die Mensch-Maschine-Beziehung ist der Mensch-Mensch-

Beziehung in der Kommunikation und den sonstigen Verhaltensweisen sehr stark

angenähert. Die erste Begegnung der Leser*in mit den Partnerhubots ist eine

liebevolle Szene zwischen einem Pärchen. Zunächst gibt es keinerlei Hinweise

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Posthumanismus und sprachliche Praxis 295

darauf, dass es sich nicht um ein menschliches Paar handelt. Die beiden sind

körperlich intim miteinander, er »verteilt kleine Küsse auf ihrem Hals« (Braslavsky

2019: 11). Erst dann wird Beata als ›Recheneinheit‹ bezeichnet. Der narrative

Informationsaufschub hat einen Überraschungseffekt, die gewöhnliche Liebes-

szene wird dekonstruiert und im Sinne eines technologischen Zukunftsszenarios

erweitert. Was hier stattfindet, ist Liebe und Intimität in ihrer menschlichen

Form, allerdings zwischen Nicht-Mensch und Mensch – ein relativ beliebtes

Motiv der Science Fiction-Kultur. Bemerkenswert erscheint die betonte Beiläu-

figkeit, mit der dieses entscheidende Detail in die Erzählung eingebaut wird.

Die Mensch-Maschine-Beziehung ist nicht mehr Hauptbestandteil der Handlung,

sie ist zur Selbstverständlichkeit geworden. Mensch und Maschine bilden im

Besitzer*in-Besitz-Verhältnis eine Einheit, in der es keine Konflikte gibt. Der

Mensch als Konsument hat die Maschine bestellt und bezahlt, sie kann als sein

Eigentum bezeichnet werden. Indem er seinen Partnerhubot ganz nach sei-

nen eigenen Vorstellungen und Wünschen konstruieren kann, materialisiert er

sich selbst darin und begegnet in diesem Verhältnis einer Art Selbstspiegelung.

Letztendlich lässt sich diese Form der Mensch-Maschine-Beziehung weniger als

Nächsten- denn als Selbstliebe bezeichnen. Die affirmative Haltung gegenüber

dem technologischen Wandel durch den Menschen ist jedoch eindeutig gegeben.

Die Verlagerung intimer körperlicher sowie emotionaler Beziehungen in den

Bereich des Nicht-Menschlichen bespielt die Vorstellung, zwischenmenschliche

Nähe künstlich zu perfektionieren – eine Idee, die bisher diskutierte moralische

Grenzen zu überschreiten scheint.

5.1.2 Sexualisierung – Diskriminierung – körperliche Gewalt

Roberta ist die erste Künstliche Intelligenz, die sich frei bewegen und unabhän-

gig agieren kann. Sie wird jedoch von den meisten Menschen als Partnerhubot

wahrgenommen: abhängig und, da sie sich alleine im öffentlichen Raum bewegt,

als Eigentum ohne Besitzer*in. Ihre Weiblichkeit wird im Roman immer wieder

exponiert dargestellt. Obgleich sich bei ihrer Produktion um ein möglichst un-

auffälliges Äußeres bemüht wurde, besteht darüber, dass sie eine Frau ist, kein

Zweifel. An ihrem ersten Abend betritt Roberta eine Bar und wird – da sie ohne

Begleitung kommt – von mehreren Männern angesprochen. Diese haben keinerlei

Berührungsängste, nachdem sie sich versichern, dass Roberta keine ›echte‹ Frau

ist. »›Roberta…Schöner Name. Du bist doch nicht echt?‹ Er war außer Atem. Auch

er starrte auf ihre Brüste. Sie hatte beobachtet, wie er bei dem Wort ›echt‹ kurz

die Augen zusammenkniff und mit dem Oberkörper leicht zurückwich. Er hatte

Angst vor Frauen, echten Frauen« (Braslavsky 2019: 43). Weibliche Roboter werden

offenbar von Männern in sexueller körperlicher Annäherung anders behandelt als

›echte‹ Frauen. Grenzüberschreitungen sind weniger mit Konsequenzen verbun-

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Lisa Jüttner

den, der ›höfliche‹ Abstand und Respekt, den Menschen untereinander aufweisen,

wird den Maschinen nicht entgegengebracht. Die so markierte Grenze zwischen

Mensch und Maschine wird vom Menschen zum eigenen Vorteil genutzt. Die Re-

duzierung auf ein – in diesem Falle sexualisiertes – Nutzobjekt ordnet die Leben-

digkeit der Roboter in den Bereich des Nicht-Natürlichen, Künstlichen und damit

des Nicht-Menschlichen ein. Mehr noch: Es handelt sich um das menschlich Ge-

machte und damit um menschlichen Besitz. Interessanterweise bleiben sprachli-

che Verhaltensweisen gegenüber den Hubots trotzdem in ihrer zwischenmensch-

lichen Ausprägung erhalten. Die dialogische Form sowie allgemeine Gesprächsre-

geln werden von beiden Seiten weitergeführt.

Unkontrollierte sexuelle Belästigung erfährt Roberta im weiteren Verlauf des

Romans erneut in der Bar. Ein Betrunkener nähert sich ihr, beginnt sporadisch ein

Gespräch, das jedoch sofort in körperliche Bedrängnis übergeht. Roberta lehnt ihn

ab, woraufhin er Gewalt anwendet. »›Hey, so eine bist du, dich muss man richtig

hart anfassen.‹ Er folgte ihr. Mitten im Lokal, zwischen all den tanzenden und von

der gezuckerten Zuneigung ihrer Idealpartner erhitzten Körper, stürzte er sich auf

Roberta und packte sie so heftig an den Haaren, dass ihre Brille zu Boden fiel.«

(Braslavsky 2019: 134). Da Roberta keiner der ›gewöhnlichen‹ Hubots ist, springt

ihr Notwehrprogramm an, sie kann sich gegen den Angriff zur Wehr setzen. Da-

mit verletzt sie jedoch einewichtige Regel: »Man starrte auf ihn, auf sie.Wie konnte

das passieren? Seit wann taten Recheneinheiten mehr und anderes als das, wofür

man sie bestellt hatte?« (Braslavsky 2019: 134). Im Verhältnis zu anderen Situatio-

nen wird Robertas Maschinen- und damit Objektstatus hier stärker betont. Als sie

nicht so funktioniert, wie sie eigentlich soll, als sie sich gegen die Verschiebung

ins Inhumane wehrt, überschreitet sie die Mensch-Maschine-Grenze und bringt

die bisherige Ordnung ins Wanken.

Die allgemeine Reaktion auf den technologischen Wandel lässt sich in dieser

Ausprägung als affirmativ beschreiben – sofern es dem eigenen Nutzen dient. Die

Integration des Inhumanen in den Bereich des Menschlichen scheint stattzufin-

den, jedoch sind die Grenzen klar erkennbar. Insbesondere bei Nichteinhaltung der

bereits etablierten Umgangsgrenzen sind andere affektive Reaktionen wie Angst

oder Abwehr erkennbar.DieMachtposition im Sinne absoluter Kontrollemuss vom

Menschenweiterhin gegeben sein, um einenUmgangmit denRobotern zu gewähr-

leisten.

Neben Sexualisierung erlebt Roberta als Roboter tatsächliche körperliche Ge-

walt aufgrund ihres Nicht-Menschseins. Unter einem Vorwand wird sie von zwei

Männern auf einen einsamen Industriehof gelockt. In ihrem sprachlichen Aus-

druck sind Parallelen zu rassistischen Motiven erkennbar. So wollen die Männer

»die Welt von Schrottrobotern« (Braslavsky 2019: 65) befreien, Roberta wird von

ihnen als ›Niggermaschine‹ (Braslavsky 2019: 65) bezeichnet, obwohl sie eine hel-

le Hautfarbe hat. In diesem Umgang mit den Robotern zeigt sich die radikalste

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Posthumanismus und sprachliche Praxis 297

Ausprägung der menschlichen Technophobie, eine ausgrenzende und destruktive

Haltung gegenüber technischem Fortschritt und damit einhergehender Verände-

rung.

5.1.3 Angst und Abwehr

Roberta, die als polizeiliche KI-Sonderermittlerin eingesetzt wird, erfährt in zwei-

erlei Hinsicht Diskriminierung in ihrer neuen Arbeitsstelle: Zum einen als Frau

in einer Männerdomäne, zum anderen als Künstliche Intelligenz im Rahmen des

Pilotprojekts.1 Die Reaktionen dermenschlichen Kollegen auf die ›historische Ope-

ration‹ und damit auf den technologischenWandel sind belächelnd bis beleidigend:

»Raunen, spöttisches Lachen, zweifelndeMienen. […] Lachen. ›Wozu das jetzt?‹

›Wir haben schon genug Scherereien!‹« (Braslavsky 2019: 48). Die Bedrohung, die

von Roberta auszugehen scheint, äußert sich in der Angst um das Eigene und Be-

stehende – eine Angst, die sich in Herbrechters These der zwei Lager in Reaktion

auf den technologischen Wandel wiederfindet. So scheint die Ablehnung gegen-

über technologischen Neuerungenmit dem Gefühl der Bedrohung der eigenen Po-

sition verknüpft zu sein: »›Wenn dieser Testlauf erfolgreich ist, bekommt jedes De-

zernat drei KI-Ermittler.‹ ›Dafür werden dann drei von uns gefeuert!‹« (Braslavsky

2019: 48). Auch die für Roberta zuständige Ermittlerin scheint in ihr insbesondere

sich selbst bedroht zu sehen: »›Meinen Job kriegst du nicht.‹« (Die Nacht: 51). Die

Figur Cleo Bruns, die Ermittlerin, der Roberta unterstellt wird, kann exemplarisch

für eine technophobe Einstellung gegenüber dem technologischen Wandel gelesen

werden. Sie beleidigt Roberta und meint damit Roboter im Allgemeinen: »Mich

interessiert einen Scheiß, ob du lebst oder nicht. Wenn’s hart auf hart kommt,

zieh ich dir den Stecker, wie ich’s mit jedem von euch verlogenen Scheißdingern

da draußen machen würde.« (Braslavsky 2019: 52). Indem Cleo betont, dass der

Mensch immer noch ›den Stecker ziehen‹ könnte, markiert sie die für sie zentrale

Machthierarchie zwischen Menschen und Robotern. Die räumliche Differenz zwi-

schen ihr und dem ›da draußen‹ betont ihre eigene bewusste Distanzierung zum

technologischen Fortschritt. Dass nun Roberta in ihr direktes Arbeitsumfeld ein-

tritt, verstärkt das Gefühl der Bedrohung und führt zu aggressiver affektiver Ab-

wehr gegenüber Roberta. Roberta, als fokalisierte Erzählinstanz,wird –wie so häu-

fig – als reflektierende Funktion für den Leser eingesetzt: »Sie [Roberta] erkannte

hinter ihrer [Cleos] Kampfbereitschaft die peinigende Furcht der Menschen vor ih-

rem Verschwinden. Wie fragil ihre Existenz geworden war und wie sehr sie dabei

waren, zum seltenen Fossil, zur putzigen Klamotte ihrer eigenen Welt zu werden,

1 Es ließe sich hier, in Folge des im Roman skizzierten technologischen Wandels, bereits von

einer fiktiven zukünftigen Formder Intersektionalität sprechen, die auf lebendige künstliche

Formen zukommen kann, wenn sie in die menschliche Welt integriert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Lisa Jüttner

vielleicht sogar zum teuren Ausstellungsstück, das bald in gut gelüfteten undwohl-

temperiertenMuseen zu bestaunen sein würde« (Braslavsky 2019: 52). Roberta wird

als selbstreflexiver Teil des sich vollziehenden Wandels dargestellt, in dem Cleo als

Mensch einer fossilen Vergangenheit angehört und Roberta sich selbst als Figur

der Zukunft betrachtet.

5.1.4 Objektifizierung

Dieser Umgang mit den Hubots scheint der am wenigsten vermenschlichende

Umgang zu sein. Genau genommen handelt es sich nicht um Mensch-Maschine-

Kommunikation, sondern um Mensch-Mensch-Kommunikation über die Roboter,

in deren Anwesenheit und – sofern davon zu sprechen sein kann – vollem Be-

wusstsein. Ein Gespräch zwischen dem Menschen Lennard Fischer und seinem

Nachbarn, der sich in Begleitung seiner zwei robotischen Partnerinnen befindet,

verdeutlicht die Art und Weise, wie über die Hubots in deren Anwesenheit ge-

sprochen wird. Lennard und sein Partnerhubot Beata sitzen in einem Restaurant

beim Abendessen, der Nachbar mit seinen robotischen Begleiterinnen am glei-

chen Tisch. Die beiden Männer sprechen über Beata, die Lennard auf der Straße

gefunden hat, nachdem sie von ihrem ursprünglichen Besitzer verlassen wurde:

Nachbar: »[…] Ich könnte nie was mit einer Gebrauchten haben. Bei mir muss

immer alles blitzeblank sein.« Den Ekel in seinem Gesicht konnte er nicht ver-

bergen. […] »Mal ehrlich, hätten Sie die so bestellt? Erfüllt sie denn Ihre Wünsche

vollumfänglich? Ist sie denn für Sie zu hundert Prozent präsentabel?« (Braslavsky

2019: 17)

Der selbstbezogene Nutzen macht die Hubots zu vollständigen Objekten, die

sowohl in der Produktion als auch im Einsatz den Menschen unterlegen sind und

denen keine eigenen Rechte zugestanden werden. Der vollzogene Objektstatus

gibt ihnen den Stellenwert eines Autos oder Möbelstücks, über dessen Besitz

Identifikations- und Repräsentationsprozesse stattfinden. Der Partnerhubot

fungiert als Aushängeschild für die Besitzer*innen. Interessant ist, dass diese

ihren Hubots eine Mischform vermenschlichender/subjektivierender sowie stark

objektifizierender Verhaltensweisen gegenüber entwickeln.

Ein wenig anders verhält es sich in Bezug auf Roberta. Da sie nicht als Partner-

hubot, sondern als eigenständig agierende Arbeitsrecheneinheit eingeführt wird,

unterscheidet sich auch das Sprechen über sie in der dritten Person von dem über

die anderen Hubots. An ihrem ersten Arbeitstag wird sie vom Polizeichef vorge-

stellt: »›Roberta ist keine Sexpuppe und auch keine Haushaltshilfe, die man nach

Belieben herum-kommandieren oder an- und abschalten kann. […] Sie hat das

Recht auf körperliche Unversehrtheit wie wir alle. […] Also: keine sexistischenÜber-

griffe, kein unerlaubter Zugriff auf ihre Daten, kein Mobbing.‹« (Braslavsky 2019:

48). Zwar werden Robertamenschliche Rechte zugesprochen, so das Recht auf ›kör-

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Posthumanismus und sprachliche Praxis 299

perliche Unversehrtheit wie wir alle‹, doch scheint es sich dabei eher um eineMaß-

nahme zur Schadensbegrenzung zu handeln. Daraus ergibt sich eine elliptische

Ergänzung: Offenbar treten häufig sexuelle Übergriffe und respektloses Verhalten

gegenüber den Robotern auf, so dass es in diesem Fall gilt, diesen vorzubeugen

und den Sonderstatus Robertas zu betonen.

5.1.5 Zusammenfassung

Die Frage nach dem ›posthumanen Subjekt‹ beschäftigt sichmit den Zuschreibungs-

und Aushandlungspraktiken, in denen entschieden wird, ob eine lebendige Ma-

terie einen Subjektstatus erhält. Indem der Roman nicht-menschliche Akteure

in Interaktion mit Menschen thematisiert, diskutiert er, inwiefern die Roboter

als Subjekte oder Objekte wahrgenommen und bezeichnet werden. Der vom

Menschen zugeschriebene Subjektstatus hängt stark davon ab, ob sie einem

Menschen angehören oder nicht. Im intimen Besitzverhältnis entsteht eine Be-

ziehung, die einer zwischenmenschlichen Partnerschaft sehr ähnlich ist. Die

Menschen beziehen ›ihre‹ Hubots in ihren Alltag ein. Positive Zuschreibungen wie

diese sind jedoch an den*die Besitzer*in gebunden und gehen verloren, sobald

sich das Besitzverhältnis auflöst und die Roboter ›Allgemeinbesitz‹ werden. Die

Mensch-Maschine-Kommunikation unterscheidet sich nicht signifikant von der

Mensch-Mensch-Kommunikation.

Körperbezogene Praktiken sind distanzloser als zwischen Menschen, die Ob-

jektifizierung findet häufig im Zusammenhang mit sexuellen Praktiken statt. Of-

fensichtlich liegt dort der vorrangigeNutzen der Roboter für denMenschen –wenn

die Beziehungskomponente nicht mehr durch das Besitzverhältnis gegeben ist.

Technophobes und diskriminierendes Verhalten gegenüber den Robotern wird

häufig in Verbindung mit einer Angst des Menschen vor seinem eigenen Unter-

gang dargestellt. Dies passt zu Herbrechters Polaritätsthese, laut der im Zuge ei-

nes technologischen Wandels sowohl unstillbares Entwicklungsinteresse als auch

existentielle Angst zusammenkommen. Die im Roman dargestellten menschlichen

Reaktionen auf die Roboter sind häufig aggressiv, destruktiv und sollen dazu die-

nen, die noch bestehende Übermacht des Menschen zu manifestieren. Grundsätz-

lich werden die Roboter trotz ihrer intimen Nähe zum Menschen in den Bereich

des Inhumanen verschoben. Die Menschen grenzen sich durch Alterität von ihnen

ab.

Im Hinblick auf die Wechselwirkung zwischen erzähltheoretischen Verfahren

und Kontext zeigt sich ein technologischer Wandel, der mit Aspekten wie Iden-

tifizierung und Anerkennung zwischen menschlichen Leser*innen und künstli-

cher Fokalisierungsinstanz spielt. Braidotti weist in ihrer Auseinandersetzung mit

dem Inhumanen (vgl. Braidotti 2014: 109 ff) auf Marcel L’Herbiers Film L’Inhumaine

hin, in dem es um die Machtüberlegenheit einer weiblichen Protagonistin durch

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Lisa Jüttner

technische Entwicklungen geht. »Die Ambivalenz von Furcht und Faszination an-

gesichts der Technik wird in Form des alten patriarchalen Argwohns gegenüber

mächtigen Frauen und Frauen in Machtpositionen neu inszeniert« (Braidotti 2014:

109). In der sexualisierten, mächtigen Gestalt der Frau offenbart sich die Angst vor

dem technologischen Wandel. Dass sich die Romanfigur Roberta in einem ähnli-

chen Kontext einordnen lässt, thematisiert sie selbst: »Wovor haben sie denn mehr

Schiss, vor einer intelligenten Frau oder vor einer intelligenten Maschine?« (Bras-

lavsky 2019: 73). Ihre Figur ist weiblich und gleichzeitig demMenschen –und damit

auch dem Mann – körperlich überlegen. Männer treten ihr häufig mit einer Mi-

schung aus Aggression und Faszination entgegen. Die Gewalt gegenüber Roberta

ist von einer männlich perspektivierten Angst vor einer technologischen (weibli-

chen) Übermacht begleitet. Robertas Figur lässt sich im Kontext dieser ›Ambiva-

lenz von Furcht und Faszination‹ deuten. Sowohl der technologische Fortschritt als

auch eine vermeintliche weibliche Übermacht müssen unter männlicher Kontrol-

le bleiben. Die hier entwickelte Parallele ist auffällig und entwickelt eine weitere

interessante posthumanistische Perspektive auf den Roman.

5.2 Das Ende der Erzählungen – oder was bleibt?

Der menschliche Tod in seiner suizidalen Form ist eines der Leitmotive des Ro-

mans. Er lässt sich als dynamisches Handlungsmotiv (Vgl. Martinez/Scheffel 2007:

109) bezeichnen,welches zunächst explizit zur Entwicklung der erzähltenWelt ein-

geführt wird. Der vom Menschen selbstgewählte Tod ist im Roman keine Ausnah-

me, sondern eine Alltäglichkeit, anhand der sich das Romangeschehen signifikant

abarbeitet. Zudem ist er in seiner Funktion handlungsmotivierend und löst Ereig-

nisse aus: er ist die Ursache für den Einsatz Robertas als Ermittlerin und verbin-

det inhaltlich Haupt- und Nebenhandlungmiteinander, da Lennards Suizid Rober-

tas erster Ermittlungsfall ist. Grundsätzlich ist die Auseinandersetzung mit dem

menschlichen Tod äußerst präsent im Roman, womit dieser ein weiteres domi-

nantes Interesse der posthumanistischen Theorie aufgreift. Im weiteren Verlauf

soll dieser Verknüpfung deshalb nähere Betrachtung gewidmet werden.

Wie bereits erwähnt beschäftigt sich der Beginn des Romans mit dem letzten

Lebenstag Lennards und dessen Suizid. Bis zu diesem Zeitpunkt ist die Handlung

durch ihn fokalisiert. Nach seinem Tod wird Roberta als Protagonistin eingeführt,

die Handlung wird ab diesem Zeitpunkt von ihr fokalisiert. Der Verfall Lennards

und der Aufstieg Robertas lässt sich in Analogie zu den Gegenpolen ›Tod‹ und ›Le-

bendigkeit‹ betrachten. Das posthumanistische Verständnis von Lebendigkeit ma-

terialisiert sich im technologischen Fortschritt und kann als ›Aufstieg des Inhuma-

nen‹ im Gegenverhältnis zummenschlichen Verfall interpretiert werden. Mit Brai-

dotti soll das im Roman thematisierte Mensch-Maschine-Ablösungsverhältnis als

»eine weitere Phase in einem generativen Prozess« (Braidotti 2014: 125) verstanden

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Posthumanismus und sprachliche Praxis 301

werden.Während die materielle Dimension Robertas von Beginn an in optimierter

Form auftritt, muss sich ihre Identität, ihre geistige Verortung im Zusammenhang

mit der Welt, erst noch füllen. »Sie war zwar hackedicht von Fremddaten, aber ihr

eigener Ordner war noch leer« (Braslavsky 2019: 41). Während Roberta zu Beginn

des Romans völlig identitätslos ist, wächst sie durch ihre Erfahrungen mit dem

Lebendigen weiter heran. Sie implementiert sozusagen Praktiken des Lebendigen

in sich selbst. Da Roberta sich bei der Lösung ihres Falls fast ausschließlich mit

Lennard und seinem Leben vor dem Suizid auseinandersetzt, übernimmt sie sei-

ne Eigenschaften und wird im Verlauf des Romans zu einer Art Kopie von ihm.

Diese Transformation bzw. die synthetische Vereinigung von Lennard und Rober-

ta lässt sich als eine Möglichkeit für die ›Entkörperlichung‹ des Menschen und der

Weitergabe seiner ›Erzählung‹ in einen technisiert-fortschrittlichen Körper ausle-

gen. Diese Erzählung gestaltet sich durch Lennards hinterlassene Artefakte: Auf-

zeichnungen, Bilder, Gegenstände. »Das Ideal wäre, nur Erinnerungen mitzuneh-

men und nur Spuren zu hinterlassen«, schreibt Braidotti (2014: 139). Im posthuma-

nistischen Denken ist dementsprechend ein körperloses Mensch-Sein vorstellbar.

Lennards ›Spuren‹ verhelfen ihm zu einer Existenz und durch Robertas Beschäfti-

gung mit den Spuren entsteht seine Figur für die Leser*innen nach seinem Tod.

Beata, die Recheneinheit, die mit Lennard zusammengelebt hat, dient Roberta als

Informationsquelle. Wie es gängige Praxis ist, soll sie Lennards Körper identifi-

zieren. Doch die Leiche hat mittlerweile die Gestalt eines »friedlich entschlafe-

nen Schweins« (Braslavsky 2019: 92) angenommen. »Eine Weile blickte Roberta ihn

an, sie schien verwirrt, ihr Gesichtsscan kam zu keinem Ergebnis. Sie erkannte

ihn nicht.« (Ebd.). Aus posthumanistischer Perspektive scheinen sich die ›Spuren‹

nicht im menschlichen Körper abzulegen, sondern zeigen sich in anderer Form.

Was die Rekonstruktion dieser betrifft, sind in den Partnerhubots die perfekten

Aufbewahrungsorte geschaffen. Beata hat die Erinnerungen an Lennard wie einen

Film aufgenommen und kann diesen vor Roberta nachspielen (z.B. Braslavsky 2019:

100). Roberta beginnt, seine Verhaltensweisen nachzuahmen und sich immermehr

in ihn zu verwandeln. Sie zitiert zunehmend aus Lennards Schriften – zunächst

gedanklich, nach und nach kommuniziert sie auch mithilfe dieser nach außen.

»Sie hörte Lennards Stimme in sich sprechen« (Braslavsky 2019: 123). Sie versucht,

seine kreativen Prozesse nachzuempfinden: »Sie stellte sich vor, wie Lennard bar-

fuß, nur im T-Shirt und Boxershorts, weiße Tapete ausrollte, sich mit einer klei-

nen Suppenkelle und einer Dose mit farbigem Lack darüber beugte und tanzend

die Farbe darauf warf […]. Roberta legte ihren Daumen in den Fingerabdruck von

Lennards Daumen, der sich deutlich an der Seite abzeichnete. Sein Finger war ge-

nauso groß wie ihrer« (Braslavsky 2019 : 139). Indem sie immer mehr zu Lennard

wird, schafft sie sich einen Zugang zu seinen nächsten Verwandten, die mit Rober-

ta nicht sprechen wollen: »›Papa. Ich bin’s, dein Lennard. Ich bin tot.‹« (Braslavsky

2019: 166). Die Authentizität, mit der Roberta aufgrund ihrer technologischen Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Lisa Jüttner

stattung Lennard vor seinen Angehörigen ›wiederbeleben‹ kann, veranlasst diese

zu emotionalen Regungen und lässt sie letzten Endes Robertas Ziele erfüllen. Für

die Figuren und die Leser*innen verschwimmen Roberta und Lennard ineinander.

Roberta wird zu einer Hybridfigur, die zwischen Lennard und der vorher etablier-

ten Roberta-Figur hin und her springt.

Dies kann Roberta bald nicht mehr kontrollieren. So rutscht ihr vor dem Poli-

zeidirektor ein unpassender mystischer Monolog heraus, nach dem »sie den Ein-

druck hatte, dass nicht nur Lennard gesprochen hatte, sondern dass sie beide zu-

gleich geredet hatten« (Braslavsky 2019: 181). Ihre Kollegin Cleo küsst sie mit der

Begründung: »›Das war Lennard, nicht ich« (Braslavsky 2019: 182). Dieser Kontroll-

verlust wird auf der textstrukturellen Ebene unterstützt. Das Erzähltempo nimmt

drastisch zu, Robertas Ermittlungen kommen unter Zeitdruck. Parataktische Sätze

und Aneinanderreihungen von unstrukturierten Syntagmen lösen nach und nach

die lineare Erzählung auf. In einem letzten Schritt zerstört Roberta ihren Körper,

um ihre Entwickler zu einer Neugestaltung zu zwingen. Sie wird auch in ihrer äu-

ßeren Erscheinung zu Lennard. »Um 23.07 Uhr verließ Lennard das Labor und trat

auf den Gang hinaus. Er blickte an sich herunter, berührte sein Geschlechtsteil,

seinen Bauchnabel, seine Brust, seinen Bart und seine Haare. Er war wieder da,

niemand konnte einen Lebenden begraben. Aber auch Roberta war noch da, so-

gar ihre Stimme« (Braslavsky 2019: 262). Der Verwandlungsprozess von Roberta zu

Lennard wird durch den Wechsel der Personalpronomina formal abgeschlossen.

Durch die Hybridität der Figur Roberta-Lennard sind ihrer Handlungsbefugnis

keine Grenzen mehr gesetzt. Die Figur kann als Mensch und als Maschine agie-

ren. Die letztendliche Vereinigung des toten und des neuen Körpers von Lennard

schließt den Roman ab, als die Hybridfigur den Leichnam im Leichenwagen zur

Beerdigung fährt. Der ›neue Lennard‹ inszeniert eine pathetische Szene, in der er

seinen eigenen Körper seiner Mutter übergibt. »Sein Leichnamwog Tonnen, trotz-

dem hob Lennard ihn aus der Kiste und trug ihn wie eine Braut über den Gehweg.

[…] Er klingelte an der Haustür.Mama, werde ich ihr sagen, du hattest recht, Lenni

gibt dir seinen Körper zurück. Er klingelte noch ein zweites Mal … Und Hilde Fi-

scher öffnete.« (Braslavsky 2019: 269). Mit diesen Worten schließt der Roman, mit

der offenen Frage über die Vergänglichkeit und gleichzeitige Unendlichkeit des

menschlichen Werdens über den Tod hinaus. Lennard wird in der Figur Robertas

wieder lebendig. »Das Produkt, die Materie musste wieder zurück in den Kreislauf

und sich zersetzen, nur der Algorithmus blieb für immer« (Braslavsky 2019: 264).

Durch ein neues Verständnis von Leben und Tod besteht die Möglichkeit der

Entwicklung einer neuen Ethik, die menschliche und nicht-menschliche Subjekte

miteinschließt. Die synthetische Vereinigung vonMensch undMaschine, wie sie in

dem Verhältnis Lennard – Roberta exemplarisch aufgezeigt wird, bietet Anknüp-

fungspunkte für ein ›Denken mit dem Tod‹.

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Posthumanismus und sprachliche Praxis 303

6. Fazit

Der Roman ist als diskursives Element am Rande des Menschlichen zu betrachten,

da er nicht nur thematisch die Grenzen zwischen menschlich und nicht-mensch-

lich hinterfragt, sondern auch selbst als Beispiel der ›posthumanen Lebendigkeit‹

gedeutet werden kann. Er stellt Fragen darüber, was in unserer Gegenwart bereits

vorstellbar ist, an welchen Stellen Grenzen und Diskurse verschoben werden und

welche Rolle die Literatur innerhalb einer Auseinandersetzungmit dem Posthuma-

nen spielen kann. Er entwickelt neue Bereiche des Vorstellbaren, indem er erzählte

und reale Welt nah beieinander gestaltet und das Szenario im Laufe der Erzählung

inhaltlich und strukturell in eine surreale Richtung verschiebt.Die Erweiterung des

Figurenpersonals um Roboter, Künstliche Intelligenzen und Hybridfiguren zeich-

net eine Entwicklungstendenz ab, die nicht mehr auf das ›Ob‹, sondern auf das

›Wie‹ einer solchen Welt schaut und Parallelen zwischen bestehenden zwischen-

menschlichen und neuen, auf den technologischenWandel zugeschriebenen Prak-

tiken zieht. Dies habe ich versucht, in einem ersten Schritt aufzuzeigen, indem ich

Umgangsweisen derMenschen in Bezug auf die Roboter dargelegt habe.Der zweite

Schritt, die Analyse der ›posthumanen‹ Thematisierung des Lebens und Sterbens,

soll den Roman als literarische Auseinandersetzung mit dem posthumanistischen

Diskurs einordnen.

Literatur

Braslavsky, Emma (2019): Die Nacht war bleich, die Lichter blinkten. Berlin: Suhr-

kamp.

Barad,Karen (2012): Agentieller Realismus.Über die Bedeutungmedial-diskursiver

Praktiken. Berlin: Suhrkamp.

Braidotti, Rosi (2014): Posthumanismus. Leben jenseits des Menschen. Frankfurt

a.M./New York: Campus Verlag.

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Herbrechter, Stefan (2009): Posthumanismus. Eine kritische Einführung. Darm-

stadt: WBG.

Loh, Janina (2018): Trans- und Posthumanismus. Zur Einführung.Hamburg: Junius

Verlag.

Lyotard, Jean-François [1979] (2019): Das postmoderne Wissen. Ein Bericht. Wien:

Passagen Verlag.

Martinez,Matias/Scheffel,Michael (2007): Einführung in die Erzähltheorie. 7. Aufl.

München: C.H. Beck Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Lisa Jüttner

Nünning, Ansgar/Nünning, Vera (2004): »Von der feministischen Narratologie zur

gender-orientierten Erzähltextanalyse«, in: Dies. (Hg.), Erzähltextanalyse und

Gender Studies. Stuttgart: Metzler Verlag, S. 1-29.

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012 - am 14.02.2026, 21:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

