Posthumanismus und sprachliche Praxis
Literatur am Rande des Menschlichen am Beispiel
von Emma Braslavskys Roman Die Nacht war bleich,
die Lichter blinkten

Lisa Jiittner

1. Einleitung

Zunichst werden wichtige Aspekte der aktuellen posthumanistischen Ansitze kurz
beleuchtet, um einen Einblick in die sehr komplexe Theorie zu geben. Literatur
kann im Anschluss an eine Verschiebung von sprachlichen zu materialistischen
Ausprigungen als Praktik begriffen werden, die in Austausch mit ihrer Umwelt
Entwicklungen aufgreift. Der 2019 erschienene Roman von Emma Braslavsky Die
Nacht war bleich, die Lichter blinkten, lisst sich auf inhaltlich-thematischer, sowie
textstruktureller Ebene als Auseinandersetzung mit den Themen des Posthuma-
nismus deuten. Damit bildet er ein diskursives Element im Praxisgefiige der post-
humanistischen Diskussion. Insbesondere weil sich der Posthumanismus um eine
praktisch-materialistische Ausrichtung bemitht, sollten posthumanistische Denk-
und Interpretationsmuster nicht bei der Theorie stehen bleiben, sondern kulturelle
Reaktionen darauf in ihre Uberlegungen mit einbeziehen. Braslavskys Roman fiigt
dem Diskurs ein neues Element hinzu. Im Anschluss an die Darstellung einiger
theoretischer Ansitze wird der Roman anhand zweier Gesichtspunkte niher ana-
lysiert: Zum einen soll die sprachliche Praxis in der Kommunikation untersucht
werden, die mit oder im Zusammenhang mit den nicht-menschlichen Akteuren
des Romans dargestellt ist. Zum anderen findet zum Ende des Romans eine Art
Mensch-Maschine-Hybridisierung innerhalb der Hauptfigur statt, die sich mit ei-
nem posthumanistischen Verstindnis von Leben und Sterben interpretieren lisst.
Die Verkniipfung von posthumanistischer Theorie und literaturwissenschaftlicher
Praxis soll ein Gesamtbild posthumanistischer Denkansitze liefern.



https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Lisa Jittner

2. Posthmanismus - Transhumanismus - Antihumanismus?

Der kritische Posthumanismus bezieht sich in vielerlei Hinsicht explizit auf die
theoretischen Uberlegungen der Postmoderne (vgl. Loh 2018: 12). Ankniipfend an
die Subjektkritiken von Foucault, Irigaray, Butler und anderen, sowie an die an-
tihumanistischen Ansitze poststrukturalistischer Philosoph*innen, verweist der
Posthumanismus kritisch auf die Konstruiertheit humanistischer Wertideale. Die
Konstruktion des >westlichen humanen Subjekts< entwickele einen qualitativen Un-
terschied zu »sexualisierten, rassisierten oder naturalisierten Anderen« (Braidot-
ti 2014: 32). In diesem Sinne greift der Posthumanismus in seiner Dekonstruk-
tion postkoloniale und feministische Ansitze auf. Braidotti betont die dialekti-
schen Prozesse, die, ausgelost durch das humanistische Ideal, jahrhundertelang
das Selbstverstindnis des >Selbst« in Alteritit und Abgrenzung zum >Anderen< prig-
ten (vgl. Braidotti 2014: 33). Herbrechter (2009) nihert sich einer Definition des
Posthumanismus vorsichtig, indem er ebenfalls auf die antihumanistische Theo-
rie der 1970er und 1980er verweist. Prophezeiungen, die euphorisch die Apoka-
lypse zugunsten des Post- oder Transhumanen heraufbeschworen, seien in ihrer
postanthropozentrischen Sichtweise zwar dhnlich, miissten jedoch von gegenwir-
tigen Entwicklungen differenziert werden. So »will ein hier vertretener kritischer
Posthumanismus lediglich das mogliche Ende einer bestimmten Sichtweise des
Menschen, nimlich das des Humanismus untersuchen und evtl. dessen Wandel
forcieren helfen« (Herbrechter 2009: 7). Es entstehe gerade aus der Einsicht, dass
die Idee des Postanthropozentrismus ernst zu nehmen sei, ein Bediirfnis nach Re-
formierung und Restabilisierung des Menschen, nimlich »[d]en Menschen nach
dem >Ende des Menschen« zu denken, ohne in apokalyptische Mystik oder neue
Formen von Spiritualitit und Transzendenz zu verfallen« (Herbrechter 2009: 7).
Dabei gehe es um die kritische Begegnung mit dem Humanismus und seiner Stel-
lung innerhalb normativer Prozesse. »Das Humane ist eine normative Konvention.
Als solche ist es nicht durch und durch negativ, nur hochgradig normierend und
damit instrumentalisierbar zum Zwecke der Ausgrenzung und Diskriminierung.«
(Braidotti 2014: 31). Ein kritischer Posthumanismus solle »die Spezies Mensch als
geschichtlichen >Effekt« und Humanismus als ideologischen >Affekt« (Herbrechter
2009:11) verstehen, die es beide von innen heraus zu dekonstruieren gelte, ohne da-
bei das POST- also das >Nach«<-Humane in den Fokus zu stellen. Tatsichlich scheint
es dem Posthumanismus darum zu gehen, die dem Antihumanismus implizite Ne-
gierung alles Menschlichen aufzulsen. Die Klarheit, dass sich der Humanismus,
sei er auch als Ideologie begriffen, nicht einfach restlos beseitigen lisst, ist des-
halb in der Bezeichnung Posthumanismus eingeschlossen (vgl. Herbrechter 2009:
19). Braidotti bezieht sich auf Derrida, wenn sie versucht, den Widerspruch post-
humanen Denkens zu beschreiben. So sei in jeder Kritik und jeder Gegenwart die
simmanente Spur< des Humanismus vorhanden, sich von ihm freizusprechen un-



https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Posthumanismus und sprachliche Praxis

moglich. Stattdessen gelte es die »Spur der epistemischen Gewalt« (Braidotti 2014:
35), die sich in der realen Gewalt am strukturellen >Anderen< materialisiert, auf-
zudecken und auszuléschen. Sie nennt explizit die Dekonstruktion als Errungen-
schaft der Postmoderne, sieht jedoch auch »eine gewisse Ungeduld angesichts der
Grenzen ihres sprachlichen Bezugsrahmens« (ebd. 2014: 36). Was ein posthuma-
nistischer Denkansatz nahelegt, ist ein materialistischer Zugang, eine bewegliche
Fokussierung auf »Praktiken, Titigkeiten und Handlungen« (Barad 2012: 12) - zu
der sprachliche Praktiken selbstverstindlich auch gehoren.

Wihrend sich Braidotti insbesondere am vitruvianischen Schonheitsideal ori-
entiert, um >das Humane« zu beschreiben, entwickelt Herbrechter eine kultur-
anthropologische Anniherung an den Humanismus: »Humanismus ist also die
Idee, dass durch stindiges Identifizieren mit einer quasi-mystischen universel-
len menschlichen >Natur« grofde kulturelle Errungenschaften hervorgebracht wer-
den, die den Zusammenhalt der Menschheit als Ganzes darstellen« (Herbrechter
2009: 15). Die hier von Herbrechter etwas polemisch formulierte Humanismus-
Definition lisst sich zuriickfithren auf die Annahme des (literarischen) Realismus,
dass Wirklichkeit durch die Erfahrung eines Individuums im Medium der Kultur
mit anderen Individuen geteilt werden konne. Kultur erhielte in diesem Fall eine
Reprisentationsfunktion in Bezug auf die Wirklichkeit, Erfahrung wiirde durch
im Menschen angelegtes Wissen interpretierbar und erfahrbar gemacht. Die Basis
des >Mensch-Seins« wiirde einer ontologischen Natur zugeschrieben, die sich ei-
ner kritischen Auseinandersetzung zu entziehen scheint. Eng damit verkniipft sind
Fragen nach Identitit und Zugehorigkeit ebenso aber auch die Frage nach einer ei-
genstindigen Lebendigkeit von Materie und den jeweiligen Bezeichnungsprozes-
sen. Wann gilt etwas als smenschlich Welches kategoriale Referenzsystem steckt
dahinter? In Bezug auf eine literatur-, kultur,- oder sprachwissenschaftliche Kri-
tik erscheint die Frage nach der Medialitit von besonderer Bedeutung. So werden
Medien in der posthumanistischen Theorie nicht nur als neutrale Vermittler der
Reprisentation betrachtet, sondern in ihrer Eigendynamik »mitsamt ihrer iden-
tititsstiftenden Funktion und ihrer >Positionierung« von Subjekten« (Herbrechter
2009: 15) kritisch miteinbezogen.

Die Differenzierung Transhumanismus - Posthumanismus bringt hiufig
Schwierigkeiten mit sich. Loh definiert in ihrer Einfithrung den Transhumanis-
mus als »die technologische Transformation des Menschen zu einem posthumanen
Wesen« (Loh 2018: 11). Damit spricht sie eine weitere dominierende Akzentuierung
der Diskussion um das Posthumane an. »Dieser Aspekt ist nun der, der eindeutig
technologiebetrieben ist« (Herbrechter 2009: 19). Interessanterweise hebt er sich
deutlich von der akademisch geprigten Theorie der Postmoderne ab, indem er
auch populirkulturelle Bereiche miteinschliefit. Es geht dabei um einen offent-
lichen Diskurs, in dem verschiedene Ausprigungen des technischen Fortschritts
in ihrem Einfluss auf menschliche Entwicklung in den Fokus geraten. Wihrend

289


https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Lisa Jittner

der Mensch bestindig daran arbeitet, sich selbst durch technische Mittel zu
uberwinden, stellt ein kritischer Posthumanismus die Frage, nach welcher tech-
nologischen Perfektion gestrebt wird und was anschliefRend vom Menschen selbst
noch erhalten bleibt. »Die verselbststindigte Entwicklungs- und (Selbst-)Transfor-
mationsideologie braucht keine grofien Erzihlungen mehr, die traditionell auf die
Emanzipation der Menschheit abzielen. Sie droht stattdessen zur Verkdrperung
des Inhumanen oder sogar Posthumanen zu werden, denn fiir sie ist der Mensch
nur ein Mittel zum Zweck: >Das Interesse der Menschen wird dem des Uberlebens
der Komplexitit untergeordnet« (Lyotard, 1988a: 15).« (Herbrechter 2009: 12)

3. Das posthumanistische Subjekt

Da sprachliche Konstruktionen immer ein anthropozentrisches Denken beinhal-
ten, will der Posthumanismus sie als Spiegelung oder Entsprechung von Wirk-
lichkeit dezentralisieren. Wiirde die menschliche Sprache als Referenzsystem von
Wirklichkeit statuiert, wire diese Wirklichkeit nicht von einem Menschen abge-
16st denkbar. Sie wire das einzige Medium, um Wirklichkeit erfahrbar zu machen,
obgleich sie in der Kommunikation nicht-menschlicher Akteure keine oder zumin-
dest eine andere Rolle spielt. So schreibt Braidotti: »Der Antihumanismus besteht
darin, den menschlichen Akteur von dieser universalistischen Position abzukop-
peln, ihn dazu aufzurufen, sich sozusagen zu verlegen auf die Formen seines kon-
kreten Handelns« (Braidotti 2014: 29). Der Zwischenschritt sprachlicher Reflexion
wire in seiner wirklichkeitskonstituierenden Funktion relativiert. Sie ersetzt das
shumanistische Einheitssubjekt« durch ein »komplexeres, relationales Subjekt [...]
bestimmt durch die Grundeigenschaften von Verleiblichung, Sexualitit, Affektivi-
tit, Empathie und Begehren« (ebd. 2014: 32). Sie prigt dazu den Begriff des >no-
madischen Subjekts<in Abgrenzung zum einheitlichen Subjekt. Das posthumanis-
tische Subjekt konnte demnach also nicht nur Mensch, Tier, Maschine, sondern es
konnte auch ein Text sein, in dem sprachlich normierte Strukturen aufgelost und
dezentriert werden.

In Subjektivierungsprozessen spielen dialektische Zusammenhinge zwischen
Natur und Kultur eine Rolle, die — auch in ihrer interdependenten Verhiltnisma-
Rigkeit — das menschliche Ideal in Abgrenzung zu dem >Anderenc herausstellen.
Die menschliche Wesenheit definiert sich also iiber das Inhumane und die Abgren-
zung davon. Das, was als human/menschlich gilt, wird in seiner Nicht-Wesenheit
erkannt, also mithilfe dessen bezeichnet, was es nicht ist (z.B. in Abgrenzung zu
Tieren oder Robotern u.d.). Ein Beispiel fiir begriffliche Anniherungen an >das
Menschliche« sind humane Zuschreibungen wie Nachstenliebe oder Mitgefiihl, die
normative Handlungsmuster produzieren und alles andere in den Bereich des In-
humanen verschieben. Nichtsdestotrotz basieren und miinden diese Abgrenzungs-



https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Posthumanismus und sprachliche Praxis

prozesse in einer essentialistischen Annahme des natiirlichen »Mensch-Seins« in-
klusive dementsprechender Handlungsnormative. Braidotti formuliert die Vorstel-
lung post-humanistischer Ethik fiir ein >nicht-einheitliches Subjekt« als »erweiter-
tes Gefithl der wechselseitigen Verbundenheit zwischen dem Selbst und dem An-
deren - einschliefilich der nichtmenschlichen oder rerdhaften< Anderen« (Braidotti
2014: 54).

Eine wichtige Rolle spielt die Wiederbelebung des Kérpers in seiner eigenen
Aussagekraft, also nach der materialen Dimension des Menschen bzw. des Mensch-
lichen. Tritt das Menschliche gerade dort am stirksten hervor, wo es sich dem
Kreatiirlichen annihert? In diesem Sinne scheint eine Betrachtung menschlicher
Handlungen und Praktiken sinnvoll, um nicht Klarheit, sondern Relation aufzu-
zeigen. Relationen, die sich nicht nur zwischen Menschen, sondern zwischen allen
Akteuren ergeben. Dabei riicken Konstellationen in den Mittelpunkt der Betrach-
tung. Kritischer Posthumanismus enthebt menschliche Zuschreibungen ihrer to-
talitiren Funktion. Denn Mensch-sein ergibt sich nicht aus dem, woriiber es sich
definiert. Wenn tiberhaupt spiegelt sich Mensch-sein in einer spezifischen Form
der Affektivitit, die sich im relationalen Gefiige mit anderen Affektivititen befin-
det.

4. Neue Subjektivitaten - Technologien und >der Untergang
des Menschen«

»Die Polarisierung in ein technophobes und technophiles Lager ist dementspre-
chend endemisch in der technologischen Entwicklung, denn sie entspricht der
zutiefst menschlichen Sehnsucht nach Erneuerung einerseits und Sicherheit oder
Wiederholung andererseits« (Herbrechter 2009: 21).

Herbrechters Polarisierung beschreibt nicht nur eine menschliche Verhaltens-
weise im Zusammenhang mit technologischen Neuerungen, sondern nimmt Be-
zug zu einer >zutiefst menschlichen Sehnsuchts, die sich in der gesellschaftlichen
Reaktion auf die Implementierung von >Neuem« und >Fremdems, das im Bereich
des >Anderens, in diesem Fall sogar augenscheinlich im Bereich des >Inhumanen«
liegt, andeutet.

Durch die Entwicklung eines neuen Subjektverstindnis tun sich Fragen des
alltdglichen Umgangs auf: »Muss es Rechte (und Pflichten) fir >die Maschine« ge-
ben? Haben Maschinen Identitit, Kultur, oder eine eigene Asthetik?« (Herbrech-
ter 2009: 29). Ist eine >Koexistenz« denkbar? Fragen wie diese lassen sich nicht
aus der alltiglichen Praxis heraus beantworten. Forschung rund um die Mensch-
Maschine-Kommunikation kann mégliche Szenarien antizipieren, Lebensformen
erahnen oder befiirchten. Literarische Praxis nimmt, wenn sie sich mit Themen des
Posthumanismus beschiftigt, eine doppelte Rolle ein. Sie kann zum einen auf ei-

291


https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Lisa Jittner

ner pragmatischen Ebene die Entwicklungen aufgreifen und ein Spielfeld eréffnen,
auf dem sich zukiinftige Szenarien vorstellen lassen. Zum anderen kann sie auf ei-
ner philosophischen Ebene selbst zum performativen Element des posthumanis-
tischen Diskurses werden, indem sie an Lyotards »postmoderne Fabel« anschlief3t.
Lyotards 1979 verdffentlichte Studie sDas postmoderne Wissenc ist eines der Stan-
dardwerke der postmodernen Theorien in der er versucht, in Abgrenzung zu den
sgrofRen menschlichen Erzihlungen< der Vergangenheit, mit denen Wissen pro-
duziert und verbreitet wurde, eine postmoderne Erzihlung der Vielschichtigkeit
zu etablieren. Ein normativer Wissensbegriff solle dabei dem Diskursiven weichen
und das »Inkommensurable [...] ertragen« (Lyotard [1979] 2019: 26). Welche Rol-
le itbernimmt >das Erzdhlende<, wenn an der Auflésung des rerzihlenden Subjekts«
gearbeitet wird? Die Erzdhlung ist die Reaktion, der »Affekt, auf eine »Melancholie
[...], nach dem Ende des modern-humanistischen Hoffnungsprinzips [...]« (Herb-
rechter 2009: 10). Im Zentrum der posthumanistischen Beschiftigung und auch
in der Literatur steht deshalb immer die positivistische Frage danach, was bleibt,
wenn sich alles auflost. Kann >die Erzihlung< das Inferno iiberleben? Der Roman
von Emma Braslavsky macht in literarischer Form zuginglich und vorstellbar, was
in den Naturwissenschaften breit diskutiert wird: »[E]ine bevorstehende Ablosung
der Spezies homo sapiens durch entweder eine héher entwickelte Zwischenstufe
[...] oder den Cyborg — oder eine Form von vélliger >Transhumanitit« bzw. >kiinst-
licher Intelligenz«.« (Herbrechter 2009: 16).

5. Emma Braslavsky: Die Nacht war bleich, die Lichter blinkten (2019)

Emma Braslavskys 2019 erschienener Roman Die Nacht war bleich, die Lichter blinkten
spielt in Berlin im Jahr 2060, also in einer nicht ganz entfernt liegenden Zukunft.
Diese Spannung zwischen Nihe und Distanz prigt das Verhiltnis zwischen rea-
ler Leseinstanz und erzihlter Welt: Nihe erhilt der Text durch seine reale lokale
Verortung. Die Geschichte ist hauptsichlich in Berlin Kreuzberg lokalisiert und
Leser*innen, die sich dort ein wenig auskennen, kénnen miihelos den Wegen der
Figuren folgen. Die Diskrepanz zwischen der realen und der Romanwelt ist fiir ein
futuristisches Panorama also relativ gering. Gleichzeitig entwickelt der Text eine
Distanz zur realen Leseinstanz, indem er eine gesellschaftliche Szenerie entwirft,
in der Menschen und Maschinen ganz selbstverstindlich zusammenleben. Mit ei-
nem posthumanistischen Blick auf den Roman ergeben sich dadurch vielfiltige
Ankniipfungspunkte. Braslavskys Roman ist ein Beispiel dafiir, dass es nicht mehr
nur um Science Fiction geht, sondern zeigt, wie gut vorstellbar ein Szenario wie
das des Romans heute schon ist. Durch die normalisierte >Einbiirgerung« der Part-
nerhubots, die als technische Lebens- und Liebesgefihrten der Menschen auftreten
lasst sich von einem vollzogenen technologischen Wandel sprechen, der aus gegen-



https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Posthumanismus und sprachliche Praxis

wirtiger Perspektive zwar surreal, aber durchaus im Bereich des Moglichen liegt.
Der Roman lisst sich dementsprechend als Beitrag zur kritischen Betrachtung des
technologischen Wandels und seinen gesellschaftlichen Verinderungen begreifen
— in Bezug auf das Anliegen des Posthumanismus sogar als fiktive Beobachtung
der »Ablosung« eines humanistischen Wertesystems durch ein (noch genauer zu
definierendes) posthumanistisches« (Herbrechter 2009: 21).

Braslavskys Roman kann als Kriminalgeschichte bezeichnet werden: Dabei
wird im zukinftigen Berlin ein selbstverstindliches Zusammenleben von Ro-
botern und Menschen inszeniert. Um auch bei der Partnerwahl keine Wiinsche
mehr offen zu lassen, wurde die Produktion sogenannter Partnerhubots, also
perfekt angepasster Roboter, 6konomisch integriert. So kann jeder und jede sich
ihren idealen Partner selbst entwerfen, bestellen und mit ihm zusammenleben.
In diesem Szenario wird die erste Kiinstliche Intelligenz, die Sonderermittlerin
Roberta zur Losung eines Prizedenzfalles eingesetzt. Das Suizidopfer dieses Falls,
Lennard Fischer, ist auf den ersten 36 Seiten bis zu seinem Todeszeitpunkt die
Fokalisierungsinstanz, nach seinem Suizid tritt Roberta in die Handlung ein,
die Handlung wird dann von ihr fokalisiert. Als erste arbeitende Recheneinheit
ist Roberta autonom und mit simtlichem Weltwissen ausgestattet, das es bis zu
diesem Zeitpunkt gibt. Ausgangspunkt der Kriminalgeschichte ist die steigende
Suizidrate, aufgeklirt werden sollen jedoch nicht die Todesfille — deren suizidaler
Ursprung scheint Konsens zu sein —, sondern die Problematik der Angehorigen.
So lassen sich bei den Suizidopfern hiufig keine Angehérigen finden, die Beerdi-
gungskosten iibernehmen konnen, dementsprechend muss dies aus offentlicher
Hand bezahlt werden. Dem will das LKA Abhilfe schaffen, doch das eigens dafiir
geschaffene Suizid-Dezernat ist mit der Arbeit iiberfordert. Roberta wird als
Versuchseinheit konzipiert und eingesetzt. Die Option, diese Arbeit zukiinftig von
Maschinen tibernehmen zu lassen, ist omniprisent: Roberta ist der Testlauf. Die
ersten 36 Seiten stellen eine Nebenhandlung dar, die kausal und chronologisch
mit der Haupthandlung verkniipft ist. Auf der narratologischen Ebene gibt diese
Gesamtstruktur bereits Hinweise auf eine Ablosung des Menschen durch die
Maschine. Mit dem Ende der Nebenhandlung endet das Leben und auch die
Fokalisierung des Menschen Lennard, beides wird durch >die Geburt« und die
Fokalisierung Robertas abgelost. Wihrend Roberta mit der Losung ihres Falls be-
schiftigt ist, begegnen ihr Strukturen des Menschlichen (z.B. die Schwerfilligkeit
eines bitrokratischen Apparats oder geschlechterstereotype Vorstellungen), die von
ihr kritisch hinterfragt werden. So ist die Haupthandlung der Kriminalgeschichte
durchzogen von reflexiv-essayistischen Textelementen. Beharrlich bleibt Roberta
an ihrem Auftrag dran und lost ihn letztendlich in ihrem eigenen Stil. Indem sie
als erlebende Instanz den menschlichen Strukturen gegeniibergestellt wird, lassen
sich Grenzen, aber auch Méglichkeiten des Menschlichen darstellen, die gegen-
iber einer Kinstlichen Intelligenz auftreten konnten. Im Laufe der Geschichte

293


https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Lisa Jittner

droht die Losung des Falls zu scheitern. Roberta verbringt die Zeit damit, durch
die Stadt zu laufen, auf der Suche nach einem Anhaltspunkt. Die vorher relativ
klare Handlungsstruktur weicht einer undurchsichtigen Jagd nach dem, Roberta
einprogrammierten Auftrag. Wihrend der >menschliche Biirokratieapparat« der
Amter lingst zum Tagesgeschift iibergegangen ist, kann Roberta als Maschine
nicht aufgeben. Dabei sind ihr von den Entwicklern keine Grenzen gesetzt, so
dass die Situation aufler Kontrolle gerit. Roberta merkt, dass sie »mit der Dienst-
vorschrift allein hier nicht ans Ziel kommen wiirde, sie musste ihren eigenen Weg
gehen.« (Braslavsky 2019: 241). Sie programmiert sich selber um und setzt fiir sich
neue Regeln an, um ihren Auftrag erfilllen zu kénnen. Schlussendlich lisst sich
von einer synthetischen Vereinigung von Lennard und Roberta, von Mensch und
Maschine sprechen. Ich werde im letzten Kapitel niher darauf eingehen.

5.1 Technologischer Wandel

Wie bereits beschrieben kann der Roman als literarisch-fiktiver Ausblick auf einen
technologischen Wandel gelesen werden, dessen Voraussetzungen in der Gegen-
wart der Leser*innen bereits angelegt und im Roman gesellschaftlich integriert
sind. Die Handlung zeigt, wie sich ein Zusammenleben mit den Hubots gestaltet
und wie diverse Reaktionen und Auseinandersetzungen mit dieser technologischen
Verinderung aussehen. Diese sind von Zustimmung bis Ablehnung breit gefichert,
die Hubots erfahren von Diskriminierung itber Gewalt bis hin zu Liebe und Zirt-
lichkeit verschiedene soziale Behandlungsweisen. Im Sinne eines posthumanisti-
schen Blicks auf die Handlungen und Praktiken sollen (sprachliche) Verhaltenswei-
sen, die die Menschen im Zusammenhang mit den Robotern entwickeln, genauer
untersucht werden. Wie gestaltet der Roman — betrachtet als sprachliche Praktik
am Rande des Menschlichen — Handlungen, die zwischen Mensch und Maschine
stattfinden? Inwiefern lisst sich Herbrechters These von der polarisierenden Reak-
tion auf den technischen Wandel darin wiederfinden? Auch die Frage nach einer
Erweiterung des Subjekt-Begriffs soll anhand des Romans diskutiert werden. In-
wiefern begegnen die Roboter einem durch sie bedrohten shumanen Selbst<? Lasst
sich eine von Braidotti propagierte »posthumanistische Ethik« gegeniiber diesen
neuen Subjektivititen feststellen?

5.1.1 Vermenschlichung - Angleichung

Die Partnerhubots nehmen intensiven Anteil am Privatleben der Menschen. Sie
werden nach individuellen Vorstellungen personalisiert und bilden perfektio-
nierte Partner*innen. Die Mensch-Maschine-Beziehung ist der Mensch-Mensch-
Beziehung in der Kommunikation und den sonstigen Verhaltensweisen sehr stark
angendhert. Die erste Begegnung der Leser*in mit den Partnerhubots ist eine
liebevolle Szene zwischen einem Pirchen. Zunichst gibt es keinerlei Hinweise



https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Posthumanismus und sprachliche Praxis

darauf, dass es sich nicht um ein menschliches Paar handelt. Die beiden sind
korperlich intim miteinander, er »verteilt kleine Kiisse auf ihrem Hals« (Braslavsky
2019: 11). Erst dann wird Beata als >Recheneinheit< bezeichnet. Der narrative
Informationsaufschub hat einen Uberraschungseffekt, die gewohnliche Liebes-
szene wird dekonstruiert und im Sinne eines technologischen Zukunftsszenarios
erweitert. Was hier stattfindet, ist Liebe und Intimitit in ihrer menschlichen
Form, allerdings zwischen Nicht-Mensch und Mensch - ein relativ beliebtes
Motiv der Science Fiction-Kultur. Bemerkenswert erscheint die betonte Beildu-
figkeit, mit der dieses entscheidende Detail in die Erzihlung eingebaut wird.
Die Mensch-Maschine-Beziehung ist nicht mehr Hauptbestandteil der Handlung,
sie ist zur Selbstverstindlichkeit geworden. Mensch und Maschine bilden im
Besitzer*in-Besitz-Verhiltnis eine Einheit, in der es keine Konflikte gibt. Der
Mensch als Konsument hat die Maschine bestellt und bezahlt, sie kann als sein
Eigentum bezeichnet werden. Indem er seinen Partnerhubot ganz nach sei-
nen eigenen Vorstellungen und Wiinschen konstruieren kann, materialisiert er
sich selbst darin und begegnet in diesem Verhiltnis einer Art Selbstspiegelung.
Letztendlich lisst sich diese Form der Mensch-Maschine-Beziehung weniger als
Nichsten- denn als Selbstliebe bezeichnen. Die affirmative Haltung gegeniiber
dem technologischen Wandel durch den Menschen ist jedoch eindeutig gegeben.
Die Verlagerung intimer korperlicher sowie emotionaler Beziehungen in den
Bereich des Nicht-Menschlichen bespielt die Vorstellung, zwischenmenschliche
Nihe kiinstlich zu perfektionieren — eine Idee, die bisher diskutierte moralische
Grenzen zu iiberschreiten scheint.

5.1.2 Sexualisierung - Diskriminierung - korperliche Gewalt

Roberta ist die erste Kinstliche Intelligenz, die sich frei bewegen und unabhin-
gig agieren kann. Sie wird jedoch von den meisten Menschen als Partnerhubot
wahrgenommen: abhingig und, da sie sich alleine im 6ffentlichen Raum bewegt,
als Eigentum ohne Besitzer*in. Ihre Weiblichkeit wird im Roman immer wieder
exponiert dargestellt. Obgleich sich bei ihrer Produktion um ein méglichst un-
auffilliges Auleres bemitht wurde, besteht dariiber, dass sie eine Frau ist, kein
Zweifel. An ihrem ersten Abend betritt Roberta eine Bar und wird — da sie ohne
Begleitung kommt — von mehreren Minnern angesprochen. Diese haben keinerlei
Berithrungsingste, nachdem sie sich versichern, dass Roberta keine >echte« Frau
ist. »Roberta...Schéner Name. Du bist doch nicht echt?« Er war aufler Atem. Auch
er starrte auf ihre Briiste. Sie hatte beobachtet, wie er bei dem Wort >echt< kurz
die Augen zusammenkniff und mit dem Oberkorper leicht zuriickwich. Er hatte
Angst vor Frauen, echten Frauen« (Braslavsky 2019: 43). Weibliche Roboter werden
offenbar von Minnern in sexueller korperlicher Anniherung anders behandelt als
sechte« Frauen. Grenziiberschreitungen sind weniger mit Konsequenzen verbun-

295


https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Lisa Jittner

den, der >héfliche« Abstand und Respekt, den Menschen untereinander aufweisen,
wird den Maschinen nicht entgegengebracht. Die so markierte Grenze zwischen
Mensch und Maschine wird vom Menschen zum eigenen Vorteil genutzt. Die Re-
duzierung auf ein - in diesem Falle sexualisiertes — Nutzobjekt ordnet die Leben-
digkeit der Roboter in den Bereich des Nicht-Natiirlichen, Kinstlichen und damit
des Nicht-Menschlichen ein. Mehr noch: Es handelt sich um das menschlich Ge-
machte und damit um menschlichen Besitz. Interessanterweise bleiben sprachli-
che Verhaltensweisen gegeniiber den Hubots trotzdem in ihrer zwischenmensch-
lichen Ausprigung erhalten. Die dialogische Form sowie allgemeine Gesprichsre-
geln werden von beiden Seiten weitergefiihrt.

Unkontrollierte sexuelle Belistigung erfihrt Roberta im weiteren Verlauf des
Romans erneut in der Bar. Ein Betrunkener nihert sich ihr, beginnt sporadisch ein
Gesprich, das jedoch sofort in kérperliche Bedringnis iibergeht. Roberta lehnt ihn
ab, worauthin er Gewalt anwendet. »Hey, so eine bist du, dich muss man richtig
hart anfassen.< Er folgte ihr. Mitten im Lokal, zwischen all den tanzenden und von
der gezuckerten Zuneigung ihrer Idealpartner erhitzten Korper, stitrzte er sich auf
Roberta und packte sie so heftig an den Haaren, dass ihre Brille zu Boden fiel.«
(Braslavsky 2019: 134). Da Roberta keiner der >gewdhnlichen< Hubots ist, springt
ihr Notwehrprogramm an, sie kann sich gegen den Angriff zur Wehr setzen. Da-
mit verletzt sie jedoch eine wichtige Regel: »Man starrte auf ihn, auf sie. Wie konnte
das passieren? Seit wann taten Recheneinheiten mehr und anderes als das, wofir
man sie bestellt hatte?« (Braslavsky 2019: 134). Im Verhiltnis zu anderen Situatio-
nen wird Robertas Maschinen- und damit Objektstatus hier stirker betont. Als sie
nicht so funktioniert, wie sie eigentlich soll, als sie sich gegen die Verschiebung
ins Inhumane wehrt, iiberschreitet sie die Mensch-Maschine-Grenze und bringt
die bisherige Ordnung ins Wanken.

Die allgemeine Reaktion auf den technologischen Wandel lisst sich in dieser
Auspragung als affirmativ beschreiben — sofern es dem eigenen Nutzen dient. Die
Integration des Inhumanen in den Bereich des Menschlichen scheint stattzufin-
den, jedoch sind die Grenzen klar erkennbar. Insbesondere bei Nichteinhaltung der
bereits etablierten Umgangsgrenzen sind andere affektive Reaktionen wie Angst
oder Abwehr erkennbar. Die Machtposition im Sinne absoluter Kontrolle muss vom
Menschen weiterhin gegeben sein, um einen Umgang mit den Robotern zu gewahr-
leisten.

Neben Sexualisierung erlebt Roberta als Roboter tatsichliche korperliche Ge-
walt aufgrund ihres Nicht-Menschseins. Unter einem Vorwand wird sie von zwei
Minnern auf einen einsamen Industriehof gelockt. In ihrem sprachlichen Aus-
druck sind Parallelen zu rassistischen Motiven erkennbar. So wollen die Manner
»die Welt von Schrottrobotern« (Braslavsky 2019: 65) befreien, Roberta wird von
ihnen als >Niggermaschine« (Braslavsky 2019: 65) bezeichnet, obwohl sie eine hel-
le Hautfarbe hat. In diesem Umgang mit den Robotern zeigt sich die radikalste



https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Posthumanismus und sprachliche Praxis

Ausprigung der menschlichen Technophobie, eine ausgrenzende und destruktive
Haltung gegeniiber technischem Fortschritt und damit einhergehender Verinde-
rung.

5.1.3 Angst und Abwehr
Roberta, die als polizeiliche KI-Sonderermittlerin eingesetzt wird, erfihrt in zwei-
erlei Hinsicht Diskriminierung in ihrer neuen Arbeitsstelle: Zum einen als Frau
in einer Minnerdomine, zum anderen als Kinstliche Intelligenz im Rahmen des
Pilotprojekts.! Die Reaktionen der menschlichen Kollegen auf die >historische Ope-
ration<und damit auf den technologischen Wandel sind belichelnd bis beleidigend:
»Raunen, spottisches Lachen, zweifelnde Mienen. [...] Lachen. >Wozu das jetzt«<
>Wir haben schon genug Scherereien!« (Braslavsky 2019: 48). Die Bedrohung, die
von Roberta auszugehen scheint, duflert sich in der Angst um das Eigene und Be-
stehende — eine Angst, die sich in Herbrechters These der zwei Lager in Reaktion
auf den technologischen Wandel wiederfindet. So scheint die Ablehnung gegen-
iiber technologischen Neuerungen mit dem Gefiihl der Bedrohung der eigenen Po-
sition verkniipft zu sein: »Wenn dieser Testlauf erfolgreich ist, bekommt jedes De-
zernat drei KI-Ermittler.<>Dafiir werden dann drei von uns gefeuert!« (Braslavsky
2019: 48). Auch die fiir Roberta zustindige Ermittlerin scheint in ihr insbesondere
sich selbst bedroht zu sehen: »Meinen Job kriegst du nicht.« (Die Nacht: 51). Die
Figur Cleo Bruns, die Ermittlerin, der Roberta unterstellt wird, kann exemplarisch
fiir eine technophobe Einstellung gegeniiber dem technologischen Wandel gelesen
werden. Sie beleidigt Roberta und meint damit Roboter im Allgemeinen: »Mich
interessiert einen Scheif$, ob du lebst oder nicht. Wenn's hart auf hart kommt,
zieh ich dir den Stecker, wie ich’s mit jedem von euch verlogenen Scheif’dingern
da drauflen machen wiirde.« (Braslavsky 2019: 52). Indem Cleo betont, dass der
Mensch immer noch »den Stecker ziehen< kénnte, markiert sie die fiir sie zentrale
Machthierarchie zwischen Menschen und Robotern. Die riumliche Differenz zwi-
schen ihr und dem >da drauflen« betont ihre eigene bewusste Distanzierung zum
technologischen Fortschritt. Dass nun Roberta in ihr direktes Arbeitsumfeld ein-
tritt, verstirkt das Gefithl der Bedrohung und fithrt zu aggressiver affektiver Ab-
wehr gegeniiber Roberta. Roberta, als fokalisierte Erzihlinstanz, wird — wie so hiu-
fig — als reflektierende Funktion fiir den Leser eingesetzt: »Sie [Roberta] erkannte
hinter ihrer [Cleos] Kampfbereitschaft die peinigende Furcht der Menschen vor ih-
rem Verschwinden. Wie fragil ihre Existenz geworden war und wie sehr sie dabei
waren, zum seltenen Fossil, zur putzigen Klamotte ihrer eigenen Welt zu werden,

1 Es liefde sich hier, in Folge des im Roman skizzierten technologischen Wandels, bereits von
einer fiktiven zukinftigen Form der Intersektionalitit sprechen, die auf lebendige kiinstliche
Formen zukommen kann, wenn sie in die menschliche Welt integriert werden.

297


https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Lisa Jittner

vielleicht sogar zum teuren Ausstellungsstiick, das bald in gut geliifteten und wohl-
temperierten Museen zu bestaunen sein wiirde« (Braslavsky 2019: 52). Roberta wird
als selbstreflexiver Teil des sich vollziehenden Wandels dargestellt, in dem Cleo als
Mensch einer fossilen Vergangenheit angehért und Roberta sich selbst als Figur
der Zukunft betrachtet.

5.1.4 Objektifizierung

Dieser Umgang mit den Hubots scheint der am wenigsten vermenschlichende
Umgang zu sein. Genau genommen handelt es sich nicht um Mensch-Maschine-
Kommunikation, sondern um Mensch-Mensch-Kommunikation iiber die Roboter,
in deren Anwesenheit und - sofern davon zu sprechen sein kann - vollem Be-
wusstsein. Ein Gespriach zwischen dem Menschen Lennard Fischer und seinem
Nachbarn, der sich in Begleitung seiner zwei robotischen Partnerinnen befindet,
verdeutlicht die Art und Weise, wie iiber die Hubots in deren Anwesenheit ge-
sprochen wird. Lennard und sein Partnerhubot Beata sitzen in einem Restaurant
beim Abendessen, der Nachbar mit seinen robotischen Begleiterinnen am glei-
chen Tisch. Die beiden Minner sprechen iiber Beata, die Lennard auf der Strafie
gefunden hat, nachdem sie von ihrem urspriinglichen Besitzer verlassen wurde:

Nachbar: »[..] Ich kdnnte nie was mit einer Gebrauchten haben. Bei mir muss
immer alles blitzeblank sein.« Den Ekel in seinem Gesicht konnte er nicht ver-
bergen. [..] »Mal ehrlich, hitten Sie die so bestellt? Erfiillt sie denn lhre Wiinsche
vollumfanglich? Ist sie denn fiir Sie zu hundert Prozent prasentabel?« (Braslavsky
2019:17)

Der selbstbezogene Nutzen macht die Hubots zu vollstindigen Objekten, die
sowohl in der Produktion als auch im Einsatz den Menschen unterlegen sind und
denen keine eigenen Rechte zugestanden werden. Der vollzogene Objektstatus
gibt ihnen den Stellenwert eines Autos oder Mobelstiicks, iiber dessen Besitz
Identifikations- und Reprisentationsprozesse stattfinden. Der Partnerhubot
fungiert als Aushingeschild fir die Besitzer*innen. Interessant ist, dass diese
ihren Hubots eine Mischform vermenschlichender/subjektivierender sowie stark
objektifizierender Verhaltensweisen gegeniiber entwickeln.

Ein wenig anders verhilt es sich in Bezug auf Roberta. Da sie nicht als Partner-
hubot, sondern als eigenstindig agierende Arbeitsrecheneinheit eingefithrt wird,
unterscheidet sich auch das Sprechen iiber sie in der dritten Person von dem iiber
die anderen Hubots. An ihrem ersten Arbeitstag wird sie vom Polizeichef vorge-
stellt: »Roberta ist keine Sexpuppe und auch keine Haushaltshilfe, die man nach
Belieben herum-kommandieren oder an- und abschalten kann. [..] Sie hat das
Recht auf kdrperliche Unversehrtheit wie wir alle. [...] Also: keine sexistischen Uber-
griffe, kein unerlaubter Zugriff auf ihre Daten, kein Mobbing.« (Braslavsky 2019:
48). Zwar werden Roberta menschliche Rechte zugesprochen, so das Recht auf>kor-



https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Posthumanismus und sprachliche Praxis 299

perliche Unversehrtheit wie wir alle<, doch scheint es sich dabei eher um eine MaR-
nahme zur Schadensbegrenzung zu handeln. Daraus ergibt sich eine elliptische
Erginzung: Offenbar treten hiufig sexuelle Ubergriffe und respektloses Verhalten
gegeniiber den Robotern auf, so dass es in diesem Fall gilt, diesen vorzubeugen
und den Sonderstatus Robertas zu betonen.

5.1.5 Zusammenfassung

Die Frage nach dem »posthumanen Subjekt« beschiftigt sich mit den Zuschreibungs-
und Aushandlungspraktiken, in denen entschieden wird, ob eine lebendige Ma-
terie einen Subjektstatus erhilt. Indem der Roman nicht-menschliche Akteure
in Interaktion mit Menschen thematisiert, diskutiert er, inwiefern die Roboter
als Subjekte oder Objekte wahrgenommen und bezeichnet werden. Der vom
Menschen zugeschriebene Subjektstatus hingt stark davon ab, ob sie einem
Menschen angehoren oder nicht. Im intimen Besitzverhiltnis entsteht eine Be-
ziehung, die einer zwischenmenschlichen Partnerschaft sehr dhnlich ist. Die
Menschen beziehen >ihre« Hubots in ihren Alltag ein. Positive Zuschreibungen wie
diese sind jedoch an den*die Besitzer*in gebunden und gehen verloren, sobald
sich das Besitzverhiltnis auflgst und die Roboter >Allgemeinbesitz« werden. Die
Mensch-Maschine-Kommunikation unterscheidet sich nicht signifikant von der
Mensch-Mensch-Kommunikation.

Korperbezogene Praktiken sind distanzloser als zwischen Menschen, die Ob-
jektifizierung findet hiufig im Zusammenhang mit sexuellen Praktiken statt. Of-
fensichtlich liegt dort der vorrangige Nutzen der Roboter fiir den Menschen — wenn
die Beziehungskomponente nicht mehr durch das Besitzverhiltnis gegeben ist.

Technophobes und diskriminierendes Verhalten gegeniiber den Robotern wird
hiufig in Verbindung mit einer Angst des Menschen vor seinem eigenen Unter-
gang dargestellt. Dies passt zu Herbrechters Polarititsthese, laut der im Zuge ei-
nes technologischen Wandels sowohl unstillbares Entwicklungsinteresse als auch
existentielle Angst zusammenkommen. Die im Roman dargestellten menschlichen
Reaktionen auf die Roboter sind hiufig aggressiv, destruktiv und sollen dazu die-
nen, die noch bestehende Ubermacht des Menschen zu manifestieren. Grundsitz-
lich werden die Roboter trotz ihrer intimen Nihe zum Menschen in den Bereich
des Inhumanen verschoben. Die Menschen grenzen sich durch Alteritit von ihnen
ab.

Im Hinblick auf die Wechselwirkung zwischen erzihltheoretischen Verfahren
und Kontext zeigt sich ein technologischer Wandel, der mit Aspekten wie Iden-
tifizierung und Anerkennung zwischen menschlichen Leser*innen und kiinstli-
cher Fokalisierungsinstanz spielt. Braidotti weist in ihrer Auseinandersetzung mit
dem Inhumanen (vgl. Braidotti 2014: 109 ff) auf Marcel LHerbiers Film LInhumaine
hin, in dem es um die Machtiiberlegenheit einer weiblichen Protagonistin durch



https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Lisa Jittner

technische Entwicklungen geht. »Die Ambivalenz von Furcht und Faszination an-
gesichts der Technik wird in Form des alten patriarchalen Argwohns gegeniiber
michtigen Frauen und Frauen in Machtpositionen neu inszeniert« (Braidotti 2014:
109). In der sexualisierten, michtigen Gestalt der Frau offenbart sich die Angst vor
dem technologischen Wandel. Dass sich die Romanfigur Roberta in einem ihnli-
chen Kontext einordnen lisst, thematisiert sie selbst: »Wovor haben sie denn mehr
Schiss, vor einer intelligenten Frau oder vor einer intelligenten Maschine?« (Bras-
lavsky 2019: 73). Thre Figur ist weiblich und gleichzeitig dem Menschen — und damit
auch dem Mann - korperlich iiberlegen. Manner treten ihr hiufig mit einer Mi-
schung aus Aggression und Faszination entgegen. Die Gewalt gegeniiber Roberta
ist von einer minnlich perspektivierten Angst vor einer technologischen (weibli-
chen) Ubermacht begleitet. Robertas Figur lisst sich im Kontext dieser >Ambiva-
lenz von Furcht und Faszination< deuten. Sowohl der technologische Fortschritt als
auch eine vermeintliche weibliche Ubermacht miissen unter minnlicher Kontrol-
le bleiben. Die hier entwickelte Parallele ist auffillig und entwickelt eine weitere
interessante posthumanistische Perspektive auf den Roman.

5.2 Das Ende der Erzahlungen - oder was bleibt?

Der menschliche Tod in seiner suizidalen Form ist eines der Leitmotive des Ro-
mans. Er lisst sich als dynamisches Handlungsmotiv (Vgl. Martinez/Scheffel 2007:
109) bezeichnen, welches zunachst explizit zur Entwicklung der erzihlten Welt ein-
gefithrt wird. Der vom Menschen selbstgewihlte Tod ist im Roman keine Ausnah-
me, sondern eine Alltiglichkeit, anhand der sich das Romangeschehen signifikant
abarbeitet. Zudem ist er in seiner Funktion handlungsmotivierend und lést Ereig-
nisse aus: er ist die Ursache fiir den Einsatz Robertas als Ermittlerin und verbin-
det inhaltlich Haupt- und Nebenhandlung miteinander, da Lennards Suizid Rober-
tas erster Ermittlungsfall ist. Grundsitzlich ist die Auseinandersetzung mit dem
menschlichen Tod duflerst prisent im Roman, womit dieser ein weiteres domi-
nantes Interesse der posthumanistischen Theorie aufgreift. Im weiteren Verlauf
soll dieser Verkniipfung deshalb nihere Betrachtung gewidmet werden.

Wie bereits erwihnt beschiftigt sich der Beginn des Romans mit dem letzten
Lebenstag Lennards und dessen Suizid. Bis zu diesem Zeitpunkt ist die Handlung
durch ihn fokalisiert. Nach seinem Tod wird Roberta als Protagonistin eingefithrt,
die Handlung wird ab diesem Zeitpunkt von ihr fokalisiert. Der Verfall Lennards
und der Aufstieg Robertas lisst sich in Analogie zu den Gegenpolen >Tod< und >Le-
bendigkeit< betrachten. Das posthumanistische Verstindnis von Lebendigkeit ma-
terialisiert sich im technologischen Fortschritt und kann als >Aufstieg des Inhuma-
nen< im Gegenverhiltnis zum menschlichen Verfall interpretiert werden. Mit Brai-
dotti soll das im Roman thematisierte Mensch-Maschine-Ablésungsverhaltnis als
»eine weitere Phase in einem generativen Prozess« (Braidotti 2014: 125) verstanden



https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Posthumanismus und sprachliche Praxis

werden. Wihrend die materielle Dimension Robertas von Beginn an in optimierter
Form auftritt, muss sich ihre Identitit, ihre geistige Verortung im Zusammenhang
mit der Welt, erst noch fiillen. »Sie war zwar hackedicht von Fremddaten, aber ihr
eigener Ordner war noch leer« (Braslavsky 2019: 41). Wihrend Roberta zu Beginn
des Romans vollig identititslos ist, wichst sie durch ihre Erfahrungen mit dem
Lebendigen weiter heran. Sie implementiert sozusagen Praktiken des Lebendigen
in sich selbst. Da Roberta sich bei der Losung ihres Falls fast ausschlieflich mit
Lennard und seinem Leben vor dem Suizid auseinandersetzt, iibernimmt sie sei-
ne Eigenschaften und wird im Verlauf des Romans zu einer Art Kopie von ihm.
Diese Transformation bzw. die synthetische Vereinigung von Lennard und Rober-
ta lasst sich als eine Moglichkeit fiir die sEntkérperlichung« des Menschen und der
Weitergabe seiner >Erzihlung« in einen technisiert-fortschrittlichen Kérper ausle-
gen. Diese Erzihlung gestaltet sich durch Lennards hinterlassene Artefakte: Auf-
zeichnungen, Bilder, Gegenstinde. »Das Ideal wire, nur Erinnerungen mitzuneh-
men und nur Spuren zu hinterlassenc, schreibt Braidotti (2014: 139). Im posthuma-
nistischen Denken ist dementsprechend ein kérperloses Mensch-Sein vorstellbar.
Lennards >Spuren« verhelfen ihm zu einer Existenz und durch Robertas Beschifti-
gung mit den Spuren entsteht seine Figur fiir die Leser*innen nach seinem Tod.
Beata, die Recheneinheit, die mit Lennard zusammengelebt hat, dient Roberta als
Informationsquelle. Wie es gingige Praxis ist, soll sie Lennards Korper identifi-
zieren. Doch die Leiche hat mittlerweile die Gestalt eines »friedlich entschlafe-
nen Schweins« (Braslavsky 2019: 92) angenommen. »Eine Weile blickte Roberta ihn
an, sie schien verwirrt, ihr Gesichtsscan kam zu keinem Ergebnis. Sie erkannte
ihn nicht.« (Ebd.). Aus posthumanistischer Perspektive scheinen sich die >Spurenc
nicht im menschlichen Kérper abzulegen, sondern zeigen sich in anderer Form.
Was die Rekonstruktion dieser betrifft, sind in den Partnerhubots die perfekten
Aufbewahrungsorte geschaffen. Beata hat die Erinnerungen an Lennard wie einen
Film aufgenommen und kann diesen vor Roberta nachspielen (z.B. Braslavsky 2019:
100). Roberta beginnt, seine Verhaltensweisen nachzuahmen und sich immer mehr
in ihn zu verwandeln. Sie zitiert zunehmend aus Lennards Schriften — zunichst
gedanklich, nach und nach kommuniziert sie auch mithilfe dieser nach aufien.
»Sie horte Lennards Stimme in sich sprechen« (Braslavsky 2019: 123). Sie versucht,
seine kreativen Prozesse nachzuempfinden: »Sie stellte sich vor, wie Lennard bar-
fuf3, nur im T-Shirt und Boxershorts, weile Tapete ausrollte, sich mit einer klei-
nen Suppenkelle und einer Dose mit farbigem Lack dariiber beugte und tanzend
die Farbe darauf warf [...]. Roberta legte ihren Daumen in den Fingerabdruck von
Lennards Daumen, der sich deutlich an der Seite abzeichnete. Sein Finger war ge-
nauso grofd wie ihrer« (Braslavsky 2019 : 139). Indem sie immer mehr zu Lennard
wird, schafft sie sich einen Zugang zu seinen nichsten Verwandten, die mit Rober-
ta nicht sprechen wollen: »Papa. Ich bin's, dein Lennard. Ich bin tot.« (Braslavsky
2019: 166). Die Authentizitit, mit der Roberta aufgrund ihrer technologischen Aus-

301


https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Lisa Jittner

stattung Lennard vor seinen Angehdrigen >wiederbeleben< kann, veranlasst diese
zu emotionalen Regungen und lisst sie letzten Endes Robertas Ziele erfiillen. Fir
die Figuren und die Leser*innen verschwimmen Roberta und Lennard ineinander.
Roberta wird zu einer Hybridfigur, die zwischen Lennard und der vorher etablier-
ten Roberta-Figur hin und her springt.

Dies kann Roberta bald nicht mehr kontrollieren. So rutscht ihr vor dem Poli-
zeidirektor ein unpassender mystischer Monolog heraus, nach dem »sie den Ein-
druck hatte, dass nicht nur Lennard gesprochen hatte, sondern dass sie beide zu-
gleich geredet hatten« (Braslavsky 2019: 181). Ihre Kollegin Cleo kiisst sie mit der
Begriindung: »Das war Lennard, nicht ich« (Braslavsky 2019:182). Dieser Kontroll-
verlust wird auf der textstrukturellen Ebene unterstiitzt. Das Erzdhltempo nimmt
drastisch zu, Robertas Ermittlungen kommen unter Zeitdruck. Parataktische Sitze
und Aneinanderreihungen von unstrukturierten Syntagmen lésen nach und nach
die lineare Erzihlung auf. In einem letzten Schritt zerstort Roberta ihren Korper,
um ihre Entwickler zu einer Neugestaltung zu zwingen. Sie wird auch in ihrer du-
Beren Erscheinung zu Lennard. »Um 23.07 Uhr verlieR Lennard das Labor und trat
auf den Gang hinaus. Er blickte an sich herunter, berithrte sein Geschlechtsteil,
seinen Bauchnabel, seine Brust, seinen Bart und seine Haare. Er war wieder da,
niemand konnte einen Lebenden begraben. Aber auch Roberta war noch da, so-
gar ihre Stimme« (Braslavsky 2019: 262). Der Verwandlungsprozess von Roberta zu
Lennard wird durch den Wechsel der Personalpronomina formal abgeschlossen.
Durch die Hybriditit der Figur Roberta-Lennard sind ihrer Handlungsbefugnis
keine Grenzen mehr gesetzt. Die Figur kann als Mensch und als Maschine agie-
ren. Die letztendliche Vereinigung des toten und des neuen Korpers von Lennard
schlieft den Roman ab, als die Hybridfigur den Leichnam im Leichenwagen zur
Beerdigung fihrt. Der >neue Lennard« inszeniert eine pathetische Szene, in der er
seinen eigenen Korper seiner Mutter iibergibt. »Sein Leichnam wog Tonnen, trotz-
dem hob Lennard ihn aus der Kiste und trug ihn wie eine Braut iiber den Gehweg.
[...] Er klingelte an der Haustiir. Mama, werde ich ihr sagen, du hattest recht, Lenni
gibt dir seinen Koérper zuriick. Er klingelte noch ein zweites Mal ... Und Hilde Fi-
scher 6ffnete.« (Braslavsky 2019: 269). Mit diesen Worten schliefdt der Roman, mit
der offenen Frage iiber die Verginglichkeit und gleichzeitige Unendlichkeit des
menschlichen Werdens iiber den Tod hinaus. Lennard wird in der Figur Robertas
wieder lebendig. »Das Produkt, die Materie musste wieder zuriick in den Kreislauf
und sich zersetzen, nur der Algorithmus blieb fiir immer« (Braslavsky 2019: 264).

Durch ein neues Verstindnis von Leben und Tod besteht die Moglichkeit der
Entwicklung einer neuen Ethik, die menschliche und nicht-menschliche Subjekte
miteinschliefdt. Die synthetische Vereinigung von Mensch und Maschine, wie sie in
dem Verhiltnis Lennard — Roberta exemplarisch aufgezeigt wird, bietet Ankniip-
fungspunkte fiir ein >Denken mit dem Todx.



https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Posthumanismus und sprachliche Praxis

6. Fazit

Der Roman ist als diskursives Element am Rande des Menschlichen zu betrachten,
da er nicht nur thematisch die Grenzen zwischen menschlich und nicht-mensch-
lich hinterfragt, sondern auch selbst als Beispiel der sposthumanen Lebendigkeit«
gedeutet werden kann. Er stellt Fragen dariiber, was in unserer Gegenwart bereits
vorstellbar ist, an welchen Stellen Grenzen und Diskurse verschoben werden und
welche Rolle die Literatur innerhalb einer Auseinandersetzung mit dem Posthuma-
nen spielen kann. Er entwickelt neue Bereiche des Vorstellbaren, indem er erzihlte
und reale Welt nah beieinander gestaltet und das Szenario im Laufe der Erzihlung
inhaltlich und strukturell in eine surreale Richtung verschiebt. Die Erweiterung des
Figurenpersonals um Roboter, Kiinstliche Intelligenzen und Hybridfiguren zeich-
net eine Entwicklungstendenz ab, die nicht mehr auf das >Obs, sondern auf das
»>Wie« einer solchen Welt schaut und Parallelen zwischen bestehenden zwischen-
menschlichen und neuen, auf den technologischen Wandel zugeschriebenen Prak-
tiken zieht. Dies habe ich versucht, in einem ersten Schritt aufzuzeigen, indem ich
Umgangsweisen der Menschen in Bezug auf die Roboter dargelegt habe. Der zweite
Schritt, die Analyse der >posthumanen«< Thematisierung des Lebens und Sterbens,
soll den Roman als literarische Auseinandersetzung mit dem posthumanistischen
Diskurs einordnen.

Literatur

Braslavsky, Emma (2019): Die Nacht war bleich, die Lichter blinkten. Berlin: Suhr-
kamp.

Barad, Karen (2012): Agentieller Realismus. Uber die Bedeutung medial-diskursiver
Praktiken. Berlin: Suhrkamp.

Braidotti, Rosi (2014): Posthumanismus. Leben jenseits des Menschen. Frankfurt
a.M./New York: Campus Verlag.

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Herbrechter, Stefan (2009): Posthumanismus. Eine kritische Einfithrung. Darm-
stadt: WBG.

Loh, Janina (2018): Trans- und Posthumanismus. Zur Einfithrung. Hamburg: Junius
Verlag.

Lyotard, Jean-Frangois [1979] (2019): Das postmoderne Wissen. Ein Bericht. Wien:
Passagen Verlag.

Martinez, Matias/Scheffel, Michael (2007): Einfithrung in die Erzahltheorie. 7. Aufl.
Miinchen: C.H. Beck Verlag.

303


https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304  Lisa Jittner

Niinning, Ansgar/Niinning, Vera (2004): »Von der feministischen Narratologie zur
gender-orientierten Erzihltextanalysec, in: Dies. (Hg.), Erzihltextanalyse und
Gender Studies. Stuttgart: Metzler Verlag, S. 1-29.



https://doi.org/10.14361/9783839453131-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

