
94

DOKUMENTATION

Das Heilige Jahr der Barmherzigkeit lädt uns ein, über 
die Beziehung zwischen Kommunikation und Barmher-
zigkeit nachzudenken. Tatsächlich ist die mit Christus, 

der lebendigen Inkarnation des barmherzigen Gottes, vereinte 
Kirche berufen, die Barmherzigkeit als kennzeichnendes Merk-
mal all ihren Seins und Handelns zu leben. Was wir sagen und 
wie wir es sagen, jedes Wort und jede Geste müsste imstande 
sein, das Mitleid, die Zärtlichkeit und die Vergebung auszudrü-
cken, die Gott allen entgegenbringt. Die Liebe ist von Natur aus 
Kommunikation, sie führt dazu, sich zu öffnen und sich nicht 
abzuschotten. Und wenn unser Herz und unsere Gesten von der 
Nächstenliebe, von der göttlichen Liebe beseelt sind, wird un-
sere Kommunikation eine Überbringerin der Kraft Gottes sein.

Wir sind aufgerufen, als Kinder Gottes mit allen in Verbin-
dung zu treten, ohne jemanden auszuschließen. In besonderer 
Weise gehört es wesenhaft zur Sprache und zum Handeln der 
Kirche, Barmherzigkeit zu übermitteln, so dass sie die Herzen 
der Menschen anrührt und sie auf dem Weg zur Fülle des Le-
bens unterstützt. Diese Lebensfülle allen zu bringen, ist Jesus 
Christus ja vom Vater gesandt und zu uns gekommen. Es geht 
darum, die Wärme der Mutter Kirche in uns aufzunehmen und 
um uns zu verbreiten, damit Jesus erkannt und geliebt wird – 
jene Wärme, die den Worten des Glaubens Substanz verleiht 
und in der Verkündigung wie im Zeugnis den „Funken“ entzün-
det, der sie lebendig macht.

Kommunikation  
und Barmherzigkeit  
Eine fruchtbare Begegnung. Botschaft zum 50. Welttag  
der sozialen Kommunikationsmittel.* Von Papst Franziskus

* 	 Aus dem Vatikan, am 24. Januar 2016, dem Gedenktag des Heiligen Franz 
von Sales

Communicatio Socialis, 49. Jg. 2016, H. 1

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-1-94 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 07:31:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-1-94


95

Die Kommunikation hat die Macht, Brücken zu bauen, Be-
gegnung und Einbeziehung zu fördern und so die Gesellschaft 
zu bereichern. Wie schön ist es, wenn man sieht, wie Menschen 
bemüht sind, ihre Worte und Gesten sorgfältig zu wählen, um 
Unverständnis zu überwinden, das verwundete Gedächtnis 
zu heilen und Frieden und Harmonie zu schaffen. Worte kön-
nen Brücken spannen zwischen Menschen, Familien, sozialen 
Gruppen und Völkern. Und das im physischen wie im digitalen 
Bereich. Mögen daher Worte und Taten so beschaffen sein, dass 
sie uns helfen, aus den Teufelskreisen von Verurteilungen und 
Rache auszusteigen, die Einzelne und Nationen weiterhin ge-
fangen halten und zu hasserfüllten Äußerungen führen. Das 
Wort des Christen entspringt dagegen dem Wunsch, Gemein-
schaft wachsen zu lassen, und versucht selbst dann, wenn es 
das Böse unnachgiebig verurteilen muss, niemals die Beziehung 
und die Kommunikation abzubrechen.

Ich möchte daher alle Menschen guten Willens einladen, 
die Macht der Barmherzigkeit, zerrissene Beziehungen zu hei-
len und in die Familien und die Gemeinschaften wieder Frieden 
und Harmonie zu tragen, neu zu entdecken. Wir alle wissen, wie 
alte Verwundungen und lange gehegter Groll Menschen gefan-
gen halten und sie daran hindern können, Kontakt aufzuneh-
men und sich zu versöhnen. Und das gilt auch für die Beziehun-
gen unter den Völkern. In all diesen Fällen ist 
die Barmherzigkeit imstande, eine neue Art 
in Gang zu setzen, miteinander zu sprechen 
und in Dialog zu treten. Shakespeare hat 
das wortgewandt zum Ausdruck gebracht:  
„Die Barmherzigkeit ist keine Pflicht. Sie 
fällt vom Himmel, wie die Erquickung des Regens auf die Erde 
träufelt. Sie ist ein zweifacher Segen: Sie segnet den, der sie ge-
währt, und den, der sie empfängt“ (Der Kaufmann von Venedig, 
4. Akt, 1. Szene).

Es ist zu hoffen, dass auch die Sprache der Politik und der 
Diplomatie sich inspirieren lässt von der Barmherzigkeit, die 
niemals etwas als verloren aufgibt. Ich appelliere vor allem an 
diejenigen, die im institutionellen und im politischen Bereich 
sowie auf dem Gebiet der Meinungsbildung Verantwortung 
tragen, immer wachsam zu sein in Bezug auf ihre Äußerungen 
über Andersdenkende oder -handelnde und auch über die, die 
einen Fehler begangen haben mögen. Allzu leicht gibt man der 
Versuchung nach, solche Situationen auszunutzen und auf diese 
Weise Öl ins Feuer des Misstrauens, der Angst und des Hasses 

Es ist zu hoffen, dass auch die Sprache 
der Politik und der Diplomatie sich in­

spirieren lässt von der Barmherzigkeit, 
die niemals etwas als verloren aufgibt.

Kommunikation und Barmherzigkeit

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-1-94 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 07:31:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-1-94


96

Papst Franziskus

zu gießen. Dagegen braucht es Mut, um die Menschen auf Ver-
söhnungsprozesse hin auszurichten, und gerade dieser positive 
und kreative Wagemut ist es, der echte Lösungen für alte Kon-
flikte und die Gelegenheit zur Verwirklichung eines dauerhaf-
ten Friedens bietet. „Selig die Barmherzigen, denn sie werden 
Erbarmen finden […] Selig, die Frieden stiften, denn sie werden 
Söhne Gottes genannt werden“ (Mt 5,7.9).

Wie wünsche ich mir, dass unsere Art der Kommunika-
tion wie auch unser Dienst als Hirten der Kirche niemals den 
hochmütigen Stolz des Triumphes über einen Feind zum Aus-
druck brächten, noch diejenigen demütigten, die die Mentalität 
der Welt als Verlierer betrachtet, die auszuschließen sind! Die 
Barmherzigkeit kann helfen, die Widrigkeiten des Lebens zu 
mildern, und denen, die nur die Kälte des Urteils erfahren ha-
ben, Wärme schenken. Möge der Stil unserer Kommunikation 
so geartet sein, dass er die Logik der krassen Trennung nach 
Sündern und Gerechten überwindet. Wir können und müssen 

über Situationen der Sünde – Gewalt, Kor-
ruption, Ausbeutung usw. – richten, aber wir 
dürfen nicht über Menschen richten, denn 
allein Gott kann das Innerste ihres Herzens 
deuten. Unsere Aufgabe ist es, den zu ermah-
nen, der einen Fehler begeht, indem wir die 

Schlechtigkeit und Ungerechtigkeit gewisser Verhaltenswei-
sen anprangern, mit dem Ziel, die Opfer zu befreien und den 
Gefallenen aufzuheben. Das Johannesevangelium sagt uns:  
„Die Wahrheit wird euch befreien“ (8,32). Diese Wahrheit ist 
letztlich Christus selbst, dessen sanfte Barmherzigkeit das 
Maß ist für unsere Art, die Wahrheit zu verkünden und die 
Ungerechtigkeit zu verurteilen. Unsere Hauptaufgabe besteht 
darin, die Wahrheit mit Liebe zu bekräftigen (vgl. Eph 4,15).  
Nur mit Liebe gesprochene und von Sanftmut und Barmherzig-
keit begleitete Worte treffen die Herzen von uns Sündern. Harte 
oder moralistische Worte laufen Gefahr, diejenigen, die wir zur 
Umkehr bewegen und in die Freiheit führen möchten, weiter zu 
entfernen, indem wir ihre innere Haltung der Weigerung und 
Abwehr stärken.

Manche meinen, eine auf Barmherzigkeit gegründete Sicht 
der Gesellschaft sei unentschuldbar idealistisch oder übertrie-
ben nachsichtig. Doch versuchen wir einmal, an unsere ersten 
Erfahrungen von Beziehung im Schoß der Familie zurückzuden-
ken. Unsere Eltern haben uns mehr für das, was wir sind, geliebt 
und geschätzt, als für unsere Fähigkeiten und unsere Erfolge. 

Möge der Stil unserer Kommunikation  
so geartet sein, dass er die Logik der  
krassen Trennung nach Sündern und  
Gerechten überwindet.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-1-94 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 07:31:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-1-94


97

Kommunikation und Barmherzigkeit

Die Eltern wollen natürlich das Beste für ihre Kinder, aber ihre 
Liebe ist nie abhängig vom Erreichen der Ziele. Das Elternhaus 
ist der Ort, wo du immer aufgenommen wirst (vgl. Lk 15,11-32). 
Ich möchte alle ermutigen, die menschliche Gesellschaft nicht 
als einen Raum zu verstehen, in dem Fremde Konkurrenz ma-
chen und versuchen sich durchzusetzen, sondern vielmehr als 
ein Haus oder eine Familie, wo die Tür immer offen steht und 
man versucht, einander anzunehmen. Dafür ist es grundlegend, 
zuzuhören. Kommunikation bedeutet Miteinander-Teilen, und 
das verlangt das Zuhören, die Aufnahme. Zuhören ist viel mehr 
als hören. Das Hören betrifft den Bereich der Information; das 
Zuhören verweist hingegen auf den der Kommunikation und 
verlangt Nähe. Das Zuhören gestattet uns, die richtige Haltung 
einzunehmen, indem wir die ruhige Situation des Zuschauers, 
des Nutzers und des Konsumenten verlassen. Zuhören bedeutet 
auch, fähig zu sein, an Fragen und Zweifeln Anteil zu nehmen, 
einen Weg Seite an Seite zu gehen, sich von jedem Allmachts-
dünkel zu lösen und die eigenen Fähigkeiten 
und Gaben demütig in den Dienst des Ge-
meinwohls zu stellen. Zuhören ist niemals 
leicht. Manchmal ist es bequemer, sich taub 
zu stellen. Zuhören bedeutet, dem Wort des 
anderen Aufmerksamkeit zu schenken, den 
Wunsch zu haben, es zu verstehen, ihm Wert beizumessen, es 
zu respektieren und zu hüten. Beim Zuhören vollzieht sich eine 
Art von Martyrium, ein Opfer des eigenen Selbst, in dem sich 
die heilige Geste erneuert, die Mose vor dem brennenden Dorn-
busch vollbrachte: auf dem „heiligen Boden“ der Begegnung mit 
dem anderen, der zu mir spricht, sich die Sandalen ausziehen 
(vgl. Ex 3,5). Zuhören zu können ist eine unsägliche Gnade, eine 
Gabe, die man erflehen muss, um sich dann darin zu üben, sie 
anzuwenden.

Auch E-Mail, SMS, soziale Netze und Chat können Formen 
ganz und gar menschlicher Kommunikation sein. Nicht die 
Technologie bestimmt, ob die Kommunikation authentisch ist 
oder nicht, sondern das Herz des Menschen und seine Fähig-
keit, die ihm zur Verfügung stehenden Mittel gut zu nutzen. Die 
sozialen Netze sind imstande, Beziehungen zu begünstigen und 
das Wohl der Gesellschaft zu fördern, aber sie können auch zu 
einer weiteren Polarisierung und Spaltung unter Menschen und 
Gruppen führen. Der digitale Bereich ist ein Platz, ein Ort der 
Begegnung, wo man liebkosen oder verletzen, eine fruchtbare 
Diskussion führen oder Rufmord begehen kann. Ich bete dar-

Kommunikation bedeutet  
Miteinander-Teilen, und das  

verlangt das Zuhören, die Aufnahme. 
Zuhören ist viel mehr als hören. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-1-94 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 07:31:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-1-94


98

Papst Franziskus

um, dass das in Barmherzigkeit gelebte Jubiläumsjahr „uns of-
fener [mache] für den Dialog, damit wir uns besser kennen und 
verstehen lernen. Es überwinde jede Form der Verschlossenheit 
und Verachtung und vertreibe alle Form von Gewalt und Dis-
kriminierung“ (Verkündigungsbulle Misericordiae vultus, 23). 

Auch im Netz wird eine wirkliche Bürger-
schaft aufgebaut.  Der Zugang zu den digi-
talen Netzen bringt eine Verantwortung für 
den anderen mit sich, den wir nicht sehen, 
der aber real ist und seine Würde besitzt, die 
respektiert werden muss. Das Netz kann gut 

genutzt werden, um eine gesunde und für das Miteinander-Tei-
len offene Gesellschaft wachsen zu lassen.

Die Kommunikation, ihre Orte und ihre Mittel haben für 
viele Menschen zu einer Horizonterweiterung geführt. Das ist 
ein Geschenk Gottes, und es ist auch eine große Verantwor-
tung. Ich definiere diese Macht der Kommunikation gerne als 
ein „Nahesein“. Die Begegnung von Kommunikation und Barm-
herzigkeit ist in dem Maße fruchtbar, in dem es ein Nahesein 
hervorbringt, das sich des anderen annimmt, ihn tröstet, heilt, 
begleitet und mit ihm feiert. In einer geteilten, aufgesplitter-
ten, polarisierten Welt eine Kommunikation in Barmherzigkeit 
zu pflegen bedeutet, einen Beitrag zu leisten zu einem guten, 
freien und solidarischen Nahesein unter Kindern Gottes und 
Brüdern und Schwestern im Menschsein.

Die Begegnung von Kommunikation  
und Barmherzigkeit ist in dem Maße 
fruchtbar, in dem es ein Nahesein hervor­
bringt, das sich des anderen annimmt

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-1-94 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 07:31:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-1-94

