KAPITEL 7
DER RiTUs DER ERINNERUNG

7.1 HATIM und DiIkr

Im letzten Kapitel soll es noch einmal um die Genealogie der Siileyman-
Gemeinschaft gehen. Im Zentrum steht diesmal nicht ihre Rolle als histo-
rischer Wegweiser. Die Geschichte des Nakshibendi-Ordens und seine Im-
plikationen fiir die religiése Gegenwart der Gemeinschaft wurden bereits
in den vorigen Kapiteln dargelegt. Dieses Kapitel behandelt die Funktion
der Genealogie als Medium fiir die religiose Kommunikation. Der Ritus
der Erinnerung (Dikr) wird innerhalb einer festen Gebetsabfolge zele-
briert, die man das Siegel der Meister (Hatmi hwajagan) nennt. Die wis-
senschaftlichen Meinungen iiber die Bedeutung dieses Begriffs gehen aus-
einander. Madeleine Habib (1969) erblickte darin lediglich ein spezielles
Zusatzgebet, in dem die Betenden fiir sich um die Hilfe und den Segen der
Heiligen des Ordens bitten. Nach Martin van Bruinessen (1989) handelt es
sich hingegen um Gebete fiir diese Heiligen." Klar ist, dass die Gebetsab-
folge des Hatmi hwajagans auf eine Interaktion mit der Genealogie beruht.
Einer dieser Heiligen, Ahmad Sirhindi, sagte bereits, dass das Siegel der
Meister das genealogische Erbe der Mitglieder sei.” Die Abfolge der Ge-
bete, aber auch die Hilfe, die die Heiligen den Betenden bei der Durchfiih-
rung geben, erzeugen zusammen das ersehnte »Band der Liebe« zwischen
Gott und Mensch. Diesem Fundamentaltheologen zufolge kann dieses
Band allerdings nur dann hergestellt werden, wenn die Betenden zusitz-
lich die Gesetzesregel der Shari‘a beachten (s. Kap. 1).

Die Handbiicher der Silleyman-Gemeinschaft geben ausfiihrliche An-
weisungen fiir die Gebetsabfolge des Hatmi Hwajagans, die mit einer Ab-
kiirzung Hatim genannt wird, und fithren in die dazu gehérende Konzent-
rationstechnik ein} Sie unterscheiden zwei Formen: Der in tiirkischer
Sprache so genannten Hatim hajegan naksi, die Gebetsabfolge der Nakshi-
bendi-Heiligen, die montags und donnerstags stattfindet, und der Hatim
hajegan kadiri, der in den meisten Gemeinden dienstags und freitags
durchgefiihrt wird. Beim Letzteren handelt es sich nicht um die Gebetsab-

1 Van Bruinessen 1989, S. 318-24.
2 Ter Haar 1992, S. 82; cf. Abu Manneh 1990, S. 292.
3 Ba‘adhi Du‘a'lar ve Taga Aswalari; Mekaasidu’t-Talibiyn, unter Tasavvuf.

207

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

folge der Heiligen des Kadiri-Ordens, sondern an diesen Tagen wird ledig-
lich ein Gebet hinzugefiigt, in das auch diese Genealogie ins Gedichtnis
gerufen wird. Mit der Einhaltung des Hatmi hwajagans der Nakshibendi ist
die Laiengemeinschaft dem Orden treu geblieben. Die Gebetskreise, in de-
nen er heute durchgefithrt wird, streben allerdings keine Grenzerfahrun-
gen oder andere Formen der religiésen Virtuositit an. Die Gebete sollen
den Betenden lediglich darin unterstiitzen, die Aufgaben im Alltag besser
zu bewiltigen. Fiir sie ist die Forderung Sirhindis wichtig, die Hatim-Gebe-
te als Intensivierung der Lebensfithrung zu betrachten und religicse
Kenntnisse (‘Ilm), die alltiglichen Handlungen ("Amal) und die Hingabe
an Gott (Ihlas) zu einer Einheit zu verschmelzen. Der Hatim, seine Abfol-
ge, die Tatsache, dass diese bereits im 14. Jahrhundert von den Griindern
des Ordens festgelegt wurde, die Vorstellung, dass diese Heiligen auch
heute noch den Betenden Hilfe schicken, damit die Gebete ihr Ziel errei-
chen, stirkt die Teilnehmer. Mit seiner Hilfe konnen sie die Imitatio
Muhammadiverwirklichen, den schwierigen Lernstoff der Theologenausbil-
dung bewiltigen und die Ziele der Gemeinschaft unterstiitzen. Seine kol-
lektive Natur stirkt zudem die Gemeinschaftsbindung und damit das kol-
lektive Handeln.

Im Mittelpunkt dieser Gebetsabfolge steht der Dikr (turk. Zikr). Dikr
bedeutet »Erinnerung« und bildet einen kollektiven Akt des Gedenkens, in
dem durch die Wiederholung der Namen Gottes oder bestimmter Koran-
verse alle anderen Gedanken verdringt werden. Die Gebetsteilnehmer
zwingen sich, den Geist von Abschweifungen zu befreien, bis eine rhyth-
mische Kadenz der Wiederholung alle anderen Gedanken verdringt hat.
Der Ritus der Erinnerung gewinnt seine Kraft aus einem religiésen Be-
wusstsein, das besagt, dass Gott am Anfang der Zeiten mit den noch nicht
geschaffenen Menschen einen Bund abgeschlossen hat. Danach erst schuf
er sie, gab ihnen Leben, Verstand und Liebe sowie den Auftrag, ihm am
Ende der Zeiten wieder gegeniiberzutreten und Rechenschaft abzulegen.*
Der Ritus der Erinnerung ruft diesen vorzeitlichen Bund ins Gedichtnis
zuriick. Es ist das Bestreben aller Mystiker in allen islamischen Orden,
wieder zu dem ungeschaffenen Urzustand, in dem Gott und Mensch ein-
mal vereint waren, zurtickzukehren. Der Dikr geriet darin zu einem Hilfs-
mittel, um die Einswerdung zu erreichen.

Die Mitglieder der heutigen Laiengemeinschaft sind aber keine Mysti-
ker. Sie haben ihrem Leben nicht das Ziel gewidmet, sich zur Selbstauf-

4  Schimmel (1975) 1995, S. 46-7.

208

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

gabe zu zwingen, um einen Zustand zu erreichen, in dem sie mit Gott ver-
eint sind. Das Ziel dieser Gemeinschaft liegt in dieser Welt und wurde als
Sendungsauftrag an Moslems formuliert, die in Gefahr sind, ihren Glau-
ben zu verlieren. In der Siileyman-Gemeinschaft geriet der Ritus der Erin-
nerung daher zu einem Akt des Verstehens, der die Handlungsfihigkeit
unterstiitzt. Auch in diesem Dikr wird ein Band der Liebe zwischen Gott
und Mensch kreiert. Der Vorgang vollzieht sich als ritual re-enactment,
markiert durch die emotionale Kontaktaufnahme mit der gottlichen Sphi-
re’ Die Teilnehmer am Ritus verkérpern diese Kontaktaufnahme und
erkennen ihre Zeichen aneinander wieder. Die fortdauernde Wiederholung
der Textsequenzen verschafft zudem »Sinn, die Texte werden zu einer In-
formation aus dem Jenseits, die anschliefend durch das richtige Verstehen
der sozialen Welt als Mitteilung an die Gliubigen wiederkehren. Mit dieser
Beschreibung des Dikrs als ein Akt des Verstehens ist noch einmal ein
Grundgedanke des Soziologen Niklas Luhmann zum Thema der religiésen
Kommunikation markiert: »Eine Kommunikation kommt nur zustande,
nur zum Abschlufl, wenn sie so viel Verstehen (oder Mifdverstehen) er-
reicht, als zur Fortsetzung der Kommunikation erforderlich ist«.® Die
Erinnerung an den vorzeitlichen Bund, aufgerufen von den gemeinsam
begangenen Dikr, weist dabei den Weg.

Im Folgenden soll es um beides gehen, um die Gebetsabfolge des Ha-
tims, darum, was er beinhaltet und wie er durchgefiihrt wird, sowie um die
religiose Kommunikation, die dadurch erméglicht wird. Was erwartet ei-
ner, der sich diesen Gebeten widmet, wie wird das Erleben zur Sprache ge-
bracht und welche Konsequenzen werden daraus gezogen? Der Hatmi
hwajagan der Nakshibendi ist in der Literatur oft beschrieben worden. Daher
ist es moglich, Vergleiche mit Instruktionen von Nakshibendi-Lehrern wie
Amin al-Kurdi und Scheich Nazim sowie mit Feldbeobachtungen von Wis-
senschaftlern anzustellen. Diese verschiedenen Vergleichsmomente sollen
als Grundlage dienen, die Spezifik des Dikrs, so wie er heute in der Laien-
gemeinschaft ausgefiihrt wird, und die religiose Kommunikation, die da-
durch entstanden ist, benennen zu kénnen.

5 Jonker 1995, S. 233; Connerton 1989, S. 41-71.
6 Luhmann 1998, S. 36.

209

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

7.2 Bedingungen der Teilnahme am HaATIM

Um gleich ein mogliches Missverstindnis vorweg zu kliren: Weder der
Hatmi hwajagan noch die vielen anderen Gebetsabfolgen, in denen der
Ritus der Erinnerung eingebettet ist, gehoren zum tiglichen Pflichtgebet
und gelten deshalb nicht fiir alle Moslems. Es sind freiwillige Gebete, die
sich dem Pflichtgebet anschlieflen, und die auf sich zu nehmen lediglich
ein Teil der Gliubigen bereit ist:

»Zikr ist keine Pflicht, man muss dariiber spiter keine Rechenschaft ablegen. Es ist
nur eine Methode, um Gott niher zu kommen. Das geht aber nicht so ohne weite-
res. Jeder, der es praktiziert, muss zuvor Erlaubnis dazu bekommen haben, sonst hat
der Leiter eines Gebetskreises keine Kontrolle. Die Methode ist einfach: Man hilt die
Zunge im Zaum und versucht gedanklich, niher an Gott heran zu kommen. Dafiir
sucht man zuerst Kontakt mit Siilleyman. Er steht in Verbindung mit der Kette — es
gibt 32 Glieder bis hin zum Propheten — die soll man sich vergegenwirtigen. Wer
das geschafft hat, kann probieren, niher zu Gott zu kommen. Nicht alle Leute kon-
nen das. Manche werden verriickt von der gewaltigen Aufgabe, die kénnen das ge-

danklich nicht fassen.«’

Es handelt sich also um »eine Methode, um Gott niher zu kommen«, und
wie bereits im ersten Kapitel dargelegt wurde, lediglich um eine unter vie-
len. Auch in der reichen religiésen Vergangenheit der Tiirkei gab es viele
verschiedene sufische Ordensrichtungen mit ebenso vielen Methoden, von
der stillen, an der Shar’a gebundenen Meditation, bis hin zur ekstatischen
Verziickung. Davon ist heute nur wenig iibrig geblieben:

»Heute wird im Fernsehen erzihlt, dass das mit der Silsila nicht wahr ist. Die wollen
alle direkt zu Gott. Wir versuchen den Leuten beizubringen, dass sie ein Gefift sind
[um muhammadanisches Licht zu empfangen, GJ]. Die meisten Leute glauben aber
nicht an den ganzen Maneviat. Akzeptieren das nicht (...). Aber ich denke, niemand
kann alleine durch das (Pflicht-)Gebet durchkommen. Es muss jemand da sein, der

einem hilft.<®

Was die Teilnehmer an den Gebetskreisen der Siileyman-Gemeinschaft
anstreben, fillt in den Bereich der sufischen Mystik. Es ist namentlich der
7 Interview mit M/SG 14 vom 9.6.1999.

8 Interview mit M/SG 9 vom 6.5.2000.

210

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

Gedanke, sich von einem Vermittler Hilfe holen zu kénnen, damit die Ge-
bete ihren Ziel auch erreichen. Aber der Sufismus ist auch heute noch in
der Tiirkei verboten. Nach einer anderen Lesart der Tradition, die von der
Mehrheit der tiirkischen Gliubigen befolgt wird, kann es im Glauben keine
Hierarchie und keine Vermittlung geben:

»DITIB macht das alles nicht. Damals hat der tiirkische Staat die Tarikat-Struktur
vernichtet. Tarikatci ist heute ein Schimpfwort, die Leute wissen nicht 'mal, was es
bedeutet. In der Tiirkei ist der Zikr verfassungswidrig — wiirde man ihn 6ffentlich in
einer Moschee durchfithren, wiirde die Polizei kommen. (...) Viele DITIB-Imame
mochten es heute auch praktizieren. Sie geben nach der Freitagspredigt Hinweise
auf Extragebete, die man dann zu Hause machen kann. Nie gemeinsam, halt alleine
zu Hause. Wenn so ein Imam etwas mehr sagen wiirde, wiirde er aus seinem Amt
enthoben werden. Wenn die Leute fragen, wie man das macht, kénnen sie nichts
sagen. Sie wissen es oft auch nicht.«®

In der europdischen Siileyman-Gemeinschaft jedoch, frei von den staatli-
chen Zwingen, denen die tiirkische Mutterorganisation noch immer unter-
liegt, wird das Dikr-Gebet in aller Offentlichkeit in Ehren gehalten. Jede
und jeder hat im Prinzip Zugang zum Gebetskreis, aber nicht alle Besu-
cher, auch nicht alle Mitglieder nehmen daran teil. In den vorigen Kapiteln
wurde dargelegt, dass es hochstens zehn Prozent der Besucher sind, die
sich an den Gebetskreisen beteiligen. Fiir sie gilt, die Gebete zwar regel-
mifRig zu machen, dennoch darin Zuriickhaltung zu tiben — Niichternheit
ist das Wort, das in diesem Zusammenhang am hiufigsten zu vernehmen
ist:

»Alle Teilnehmer am Gebetskreis machen tiglich fiir sich alleine einen inneren
Zikr, so 15 bis 20 Minuten, morgens frith bevor man das Haus verlisst oder auch
abends beim Nach-Hause-Kommen. Das ist nicht schwierig, weil die Basis dafiir
durch das (fiinfmal tigliche) Gebet gelegt ist. Daran schliefdt man dann einige Minu-
ten des inneren Zikrs an. Wer das Gebet beherrscht, kann auch den inneren Zikr
bewiltigen. Erst wer diese Voraussetzung erfiillt, kann niher zu Gott kommen. Be-
lastung entsteht dann, wenn das tigliche (Pflicht-)Gebet nicht verrichtet wird. Dann
kommt man geistig unter Druck, und die Leute werden aggressiver. Darum besteht

9 Interview mit M/SG 14 vom 9.6.1999.

211

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

auch fiir den Zikr eine Tagespflicht — aber eine, die selbst auferlegt wurde, nicht von
Gott.«™®

In der Lage zu sein, alleine zu Hause eine meditative Haltung zu tiben, die
iiber das fiinfmal tiglich verrichtete Gebet hinaus reicht, das ist der erste
Schritt auf dem Weg zum Hatim:

»Wer zu einem Moscheekreis gehoren will, muss bereits ein bestimmtes Ausbil-
dungsniveau erreicht haben. Das Alter spielt keine Rolle, nur die Stufe des Lernens."
Es ist nimlich notwendig, dass neue Teilnehmer die benétigten Gebete auswendig
kennen. Al-Fatiha (Sure 1) und al-Ihlas (Sure 112) kennen die meisten schon, die
braucht man auch fiir das Pflichtgebet. Al-Inshird (Sure 94) wird meistens erst aus-
wendig gelernt, wenn man dazu gehoren will. Aulerdem, neue Kandidaten miissen
bereits Rabita angenommen haben. Rabita wird ihnen gegeben, es wird ihnen ein-
mal vom Hoca erklirt und dann miissen sie es selbst weiter machen, so wie es im
Handbuch beschrieben steht. Danach stellen sie jeden Tag selbst das Band her.«*

Das Handbuch erklirt den Vorgang in einigen knappen Sitzen:

»So wird Rabita gemacht: Man soll sich das geistige Bild des Lehrers zwischen bei-
den Augen aufrufen, wihrend alle Gedanken und Phantasien an ihrem Ort ruhen.
Der Grund: Das innere (Manevi) Bild des Lehrers ist eine Quelle fiir gottliche Er-
leuchtung (Faiz).«®

Das ist eine karge Sprache, die nicht jeder Anfinger sofort durchschaut:
»Uns wurde gesagt: Jetzt habt ihr den Schliissel bekommen, nun miisst ihr
selbst herausfinden«.'* Dem Leiter der Berliner Gebetskreise merkt man
an, dass er die Sache seinen Schiilern schon hunderte von Malen hat erkli-
ren miissen:

»Wie wird die Verbindung gemacht? Man verbindet sich geistig mit seinem Lehrer
und geht iiber ihn zu den Vorgingern in der Kette, bis zum Propheten. Ja, und dann

10 Interview mit M/SG 14 vom 9.6.1999.

11 Dem Berliner Haupt-Hoca zufolge liegt das Anfangsalter irgendwo zwischen
dem 16. und 19. Lebensjahr.

12 Interview mit M/SG 9 vom 27.12.1999.

13 Mekaasidut Talibiyn, S. 134.

14 Interview mit M/SG 9 vom 6.5.2000.

212

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

kann man zu Gott gehen. Es ist wie mit einem Trafo. Der Strom wird dahin geleitet
und dann funktioniert er. Oder wie mit dem Telefonnetz. Erst muss man einen Ap-
parat haben, dann die richtige Nummer wihlen. Ohne die richtige Nummer geht
nichts! Darum miissen alle Gebete prizise ausgefiihrt werden: nicht ggmal, nicht
rormal, nein! genau 1oomal! Erst dann kann man Verbindung kriegen. Die Zahlen
werden vom Leiter vor jedem Gebet bekannt gegeben. Nur so kann man das Ziel
erreichen.«”

Konzentrationsfihigkeit, RegelmiRigkeit und eine gewisse Ausbildungs-
stufe sind bereits Vorbedingungen, die fiir einen jungen Menschen
schwierig zu meistern sind. Es kommt aber noch etwas hinzu, das nur Ju-
gendliche, die durch die religiése Schulung der Gemeinschaft gegangen
sind, schon frith eingeprigt bekommen haben. Es ist dies die Fihigkeit,
den Alltag vollkommen nach der Shari‘a auszurichten. Das setzt voraus,
dass man die Vorschriften, Gebote, Verbote und rituellen Anweisungen in
dem Mafle verinnerlicht hat, dass einem keine »Fehler« mehr unterlaufen.
Insbesondere die religiésen Experten und Expertinnen der Siileyman-Ge-
meinschaft haben ihre Lebensfithrung »im Griff« und antworten damit auf
die Aufforderung Siileymans, Beamte Gottes (Tevziat fuzuwat) zu werden.®
Der etwas eigenartig anmutende Ausdruck bringt die neue Herangehens-
weise auf den Punkt, die diese Gemeinschaft zu einer Laiengemeinschaft
werden liefR. Statt sich, wie frither, der Anleitung eines Scheichs zu unter-
werfen, der einem den Weg zur Einswerdung wies, ist jede(r) dazu ange-
halten, Gott zu vertreten, und zwar auf einer bescheidenen Art.

Das Bild des Beamten, der niichtern und verantwortungsvoll ausfiihrt,
was ihm aufgetragen wird, steht in einem scharfen Kontrast zu der Selbst-
verneinung und den verschiedenen Schattierungen der religiosen Verzii-
ckung, von denen allerdings Nakshibend bereits versuchte, sich zu l6sen.
Es ist letztendlich als eine Konsequenz der Theologie Sirhindis zu betrach-
ten, dass die Imitatio Muhammadi in dieser Gemeinschaft zur Veralltigli-
chung des Charismas fithrte: Die Nachahmung bringt keine religiése Vir-
tuosen mehr hervor, sondern ist zu einem »Job« geworden, den jede(r) ma-
chen und in den jede(r) den anderen auch einweisen kann.

Nicht umsonst unterstreichen meine verschiedenen Gesprichspartner
immer wieder die Trias ‘Ilm, Amal, Ihlas: Man misse lediglich religitses
Wissen ansammeln, alles Handeln als religios betrachten und sich immer

15 Interview mit M/SG 14 vom 9.6.1999.
16  Interview mit M/SG 13 vom 22.5.2000.

213

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

der Intention, die vollige Hingabe an Gott, bewusst sein. Wer das macht,
braucht keine Hilfe eines Scheichs mehr. Dass eine solche innere Disziplin
dennoch eine anspruchsvolle Lebensfithrung mit sich bringt, die nur weni-
ge, auler ihnen selbst, zu beherrschen scheinen, hat in dieser Gemein-
schaft zu einer Differenz gefiihrt. Von ihrer Warte aus versuchen alle ande-
ren Gliubigen — zumal Anhinger herkdmmlicher Orden — filschlicherwei-
se dasselbe andersherum zu erreichen. Ordensleute versuchen es nimlich
zuerst mit dem Ritus der Erinnerung, hoffen dabei auf eine religiése Er-
fahrung und erwarten irgendwann dann auch, in der Lage zu sein, das
gottliche Gesetz im eigenen Leben zu verwirklichen. Einer meiner Ge-
sprachspartner in Berlin erzihlte, wie einmal ein Nakshibendi-Schiiler zu
ihm gekommen sei. Dieser hatte von den Gebetskreisen gehort und wollte
das auch einmal ausprobieren. Aber meinem Gesprichspartner zufolge
war die zentrale Voraussetzung, Sirhindis Einheit von Wissen, Handeln
und Hingabe, dem Anwirter zu viel gewesen:

»Er kam und wollte zum Hatim, um seine Seele zu verkleinern und sein Nefes [Ego]
kaputt zu machen, wie er sagte. Ich sagte zu ihm, das ist nicht so einfach! Was hast
Du Dir da iiberlegt? Der erzihlte, frither hitte er viel geraucht, jetzt nur noch wenig.
Frither hitte er Pop gehort, das mache er jetzt auch nicht mehr. Ich sagte ihm dann,
man solle mit allem, was Haram [verboten] ist, Schluss machen, einfach so, danach
erst kann man Rabita machen.«”

Die Erzihlung ist in erster Linie als Selbstaussage zu betrachten und illus-
triert beispielhaft die Andersartigkeit dieser Laiengemeinschaft inmitten
einer religidsen Landschaft, die — zumindest gilt dies fiir die Tiirken in Eu-
ropa — noch immer fiir einen betrichtlichen Teil aus Orden besteht. Der
Vorschlag, zuerst einmal mit allem Schluss zu machen, ist in einem her-
kémmlichen Orden eher ungebriuchlich. Gliubige Moslems, die heute in
Europa Kontakt zu einem Scheich suchen, legen ein einfaches Geliibde bei
ihm ab, um danach seinen Gebetsvorschriften zu folgen. Was sie suchen,
ist eine Methode, das eigene Ego in den Griff zu bekommen, aber auch ei-
ne Gemeinschaft, in der ein emotionaler Umgang mit der Religion gepflegt
wird, und in der man sich geborgen fiihlt."®

Silleyman, so sagen seine Schiiler heute, hat sich von eben dieser

17 Interview mit M/SG 9 vom 27.12.1999.
18  Werbner 2002.

214

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

Struktur distanziert."® Deswegen benannte er auch keinen Halifa. Ganz
im Gegenteil dazu bot er seine besondere Art der Frommigkeit allen, die es
ihm nachtun wollten, lediglich als Beispiel an. Damit verwandelte er das
»materielle Erbe« seines Ordens (Cismani nisbet), nimlich die Ubertra-
gung seiner charismatischen Fihigkeiten, auf seinen ernannten Verwalter
und Nachfolger, in ein »geistiges Erbe« (Ruhani nisbet), das im Prinzip
jedem zuginglich ist.*° Bei dem jungen Hoca, der vorhin zitiert wurde,
war die dadurch entstandene Distanz zur Ordensvergangenheit bereits in
der eigenen Perspektive integriert und in Befremden umgeschlagen:

»Nakshis sind anders. Bei den Nakshis gibt es eine Wette, wer am weitesten ist.
Nakshis rauchen wie die Holle. Wenn die Sohbet gemacht haben, rauchen sie erst
einmal eine und begriinden das damit, dass sie zu viel Maneviat empfangen haben,
der erst abgebaut werden muss!«*'

Wie bereits im ersten Kapitel dargelegt wurde, stellt die Aufnahme in einen
herkémmlichen Nakshibendi-Orden tatsichlich ganz andere Bedingungen
an den Anwirter. Sie sieht zuerst eine Periode des Lernens (Suhbat) vor,
die nicht auf ein intellektuelles, sondern ein emotionales Lernen abzielt.
Wihrend dieser Zeit verbringen die Schiiler so viel Zeit wie nur méglich in
der Nihe ihres Scheichs. Die Aneignung religicser Kenntnisse spielt dabei
natiirlich eine Rolle, aber wichtiger als diese ist die Fihigkeit des Scheichs,
seinen Glauben und seine personliche Erfahrung mit der grenziiberschrei-
tenden Dimension, die Gottesnihe genannt wird, auf andere zu iibertra-
gen. Seine spirituelle Kraft bekommen die Schiiler auf verschiedene Wei-
sen zu spuren.

Butrus Abu-Manneh beschrieb dieses Spiiren als ein Versuch des
Schiilers, sich zuerst in dem Scheich zu verlieren und dabei das eigene Ich
zur Aufgabe zu zwingen (fan@ fi-s-shaih). Die Selbstaufgabe miindete
schlieRlich in einer erthéhten Form der Wahrnehmung, in der der Scheich
zum »Tor zur Realitit« geworden war, nimlich zum einzigen Zugang zur
grenziiberschreitenden — religiésen — Erfahrung.*® In der Beziehung zum
Meister waren innerhalb des Nakshibendi-Ordens schon friih verschiedene
To6ne zu vernehmen. Ahrar nannte die Meister-Schiiler-Verbindung vor vie-

19 Interview mit M/SG 14 vom 13.7.99.

20 Ebenda; s. auch Kap. 2.

21 Ebenda.

22 Abu-Manneh 199o: Beschreibung des Aufnahmerituals von Scheich Khalid.

215

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

len Jahrhunderten bereits »ein Liebesband« und zog damit eine sprachli-
che Parallele zur erotischen Liebesbeziehung. Andere, wie Scheich Ahmad
Sirhindi oder Scheich Khalid, stellten die Uberwindung der Begierden und
damit des eigenen Ichs in den Vordergrund.

Rabita, das geistige Band zwischen Meister und Schiiler, wird auch
heute in den Sufi-Orden, die sich in Europa niedergelassen haben, verbun-
den mit dem Versuch des Schiilers, den eigenen Willen zur Aufgabe zu
zwingen. Zwei junge Minner in Berlin, Angehorige eines tiirkischen
Nakshibendi-Zweigs, der auf Scheich Khalid zuriick gefithrt wird, be-
schrieben ihre Erfahrung mit der geistigen Verbindung zum Lehrer wie
folgt:

»Der jetzige Halifa hilt nur selten eine Predigt. Worter fithren in die Irre, hat er ‘'mal
gesagt. Der macht alles mit Blicken. Er schaut die Schiiler an, einem nach dem an-
deren, und wenn er einem anschaut ... Manchmal wiederholt er auch seinen Blick,
wenn die Miirids es brauchen. Damit vermittelt er “Ilm-i hal, also, >Kenntnis der
Wahrheit<, man kénne das auch mit >Kenntnis von Gott« iibersetzen. Er enthilt sich
eher des “Ilm-i-qal, >Kenntnis durch Redenc. Das ist also Fana fi'l scheich. Es hat aber
nur Sinn [das zu machen], wenn du weifdt: Der hat das Latif erreicht.«*

In nur einigen wenigen Fillen, wenn der Scheich seinen Schiiler fiir reif
ansieht, und wenn dieser sich auch dazu bereit fiihlt, folgt darauf eine Pe-
riode der strengen Absonderung, das so genannte Halvet oder Arba’in. Es
sind dies 40 Tage des Fastens und des Gebets, wihrend dessen die Kandi-
daten in den Orden initiiert werden — und an die Grenzen ihrer kérperli-
chen und psychischen Erfahrung geraten. Die sufischen Mystiker sprechen
nicht umsonst davon, dass der Korper »gekocht« oder auch »verbrannt«
wird, dass er zuerst »sterben« muss, um das hochste Ziel, das Entwerden
und Aufgehen in Gott zu erreichen. Michaela Ozelsel hat einleuchtend be-
schrieben, dass diese ungeheure geistige Anstrengung mit einem physio-
logischen Prozess einher geht. Die Konzentration auf eine einzige Sache
durch die ununterbrochene Wiederholung der Gottesnamen zwingt den
Geist dazu, in eine andere Richtung zu gehen. Fortwihrendes Fasten und

23 Interview mit den Nakshibendi Miirids M/A 3+4 vom 15.10.1999. Latif =
Lat@if (arab. Plur.) Gemeint sind die »Zartstoffe«: Seele, Herz, Geist und Ge-
heimnis, die von dem korperlichen Komponenten Erde, Wasser, Feuer und
Luft unterschieden werden. s. Meier 1943, S. 14, 39; Ter Haar 1992, S. go.

216

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

Schlafentzug tragen dazu bei, dass der Kérper Stresshormone bildet.
SchlieRlich passiert das, was als Gottesnihe beschrieben wird: Der Geist
»steigt auf« und versetzt den Betenden in einen unbeschreibbaren Gliicks-
zustand.**

Das alles machen die Gliubigen, die sich dazu entschlossen haben, als
Beamte Gottes durchs Leben zu gehen, nicht. Sie folgen weder einem
Scheich, noch versuchen sie, an ihre geistigen Grenzen zu kommen. Fiir
sie gehort die Ordensstruktur einer Vergangenheit an, von der sie sich be-
reits geldst haben. »Frither waren iiberall Tekkes, horte man tiberall Sohbets,
blieben Scheich und Miirid lange zusammen.« Genau das wird aber von ih-
nen nicht mehr als zeitgemifl empfunden:

»Jetzt ist die Erziehung kollektiv. Jetzt haben wir eine moderne Organisation mit
einer geistigen Verbindung. Das ist einer niichternen Betrachtung des Sufismus zu
verdanken.«*

Gehort die Stileyman-Gemeinschaft dann noch zum Sufismus? Die Frage
wird von so manchen Ordensangehérigen verneint. Die Gemeinschaft sel-
bst betrachtet sich jedoch als Erbe einer sufischen Tradition, die sich die
Erfahrung der Erniichterung, welche Ahmad Sirhindi wihrend seiner Ini-
tiation machte, zu Herzen genommen hat. Wie im ersten Kapitel dargelegt,
musste dieser nach und nach feststellen, dass es kein menschliches Ver-
dienst sei, in Gottes Nihe zu geraten, sondern ganz im Gegenteil, dass es
»Gottes Liebe« sei, die die grenziiberschreitende Erfahrung ermdogliche.
»Das Ende des Weges ist der Anfang, sagte Sirhindi spiter und statt der
Ekstase hob er die methodische Lebensfithrung als Weg hervor. Der Dikr,
der Ritus der Erinnerung, solle einem lediglich helfen, die Realitit des
Glaubens, den rituellen Alltag, zu stirken und die religiésen Pflichten zu
erleichtern.?® 300 Jahre spiter wird der Lehrer Siileyman vom tiirkischen
Staat in die Enge getrieben; er muss eben diese Schlussfolgerung zur Teil-
nahmebedingung erheben und seinen Orden in eine Laiengemeinschaft
umwandeln. Fortan verlangte er von den neuen Mitgliedern weder Initia-
tion noch grenziiberschreitende Erfahrungen, sondern lediglich die konse-

24 Ozelsel 1997.

25  Interview mit M/SG 12 vom 30.7.1999.

26 Ter Haar 1992, S. 48, S. 8o ff,; Friedmann 1971, S. 3; s. Unterkapitel 1.3:
Scheich Ahmad Sirhindi, der Erneuerer des zweiten Jahrtausends.

217

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

quent durchgehaltene, methodische Lebensfithrung. Die Erfahrung, dass
Gott den Menschen liebt, sollten diese nicht mehr bewusst suchen, son-
dern irgendwann »von selbst« spiiren.

7.3 Die Abfolge der Gebete

Der Hatmi hwajagan, jenes Siegel der Meister, umfasst in der Siileyman-
Gemeinschaft eine Meditation, der sich die Wiederholung bestimmter Ko-
rantexte anschlief3t. Das Ritual wird mit der Anrufung Gottes eréffnet, an
die sich eine Reihe von Bittgebeten anschlieft. Es schliefit mit einer Koran-
rezitation und einem personlichen Bittgebet. Wenn die Liturgie gemein-
sam ausgefithrt wird, folgt danach ein Lehrgesprich, in dem Texte und
personliche Erfahrungen gemeinsam durchgenommen werden (Sohbet).
Damit unterscheidet sich die Gebetsabfolge der Laiengemeinschaft nur ge-
ringfiigig von der iiblichen Abfolge dieser Gebete in einem Nakshibendi-
Orden. Die Schritte Anrufung, Meditation, Ritus der Erinnerung und
Bittgebet bilden das Grundmuster. Das gemeinsame Lehrgesprich ist eine
europiische Erginzung.”’ Kleine Unterschiede findet man auch in der
Auswahl der Bittgebete, in der Textwahl fiir den eigentlichen Ritus der Er-
innerung und in der Weise, wie diese zur Ausfithrung gebracht wird (s.
Abb. 9).

Im Folgenden werde ich die einzelnen Schritte erliutern und kom-
mentieren. Die detaillierten Kommentare, die die Leiterin der Frauenaus-
bildung in K6ln zum Thema Dikr abgab, dienten dabei als Leitfaden. Uber-
haupt konnte ich mich, sobald Hatim zur Sprache kam, tiber Gesprichs-
bereitschaft nicht beklagen. Insgesamt erhielt ich ausfiihrliche Berichte von
neun religiésen Expertinnen und Experten sowie von vier Laien innerhalb
des »Verbandes der islamischen Kulturzentren«. Zur Sprache kamen die
technische Durchfithrung, die Meditation und das innere Erleben sowie
Beobachtungen dariiber, wie die Gebete auf ihre Umgebung wirkten.

Der Dikr wird in Nakshibendi-Kreisen entweder mit lauter Stimme re-
zitiert (Dikr zahiri) oder aber in Gedanken wiederholt (Dikr hafiy oder Dikr

27 In der tiirkischen Siileyman-Gemeinschaft ist der Sohbet zwar ein Lehrge-
sprich, in dem Texte erortert werden, aber kein gemeinsames. Erst in Europa
haben die Schiilerinnen (und Schiiler) damit angefangen, Fragen zu stellen
und ihre Erlebnisse zur Diskussion zu stellen, s. Interview mit F/SG 4 vom

19.9.2000.

218

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

qalbi). Der Unterschied ist grundlegend und hat weit reichende Folgen fiir
die Teilnehmer. Ein lauter Dikr beeinflusst die Sauerstoffzufuhr und fiihrt
oft zu Hyperventilation. In einem Kreis, der vom Kreisleiter kontrolliert
wird, kann es aber auch eine therapeutische Wirkung entfalten. Die Trinen
flieRen in Strémen und die Betenden gehen zumeist wie befreit aus der
Sitzung hervor. Manche erreichen auch einen Zustand der Ekstase, schla-
gen sich ins Gesicht, reifen sich Haarbiischel aus oder fallen zu Boden.?®
Allzu heftige AuRerungen werden von einem Nakshibendi-Scheich stets
unterbrochen, wihrend sie in anderen Orden gerade als Zeichen des gottli-
chen Beriihrtseins verstanden werden.*®

Die Siileyman-Gemeinschaft befolgt einen leisen Dikr. Ich wurde
mehrmals eingeladen, mich wihrend einer Gebetssitzung im Raum auf-
zuhalten. Dahinter steckte ganz offensichtlich eine didaktische Uberle-
gung. Es gab nicht viel anderes wahrzunehmen als einen Kreis unhérbar
Betender, der ab und zu vom Hoca eine leise gesprochene Anweisung
empfing. Das, was passiere, so die implizite Botschaft, vollziehe sich aus-
schliellich im Innern der Teilnehmer und stehe fiir Beschreibungen wei-
ter nicht zur Verfiigung. Die Ordensquellen, die explizite Anweisungen fuir
diese Gebetsform enthalten, geben trotzdem einen Einblick. Stéphane
Ruspoli analysierte mit Hilfe der iltesten Ordensdokumente die komple-
mentiren Prinzipien, die in einem Dikr hafiy zur Anwendung kommen
miissen: Die Kontrolle des Herzens (Wugqiif-i qalbi) streift zuerst jede ge-
dankliche Abschweifung ab, die Kontrolle der Zeit (Wugiif-i zamani) fiihrt
dazu, dass man sich tiglich, sogar stiindlich tiberpriift, und die numeri-
sche Kontrolle (Wugiif-i ‘adadz) sorgt schlieRlich dafiir, dass der Atem und
die Zahl der Gebete aufeinander abgestimmt werden. Worum es beim Dikr
hafiy geht, ist die Kontrolle von Atmen und Denken, bis Atem und Gebet
eins geworden sind: »Wenn man ifit, wenn man spricht, wenn man geht,
wenn man kauft und verkauft, wenn man die rituelle Reinigung macht,

28 Habib (1969, S. 6-9) beschreibt eine Nakshibendi-Sitzung mit lautem Dikr in
Kairo (um 1961). Tanaskovic (1990, S. 681-90) beschreibt einen Dikr im Koso-
vo, in der sowohl laut als auch leise gebetet wird (Ende der 8oer Jahre). Samic
(1990, S. 669-79) befand sich 1985 in einer Tekke in Bosnien. Auch hier kam
ein lautes Dikr zur Anwendung. Der dortige Ritus enthielt zudem eine Mi-
schung aus Nakshi-, Kadiri- und Rifa’i-Gebeten.

29 Van Bruinessen (1989, S. 309-40) beobachtete in Kurdistan eine (laut vorge-
tragene) Abfolge von Nakshi- und Kadiri-Gebeten.

219

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

wenn man liest und schreibt (...)«.>° Nicht von ungefihr zog der Berliner
Haupt-Hoca eine Parallele zum Yoga:

»Das schéne am Zikr hafi ist, dafl man es nicht bemerkt. Man sieht es einem Men-
schen nicht von auflen an. Man denkt: Er konzentriert sich! Es ist wie Yoga, nur, Yo-
ga macht eine Verbindung zum Selbst und beruhigt den Kérper. Der innere Zikr
stellt eine Verbindung zum Schopfer her. Es ist ein geistiges Yoga. Man kann es den
Leuten aber doch ein biRchen ansehen. Man sagt von den anderen: Er hat eine
schone Ausstrahlung! Das ist Zikr, es macht ruhig, nicht aggressiv, man ist auch im-
stande andere Menschen besser einzuschitzen.«*'

Wichtig fiir die heutige Gemeinschaft ist es, so beten zu kénnen, dass
niemand, auch nicht jemand, der neben einem sitzt, es bemerkt3* Der
steigenden Intensitit, die Ruspoli beschreibt und vom Synchronisieren der
Atemziige mit den Gebeten herriihrt, nihert man sich mit Zuriickhaltung.
Die jungen Hocas dringen stattdessen auf eine niichterne Betrachtung.
Aussprachen wie: »Nicht jeder muss eine geistige Erleuchtung haben,
oder: »Die Nakshi-Regeln sind uns zu hoch. Wenn man zu viel macht,
dreht man durch, zeugen davon.

Die Anrufung erfolgt mit Hilfe von zwei Suren aus dem Koran, die
nicht nur in dieser Nakshibendi-Liturgie, sondern in der gesamten islami-
schen Welt eine herausragende Rolle spielen. Es sind Sure 1: Die Eréffnen-

30  Ruspoli 1990, S. 102-7. Zitat von Maulana Ya’qub Charki, ca. 1400 (Nr. 17 der
Silsila).

31 Interview mit M/SG 14 vom 9.6.1999. Bereits Sirhindi nahm die Nihe zu
den Yogis, seine religiésen Nachbarn in Delhi, wahr und versuchte, den Un-
terschied zwischen seiner Methode und der Yoga-Methode zu formulieren. Er
verneinte nicht, dass auch Yogis bestimmte mystische Erfahrungen machten
und iiber eine ernst zu nehmende asketische Lebensfithrung verfiigten. So
lange sie aber den Propheten nicht nachfolgen und das géttliche Gesetz nicht
beachten wiirden, konnten ihre Versuche in den Augen dieses orthodoxen und
puristischen Gelehrten nur eine »Falle« darstellen und »in die Irre« fithren.
Dasselbe galt auch fiir Sufis, die sich der Trance iiberlieen und die Regel
nicht beachteten. Cf. Ter Haar 1992, S. 47.

32 Interview mit M/SG 15 vom 8.11.1998; Die Formulierung wurde schon von
Ghudjdawani (um 1200, Nr. g der Silsila) verwendet, cf. Algar 1976, S. 4.

33 Interviews mit M/SG 12 vom 30.7.1999 und M/SG 9 vom 27.12.1999.

220

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

de (al-Fatiha) und Sure 112: Vorbehaltlose Verehrung (al-Ihlas).>* Sure 1
gehort zu den wenigen Gebeten im Koran.”® Sure 112 bezeugt die Exklusi-
vitit des koranischen Gottes und streitet die Moglichkeit einer Nachah-
mung ab. Beide Suren bilden ebenfalls die meist benutzten Zeilen im
Pflichtgebet und werden dariiber hinaus bei jeder Gelegenheit rezitiert.
Kombiniert bringen sie die Hingabe der Gldubigen und die genaue Festle-
gung, wem diese Hingabe gilt, zum Ausdruck und setzen damit den Ton
fiir die Meditation.

Die koranischen Gebete werden von drei kurzen Bittgebeten gefolgt.
Das erste bittet um »das Geschenk unserer erhabenen Silsila, insbesonde-
re die Frische des Geistes unseres geliebten Fiihrers« und richtet also die
Intention auf die Heiligen in der Genealogie® Das zweite ist eines von
den drei so genannten Prophetengebeten, die in dieser Liturgie verarbeitet
sind. Gebete fiir die Propheten werden nicht immer gesprochen, sondern
nur bei besonders feierlichen Anlissen, z.B. am Tag der Himmelfahrt
Muhammads. Es gibt Gebete fiir jeden Propheten. Die am hiufigsten be-
nutzten gelten Adam, Yunus (Jonas), Dawiid (David) und Muhammad. Das
dritte Bittgebet enthilt eine kurze Formel, in der um Vergebung der Siin-
den gebeten wird und das 1oomal wiederholt wird.

Erst nach der Bitte um Vergebung folgt die Meditation: »Am Anfang
von Hatim bist Du in Rabita« lautet die Instruktion im Handbuch, und
meine Gesprichspartnerin fiigt erklirend hinzu: »Keine Gedanken mehr
iiber die Weltl«®” In einem herkommlichen Nakshibendi-Orden fithrt
man sich nun zuerst die eigene Sterblichkeit vor Augen: Die Meditation
auf das Grab (Rabita qabri), von manchen auch »Meditation auf den Tod«
(Rabitat al-maut) genannt’® Danach erst wird das Gesicht des eigenen

34  Sure 1: »Im Namen Gottes, des Barmherzigen, des Erbarmers. Preis sei Gott,
dem Herrn der Welten! Dem Barmherzigen, dem Erbarmer! Dem Herrscher
am Tage des Gerichts! Dich verehren wir, und Dich rufen wir um Hilfe an!
Fiithre uns auf den geraden Weg, den Weg derer, denen Du gnidig bist, denen
Du nicht ziirnst und die nicht in die Irre gehen!« (Nagel 1991, S. 5).

Sure 112: »Im Namen Gottes, des Barmherzigen, des Erbarmers. Sprich: Er ist
Gott, ein einziger, vollig Gott. Er hat nicht gezeugt, wurde nicht gezeugt. Nie-
mand ist ihm ebenbiirtig« (ebenda, S. 15).

35  Nagel zitiert insgesamt drei koranische Gebete (s. Nagel 1991, S. 84).

36  Ba‘adhi Du‘@lar ve Taga Aswalar, sub Hatmi Hajegan Kadiri, Zeile 2.

37 Interview mit F/SG 2 vom 30.7.1999.

38  Interview mit den Nakshibendi-Miirids M/A 4+5.

221

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Scheichs zwischen den Augen aufgerufen und anschliefend »zum Herzen
gefithrt«, was vielleicht so viel bedeutet wie, eine Inbesitznahme dieses
Bildes, die Gefiihl und Verstand mit einschliefit. In der Siileyman-Ge-
meinde konzentriert man sich stattdessen auf die gesamte Genealogie (Rabi
ta sherif). Die oben bereits zitierte Erklirung des Berliner Haupt-Hocas
lisst in diesem Punkt an Deutlichkeit nichts aus: »Dafiir sucht man zuerst
Kontakt mit Silleyman. Er steht in Verbindung mit der Kette — es gibt 32
Glieder bis hin zum Propheten —, die soll man sich vergegenwirtigen. Wer
das geschafft hat, kann probieren, niher zu Gott zu kommen«.

Die Herstellung einer direkten Verbindung jenseits der Grenzen der
sozialen Welt bildet gewissermaflen den Kern jeder religiésen Kommuni-
kation. Die Verbindung muss konkret gestaltet sein, sonst ist sie fiir den
einzelnen Teilnehmer nicht nachzuvollziehen. Jakob im Alten Testament
sah Dbereits im Traum eine Leiter bis zum Himmel aufsteigen und darauf
Engel hin und her gehen. Noch frither nahmen die Bewohner Mesopota-
miens ein Seil wahr, das den Himmel mit der Erde verkniipfte und ihnen
eine direkte Verbindung zu den Géttern bot. Manche islamische Mystiker
sahen eine Kette vom Himmel zu ihrem Herzen gehen, die sie auch »Das
Seil von Gott« nannten.?® Die heutigen Teilnehmer am Gebetskreis, die es
geschafft haben, durch Konzentration den Weg bis hin zum Propheten ge-
danklich zuriickzuverfolgen, stellen »ein Band der Liebe« zwischen sich
und ihrem Gott her.

Ob nun in der Gestalt einer Leiter, eines Seils, einer Kette oder eines
Bandes der Liebe, jede gelungene Verbindung garantiert fiir den Beteilig-
ten Sinn und wird in sinnvolle Handlungen und sinnvolles Verstehen der
sozialen Welt iibersetzt. Fiir Teilnehmer an dieser spezifischen Kommuni-
kation mag das von selbst daraus hervorgehen. Fiir Beobachter von auflen
bleibt die Frage zu beantworten, wie die sinnhafte Information erzeugt und
als sinnvoll mitgeteilt und verstanden wird.

Uber die Erfahrung dieses Zustandes, der als Band der Liebe um-
schrieben wird, wurde im Verband nur so viel gesagt, dass diese Erfahrung
wie ein Kanal funktioniere. Der Kanal leite die eigenen Gebete in Gottes
Richtung. Manchmal aber leite er auch etwas in die Richtung des Beten-
den. »Wenn Gott Licht zuriickschickt«, nannte meine Gesprichspartne-
rin das. Es ist ein Ziel des Hatims, dass der Betende mit géttlichem (oder:
muhammadanischem) Licht gefiillt zu werden, ein Ziel, das sich aber nicht
erzwingen lisst. Im Gegenteil, ob Gott einen auch anriihrt, ob man tatsich-

39 Meier 1943, S. 7.

222

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

lich mit seinem Licht gefiillt wird, ist schicksalsbedingt (Nasib):*° »Gott
muss es wollen und einem geben«.* Auch in diesem Punkt erweist sich
die Siileyman-Gemeinschaft als eine treue Leserin der Briefe Sirhindis.

Ist die Verbindung einmal hergestellt, werden die »Aufgaben« erledigt.
Wenn der Dikr zu Hause durchgefiihrt wird, folgen die Betenden den ih-
nen zugeteilten »Tagespflichten«. Anfinger bekommen nur wenige Auf-
gaben, erst wer Fortschritte macht, »geistige Reife zeigt«, darf mehr Gebete
und eine gréflere Zahl Wiederholungen sprechen. Findet der Dikr im Kreis
statt, werden die Aufgaben unter den Anwesenden verteilt. Meine Ge-
sprachspartnerin erliutert:

»Die Hoca sagt vor, was die anderen beten sollen und verteilt die Ayas. Zum Beispiel
1.000 zu 1.000: Alleine wiirde das lange dauern, aber wenn 40 Personen mitma-
chen, ist das nicht so viel.«

Der kollektiv durchgefiihrte Dikr hat fiir die Gemeinschaft eine besondere
Bedeutung und sind wichtiger als die Zusatzgebete, die zu Hause gespro-
chen werden. Es heifdt, dass »Gottes Zuneigung mit der Gemeinde zu-
sammenlhingt]«. Je mehr also die Gemeinde ihre Gebete als eine kollekti-
ve Gabe Richtung Gott schickt, um so besser kann sie sich die géttliche
Aufmerksambkeit sichern. Von auflen wahrgenommen, lisst sich das als ein
Geben und Nehmen beschreiben: Die Betenden geben ihre Gebete und
empfangen dafiir — nicht immer und immer unerwartet — sinnhafte In-
formation, die sich als Inspiration manifestiert und zunichst als géttliches
Licht erfahren wird.

Der eigentliche Ritus der Erinnerung wird in dieser Gemeinschaft mit
Koranversen begangen: Sure 1, Sure 112 und die 94. Sure, die um die Kraft
bittet, sich dem Gebet zu widmen: »Die Ausbreitung« (al-Inshirah).* In

40 Interview mit M/SG 14 vom 2.12.1998.
41 Interview mit F/SG 4 vom 7.12.1998.
42 Sure 94 in der Ubersetzung von Riickert, zitiert in Bobzin 1999, S. go:
Erschlossen wir dir nicht die Brust,
Und nahmen ab deine Last,
Darunter du gebeugt dich hast?
Wohl kommt durchs Schwere Hehres.
Wohl kommt durchs Schwere Hehres.
Drum, bist du fertig, hebe dich,
Zu deinem Herrn bestrebe Dich!

223

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

den meisten Nakshibendi-Orden werden stattdessen kurze Formeln ausge-
geben. Das Handbuch von Amin Al-Kurdi, das sowohl auf dem Balkan, in
Kairo, als auch in Kurdistan in Gebrauch war, empfiehlt die drei wichtigs-
ten Namen Gottes: La ilah ila ’llah (Es gibt keine Gottheit auler den einen
Gott), Allah (Gott) und Hu (Er).* In der Siileyman-Gemeinschaft tut man
das nicht. Auch in der Wahl ihrer Dikr-Gebete ist Sirhindis Einfluss zu
spuren. Sirhindi hatte nimlich bemerkt, dass die kurze Gebetsformel nur
fiir den Anfang wichtig sei. Wer seine Seele bereits beruhigt habe, solle
lieber Koran-Rezitation und koranische Gebete anstelle der Formeln set-
zen.*

Aber, ob nun kurz oder lang, Gebetsformel oder Korantext: Alle Gebete
werden so oft wiederholt, bis die Teilnehmer in eine Kadenz geraten und
das Gebet von Korper und Geist Besitz ergreift. Das ist das Merkmal eines
Dikrs. Anfinger wiederholen 1oomal, Geiibte 1.000omal. Die Instruktionen
des Scheich Nazim fiir die Gruppe der Fortgeschrittenen schreiben 5.000
Wiederholungen mit lauter Stimme und ebenso viele »im Herzen« vor.
Wer den Ritus der Erinnerung einmal verinnerlicht hat, hort nie mehr auf,
die Gebete in seinem Innern zu wiederholen (s. Abb. 9).

In der Suleyman-Gemeinschaft wird der Hatmi hwajagan ein- und
ausgeleitet von einer kurzen Formel, deren Ursprung ebenfalls den Heili-
gen der Genealogie zugeschrieben wird: Das Gebet der Vorfahren.¥ An
bestimmten Tagen folgt danach noch ein Gebet, um die Heiligen der Kadi-
ri ins Gedichtnis zu rufen. Damit wird erinnert, dass die Wege beider Or-
den sich in der Vergangenheit oft kreuzten und deshalb diese Heiligen zu
ehren sind, auch wenn die Stileyman-Gemeinschaft die Ausfithrungspraxis
der Kadiri, die einen lauten Dikr und tranceihnliche Zustinde bevorzugt,
nicht teilt. Eine Koranrezitation und ein personliches Bittgebet schlieRen
den Zyklus ab. Von Scheich Khalid wird berichtet, dass er den Dikr immer
mit den Worten »Und vernichte die Juden, die Christen, die Feueranbeter
und die persischen Schiiten« abschloR.® Aber meine Gesprichspartnerin
versichert mir, es sei iiberfliissig, selbst noch einen Satz auszudenken:
»Eine eigene Meinung ist nicht Sinn der Sachel« Die festen Formeln miis-

43 Samic 1990, S. 72.

44  Ter Haar 1992, S. 84.

45  Ba‘adhi Du'@lar ve Taga Aswalar, sub Hatmi Hajegan Kadiri, Zeile 9, cf. Inter-
view mit F/SG 2 vom 12.4.1999.

46  Abu-Manneh 1982, S. 5.

224

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

sen geniigen. Auflerdem, fiigt sie hinzu, solle jede(r) das Gleiche machen,
um der Konkurrenz vorzubeugen.

Die Gebetsabfolge des Hatmi hwajagan ist ein kommunikativer Vor-
gang, der sich auf vielen verschiedenen Ebenen abspielt. Einige davon sind
hier benannt. Einmal bildet sie den Versuch, das Ego mit seinen Passionen
und Begierden zur Ruhe zu bringen und die Welt aufRerhalb des Egos in
den Blick zu bekommen. Dann wird ein Band hergestellt, das den Teil-
nehmern ermdglicht, die Grenzen der sozialen Welt zu transzendieren und
Information jenseits ihrer eigenen Moglichkeiten zu empfangen. Aller-
dings wird auch klargestellt, dass die eigenen Mittel beschrinkt sind. Die
Aussagen lassen darauf schlieffen, dass das Band nicht durch Fleif} allein
gekniipft werden kann. Der Rest — gewissermaflen das andere Ende - ist
Gnade (Himmet) oder auch Schicksal (Nasib) und wird einem nicht niher
beschriebenen Gott iiberlassen. Dass auf diesem Weg dennoch ab und zu
Nachrichten aus dem Jenseits durchdringen, wird als Wunder erfahren.

SchlieRlich wurde Sirhindis Trias: Shari‘a, Tariqa, Hagiqa (= Die reli-
giése Wissenschaften und die Gebetsabfolge fithren zur gottlichen Essenz)
in der heutigen Laiengemeinschaft durch einen bescheidenen “Iim, Amal,
Ihlas ersetzt. Das bedeutet so viel wie: Wissen und Handeln vermégen, ei-
nen allenfalls auf den richtigen Weg zu fithren. Vom Band der Liebe, der
Erkenntnis, die einen iiber sich hinaus wachsen lisst und so zur transzen-
denten Erfahrung werden kann, wagt man nur das eigene, das diesseitige
Ende wahrzunehmen. Bescheidenheit in spirituellen Dingen gilt als Tu-
gend, und die Stadien der Erkenntnis gehdren zu einem Privatbereich,
iiber den weiter nicht geredet wird. Und wer etwas verstanden hat, wer das
gottliche Licht am eigenen Leib erfihrt, darf es nicht zeigen, sollte es ei-
gentlich nicht einmal selbst wahrnehmen. Die Umsetzung jeder Informa-
tion aus dem Jenseits in mitteilbare Sitze bleibt stets den Umstehenden
und anderen Teilnehmern am Gebetskreis vorbehalten. Nur sie diirfen die
transzendenten Zeichen am Aufleren des Empfingers ablesen und als gétt-
liche Botschaft interpretieren.

Im Ubrigen bedeutet auch diese Haltung eine weitere Abgrenzung
vom herkémmlichen Nakshibendi-Orden: »Bei den Nakshis gibt es eine
Wette, wer am weitesten ist«.*’ Eine solche Haltung gilt in der Siileyman-
Gemeinschaft als verpént: »Man darf nicht damit prahlen«.*® Stattdessen

47  Interview mit M/SG 9 vom 27.12.1999.
48  Interview mit F/SG 2 vom 12.4.1999.

225

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

sollten die Teilnehmer ihre Energie besser in die Ziele der Gemeinschaft
stecken:

»Man soll lieber Rabita zusammen mit Hizmet machen, also das tun, was Siilleyman
auch gemacht hat, sich in seine Fuspuren begeben und so auf Siileymans Weg wei-
tergehen. Wenn man so weit ist, wird man von selbst auch weiterkommen. Es ist
aber nicht nétig, dass der Einzelne auch tatsichlich weif3, dass er weitergekommen

ist.«*?

Das, was man durch den Ritus der Erinnerung an Zuversicht und Gelas-
senheit gewonnen hat, soll ausschlieRlich der Gemeinschaft zugute kom-
men. Auch diese letzte Umleitung — vom religiésen Virtuosentum zur
Pragmatik — kann als eine Folge der Veralltiglichung des Charismas in ei-
nem sufischen Kontext betrachtet werden.

7.4 Auf der Suche nach einer Wellenlinge

In der Siileyman-Gemeinschaft gibt es keine Experimente mit mystischen
Stadien, keine Lichtphidnomene, keine Traumerlebnisse, keine Aufdeckung
letzter Geheimnisse oder Berichte iiber Kérperentriickungen. Es gibt kein
anderes grenziiberschreitendes Erlebnis als Rabita: die Herstellung einer
geistigen Verbindung und das Warten darauf, ob vielleicht etwas auf die-
sem Wege zuriickfliefst. Vom Rabita-Band kann wiederum nur das eigene
Ende gekniipft werden. Das, was man jedoch machen kann, wird mit gro-
Rer Sorgfalt und Prizision ausgefiihrt:

»Die Gebetsabfolge bildet einen Code, einen Schliissel. Man verzahnt sich. Es ist, als
ob bestimmte Stifte in bestimmte Offnungen herein gepasst werden. Und dann, ir-
gendwann, merkt man: Es passt! Der Schliissel hat das Schloss gesffnet!«*®

Die Wiederholung der Gebetstexte, ob nun Formeln oder Ayets, soll prizise
erfolgen: »nicht ggmal, nicht tormal, nein! genau 1oomall« Damit verset-
zen sich die Teilnehmer in eine bestimmte Aufnahmebereitschaft. Aber
auch wer die richtige Ausgangsposition erreicht hat, weif3, dass man trotz-
dem noch Vermittlung braucht:

49 Interview mit M/SG 9 vom 27.12.1999.
5o Interview mit F/SG 4 vom 19.10.1999.

226

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

»Wihrend des Betens entsteht ein Kontakt, ein Band, eine Wellenlinge zu Gott, Ra-
bita. (Das ist) wie beim Radio. Wenn man das Radio anstellt, gibt es augenblicklich
Kontakt. Fiir uns funktioniert Silleyman Efendi wie ein Radio. Er ist der Vermittler,
sonst wiirde der Kontakt nicht zustande kommen.«*"

Genau das ist es, was alle sufische Gliaubige — ob nun Laien oder Virtuosen
— von anderen Moslems unterscheidet. Man holt sich Hilfe von besonders
geeigneten Personen aus Gegenwart und Vergangenheit, von solchen, die
gezeigt haben, dass sie eine grofle Nihe zu Gott besitzen, wodurch sie fur
andere ein Exempel statuieren und auch bereit sind, ihre Erfahrung auf
andere zu tibertragen. So wie Rabita fir den Gliubigen eine Konkretion
darstellt, an der es zu arbeiten gilt, so findet auch die Ubertragung der Er-
fahrung goéttlicher Nihe sinnlich wahrnehmbar statt. Aber in der Siiley-
man-Gemeinschaft gilt die Aufmerksamkeit nicht mehr Personen der
Zeitgeschichte, keinem Scheich oder sonstigen Trigern géttlicher Nihe,
sondern ausschliellich der Erinnerung eines auflerordentlichen Lehrers.
Die seelische Verfassung, die Siilleyman zum Charisma-Triger werden
lief, bildet fiir sie eine fast greifbare Realitit, die man im Tiirkischen Ma-
neviat nennt und die er allen seinen Schiilern vererbt hat:

»Wenn er sich nicht gedffnet hitte, wenn er sich seinen Schiilern nicht offenbart
hitte, hitte man noch so viel lernen kénnen, ohne Maneviat wire nichts daraus ge-
worden. Er hat es aber weitergegeben, seine Schiiler haben es bekommen und jetzt
sollen wir es weiter geben.«**

Was ist Maneviat? frage ich meine Gesprichspartnerin. Faiz, géttliche Er-
leuchtung, antwortet sie. Was ist Maneviat? frage ich eine junge Studentin
in Belgien, die auch Mitglied in einem Gebetskreis ist. Nur, der géttliche
Funken, antwortet sie. Sie erzihlt, dass sie und ihre Schwester manchmal
einen erotischen Film im Fernsehen sihen, so zufillig, man konne es ja
kaum vermeiden. Das habe etwas sehr anziehendes fiir sie beide, Erotik, da
kénne man nicht anders als hinschauen. Aber es gehe nun mal nicht, sich
vor der Heirat der Erotik hinzugeben. In solchen Momenten rette sie
Maneviat. Sie sprichen dann zusammen ein kurzes Gebet und schon beim
Aussprechen der Worte wiirden sie ruhiger, es sei wie ein Sturm, der sich

51 Interview mit M/SG 15 vom 21.4.1999.
52  Interview mit F/SG 2 vom 12.4.1999.

227

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

lege. Man konne es nicht ganz bestimmen, aber es passiere einem. Das
nennt sie Maneviat.

Ma'nawiyat, die seelische Verfassung oder auch das innere Erleben,
das einen in die Nihe der Transzendenz bringt, bildet in dieser Gemein-
schaft die Synthese von Information, Mitteilung und Verstehen.” Ihr In-
halt wird durch die Wiederholung der gottlichen Namen im Ritus der Er-
innerung ausgefiillt. Ma‘nawiyat verkérpert gewissermaflen den Kern der
religidsen Manifestation und ist der wichtigste Gegenstand religiéser Kom-
munikation. Das, was in den Képfen der Teilnehmer vorgeht, steht ihnen
aber nicht als Informationsquelle zur Verfiigung. Sonst hitte die Gemein-
schaft Platz fiir Traumdeutung, Visionen oder Grenzerfahrungen einge-
rdumt. Die unauflésliche Bindung von Shari'a und Tariga verbietet dies.
Dadurch bedingt lisst Ma‘nawiyat sich nur an Auferlichkeiten ablesen. Sie
hat sich mitunter in ein Instrument verwandelt, mit dessen Hilfe die sozia-
le Welt in Zonen eingeteilt und interpretiert wird.

Es ist ein dauerndes Spiel mit der Umkehrung, das hier begangen
wird. Ma‘nawiyat »befindet« sich an allererster Stelle in der unmittelbaren
Umgebung der Betenden und lisst sich an der Ruhe und der schénen Aus-
strahlung ihrer Triger und Trigerinnen »ablesen«. Man »findet« es aber
auch im Eifer wieder, mit dem sich Kinder die religiosen Kenntnisse an-
eignen. Ma‘nawiyat »flieRt« durch die Gemeinde und macht, dass sich die
Mitglieder gerne und aus aller Kraft ihren Aufgaben widmen. »Sie ist der
innere Motor, der uns in Gang hilt«.* Es hat sich dadurch ein Aufirag —
»eine Mission in dieser Welt«”> — gebildet, der durch religiése Erziehung,
aber auch durch Gebet eingelost wird. Und sogar die Welt auflerhalb der
Gemeinschaft kann davon beriihrt werden:

»Wir beten nicht nur fiir uns selbst. Jedes Gebet gilt auch der Gesellschaft, fiir alle
Menschen da drauRen, nicht nur fiir Moslems.«*°

Man betet fiir seinen Chef, fiir die Nachbarn, fiir die Politiker oder auch fiir
mich: Damit es dem Betrieb gut gehe, damit die Gesellschaft mich besser
verstehe, oder aber damit ich in der Lage sein werde, in meinem Buch die

53  Luhmann 1998, S. 136.

54 Telefongesprich mit M/SG 8 vom 2.11.2000.
55  Ebenda.

56  Interview mit M/SG 15 vom 21.4.1999.

228

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

Gemeinschaft richtig darzustellen, ohne »den Glauben kaputt zu machen«’”
und ohne die Gliubigen in ihrer spirituellen Begeisterung zu erschiittern.
Natiirlich wissen die »da drauflen« meistens nicht, dass fiir sie gebetet
wird. Aber trotzdem ist man in der Gemeinschaft der Meinung, Resultate
zu erzielen:

»Das kann man auch sehen. Wenn ein Gottloser zum Beispiel auf einmal >Gott sei
Dank« sagt, dann ist das Maneviat, die ihn erreicht hat. Oder zum Beispiel Biilent
Ecevit! Als der in den 7oer Jahren sein erstes Regierungsprogramm vorlegte und die
tiirkische Sprache modernisieren wollte. Er machte es selbst vor, alle modernen tiir-
kischen Worter, damit wir nicht mehr an unsere Vergangenheit erinnert werden
wiirden. Nun, als er dann alles im Fernsehen erklirt hatte, sagte er zum Schluf: hof-
fentlich schaffen wir es, Alhamdulilla! Da war es wieder! Er sagte >Gott sei Dank,
ohne es zu wollen!<«®

Religiose Kommunikation ist an erster Stelle Interaktion unter Anwesen-
den, ein heiliges Spiel mit Sprache und Handlung, das von einer Gruppe
gespielt wird und deren Mitteilungswert sich zunichst auf sie begrenzt.
Das Ziel ist die Erzeugung von Sinn. Manchmal aber dehnt sich die Kom-
munikation iiber die eigenen Grenzen hinaus. Wenn zum Beispiel dem er-
zeugten Sinn universalistische Ziige verliehen wird, was in Teilen der Kir-
che passierte, dann gehen die Teilnehmer nach auflen und versuchen,
durch Mission oder auch durch Verbesserung der Gesellschaft, ihre eigene
Sinngebung auf andere zu iibertragen.

Die Siileyman-Gemeinschaft will keine Nichtmoslems missionieren.
Sie besitzt aber ein ausgeprigtes Sendungsbewusstsein, mit dem sie sich
an andere Moslems wendet. Dennoch nimmt sie die nichtmoslemische
Auflenwelt als Teil ihres eigenen religiésen Universums wahr, indem sie
fur sie betet. Durch das Gebet versucht sie, die spirituelle Kraft, die der
Gemeinschaft innewohnt, weiterzuleiten. Damit ist vorldufig auch die Rolle
dieser Laiengemeinschaft in der interreligiésen und interkulturellen
Kommunikation definiert. Mag sie sich in ihrer organisatorischen Gestalt
im Augenblick schwer tun, sich mit der Mehrheitsgesellschaft zu vernet-
zen und Experten zum Beispiel fiir die interreligiose Kommunikation aus-
zubilden. Fiir die Welt zu beten, ist auch eine Form der Auflenkommuni-
kation.

57  Telefongesprich mit M/SG 8 vom 2.11.2000.
58  Interview mit M/SG 15 vom 21.4.1999.

229

- am 13.02.2026, 21:58:01. Oop =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026, 21:58:01.


https://doi.org/10.14361/9783839400999-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

