
 

   

 

115 

5. Phänomenologie II: das theatrale Buch 
 
 
 
 
 
 

5.1. Die Vorstellung vor uns 
 
Der Gang des Geistes zu sich selbst findet auf einer doppelten 
Bühne statt. Die Phänomenologie beobachtet die Entfaltung eines 
scheinbar natürlichen Bewußtseins, welche sich immer neu an der 
Nichtübereinstimmung seiner selbst mit der Welt entzündet, sich 
so zum freien Selbstbewußtsein des geistigen Tierreichs steigert, um 
anschließend in die Geschichte von Sozialität und Religion einge-
bunden zu werden. In dieser Entwicklungsgeschichte verschach-
teln sich verschiedene Vorstellungen: Das Bewußtsein hat eine Vor-
stellung von der Welt und, sobald es selbstbezüglich wird, auch von 
sich selbst. Es wird nicht zur Ruhe kommen, bis beide Vorstellungen 
sich gegenseitig bestätigen. Es existiert als “Vergleichung” von 
“Gegenstand” und “Wissen” (PhG 78) bezüglich dieser Bestä-
tigung. Deren Angleichung äußert sich als ein Moment der “Ge-
walt” des Bewußtseins gegen sich selbst. Der Gleichheitszwang läßt 
den Vergleich nie bei sich stehen, sondern führt die “Verglei-
chung” immer weiter fort, bis diese ihre Zweiheit als ihre Einheit 
erkennt. Aber statt zu einer zu werden, überwindet sich die Vor-
stellung hier zum bilderlosen Denken des Begriffs. “Dem Denken 
bewegt sich der Gegenstand nicht in Vorstellungen oder Gestalten, 
sondern in Begriffen” (PhG 156). Diese können ihrerseits von einem 
Selbstbewußtsein aber bloß im Gang durch die Vorstellungen 
erreicht werden: “Die Vorstellung macht die Mitte zwischen dem 
reinen Denken und dem Selbstbewußtsein als solchem aus” 
(PhG 558).  

Nur in diesem Sinne weist Hegels Philosophie auf das Opfer Jesu 
zurück: Die Überwindung der Vorstellung findet sie durch die 
reformatorische Version des Dreifaltigkeitsdogmas vorgezeich-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

116 

net.202 In der dialektischen Bewegung des absoluten Gottes, 
welcher sich in seinen fleischlichen Sohn entäußert und durch 
dessen Aufopferung auch als gegenstandsloser Geist die leibliche 
Welt durchwirkt, entsteht für die Gemeinde erstens eine Vorstel-
lung des Gangs des Begriffes selbst und seiner Entäußerungs-
bewegung wie zweitens eine Vorstellung der Geschichte und ihrer 
Durchstaltungsbewegung wie auch drittens eine Vorstellung einer 
erzählbaren Abfolge der Erscheinungsformen des Geistes, wie sie 
aus der Perspektive einer gelungenen Geschichte geleistet werden 
kann. Von der Zerissenheit des Geistes gibt sich im Protestan-
tismus so schon die “Vorstellung seiner Versöhnung, aber als 
Vorstellung” (PhG 573), die sich in der gelingenden Verbindung 
des begrifflichen Denkens mit der Welt auflösen muß, nachdem 
sie selbst schon das Spektakel der Versöhnung bietet. Die Opfer 
der Religionsstifter, die eine Epiphanie herbeiführen sollen, fallen 
in das “Vorstellen und in die Form der Gegenständlichkeit. Der 
Inhalt des Vorstellens ist der absolute Geist; und es ist allein noch 
um das Aufheben dieser bloßen Form zu tun” (PhG 575). Also 
bleibt der Religion eine theatrale Verfaßtheit, denn “insofern sie 
Bewußtsein ist, hat sie Vorstellungen, die betrachtet werden” (PhG 
573). Das Theater der Vorstellung entsteht mit jedem einzelnen Be-
wußtsein und wird erst mit der Selbstauflösung der Vorstellung im 
absoluten Wissen überwunden. So zeigt sich in der Logik die Bewe-
gung des reinen Begriffs nach “Überwindung des Gegenstandes 
des Bewußtseins” (PhG 575). Die Geschichtsphilosophie zeigt das 
Zusichkommen des Geistes durch seine materielle Entäußerungen 
hindurch und die Phänomenologie selbst zeigt das Abstreifen der 
“Vorstellung”, welche doch notwendige Entäußerung ins Bewußt-
sein bleibt. In dieser dreigliedrigen Gesamtheit weiß das Wissen 
“absolut”. Es überwindet die “Vorstellung”, weil die “Wissen-
schaft” doch gleichzeitig “in ihr selbst diese Notwendigkeit, der 
Form des reinen Begriffs sich zu entäußern” impliziert. In diesem 
Sinne “entspricht jedem abstrakten Moment der Wissenschaft eine 
Gestalt des erscheinenden Geistes überhaupt” (PhG 589) und 
verweist so auf die zurückgelassene “Vorstellung”. Durch die Ge-
schichte der Selbstwerdung hindurch hatte das Wissen sich selbst 
als Bühne, das heißt als “gegenständlich seiende Wirklichkeit” 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

117 

betrachtet und dabei “davon abstrahiert, daß diese Wirklichkeit 
sein eigenes Fürsichsein ist” (PhG 326). Es abstrahiert sich selbst 
und betrachtet sich als Bühne. Die Bühne verschwindet, wird die 
Abstraktion zurückgenommen. 

Diese theatrale Konstellation wird in der Phänomenologie nun ex-
plizit zur Beobachtung gestellt und so in den Raum des Theaters 
übertragen. Ein Wir beobachtet das Geschehen. Wo das Bewußt-
sein in seiner Entwicklung für sich eine ausweglose Lage erreicht 
haben mag, ist die Situation für uns in den Kontext der Narration 
eingebunden. Das Wir organisiert sich vom gelungenen Abschluß 
des Wissens her. Es hat den Raum der Vorstellung schon hin zum 
Denken in Begriffen durchstoßen und bindet dieses doch an das 
Bewußtsein und seine Vorstellungen als den Ort zurück, an wel-
chem sich das Denken manifestiert.203 Derart verbleibt ein aus 
Perspektive des Wir geschriebener Text im Theatralen. Erst die 
“Prüfung”, “ob der Begriff dem Gegenstande entspricht” (PhG 
77), verifiziert des Wissens Gültigkeit, so daß seine Sprache sich 
die Welt der Dinge und Gedanken auf einer Theaterbühne entge-
genstellt.  

Doch Hegels Aufnahme der klassischen Trennung zwischen 
Theater und Zuschauer bringt gleichzeitig eine Abkehr von dieser 
Konstellation. Die Begriffe des Wissens entäußern sich in die The-
aterbühne Gegenständlichkeit, um sich in dieser wiederzufinden. 
Das absolute Wissen ist kein auf dieser Bühne auftretendes Objekt 
des Denkens, sondern das sich entäußernde und wiederfindende 
Denken selbst. Die Konzeption, “daß das Denken auf einer Seite 
stehe und das Erkennen der anderen Seite für sich und getrennt 
von dem Absoluten”, bringt laut Hegel die “Furcht vor der Wahr-
heit” (PhG 70) aller bisherigen Philosophie zum Ausdruck. Die 
Bühne der Vorstellung wird so Hinderungsgrund des Denkens wie 
gleichzeitig doch dessen notwendiges Supplement: — “[D]ie Kraft 
des Geistes ist . . . , in seiner Entäußerung sich selbst gleich zu 
bleiben.” (PhG 588) Diese Entäußerung denkt Hegel so einerseits 
mit der theatralen Tradition als Gegenständlichkeit, die vor das 
Subjekt gestellt wird. Das Spektakel des Geistes beobachtet sich 
selbst beim Sichfinden in der entäußerten Substanz und ist nichts 
anderes als diese Selbstfindungsbewegung. Das Theater entpuppt 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

118 

sich als kein Theater, sondern als Autoaffektion des Wissens im 
“unmittelbaren Selbstgespräche” (PhG 134), die das Theater in 
seiner Überwindung immer neu hervorbringt: “Es zeigt sich, daß 
hinter dem sogenannten Vorhange, welcher das Innere verdecken 
soll, nichts zu sehen ist, wenn wir nicht selbst dahintergehen, eben-
sosehr damit gesehen werde, als daß etwas dahinter sei, das ge-
sehen werden kann.” (PhG 135) Diese Selbstbewegung löst die Vor-
stellung als statische Bühne auf und macht sie zum zeitlichen 
Prozeß, der die Vorstellung überwindet, ohne sie zu verlassen. Der 
Prozeß der Selbstfindung besteht aus der Zeit, in welcher die Vor-
stellung sich selbst in immer neuen Formen als den Fehler eben des 
vorstellenden Denkens durchschaut, ohne daß die Wahrheit hinter 
der Vorstellung in einem jenseits der Bühne angesiedelt wäre. Die 
Wahrheit der Vorstellung ist ihre eigene Überwindung, und diese 
Überwindung verbleibt im Rahmen der Vorstellung.204 Wir erken-
nen, daß das Absolute sich entäußert und in dieser Entäußerung 
wiedergefunden hat. Das Absolute verwirklicht sich als Absolutes 
in der materiellen Zufälligkeit seiner Andersheit. Es übersteht 
seine eigene Dispersion in die Multiplizität des menschlich-ver-
gänglichen Bewußtseins, indem es sich als ein “Ich, das Wir, und 
Wir, das Ich ist” (PhG 145) vollzieht und findet. Wir erkennen nicht 
die Bewegung des absoluten Subjekts auf der Bühne, sondern 
unser Erkennen ist die Bewegung des absoluten Subjekts. Die Zer-
splitterung des Wir wird zur Bedingung der Einheit des Wissens, 
von dessen Warte aus das Spektakel der Selbstfindung betrachtet 
werden kann. Wo mit der Rede von einer Betrachtung die thea-
trale Metapher par excellence aufgerufen wird, soll die Unmittel-
barkeit des Wissens über die pure Selbstbezogenheit des Fremden 
als des Eigenen über das Selbstgefühl erreicht werden — “nichts 
wird gewußt, was nicht auch gefühlt wird” (PhG 585). Die Bühne 
ist keine Bühne, sondern der Spiegel des Wir als eines Ich bzw. 
Spiegel des Ich als eines Wir.  

Diese Einführung des Selbstgefühls geschieht aus der Warte des 
Wissens, das sich im geistigen Tierreich eines belli omnium contra 
omnes zu verlieren drohte, sich dann auf die Sozialität besann, 
welche allerdings über die französische Revolution und Kants 
Moralphilosophie in den Aporien des Bösen und der schönen Seele 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

119 

endete, um schließlich die Verbindung der Bewußtseinsmonaden 
über eine Einbindung in die sich in Reformation und Gegen-
reformation immer mehr intellektualisierende Religion zu erl-
angen.205 In der Narrativierung der biblischen Dreifaltigkeit, die 
den heiligen Geist nach dem menschlichen Tod Gottes in die 
Gemeinde freisetzt, fühlt die Gemeinde sich repräsentiert. Die 
bilderlose Entäußerungs- und Aneignungsbewegung des Geistes 
wird an Stelle dieser Narration gesetzt und läßt so Wissen und 
Gefühl zusammenfallen. Das zersplitterte Wir des geistigen Tier-
reichs wird nach dem Modell der christlichen Gemeinde zum Ich 
des Geistes, der seine Einheit bloß in dieser Zersplitterung finden 
kann. Das Ich tritt als Wir (und das Wir tritt als Ich) auf seiner 
eigenen Bühne auf, um zu erkennen, daß es sich hier um keine 
Bühne handelt, sondern bloß um seinen eigenen Auftritt. Die 
Bühne ist keine Bühne, sondern erkennt sich als Selbst, das es bloß 
als die Erkenntnis der überwundenen Bühne gibt.  

In diesem Sinne ist zunächst die Interpretation Heideggers zu 
affirmieren, der in Hegels Philosophie die Abrundung der von 
ihm Ontotheologie genannten Epoche erblickt, die gleichzeitig das 
theatrale Denken der Vorstellung und damit der Welt als vom 
Betrachter abgelöstes Bild umfaßt. Indem Hegel diese Statik 
dynamisiert, vollendet er deren Logik. Der Geist stellt sich selbst 
vor, er setzt sich selbst in Szene. Gerade indem er als Gegenstand 
die Bühne nicht betritt, perfektioniert er seine subjektive Schöp-
ferkraft, die sich in ihrer Absolutheit gerade an ihrem absolut 
anderem — der Bühne, der verstellenden Vorstellung, dem Theater 
— ablesen läßt. Die Phänomenologie zeigt so nach Heidegger “unbe-
dingt sich vor-stellendes Vorstellen und dessen Vorgestelltheit”206. 
Hegels Philosophie behält die theatrale Metapher des Schauens bei 
und damit die Distanz eines unbeteiligten Beobachters. Diese Dis-
tanz scheint nur durch das sich mit der Repräsentation identifi-
zierende Selbstgefühl überwunden. Somit ist die an die Populari-
sierung Kants durch Reinhold angelegte “natürliche Vorstellung” 
(PhG 68), mit deren Analyse der Gang der Phänomenologie einsetzt, 
durchaus beim Wort zu nehmen. Die Vorstellungswelt des Be-
wußtseins ist das natürliche Supplement des Geistes. Es gehört zu 
ihm als das logische Andere seiner Aneignungsbewegung, das 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

120 

heißt als unberechenbare Natur, die der Geist sich gerade in ihrer 
Unberechenbarkeit unterwirft und so die eigene Absolutheit zeigt. 
Die Vorstellungsbühne ist bei Hegel logische Natur oder auch 
natürliche Logik, die in ihrer Natur als bloßes Medium der Ent-
äußerung, als bloße Bühne des Geistes belassen werden muß, um 
zur Wahrheit des Absoluten vorzustoßen und das Geistige nicht 
zur schlechten Natur — zum geistigen Tierreich — verkommen zu 
lassen. Das Natürliche ist die Bühne einer natürlichen Verstellung 
des Geistes. Als Natur ist er vorgestellt, das heißt entstellt, um sich 
dann zu formieren.207 Erst auf dieser Bühne hat die hegelsche 
“Wissenschaft” ihren “Auftritt” (PhG 71). Erst hier kommt das 
Theater zu seinem Auftritt auch in der Sprache des absoluten 
Wissens, um die Volten von Vorstellungstheater und Wissen im 
Begriff zu durchlaufen. Die Sprache des Begriffs rekurriert selbst 
auf Vorstellungen und damit theatrale Verstellungen: 

Das absolute Wissen betrachtet seine Genese als eine “Galerie von 
Bildern”, deren ständiger Wechsel von ihm zu “verdauen” (PhG 
589) ist, um so eine stabile Reihe als Bild des erscheinenden Geis-
tes zu erzeugen. Dieser Aneignungsprozeß führt jeweils zu einer 
“Neugeburt” (PhG 591) auf höherer Stufe, so daß der Verdau-
ungsprozeß keinen exkrementellen Überschuß hinterläßt. Diese 
Neugeburt führt letztendlich jenseits der Vorstellung, wie Hegel dies 
an anderer Stelle in einem ähnlichen Bild vorstellungshaft illus-
triert, das heißt “naiv ausgedrückt” findet. Denn auch im Penis als 
gleichzeitig dem “Organ[] der Zeugung und . . . des Pissens” 
findet sich die Differenz zwischen dem sich unendlich reprodu-
zierenden Begriff und der exkrementellen Vorstellung: “Das un-
endliche Urteil als unendliches wäre die Vollendung des sich 
selbst erfassenden Lebens; das in der Vorstellung verbleibende Be-
wußtsein desselben verhält sich als Pissen.” (PhG 262) Wo die 
Verdauung das Exkrementelle ins Produktive wendet, da schießt 
das vom Begriff benutzte Bild über sich hinaus und setzt eine an 
die Vorstellung der Verdauung anschließbare, aber von ihr gelöste 
Neugeburt frei. Die Bilder auf der Bühne — und am Ende das Bild 
der Vorstellungsbühne als exkrementeller Auswurf des Begriffs — 
werden zum Antrieb einer Produktivität, welche diese Bühne nie 
stillstehen und sie so nie Bühne sein läßt. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

121 

Wo es keine Bühne gibt, da gibt es jedoch auch kein Wir vor der 
Bühne, das einen ständigen Bilderwechsel als Reflexion seiner 
selbst betrachtet. Die Dynamik ist die der Faszination durch ein 
sich entziehendes Objekt. Fasziniert wird das Wir dadurch, daß es 
selbst sich entzieht und bloß in diesem Entzug ein Ich ist. Verge-
hen und Entstehen der Bilder faszinieren sich als Ich des Wir und 
als Wir des Ich. Während die Reflexion von einem festen Stand-
punkt aus- und zu diesem zurückgeht, kehrt die Faszination immer 
wieder zu einer unfaßlichen Ähnlichkeit der toten Ausscheidung 
mit dem Lebendigen zurück, die sich durch die beständige 
Weiterarbeit des Todes fortführt, ohne stillzustehen. Der Tod ist 
nicht bilderlos, sondern das auf unheimliche Weise dem Leben 
ähnelnde Bild des Toten und Exkrementellen. Dieses Bild re-
präsentiert ebensowenig etwas wie die Bilder aus der Hegelschen 
Galerie, sondern ist Passage des entstehenden Vergehens der Fas-
zination des lebendigen Begriffs mit sich.208 Der zwischen Wir und 
Bildersog fluktuierende Riß überbrückt sich durch die Lust am 
Schauen, die auf nichts schaut — auf nichts als auf sich selbst als 
die immerwährende Produktivität des Todes. Mit dem Wort “Un-
endlichkeit” (PhG 591) beschließt sich die Phänomenologie und zeigt 
so an, daß sich hier weder Bild, Bühne noch Spiegel finden lassen, 
sondern die Unendlichkeit der Bewegung von Vergehen und 
Entstehen.209 In Hölderlins Empedokles-Projekt führt die Erfahrung 
des Destruktiven zu einem szenischen Zurückschrecken. Dieses 
kehrt zur Vorstellungsbühne zurück, die jedoch durch das Wissen 
der hinter ihr liegenden Destruktivität relativiert wird. Die de-
struktive Natur fasziniert die hölderlinsche Kunst nur dank einer 
Distanzierung, welche das Organische organisch und das Aorgische 
aorgisch erst sein läßt: indem das Organische zwar um seine Endlich-
keit weiß, in eben diesem Wissen aber auch vom Aorgischen erhal-
ten wird. Das Wir der Phänomenologie hingegen ist von seinem 
eigenen Sterben fasziniert. Es ist das Ich des absoluten Wissens als 
sterbendes Wir. Es ist immer schon ein sterbendes Ich als Wir des 
absoluten Wissens. Es ist gleichzeitig vollendete Einheit wie vollen-
dete Zersplitterung des Destruktiven, welches in der Zerstörung 
Vollendung kein rein Negatives mehr ist, sondern immer mehr der 
Produktivität des Dionysos gleicht. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

122 

Die Vollendungslähmung in der Unendlichkeit des Begriffs, 
welche in Nachfolge Nietzsches so häufig an dem konstatiert 
worden ist, was Hegel als die kreisförmig zu sich selbst findende 
“Eitelkeit” (PhG 73) des Wissens lobt, läßt sich so aber keineswegs 
als das mythologisch überlieferte Verhungern Narziß’ im Selbst-
genuß lesen. Die “scheinbare Untätigkeit” (PhG 588) des Geistes 
erstarrt vielmehr in der unendlichen Geschwindigkeit, welche sich 
zum lähmenden Stillstand des Selbstgenusses auswächst. Mit Der-
rida gesprochen können in der “Geschwindigkeit des Kreises” 
“null oder unendlich”210 nicht auseinandergehalten werden. Die 
unendliche Autoaffektion genießt sich in der entspiegelten Spie-
gelung, bei der Andersheit und Selbstheit, Theaterbühne und 
Identität beständig oszillieren, ohne daß die theatrale Sprache die 
beobachtenden Gegenüberstellung je verließe — aber auch ohne sie 
je zu erreichen, denn sie vergeht in der Dynamik der Faszination. 
Die Hysterie einer beständigen Veränderung, die doch immer ein 
Sich-Ausagieren des Selben geblieben sein wird, findet so nicht 
bloß auf der Bühne im beständigen Vergehen und Neuentstehen 
von Bildern, sondern auch vor der Bühne statt. Sie findet weder 
vor noch auf der Bühne statt, denn das Wir erkennt im Aufführen 
seiner selbst die beständige Ankunft seiner eigenen Konstitution 
als Ich, das heißt gleichzeitig auch: sein beständiges Vergehen in 
der Dispersion als deren beständiger Beginn und als deren bestän-
diges Ende. 

 
 

5.2. Wir vor der Vorstellung 
 
Erst am Ende der Erzählung Phänomenologie des Geistes wird das 
Wir sein eigenes Enden erkennen. Zunächst muß seine scheinbare 
Distanz zur Bühne überhaupt erst den Fortgang der Phänome-
nologie bis hin zu diesem ebenso gelungenen wie katastrophischen 
Abschluß garantieren: Während das auf der Bühne auftretende 
Bewußtsein sich und seinen Inhalt “nur als Gegenstand” einer 
fixen Vorstellungsbühne wahrnimmt, zeigt sich diese “Vorstel-
lung” “für uns zugleich als Bewegung und Werden” (PhG 80). Am 
Schluß der Phänomenologie kann in einem “so sahen wir” (PhG 577) 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

123 

die Geschichte zusammengerafft werden, über deren Betrachtung 
das Wir sein eigenes Subjekt-Sein bildet. Das Auftreten des Publi-
kums selbst geschieht jedoch schon anfangs auf eine durchaus 
zweideutige Art, was sich zunächst durch die unterschiedlichen 
Gegenstände der Phänomenologie zu begründen scheint. Der Argu-
mentationsgang setzt sich in Abschnitt “A” (PhG 82) mit Bewußt-
seinsformen auseinander, welche noch kein Selbstbewußtsein ent-
wickelt haben. Sinnlich wahrnehmendes wie empirisch-wissen-
schaftliches Bewußtsein bleiben eingeschlossen in den seiner selbst 
unbewußten Solipsismus reiner Perzeption, so daß es hier weder 
ein Ich noch ein Wir, keine reziproke Anerkennung und damit 
keine Sozialität geben kann. In diesen ersten Kapiteln befindet 
sich das Publikums-Wir daher in völliger Distanz zur bewußtslosen 
Unmittelbarkeit auf der Bühne. Gleichzeitig muß sich dies Wir 
aber mit dem Bühnengeschehen identifizieren, um den Solipsis-
mus des Perzeptiven in ein Selbstbewußtsein und damit das spätere 
Wir überleiten zu können. Das Wir ist vor der Bühne Beobachter 
und Beschreiber des präsentierten Bewußtseins, es wird aber 
gleichzeitig sein Sprecher und sein Beispiel: “Wir haben hier noch 
fürs erste an seine Stelle zu treten und der Begriff zu sein” (PhG 
108), der das unmittelbare Bewußtsein später von sich befreien 
wird. Trotz unseres gelungenen Vorstoßes zum begrifflichen Den-
ken müssen wir aber versuchen, das Bühnengeschehen ebenso un-
mittelbar wahrzunehmen wie die solipsistische Form des Bewußt-
seins dies tut, um den Wahrheitsgehalt der Phänomenologie nicht 
gleich zu Beginn zu verraten:  

 
Das Wissen, welches zuerst oder unmittelbar unser Gegenstand ist, kann kein 
anderes sein als dasjenige, welches selbst unmittelbares Wissen, Wissen des Unmit-
telbaren oder Seienden ist. Wir haben uns ebenso unmittelbar und aufnehmend zu 
verhalten, also nichts an ihm, wie es sich darbietet zu verändern oder von dem 
Auffassen das Begreifen abzuhalten. (PhG 82)  

 
Das doppeldeutige Wir ensteht demnach sowohl vor als auch auf 
der Bühne der unmittelbaren Wahrnehmung. Deren scheinbare 
Direktheit wird sich immer bloß als stellvertretendes Beispiel für 
ein Allgemeines entpuppen und den Anspruch des unmittelbaren 
Wissens so in Richtung der Allgemeinheit des Begriffes treiben. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

124 

Das Wir auf der Bühne verändert entsprechend sein Weltver-
hältnis, während das Wir vor der Bühne die bloß rezeptive Hal-
tung jedoch beibehält, in welcher ihm “nur das reine Zusehen 
bleibt”. Denn für das phänomenologische Projekt als ganzes ist es 
laut Hegel redundant, “Maßstäbe mitzubringen und unsere Einfälle 
und Gedanken bei der Untersuchung zu applizieren; dadurch daß 
wir diese weglassen, erreichen wir es, die Sache, wie sie an und für 
sich selbst ist, zu betrachten” (PhG 77). Einzig diese Anwesenheit 
des Publikums garantiert dem Wir auf der Bühne aber retrospektiv 
gerade seinen Ausgang aus dem Solipsismus: “Die Betrachtung 
der Sache ist unsere Zutat” (PhG 79). Dadurch wird die jeweilige 
“Entstehung des neuen Gegenstands” zwar “für uns” sichtbar, bleibt 
aber für das auf der Bühne befindliche Bewußtsein “gleichsam 
hinter seinem Rücken” (PhG 80).  

Die Distanz der theatralen Situation, die für solche Beobachtung 
nötig ist, entsteht in der linearen Narration der Phänomenologie auf 
ihrer Bühne aber erst mit Auftritt des Selbstbewußtseins. Dieses 
bezieht sich in der ihm gegenüberliegenden Welt auch auf sich 
selbst und nimmt damit die spätere Verwirklichung des Geistes für 
das rein perzeptive Publikum vorweg: “Hiermit ist schon der 
Begriff des Geistes für uns vorhanden” (PhG 145), weil diese Bewe-
gung des Selbstbewußtseins schon die Gesamtbewegung des 
Geistes — und das heißt die sich ständig überschlagende Bewegung 
von der Zuschauersituation zur Selbstfindung — ausmacht. Das 
Selbstbewußtsein kennt diesen Begriff noch nicht und wird erst 
später in der permanenten Vergleichung seiner mit sich selbst zu 
ihm vorstoßen. Nur aufgrund dieses gelungenen Endes kann sich 
das Wir nun wirklich als passiver Zuschauer verhalten, während 
seine Passivität vorher zwar einerseits seiner Identifikation mit 
dem Bühnengeschehen entsprach, das Wir dem Bühnengeschehen 
aber durch seine bloße, distanzierte Anwesenheit eine entschei-
dende Drehung versetzte: Das unmittelbare Bewußtsein wird ein 
Ich nur in der reziproken Anerkennung eines Wir gewesen sein. 
Diese Anerkennung garantiert in der Zersplitterung der Stand-
punkte gleichzeitig die Einheit des Subjekts Geist. Das Wir, das die 
Bewegungen des unmittelbaren Bewußtseins hin zum Selbstbe-
wußtsein mitausagiert, kontrastiert also den Solipsismus des Stand-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

125 

punktes, mit dem es sich eigentlich identifizieren sollte. Es weist 
durch seine Vielfältigkeit schon über den Solipsismus hinaus auf 
eine Phänomenologie des Geistes statt einer des einzelnen Bewußt-
seins.211  

Diese Unmöglichkeit von unmittelbarer Wahrnehmung bewirkt 
aber nicht bloß die Unmöglichkeit eines ursprünglichen Bewußt-
seins, sondern auch gerade die Unmöglichkeit eines sich absolut 
transparenten Wir: Die Erosion der “sinnliche[n] Gewißheit” (PhG 
82) verunmöglicht gerade eine Bühne der Vorstellung, auf dem es 
sich bespiegeln könnte. Wo der Glaube an das unmittelbar Gege-
bene seine Betrachtung der Welt in deiktischer Sprachlichkeit voll-
zieht, da wird ein Benennen der Welt “als das Jetzt und als das 
Hier” (PhG 84) sein Objekt aber nicht in eine sprachliche Vorstel-
lung transformieren können, da das partikuläre Benannte immer 
zugunsten eines Allgemeinen verloren geht: “Indem ich sage: dieses 
Hier, Jetzt oder ein Einzelnes, sage ich: alle Diese, alle Hier, Jetzt, 
Einzelne” (PhG 87). Die theatrale Beobachtersituation scheitert an 
der Wiederholbarkeit und damit Allgemeinheit der Sprache, 
während doch gleichzeitig die Allgemeinheit jenes sprachlichen 
Ich, das für ein Wir des absoluten Wissens Bögen leeren Papiers be-
schreibt, auf den Ort dieser scheiternden Vorstellung zurückgewor-
fen wird. Denn auch die um das Absolute wissenden Philosophen  

 
meinen dieses Stück Papier, worauf ich dies schreibe oder vielmehr geschrieben 
habe; aber was sie meinen, sagen sie nicht. Wenn sie wirklich dieses Stück Papier, 
das sie meinen, sagen wollten, und sie wollten sagen, so ist dies unmöglich, weil das 
sinnliche Diese, das gemeint wird, der Sprache, die dem Bewußtsein, dem an sich 
Allgemeinen angehört, unerreichbar ist (PhG 91 f.).  

 
Unerreichbar bleibt dem philosophischen Ich das Buch, das es 
schreibt und von dem es nichts sagen kann als diese Unerreichbar-
keit. Paul de Man kommentiert:  

 
[W]eil er es aufschrieb, ist die Existenz eines Hier und Jetzt des Hegelschen 
Textes ebenso unbestreitbar wie vollkommen leer. Es reduziert den ganzen Text 
der Phänomenologie auf das endlos wiederholte Stottern: dieses Stück Papier, dieses 
Stück Papier und so weiter.212  

 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

126 

Der hegelsche Text spräche so nicht bloß von der Überwindung 
des Solipsismus durch das zuschauende Wir, sondern gleichzeitig 
von der beständigen Wiederkehr eines scheiternden Solipsismus 
der puren Perzeptivität. Deren Aufhebung in die Subjektivität 
eines Wir des absoluten Wissens zeigt beständig auf diese Perzep-
tivität zurück, indem das mit dem unmittelbaren Bewußtsein iden-
tifizierte Wir bloß durch diese Perzeptivität eines reinen Zusehens 
ausgemacht wird. Die Beobachtung der Auflösung der Bewußt-
seinsformen auf der Bühne wird für das identifizierte Wir zur 
Erfahrung der Auflösung: Ich werde in meinem Solipsismus 
verharren und so das Wir unmöglich machen. Und genauso wird 
mein Solipsismus scheitern und mein Ich in ein Wir zerstreuen, so 
daß weder ich noch wir übrig bleiben, die diese Erfahrung machen 
könnten. Hegels Ich, das Wir, und Wir, das Ich ist, indiziert diese 
Dispersion, welche sich weder in der ein Wir durchziehenden 
gegenseitigen Anerkennung noch im Solipsismus der Perzeption 
fixieren läßt und in der beständigen Fluktuation zwischen diesen 
Positionen beide disloziert hat.213 

Das absolute Wissen von Hegels Philosophie spräche als sein eigenes 
Stottern so von nichts anderem als vom Aufbrechen der Vorstel-
lungssituation. Die Überwindung der Vorstellung führt aus ihr 
heraus immer wieder in sie zurück, ohne daß sie je Vorstellung 
würde. Diese Bewegung führt immer wieder vom Ich zum Wir und 
umgekehrt. Die Sprache des Philosophen macht die Welt nicht zur 
Theaterbühne, denn in ihr manifestieren sich nicht gleichzeitig 
die Vorstellung wie deren Zerstörung, sondern es zeigt sich die 
Vorstellung als ihre Zerstörung. Die Sprache des Philosophen spricht 
nicht von einer Beobachterposition über die Welt und über sich 
selbst, sondern sie ist als Sprache des Philosophen eben diese Be-
wegung der Welt: immer Szene eines Heterogenen. In der 
philosophischen Sprache Hegels durchdringt eine weltliche Spra-
che oder sprachliche Welt sich selbst. Sprache, die anders als Welt 
ist, zeigt sich als Welt, die anders als Sprache ist. Vielleicht auch 
mit Hölderlins Worten: Kunst zeigt sich als Natur und Natur als 
Kunst — weder als Natur noch als Kunst, sondern als etwas völlig 
Heterogenes.214 Die “Unruhe” (PhG 26) dieser Selbstdurch-
dringung verbindet den Solipsismus der Perzeption von Welt mit 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

127 

der Dispersion in das Wir des Geistes. Nur die Auflösung der 
allgemeinen sprachlichen Wahrheit in ein autistisches Stottern 
bedingt die Entstehung eines Wir.  

Die Sprache des Buchs Phänomenologie des Geistes wird damit zum 
letzten Bild in der hegelschen Galerie, das verdaut wird. Nicht um 
Exkrement zu sein, sondern beständige Neugeburt des Wir. Die 
Entäußerung des Geistes an die Arbitrarität der Buchstaben und 
des Buches selbst ist diese gelingende Zerstörung. Der Bilder-
reigen löst sich auf ins Buch der Wissenden, so daß nun bloß noch 
dieser Gang sich selbst entbildern muß. Be- und Entbilderung sind 
das gelungene Opfer des Absoluten als absolutem Opfer, das auch 
das von Bataille der Aufhebungsbewegung entgegengesetzte exzes-
sive Opfer entbildert. Denn was sollte dieses anderes sein als ein 
sprachliches Bild oder eine Buchstabenreihe, die sich zum Beispiel 
wie ‘Exzeß’ oder ‘Verausgabung’ liest? Auch Das obszöne Werk 
Batailles ist nie obszön genug, wo es seine Exzessivität ins Bild des 
Obszönen bannt. Ein Exzeß der Bilder bis hin zum Schriftbild be-
dingt das Stottern des Philosophen Hegel, das sich somit einem 
unmittelbaren Verständnis sperren wird und gerade so im 
Scheitern einer Lektüre die vom Wir rhetorisch — eigentlich belie-
big und ohne Bindungskraft — identifizierten Lesenden im abso-
luten Wissen sammeln kann. Hamacher schreibt: “[S]o muß der 
Leser seinen eigenen Status durch sein Unverständnis erschüttert 
sehen.  . . . Je weniger er versteht, desto mehr begreift er.”215 Die 
Gemeinschaft der Wissenden teilt im absoluten Wissen nicht den 
gleichen Wissensstand, sondern das Subjekt des absoluten Wissens 
weiß sich als das Ereignis einer Zerstreuung ins Wir. Die Samm-
lung ins Ich des begrifflichen Denkens speist sich aus solch unhin-
tergehbarer Spaltung. Das Nichtverstehen des Heterogenen er-
möglicht es, ganz wie Hölderlin mit Kant das Heterogene als Un-
begreifliches zu begreifen.  

Die Trennlinie zwischen Erfahrung des Bewußtseins und deren 
Darstellung, welche von den unterschiedlichsten Kommentatoren 
aufrechterhalten wird216, streicht sich so aus. Die Lesenden stehen 
nicht vor dem Buch. Das Wir steht nicht vor der Bühne und 
protokolliert die Aufführung. Eher schon gibt das Wir als ein 
zufällig singuläres Ich geradezu autobiographischen Einblick in 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

128 

den eigenen philosophischen Werdegang: Die großen Themen des 
jungen Hegels — Kritik des Christentums, der Moralität, der 
Wissenschaft — kehren auf dem Weg zum absoluten Wissen eines Wir 
wieder und werden überwunden.217 Überwunden ist so auch 
immer schon die Bühne der Vorstellung selbst, auf welcher das Wir 
sich beschaut. Die Beschreibung des Ganges zum absoluten Wissen 
setzt das Ich als Wir in und außer Kraft, ohne daß sich hier 
zwischen Aktivität und Passivität unterscheiden ließe. Der sich 
selbstsetzende Akt des Absoluten ist identisch mit der passiven 
Erfahrung des Philosophen, der das Wissen unmittelbar empfängt 
und in seinen Konstruktionen dieser Empfängnis gerecht werden 
will. Nancy schreibt: “[C]ette pensée n’est pas une passivité: 
L’exposition de soi est la nature même de l’absolu.”218 Das 
beständige Gelingen eines radikalen Scheiterns des Hier und Jetzt 
im absoluten Wissen macht Hegels Philosophie zu einer Passion des 
sich um den Fortriß des Hier und Jetzt organisierenden Neuentste-
hens und Vergehens, wie Nancy dies gegen die gesamte Tradition 
der Hegelinterpreation betont:  

 
Être dans l’absolu, c’est être, purement et simplement, être là, hic et nunc . . .  . En 
moi et comme moi, l’univers se sait, ou se saisit, universel, de même qu’en toute 
chose je me sais, ou me saisis, singulier et réciproqiument. Cela n’a rien d’une 
effusion mystique: c’est la simple réalité de la manifestation en général. Et cela, 
en effet, est la présupposition absolue, c’est-à-dire que cela précède toute 
particularité, toute détermination — non pas cependant comme une généralité, ni 
comme une principe ou une origine, mais comme la concrétude même de l’étre. 
De même, le savoir et la saisi de soi précèdent toute position de question, toute 
articulation ou thèse de discours.219  

 
Der Philosoph tritt nicht selbst auf einer Bühne seines Wissens auf 
— etwa als Figur des absoluten Wissens. Er ist die Figur, in der die 
Bühne sich auflöst und es zur von der Vorstellung befreiten begriff-
lichen Sprache der Logik kommt. Eine Einheit dieser Sprache muß 
sich in der Polyphonie des Wir zusammenziehen wie darin ausein-
anderfallen. Sie vollzieht sich als die Überzeugungskraft des Abso-
luten selbst. Die beständige Nichtübereinstimmung des Bewußt-
seins mit sich kehrt ein Scheitern von Selbsterfahrung in einen 
anderen Erfahrungsbegriff um — nämlich in den der “Erfahrung” 
als eines Scheiterns, aus welchem immer wieder “der neue wahre 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

129 

Gegenstand . . . entspringt” (PhG 78) — und macht diese Erfahrung zur 
“Umkehrung” — des Fremden ins Eigene, dessen Befremdung 
immer schon seine Ereignung geworden sein wird: “Umkehrung des 
Bewußtseins selbst” (PhG 79). Der “Weg des Zweifels”, den das 
Bewußtsein bei seiner Selbstprüfung geht, enthüllt sich damit als 
“Weg der Verzweiflung”. Aber gerade so durchläuft “[d]ieser sich 
vollbringende Skeptizismus” (PhG 72) “die ausführliche Geschich-
te der Bildung des Bewußtseins selber zur Wissenschaft”. Den sich 
vollbringenden Skeptizismus sucht Hegel mit aller Schärfe von der 
Unproduktivität eines leeren “sich auf den ganzen Umfang des 
erscheinenden Bewußtseins richtenden Skeptizismus” zu trennen. 
Die hysterisch-faszinierte Eitelkeit des Absoluten hat sich von 
vornherein von sich selbst — das heißt aber bloß: von sich selbst als 
Erfahrung der Umkehrung — überzeugt und weicht so immer schon 
dem “leeren Abgrund” (PhG 74) eines resultatlosen Skeptizismus 
aus. Die Eitelkeit ist passionierter Akt des absoluten Wissens im Hier 
und Jetzt. Die narzißtische Kraft zur Eitelkeit speist sich aus dem 
barocken Wortgebrauch von vanitas als Nichtigkeit, um die Ver-
nichtung der eigenen Eitelkeit und die beständige Überschlagung 
der eigenen Erfahrung zum Selbstüberzeugungsmoment des Absolu-
ten insgesamt zu machen. Wo das performative Theater der 
einzelnen Ichs in die schlechte Komödie des geistigen Tierreichs 
führt, eröffnet sich nach dem gleichen Modell das Reich des 
absoluten Wissens, in dem das einzelne Ich nicht bloß Agentur, 
sondern in seiner Zufälligkeit auch Spielmarke der Überzeugungs-
kraft wird. Die Überzeugungskraft kann sich nicht von sich selbst 
überzeugen, sie kann sich nur äußern und sich wissen bloß als 
Vollzug solcher Äußerung.  

Hegels Philosophie nimmt so viel mehr von Nietzsche vorweg als 
eine ganze Tradition in Nachfolge Batailles es wahrhaben will.220 
Während die Überzeugungskraft des einzelnen Übermenschen 
sich aber selbst nie von sich überzeugen können wird und auf der 
Höhe der eigenen Äußerung in Autoparalyse umschlägt221, eignet 
Hegel sich auch diese Bewegung der Verausgabung an. Das Schei-
tern der einzelnen Erfahrung bzw. die Erfahrung als das Scheitern 
wird zur absolut gelingenden Erfahrung. Die durch keine per-
formative Kraft aneignenbare Endlichkeit des Einzelnen wird zur 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

130 

Äußerungsform des Absoluten selbst, das seine Unendlichkeit 
gerade in seiner Andersheit — in sich selbst als seiner Sterblichkeit 
— bestätigt. Das Scheitern der einzelnen Erfahrung wird zum faus-
tischen “Hinausgerissenwerden”, das allerdings sein “Ziel” in der 
absoluten Aneignung der Enteignung finden wird: “Der Fortgang 
zu diesem Ziele ist daher auch unaufhaltsam, und auf keiner 
früheren Station ist Befriedigung zu finden.” Die narzißtische 
Faszination führt dazu, daß “sich der Fortgang durch die voll-
ständige Reihe der Gestalten von selbst ergibt” (PhG 74) und am 
Ende — im beständigen Scheitern der Vorstellungen das Reich der 
Vorstellung zum Begriff — und das heißt innerhalb von Hegels 
Philosophie zu einem anderen Buch, der Logik — aufsteigt.  

Dieses Verlassen der Vorstellung hat sich innerhalb der Vorstel-
lung selbst vollzogen, um nicht doch bloß auf einer Bühne — vor 
dem Wir — Stätte zu finden. Soll sich das theatral verfaßte Bewußt-
sein der Vorstellung eben dieser entheben, muß der Übergang von 
der aus der Bildlichkeit zum Wissen “nicht nur für uns oder an 
sich, sondern für es [das Bewußtsein. M.S.] selbst” (PhG 575) 
ablaufen. Die Phänomenologie des Geistes ist notwendige Vorstufe 
(wie ebenso notwendig Nachgeburt) der Logik, indem sie die der 
Vorstellung gemäßen Gestalten des Bewußtseins sammelt und 
ordnet als “teils Gestalt des Bewußtseins überhaupt, teils eine 
Anzahl solcher Gestalten, die wir zusammennehmen und in wel-
cher die Totalität der Momente des Gegensatzes und des Verhal-
tens des Bewußtseins nur aufgelöst in ihre Momente aufgezeigt 
werden kann.” In diesem Sinne ist zwar “nur an die früheren Ge-
stalten . . . zu erinnern, die schon vorgekommen sind” (PhG 576), 
aber der Status dieser Anhäufungsarbeit bleibt im Unentschie-
denen. Der Hang zu Sammlung im Selben als seinem Anderen 
und somit der Aufstieg zum Begriff muß der Reihe der Bilder 
selbst innewohnen, kann weder reine Zutat noch Erhebung des 
Denkens der “Vorstellung” zum Begriff sein. Für die Automatik 
dieser Bewegung ist das Bilder in Begriffe bannende Schreiben 
der Phänomenologie die Gewährskraft:  

 
Was wir hier hinzugetan, ist allein teils die Versammlung der einzelnen Momente, 
deren jedes in seinem Prinzipe das Leben des ganzen Geistes darstellt, teils das 
Festhalten des Begriffs in der Form des Begriffs, dessen Inhalt sich in jenen Mo-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

131 

menten und der sich in der Form einer Gestalt des Bewußtseins schon selbst ergeben 
hätte. (PhG 582)  

 
Nicht bloß die Vorstellung wird zum Begriff, sondern der Begriff 
betritt auch die Bewußtseinsbühne der Vorstellungen, indem er als 
Wissenschaft “Gegenständlichkeit” annimmt, die auf die “Arbeit, 
seine unvollständige Gestaltung zu bezwingen” (PhG 583) zurück-
blickt. So “tritt sein Ganzes angeschaut seinem einfachen Selbst-
bewußtsein gegenüber” — als Vorstellung von der Reihe unkorrekter 
Vorstellungen, die sich zum Begriff aufgeschwungen haben. Die 
Zeit — des logischen Begriffs, der Weltgeschichte, aber auch die 
Zeit der Narration der Phänomenologie selbst — betritt die Vorstellung 
als “der in sich zurückgehende Kreis, der seinen Anfang voraus-
setzt und ihn nur im Ende erreicht” (PhG 585) und so “die Zeit 
tilgt” (PhG 584). Diese Tilgung der Zeit im Selbstgenuß des Absolu-
ten ist gleichzeitig ihr beständiger Exzeß, indem sich das Subjekt als 
Wiedergewinnung im Selbstverlust konstituiert. Der Auftritt dieser 
Tilgung auf der Bewußtseinsbühne der Vorstellung tilgt die Vor-
stellung, um sie ins Reich der Logik zu heben, und bleibt doch 
Vorstellung eines Bewußtseins als eben der Zeit der Tilgung. In der 
bloß scheinbar linearen Zeit der erzählten Phänomenologie des Geistes 
gibt sich das Subjekt so immer wieder die eigene Subjektivität, 
indem es sich die Bühne seiner Selbstbespiegelung gibt und 
exzediert.222 Als Bühne gibt sich immer wieder etwas, was anders 
als die unhintergehbare Bühne ist: Heterogenität. Nicht die Unter-
werfung einer Materie unter einen Geist, sondern die Szene der 
Materialität selbst. 
 

 
5.3. Figur der Szene 
 
Wenn das Wir also auf der Bühne sehen soll, daß es keine Bühne 
sieht, so muß es die Heterogenität sehen: die des Schemas des Büh-
nenrahmens wie die jener kleinen Schemata der in diesem Büh-
nenrahmen auftretenden Figuren. Die Bühne muß nicht bloß als 
Szene, die Szene muß auch als Bühne zu sehen sein. Nicht als zur 
Bühne gehörige Erinnerung an eine Infragestellung der Bühne 
wie im Empedokles-Projekt, sondern als die Bühne selbst. So darf 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

132 

nicht bloß die Anarchie des Szenischen, die das Empedokles-Projekt 
in der Distanzierung bewahren will, von der Bühne der Vorstellung 
angetrieben und auf diese ausgerichtet sein, auch wo es nie zur 
Vollendung dieser Bühne kommt. Gleichermaßen muß umgekehrt 
die Linearität der Phänomenologie Antriebsmoment für diese Anar-
chie sein:  

Die schematisierende Kraft einer temporalisierten Vorstellung or-
ganisiert die Abfolge der Geschehnisse auf der beobachteten 
Bühne. Die Zeit der Phänomenologie als Zeit der Szene ist so gleich-
zeitig Zeit des Schemas. Denn wie der Kreis der Selbstfindung Zeit 
in der eigenen Entäußerung an das unbeständig Materielle des 
Stofflichen und Lebendigen stiftet und tilgt, so vollzieht sich die 
“begriffene Geschichte” des Geistes als Geschichte eines wörtlich 
zu nehmenden Begreifens. Am Ende des Weges von der Unbe-
ständigkeit des Endlichen zu seiner “Bildung” (PhG 591) steht eine 
“Form”: die “Gestalt” bzw. “Geistesgestalt” (PhG 590) des absoluten 
Wissens, das die Geschichte dieser Bildung als Abfolge der eigenen 
inadäquaten Gestalten begreift, welche sich aber in ihrem jewei-
ligen Scheitern durch die “ungeheure Arbeit der Weltgeschichte” 
(PhG 33 f.) hindurch zu seiner Absolutheit heraufheben. Auch die 
Absolutheit des absoluten Wissens ist beim Wort zu nehmen. Die 
Allumfassendheit der Gestalt des Geistes ist allumfassend, weil sie 
sich selbst ganz umfaßt und der Geist in seiner Selbstentfremdung 
ganz seine Selbstverwirklichung als eigene Gestalt wird. Das absolute 
Wissen reproduziert sich durch “ein Anderswerden, das zurück-
genommen” (PhG 25) worden ist. Dies geschieht derart, daß seine 
Selbstbewegung die endliche Materialität immer wieder über-
windet und deren Stofflichkeit der Gestalt der Selbstverwirkli-
chung des Geistes unterwirft. Der Geist bietet die Form, das heißt 
den Umriß (im Sinne der platonischen idea) oder das Schema (im 
Sinne der kantischen Formatierung der sinnlichen Erfahrung 
durch den Verstand), für die unbeständige Materie des Stofflichen, 
Lebendigen und Vergänglichen. Das absolute Wissen bringt das 
Fließen der amorphen Stofflichkeit in die gerade Linie seiner auf 
sich selbst zulaufenden Gestalten, die im absoluten Wissen gipfelt, 
welches wiederum selbst nichts anderes als die Erkenntnis von 
eigener Prozessualität und Formierungskraft ist: Stiftung bzw. Til-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

133 

gung der Zeit und Szene des Wissens sind Gestalt des immer neu 
ansetzenden Gestaltens, das keinen anderen Sinn hat als sich 
selbst. Doch die entmaterialisierte Form als Gestalt formiert nicht 
als von jenseits auferlegtes Prinzip die Undurchdringlichkeit 
seiner Szene. Ohne diese Heterogenität ist die Gestalt als solche 
nicht zu fassen, sondern immer bloß in der formierenden Bewe-
gung. Die Heterogenität des Materiellen findet sich somit auch in 
der Gestalt selbst wieder, die beständig neu entsteht, während der 
Stoff, den sie formt, immer wieder neu entschwindet. Die Gestalt 
des absoluten Wissens ist immer wieder als Geistgestalt entstanden, 
indem es sich vom Endlich-Materiellen differenzierte, doch ohne 
daß diese “Entstehung” (PhG 80) sich je vollendete, die Geistes-
gestalt sich je von der Szene trennen könnte. Das absolute Wissen 
Hegels weiß sich als die abgeschlossene Gestalt der absoluten Unab-
schließbarkeit, weil das Heterogene beständig entstehend vergeht, 
vergehend entsteht und so die Gestalt immer neu hervorkehrt.223 
Der szenische Entzug des Heterogenen bringt die Gestalt, die nur 
insofern ankommt, als daß sie im beständigen Verschwinden des 
Endlichen sich immer wieder herausstellt, Zeit stiftet und tilgt. Das 
Spektakel des Geists bestünde so im Auftauchen und Verschwin-
den seiner vorläufigen Gestalten in der Tiefe des Sterblich-Materi-
ellen, um sich in diesem Auftauchen und Verschwinden aber lang-
sam zum Erkennen der eigenen undurchdringlichen Tiefe hinauf-
hebt. Die Aneignungsbewegung des Wissens muß sich der eigenen 
Enteignung hingeben, welche durch nichts eingeholt werden 
kann. Das absolute Wissen ist mit den Worten Zizeks ein “hysteri-
sches Theater”224 seiner Selbstkonstitution:225 beständige Verände-
rung der Figuren auf der Bühne, die sich am Ende als Umschlag 
der Bühne in die Szene gezeigt haben wird. In Hegels Philosophie ist 
diese Überschreitungsbewegung mit dem Formierungsprinzip des 
kantischen Schemas gleichbedeutend. Die Heterogenität der Szene 
läßt eine Gestalt vergehen, um sie gleichzeitig entstehen zu lassen. 
Das Schema verabsolutiert sich als Überwindung der eigenen 
Auflösung, indem der Selbstbezug des absoluten Wissens in der 
Aufhebung der endlichen Materialität dynamisch seine eigene 
Gestalt hervorbringt, ohne sie je stillzustellen. Was sich in der 
Heterogenität immer wieder herstellt, ohne je wirklich da zu sein, 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

134 

ist die Gestalt. Sie stellt sich her, ohne selbst fixierbar und so 
notwendig selbst szenische Vergänglichkeit zu werden. Die Gestalt 
zeigt sich so als Regulationsprinzip des Wissens gegenüber dem 
Amorphen und Vergänglichen der Szene. Hegels Philosophie ist 
Heterogenität bloß, indem sie die Szene in eine Gestalt bannt und 
die Szene so auch zur Bühne macht.  

Aus der szenischen Drohung, den Unterschied zwischen (abso-
lutem) Wissen und Nichtwissen zu verwischen und so in der Zer-
störung Vollendung wirklich bloß zerstört und damit nichts zu sein, 
gewinnt ein absolutes Wissen immer wieder seinen eigenen Antrieb, 
um sie immer wieder in der Stabilität einer Gestalt des Wissens zu 
fassen. Die Szene zeigt sich als Ereignis von Gestalt. Solch ein 
“Ereignis der Formierung, das in keiner Form aufgeht”226, nennt 
Werner Hamacher “provisorisch” “Afformativ”227: Die Selbst-
setzung der Gestalt affirmiert sich selbst über ihre Performanz. In-
dem sie sich so gleichzeitig als Wissen von der Wahrheit verifiziert, 
kann Hamacher auch von ihrem “verformative (formative of a 
verum)”228 sprechen. Doch das Ereignis der Gestaltung selbst läßt 
sich nicht auf das Schema reduzieren: “Was, afformativ, läßt, läßt 
(sich selber) aus. Das Afformative ist die Ellipse, die still-
schweigend jede Handlung begleitet”. Dabei unterwandert dies 
Ereignis der Gestalt diese keineswegs durch Amorphisierung: 
“Afformativ ist nicht aformativ, nicht die Negation des Formativen. 
Afformanz >ist< das selber formlose Ereignis der Formierung, dem 
alle Formen und alle performativen Akte ausgesetzt bleiben.” 
Doch wird so in die Konfiguration der Gestalt auch ein dieser 
Heterogenes eingeführt, welches die Wahrheit der Form immer 
wieder zur Frage stellt: “In afformativ muß freilich auch ein von 
ihm her verstandenes aformativ mitgehört werden.”229 In diesem 
Sinne ist in Hegels Philosophie das Szenische von Entzug und 
Neuanstoß bei Hegel mit der Ankunft einer Gestalt verbunden.230 
Ankunft und Entzug von Gestalt ist identisch mit Ankunft und 
Entzug des kantischen Bühnenschemas als der Vorstellung, in 
welcher sich Ich und Wir beständig exponieren. Die scheinbar 
lineare Narration der Phänomenologie als Bildungsroman erzählt 
nicht von der Bildung als Reifungsprozeß, sondern bringt die 
Gestalt als eine Gabe, welche das Szenische in den Rhythmus der 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

135 

Figuralisierung einfügt. Die kantische Bühne der Vorstellung gibt 
sich so als Rhythmus der Gestaltung: Die Durchbildung zur Gestalt 
temporalisiert die Form des kantischen Schemas. Das Szenische 
bringt und entzieht so in der Phänomenologie des Geistes das Schema 
einer Bühne, auf der sich eben diese Bewegung des Szenischen 
abspielt. Die Szene selbst wird zu einer Form des Endlich-Materi-
ellen, das als Entäußertes wieder angeeignet wurde. Die Bühne 
zeigt das Drama der eigenen Auflösung, das sich doch bloß auf 
der Bühne herstellen kann.  

Das Wir vor der Bühne beobachtet, wie sich auf der Bühne 
solange die Figur aus dem ihr Heterogenen schält, bis dieses selbst 
zur Figur wird, so daß auch auf der Bühne Wechselverhältnis und 
beständige Vergleichung von Beobachtetem und Beobachtenden 
entstehen: Das Wir sieht zunächst die dionysische Destruktivität 
der Szene als ein beständiges “Ungleichwerden des Gleichen und 
Gleichwerden des Ungleichen” (PhG 127). “Leben”, die Negativität 
des Unbeständigen, gibt sich zunächst als “Entzweiung in die selb-
ständigen Gestalten” (PhG 140). Deren “Substanz” besteht in des 
Lebens unfixierbarer “Flüssigkeit”, welche die Gestalten immer 
wieder zerfließen und sich neu generieren läßt, denn “diese Sub-
stanz aber ist unendlich; die Gestalt ist dann in ihrem Bestehen 
selbst die Entzweiung oder das Aufheben ihres Fürsichseins” (PhG 
141). Die vielfältige Gestaltung des Flüssigen und das Verfließen 
dieser Gestalten geht jedoch von sich aus in eine Formation über: 
“Das flüssige Element . . . ist nur als Gestalt wirklich” (PhG 142). 
Als “Kreislauf” des Werdens und Vergehens bietet sich das Leben 
als Schauspiel des “in dieser Bewegung sich einfach erhaltende[n] 
Ganze[n]” (PhG 143) dem Bewußtsein dar. Die sprachliche Macht 
des Negativen im Wissen scheint das Flüssige von Lust und Tod 
schon morphologisiert und zu einer der Gestalten auf seiner 
eigenen Bühne (die sich später als schematisierte Szene der Selbst-
gestaltungskraft enthüllen wird) gemacht zu haben. Und 
gleichzeitig hat sich das Selbstbewußtsein doch auch gegenüber 
dem Flüssigen nicht in einem gesicherten Zuschauerraum posi-
tioniert: Das Selbstbewußtsein betrachtet das Flüssige als Gestalt, 
weil dem Flüssigen die “Entzweiung in die selbständigen Gestal-
ten” (PhG 140) inhärent ist und so als “Bestimmtes, für Anderes” (PhG 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

136 

141) erscheinen kann. Es ist also selbst eine der Gestalten auf der 
Bühne des Flüssigen, wird aber in seiner Überzeugung von der 
eigenen Abgeschlossenheit immer wieder diese Heterogenität an 
sich selbst leugnen und durch diese Leugnung über sich hinaus-
getrieben werden. Auch seine Gestaltung in der Namensvergabe 
an das Flüssige afformiert, ohne das Flüssige letztendlich bändigen zu 
können. Der Gegenstand des Selbstbewußtseins wird so mit dem 
Selbstbild des Selbstbewußtseins nicht in Übereinstimmung zu 
bringen sein und so eine neue Konstellation von Vorstellung wie 
Beobachtung erzeugen. Die Gestalt ist Szene. 

Wo der aus dem Selbstbewußtsein stammende szenische Selbst-
bezug der Gestalt auf der Bühne der Phänomenologie auftritt, wird 
er “Begierde überhaupt” genannt. Diese läuft in einer permanen-
ten “Bewegung” zu sich selbst zurück, eben um “Gleichheit mit 
sich selber” (PhG 139) herzustellen. Im Modus der Selbstbegierde 
wird das Szenische schon zur makellosen Gestalt als der perfekten 
Figur eines in sich zirkelnden Kreises. Die Begierde des Selbstbe-
wußtseins entäußert sich zur Szene, um deren Löschung, die auch 
Selbstauslöschung der Begierde wäre, als Kreis zu figuralisieren. 
Die Begierde ist afformativ und wird als solche auf der Bühne vor 
uns eine andere Bühne, die des Selbstbewußtseins, hervorbrin-
gen.231 

 
 
5.4. Szenischer Agon  
 
Die Monadik des Selbstbewußtseins sieht sich dem Flüssigen, bzw. 
Leben gegenübergestellt und empfindet dies als “Gegensatz” (PhG 
139) zu sich selbst. Diesen gilt es zu negieren, was aber zur Erfah-
rung der Selbständigkeit des Entgegengesetzten führt, so daß 
Begierde des Selbsbewußtseins wie auch die Entgegensetzung sich 
in neuen Konstellationen reproduzieren. Der Vernichtungskampf 
des Selbstbewußtseins soll die bühnenhafte Entgegensetzung über-
winden und bringt sie doch immer wieder hervor.  

Auf der Bühne, die das Wir betrachtet, findet somit ein agonaler 
Konflikt zwischen Held und Welt statt. Dieser wird sich zum 
Erreichen des absoluten Wissens beständig durch Selbstüberwindung 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

137 

steigern und am Ende die Position des Zuschauers selbst als über-
wundene Agonalität der Bühne gegenüber offenbaren. Schon mit 
dem Erreichen des stoischen Selbstbewußtseins hat sich das 
begriffliche Denken von der Welt befreit und kann diese nun in 
einer “Sichselbstgleichheit des Denkens” (PhG 158) kontemplieren. 
Auf der Bühne verdoppelt sich dann die Bühnensituation, in der 
das Wir des absoluten Wissens sich befindet: Das stoische Bewußtsein 
beobachtet und bedenkt die ihm entgegengesetzte Welt, wie Wir 
den Gang des Bewußtseins beobachten und bedenken. Die in den 
folgenden Stationen ausagierte vita contemplativa, aber auch die 
vita activa beruhen auf der Distanzierung der Welt in eine Vorstel-
lung, der zugeschaut oder an welcher teilgenommen werden kann. 
Die sich immer mehr vergeistigende Reflexion eignet sich die Welt 
an, zerstört die Bühne, wie auch Wir uns das Bühnengeschehen als 
Geschichte der eigenen Identität unseres Wir aneignen. Wir und 
unser Beobachtungsgegenstand verhalten uns damit genauso ago-
nal zueinander wie das Bühnengeschehen in sich agonal verläuft. 
Die Bühne spiegelt in unendlichen Facetten die Situation der Zu-
schauer wieder, die ebenso mit dem Bühnengeschehen verschmel-
zen — als Subjekt zum Ich des Wir als Geist werden — wie diese 
Verschmelzung doch auch ihre Vereinzelung — das einzelne Ich im 
Wir, welches als Selbstbewußtsein reziprok anderes Selbstbewußt-
sein anerkennt wie durch dieses anerkannt wird — erst hervorhebt. 
Im Zustand des spekulativen Wissens hat sich eine Spiegelung 
genauso vollendet wie das Spekulum zerbrochen ist und immer 
wieder einer neuen Zusammensetzung bedarf.232 Die Spiegelung 
zerbricht den Spiegel oder läßt ihn zumindest in der Welt ver-
schwinden. Der Zuschauer vernichtet die Bühne oder macht sie 
doch zumindest zur Welt selbst, so wie sich das Selbstbewußtsein 
auf der vernichteten Bühne mit der Welt im Einklang, seine 
Selbstherstellung als Herstellung der Welt weiß. Der Agon ist von 
vornherein ein gedoppelter, und diese Doppelung löst ihn ins 
narzißtische Subjekt auf, welches seine Spiegelung erzwingt und 
zerbricht.233 Das Wir beobachtet auf der Bühne die Bewegung der 
Faszination, welche auf das Verhältnis von Wir und Bühne über-
greifen wird.  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

138 

Wenige Seiten vor dem Auftreten des stoischen Selbstbewußt-
seins auf der Bühne — und damit der Einführung der Bühnen-
situation auf der Bühne — findet ebendort der berühmte Kampf um 
Leben und Tod statt. Dieser zielt auf die “Anerkennung” (PhG 149) 
des sich noch suchenden Selbstbewußtseins als ein Selbstbewußt-
sein durch das ihm widerstrebende Flüssige. Er steht symptoma-
tisch für jene Vorstellung, die dem Wir gegeben und die das Wir 
sich als die eigene Geschichte aneignen wird. Der Agon ist die 
Gewalt des Selbstbewußtseins gegen sich selbst, die sich als Begierde 
nach außen verlagert, um gewalttätig zurückzukehren: Als die 
Einsicht des Wir, das auf der Bühne die gewaltsame Auflösung der 
eigenen Vorstellungen durch es selbst sieht. Der Agon zwischen den 
beiden, die später zum siegreichen “Herrn” und zum unter-
liegenden “Knecht” (PhG 151) werden, spannt nicht die Szene auf 
zwischen zweien im Sinne eines nietzscheanischen Kampfes der 
Kräfte, sondern dieser Agon läßt jeweils das eine Selbstbewußtsein 
gegen die Welt antreten. Zum Kampf kommt es, weil das Selbst-
bewußtsein nicht allein auf dieser Weltbühne ist, wovon es in 
seinem Autismus aber nichts wissen kann und will. Wo die Welt 
scheinbar nachgibt, kann das Selbstbewußtsein sich als Herr ihr 
gegenüber fühlen, wird aber unwissend bleiben, weil es die Ver-
gleichungsbewegung nicht weiterführt, und muß so als Bewußt-
sein vergehen. Der siegreiche Herr ist mit dem von Hegel auf 
Schelling und die Frühromantik gemünzten Wort nur von “kraft-
lose[r] Schönheit” (PhG 36). Das knechtische Selbstbewußtsein 
hingegen unterwirft sich zwar dem siegreichen Herrn als der Nega-
tivität der Welt, hat jedoch noch nicht die Kraft zum Verweilen beim 
Negativen.  

Solch Agon aus Herrn und Knecht wird nur retrospektiv zum 
Agon, denn hier treffen nicht zwei Figuren aufeinander, sondern 
jeweils eine Figur tritt zur Welt ins Verhältnis. Die Figur, welche 
retrospektiv von der Herrschaft des absoluten Wissens als Herr in der 
Welt des knechtischen Selbstbewußtseins benannt wird, bringt das 
absolute Wissen zwar nicht zu sich selbst, gibt seiner Selbstbewegung 
aber den notwendigen Anstoß. Wo der Herr “im Genusse sich zu 
befriedigen” (PhG 151) weiß, da verlangt sein asozial-amorphes 
“unvermischtes Selbstgefühl” (PhG 153) den Dienst des Knechts 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

139 

und stellt ihn zwischen sich und die Negativität der Welt. Und wo 
der Herr sich selbst und das ihm scheinbar Unterworfene “rein” 
“genießt”, da “überläßt er” “die Seite der Selbständigkeit . . . dem 
Knechte, der es bearbeitet” (PhG 151). Mit der Arbeit des Knechtes 
bildet sich die Gegennegation, welche das Flüssige der Welt nicht 
vernichtet, sondern “bildet”, also in der eigenen Gestalt das Verän-
derliche als “aufgehaltenes Verschwinden” (PhG 153) bewahrt. Das 
knechtische “formierende Tun” (PhG 154) schützt den Herrn vor 
der Negativität des Lebens, so daß der Herr sich genußvoll der 
Illusion der Selbstgenügsamkeit als dem “Gefühl der absolute[n] 
Macht” hingeben kann. Diese Illusion bleibt unproduktiv und 
erweist sich sogar als “nur die Auflösung an sich”: Des Herrn 
“Befriedigung ist . . . nur ein Verschwinden” (PhG 153). Aber 
diese Auflösung stiftet die sie schützende entgegengesetzte Kraft 
zur Formation. Der Knecht, der kein Selbstbewußtsein hat, arbeitet 
nicht für sich, sondern in Ersetzung des Herrn: “[D]enn was der 
Knecht tut, ist eigentlich Tun des Herrn” (PhG 152). Die vom 
verschwindenden Herrn ausgehende “Zucht des Dienstes und 
Gehorsams” (PhG 154) erzwingt die Arbeit des Knechts, bildet ihn 
zur Form, ohne selbst Form zu sein. Während er im Kampf um 
Anerkennung nicht vor der Negativität verweilen konnte, erfährt 
er sie in diesem Dienst als die “Furcht” vor dem Herrn:  

 
Dies Bewußtsein hat nämlich nicht um dieses oder jenes, noch für diesen oder 
jenen Augenblick Angst gehabt, sondern um sein ganzes Wesen; denn es hat die 
Furcht des Todes, des absoluten Herrn, empfunden. Es ist darin innerlich auf-
gelöst worden, hat durchaus in sich selbst erzittert und alles Fixe hat in ihm 
gebebt. (PhG 153) 

 
Zittern und Beben der Todesangst gerinnen in der “Zucht des 
Dienstes” zur Form, die gerade nicht in das Gestaltlose der abstrak-
ten Negativität oder des unmittelbaren Selbstgenusses zerfließt. Die 
Differenz der Form von sich selbst, welche als szenische Ent-
äußerung die gesamte Phänomenologie organisiert, zeigt sich in 
diesem Anstoß durch das Zittern und Beben. Der verschwindende 
Herr, welcher selbst keine Form und keine Zukunft hat, gibt 
Anlaß zu dieser Formierung. Der Herr ist im präzisen Sinne des 
hamacherschen Neologismus afformativ, das heißt ad formam 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

140 

hinleitend, ohne selbst Form zu haben oder seinen Namen durch 
die Geschichte der Formierung hindurch zu bewahren. Die for-
mierende Kraft der knechtschen Arbeit läßt den Herrn hinter sich 
und wird doch bloß in Ersetzung des Herrn möglich. Der Knecht 
läßt sich nicht als “selbständige[s] Selbstbewußtsein” bezeichnen, 
aber “wohl als Person” (PhG 149). Er ist Maske — persona — des 
Herrn.  

Diese herrschaftliche Maskerade, deren Anstoß nicht in der for-
mierenden Arbeit des absoluten Wissens aufgehen kann, wird im 
Laufe der Phänomenologie explizit wiederkehren, aber immer bloß, 
um sich aufzulösen: In der attischen Komödie “spielt” das sich und 
seine Welt beherrschende “Selbst” “mit der Maske, die es einmal 
anlegt, um Person zu sein” (PhG 542), ohne daß die Maske eine 
hinter ihr liegende Substanz verbörge. Gerade weil das “komische 
Schauspiel” auf diese Art “leer” bleibt, exponiert seine immer 
neue Masken hervorbringende “Nichtigkeit” doch eine “absolute 
Macht” (PhG 544) des herrschaftlichen Subjekts. Doch diese abso-
lute Macht manifestiert sich in nichts anderem als dem Verschwin-
den der attischen Kunstreligion.  

Dementsprechend reicht die komödiantische Maskerade nicht 
bloß auf verblüffende Weise in die “offenbare”, christliche Religi-
on als der nächsthöchsten Stufe des Geistes hinein.234 Sie eröffnet 
als Endfigur der griechischen Sittlichkeit auch die Entfremdung 
des sittlichen Individuums in den römischen Rechtszustand.235 
Dieser erniedrigt laut Hegel die Einzelnen zur “Gleichheit” der 
beliebigen “Personen” (PhG 355). Die jeweils “persönliche Selbstän-
digkeit des Rechts” bewirkt bloß die “gleiche allgemeine Verwir-
rung und gegenseitige Auflösung”, wie sie vorher das Spiel mit 
den personae in der Komödie heimsuchte. In dieser Auflösung 
zeigt sich also auch im römischen Reich der Effekt einer Maske-
rade, deren herrschaftlicher Urheber in einem permanenten Ver-
schwinden begriffen ist. Die “reine leere Eins der Person” (PhG 
356) fokussiert sich in dieser ersten Stufe des Rechtszustandes so 
einerseits auf eine Herrscherfigur, die “sich als den wirklichen 
Gott weiß”. Gleich dem herrschaftlichen Selbstbewußtsein gibt sich 
aber andererseits auch dessen “Selbstgenuß” immer nur als “eben-
so ungeheure Ausschweifung” (PhG 358).  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

141 

Der Status des Knechts als Person verweist auf eine Maskerade 
des Herrn, hinter welcher dieser nicht zu fassen ist. Erst die Auf-
führung des absoluten Wissens vor sich selbst wird wieder zeigen, 
was Hegel in der Maskerade der attischen Komödie als knechti-
schen Dekadenzzustand der sittlichen Welt beschreibt: Die Mas-
kerade auf der Bühne entspricht der Reduktion der Polisbewoh-
ner zum Personenstatus, so daß “der Zuschauer, in dem, was ihm 
vorgestellt wird, vollkommen zu Hause ist und sich selbst spielen 
sieht.” (PhG 544)  

Die Vorstellung, in welcher der Zuschauer sich selbst spielen sieht, 
löst seine Maskerade in nichts auf. Indem der Zuschauer in dieser 
Vorstellung vollkommen zu Hause ist, verschwindet seine Zuschauer-
position und wird zu einer weiteren nichtigen Maskerade. Auch 
das Wort Maske verbirgt, daß es hier keine Maske gibt. Denn hinter 
der Maske verbirgt sich nichts. Die das Bühnenschema stiftende 
Herrschaft des absoluten Wissens gibt sich als der eigene Entzug. Die 
Form der Herrschaft maskiert den formlosen Herrn. Der for-
mierende Schematismus als die Bühne, auf der das Selbstbe-
wußtsein in Anschluß an die Arbeit des Knechts seine Welt betrach-
ten wird, spielt selbst Theater. Die Vorstellung des Herrn verstellt 
ihn. Die Form setzt sich vor das von der Furcht ausgelöste Beben 
und Zittern. Die Negationskraft der herrschaftlichen Begierde, die 
sich in ihrer knechtischen Maske dem Negativen des Lebens ge-
genübersieht, läßt sich als Anstoß der Form nicht von dem Rück-
stoß unterscheiden, welcher die Gegenüberstellung von Knecht 
und feindseliger Negativität bestimmt. Als Zurückschrecken vor 
der Todesdrohung eröffnen Zittern und Beben ebenso eine Szene 
wie die herrschaftliche Begierde des Selbst. Während die Szene der 
Begierde sich in ihrer Eröffnung gleichzeitig löscht, um beim 
Selbst des Herrn anzukommen, wird in der das Zittern von sich 
selbst unterscheidenden Szene das Schema der Bühne erst sichtbar. 
Die “gehemmte Begierde” (PhG 153) der knechtischen Arbeit läßt 
ihre szenische Entäußerung nicht gleichzeitig verschwinden. 
Durch die formierende Arbeit entzieht sich, um immer wieder 
anzukommen, der Bühne Schema. Die szenische Differenz eröffnet 
sich als Gegenüberstellung von Zuschauer und Bühnenschema, 
wodurch der Herr wie auch die Negativität des Lebens für den 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

142 

Knecht auf einer beobachtbaren und bearbeitbaren Bühne auf-
treten und sich problemlos in die lineare Erzählung von einer 
Theateraufführung eingliedern.  

Der Schematismus formiert nicht bloß, sondern maskiert auch 
den Schrecken des Negativen, des Toten und des Formlosen. Die 
scheinbare Tätigkeit geht von einem Zurückschrecken aus. Sie 
scheint aus nicht anderem als diesem Zurückschrecken zu be-
stehen, ob es sich nun um die Arbeit der Knechtsfigur oder um die 
geschichtliche Verwirklichung des Geists handelt: Wo zum 
Beispiel die “Gestalt der Gestaltlosigkeit . . . als das reine, alles ent-
haltende und erfüllende Lichtwesen des Aufgangs” (PhG 506) den 
Erinnerungsweg der Phänomenologie durch die Geschichte der 
Religion eröffnet, da “schaudert der Geist zugleich von dieser 
abstrakten Einheit . . . zurück”. Gegen die Gestaltlosigkeit setzt er 
das Formenhafte, er “behauptet die Individualität gegen sie” (PhG 
586).236 Die Kraft der Form ist Kraft des Schreckens, die einen 
Abstand zwischen Zuschauer und Bühne schafft. Erst unter dieser 
Maske einer die Blicke ermöglichenden Distanz kann der Knecht 
in der Vorstellung seines Herrn nun auch “sein Anderssein als 
reines Fürsichsein oder absolute Negation anschauen” (PhG 149). 
Die absolute Vernichtungskraft des Herrn wird auf der Bühne 
betrachtbar und beherrschbar. Erst von hier an kann das vom 
Knecht vorgeformte Denken beim Negativen verweilen und es nach 
scheinbar eigener Maßgabe formieren, das heißt im Ende: Er kann 
das Bühnenschema verwinden, indem er darin bloß die eigene 
Macht zur Formierung erkennt. Auch das heroische Verweilen des 
Wissens beim Negativen zeigt sich so als knechtische Maske, die 
den verschwundenen Herrn vertreten soll. Maskiert wird ein sze-
nisches Erschrecken.  

Offenkundig scheint zunächst die fast völlige Übereinstimmung 
mit der in Hölderlins Empedokles-Projekt implizierten katharsis-
Konzeption: Erst die Szene des Zurückschreckens verschafft den 
Aggrigentinern eine Vorstellung von den Destruktivkräften der 
Natur, aber eben ihre Maskierung als Vorstellung liefert gleichzeitig 
einen distanzierenden Schutz vor der Zerstörung. Die hegelsche 
Maske des Schreckens hingegen ist der Zerstörung Vollendung. Sie 
schafft Distanz bloß für die Zeit der Phänomenologie, welche Zeit 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

143 

der Szene ist und im absoluten Wissen eine Trennung von Bühne 
und Publikum bloß als eine weitere Maske der Heterogenität 
enthüllt, diese Heterogenität aber bloß als Maske gibt. Nicht als 
Schutz, sondern selbst als der Zerstörung produktive Vollendung. Die 
im Empedokles-Projekt gefährliche und daher zu maskierende Nähe 
des Lebensspenders Dionysos wird für Hegels Philosophie absolut. 
Dionysos ist derjenige Gott, der nicht zu fassen und daher nichts 
als Maske ohne Maskiertes ist. Die Omnipräsenz der Maskerade ist 
die seine. Walter Otto pointiert, was eine Zusammenfassung von 
Hegels Philosophie sein könnte:  

 
So ist also Dionysos selbst in der Maske erschienen. Keine Steinsäule, kein alter-
tümlich rohes Schnitzbild zeugte von seiner heiligen Gegenwart, sondern die 
bloße Außenseite und Oberfläche eines Gesichts, scheinbar zu nichts anderem ge-
eignet, als von einem lebendigen Gesichte zum Zwecke einer Verkleidung getra-
gen zu werden, und doch hier allein den Gott darstellend.237 

 
Das von den Linkshegelianern bis Nietzsche als anti-praktisch und 
rein kontemplativ verschriene absolute Wissen Hegels entspringt 
einer szenischen Passion, in der sich Aktivität und Passivität nicht 
auseinanderhalten lassen. Die Form, welche den szenischen 
Entzug figuralisiert, gibt sich selbst szenisch und diese Herrschaft 
der Form über die Szene läßt sich in der szenischen Form nicht 
wieder einholen. Die Herrschaft der Form bleibt Gabe des abso-
luten Wissens, die nicht Figur dieses Wissens ist, seine Szene wie 
deren Figuralisierung aber doch bedingt. Die Herrschaft des abso-
luten Wissens setzt sich selbst im Herrschen absolut aus. Das 
formlose Genießen der Figur des Herrn verschwindet, um im 
absoluten Wissen als absolute Vermittlung des Geistes mit seinem 
Anderen wiederzukehren: als szenische Stiftung und szenischer 
Entzug des Figuralen. Die Figur des Herrn ist Figur bloß in ihrem 
Verschwinden. Sie verschwindet im Auftreten der durch das Zu-
rückschrecken des Knechts konstituierten Bühne. Der Herr ver-
schwindet, sobald er ins Schema passen und zur Figur werden soll. 
Die Szene zwischen uns und dem Agon von Herrn und Knecht 
wiederholt die gehemmte Begierde des knechtischen Zurück-
schreckens. Durch die Formierungsskraft des Bühnenrahmens 
wird beobachtbar, was das absolute Wissen als Wir gibt und in dieser 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

144 

Gabe die Beobachtung auflöst. Diese Wahrnehmung sammelt die 
sich als Geschichte zersplitternder Gestalten und macht sie zur 
Figur des auf sich selbst zulaufenden Geistes. Die Herrschaft des 
absoluten Wissens gibt sich als knechtische Observation, die “Wahr-
heit des selbständigen Bewußtseins ist demnach das knechtische 
Bewußtsein” (PhG 152). Die Herrschaft verschwindet im Stiften des 
Bühnenschemas und der die Beobachtung ermöglichenden Szene 
des Zurückschreckens. Der Herr bleibt unrepräsentierbar als das, 
was Repräsentation und Bühne ermöglicht. Die Gesamtheit der 
repräsentierten, die Materialität durchstaltenden Geschichte und 
die Gesamtheit einer an diesem Endpunkt möglichen Phänomeno-
logie der Geistesgestalten sowie die Gesamtheit der logisch-begriff-
lichen Arbeit macht die Herrschaft des absoluten Wissens aus, die 
sich nicht repräsentiert, sondern sich auch noch in ihrer knech-
tischen Repräsentation bewahrt, indem sie sich als diese gibt: Die 
Herrschaft gibt sich als Bühne der Repräsentation, die unter dem 
Afformativ des Herrn erbebt, ohne daß der Herr sie je beträte. Das 
Verschwinden des Herrn ist Bedingung für den Agon zwischen 
knechtischem Bewußtsein und Welt, zwischen uns und der Bühne, 
Bedingung für die Narration von dieser Agonalität und für die 
Auflösung von sowohl Narration wie Bühne in der Gabe des 
herrschaftlichen Selbst. Der Herr, welcher sich freiwillig in 
Knechtschaft begibt, um die eigene Herrschaft zu beglaubigen, 
entäußert sich auch, wo er im Wissen zu sich findet. Seine 
Herrschaft ist jene Unruhe des Negativen, l’inquiétude du négatif, die 
Jean-Luc Nancy als Grundbewegung des hegelschen Denkens und 
damit auch der hegelschen Sprache kennzeichnet.  

Diese ohnmächtige Macht der Sprache des absoluten Wissens 
enthüllt den Geist auch in der Beliebigkeit sprachlicher Zeichen. 
Die negative Kraft der Sprache formiert die Welt zunächst auf 
Weise des Knechts. Das Leben wie das Flüssige formen sich zur Wort-
gestalt, sind als solche weder lebendig noch flüssig. Die Negativität 
der Sprache bezwingt die Negativität des Unbeständigen von dio-
nysischer Sterblichkeit und Lust. Erste hat zweite schon bezwun-
gen in der Gleichsetzung von sprachlichem Logozentrismus und 
der Logophobie des Dionysos in Worten wie Negation, Negativität. 
In der Benennung des Logophoben als des Negativen ist das 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

145 

Logophobe schon negiert und der sprachlichen Macht unter-
worfen. Doch in dieser Unterwerfung zittert die afformative Macht 
des Herrn nach, die den Knecht zur Arbeit eines Zuschauers am 
Negativen befähigt. Die Bühne des Knechts, die den Anspruch auf 
gelingende Repräsentation mit dem die hegelsche Logik domi-
nierenden Motiv der Entgegensetzung vereinigt, bietet nicht bloß 
Ort für einen “Todeskult”238, den in Anschluß an Spinoza und 
Nietzsche Schriftsteller wie Bataille, Barthes, Deleuze und Serres 
auf ihr wahrnehmen wollen. Der Herr herrscht in einem diony-
sischen Verschwinden, das die Repräsentation nie zum Stillstand 
kommen läßt, sondern immer wieder neu anstößt. Der Herr bleibt 
so Herr, weil er dem Knecht die Bühne überläßt, repräsentieren 
läßt, anstatt selbst zur Repräsentation zu werden. Diese afformative 
Macht des Geschehenlassens verhindert den Abschluß jeglicher 
Repräsentation, die bloß scheinbar stillsteht, indem sie den Taumel 
des Wissens immer wieder neu anstößt. Die dionysische Maske des 
Herrn kann bloß als Gesicht des Knechts erscheinen: so wie die 
Sprache ordnen, repräsentieren, die Besonderheit von Lust und 
Tod ins Allgemeine heben mag und zum knechtischen Instrument 
des Theaterbesuchers par excellence wird, aber doch auf die 
Macht des Herrn vertrauen muß. Die Formierungskraft der Spra-
che verdeckt die Ausschweifungen des Herrn und legt gerade so 
von diesen Zeugnis ab. Die Reaktion eines szenischen Zurück-
schreckens, das die Konstellation zwischen Bühne und Zuschauer-
raum eröffnet, bezeugt als Schwäche die Stärke des Herrn, in 
dessen Namen sie vor sich geht. Der Logozentrismus der Sprache, 
welcher Lust und Tod des Dionysos in der Welt bezwingen soll, ist 
selbst nicht frei von Überraschungen, von Vernetzungen, von 
Verschiebungen, die im Namen des Herrn vor sich gehen. Die 
knechtische Behauptung absoluten Wissens, die Negation der Nega-
tion — logische Formierung des Logophoben — vollbracht zu haben, 
ist die herrschaftliche Arroganz der freien Entäußerung: Wir 
Knechte im Zuschauerraum könnten alles sehen und begriffen es 
am Ende doch als angeeignete Entäußerung des herrschaftlichen 
Ichs.239 Die formierende Macht der Sprache befreit nicht von Lust 
und Tod, sondern gibt sich selbst todeslustig. Ihre dionysische 
Macht ist berauscht vom genießenden Vergehen des Herrn. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

146 

So bedarf es in keiner Weise der Aufrufung Nietzsches als 
Herrn, um ihn gegen die hegelsche Verknechtung antreten zu 
lassen, wie dies etwa das Schreiben von Deleuze manchmal so ein-
drucksvoll vorführt. Ganz im Gegenteil droht dieser Kampf für 
das differentielle Spiel der sich selbst genießenden Bejahung und 
gegen die sklavische Macht der bühnenhaften Repräsentation, 
selbst diese Bühne nicht verlassen zu können und in der Hypostase 
des Herrn diesen zur Figur und damit zum Knecht zu verkleinern. 
Wo Deleuze in Hegels Philosophie bloß die Erschöpfung des Spiels 
der Kräfte (von Lust, Sprache oder Tod) sieht, die ihre eigene 
Schwäche dem Spiel des Lebens entgegensetzt, so die knechtisch-
theatrale Arbeit der Repräsentation eröffnet, um sich als Abge-
storbenes im Leben zu bewahren, muß ergänzt werden, daß diese 
Erschöpfung — als Verausgabung des Herrn, der sich nicht 
repräsentiert, sondern äußert — als einzige vom Spiel des Dionysos 
bleibt und dieses Spiel als einzige repräsentieren kann. Die knech-
tische Unterwerfung unter die Befehle des Herrn setzt sich einem 
Risiko aus, das Deleuze vermeiden will, wenn er Hegels Negation 
der Negation durch die doppelte Bejahung Nietzsches ersetzt: An-
stelle der Verneinung des Gegensatzes bejaht der Herr laut 
Deleuze das differentiale Spiel des Dionysos erstens in seiner je-
weiligen Singularität und zweitens in der Gesamtheit des Differen-
tiellen. Doch — so Derrida gegen Deleuze — diese zweite Affirma-
tion weicht dem Verlust im beständigen Werden, für welchen sie 
doch zeugen soll, aus, um sich statt dessen der eigenen Herrschaft 
zu versichern.240 Wo eine Herrschaft des Herrn sich an das Werden 
weggibt, da erst entsteht das Risiko der herrschaftlichen Gabe, die 
an die verbleibenden Knechte mit der Vergänglichkeit des Herrn 
übergeht. Die hegelsche Bühne als Bühne ihrer eigenen Auflö-
sung ist Gabe des Herrn an die knechtischen Zuschauer und in 
dieser Gabe gibt es keine Garantie für ihre Wohltätigkeit. Das abso-
lute Wissen gibt sich immer als Risiko. “The Phenomenology is not a 
success. It is a gamble.”241, schreibt Gillian Rose in diesem Sinne.242 
Der einzige mögliche Akt des Herrn ist die szenische Flucht, die 
den Blick auf die Bühne ermöglicht und die eigene Formierungs-
kraft mit dem dort Erscheinenden identifiziert. Die herrschaftliche 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

147 

Szene der Begierde läßt sich von der knechtischen Szene der Reak-
tion nicht unterscheiden.  

Der vom Herrn zurückgelassene Knecht im Zuschauerraum hat, 
wo er selbst Arbeiter der Negationen und Entgegensetzungen ist, 
doch auch Anteil am von Deleuze hypostasierten dionysischen 
Spiel. Die Negationskraft der Sprache äußert sich, indem sie im 
gemeinten Besonderen ein Allgemeines “beiher” “spielt” (PhG 83), 
so das Besondere übersteigt und ins Reich des Geistes hebt. Das 
Besondere wird immer “Beispiel” oder Stellvertreter des Allge-
meinen gewesen sein, ohne daß das Allgemeine auf seine jeweilige 
Maske im Beispiel verzichten könnte, da seine absolute Allge-
meinheit auch das Besondere umfassen muß. In diesem Sinne 
bezeichnet auch die Herr-Knecht-Situation keine fixe historische 
Periode, etwa — folgt man den Wissenschaftlichen Behandlungsarten 
des Naturrechts oder den Ausführungen zur substantiellen Sittlich-
keit in der Phänomenologie — die Entstehung der griechischen 
Sklavenhaltergesellschaft, sondern kann ebenso gerechtfertigt als 
die Beschreibung eines Selbstverhältnisses wie zum Beispiel im 
platonischen Seelenwagen gelesen werden.243 Das Allgemeine — die 
Benennung in Herrn und Knecht ohne Spezifizierung — hat das 
Besondere schon überschritten, wie es doch auf dessen Beson-
derung — agonale Gegenüberstellung zweier spezifischer Figuren — 
angewiesen bleibt. Die Allgemeinheit ist, wie Nancy dies betont, 
Allgemeinheit der sich immer neu gebenden Besonderung: “Le 
monde hégélien est le monde dans lequel aucune généralité ne 
subsiste, mais seulement, et à l’infinie, des singularités.”244 

So gehorcht auch die sprachliche Negationskraft der afformativen 
Logik des Herrn. Sie kann die theatrale Arbeit der Negation bloß 
auf sich nehmen, weil sie mit der Fähigkeit zum Spiel begabt ist, 
die da beiher kommt. Diese spielerische Macht der Sprache oder 
auch “göttliche Natur des Sprechens” läßt die Wahrnehmung des 
zu negierenden Negativen gleich in die Wahrheit des Allgemeinen 
umschlagen. Der Verlust des Unmittelbaren in der Wahrnehmung 
erhebt es in eine Allgemeinheit der Stellvertretung. Das Wort 
vertritt etwas, was es selbst nicht ist. Das Wort wird so zur Maske, 
hinter der keine Wahrheit steht außer einer unfaßlichen göttliche 
Natur des Herrn, des Absoluten et cetera. Die Wahrheit der 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

148 

Sprache bleibt so notwendig gleichzeitig ihre Unwahrheit. Ihre 
spielerische Begabung kann sich genausogut in ihr Gegenteil 
verkehren. Als bestes Beispiel figuriert dafür das Wort “Wahrneh-
mung” selbst, das neben seiner formierenden Kraft auch noch 
Träger der das unbeständige Leben zur Wahrheit führenden All-
gemeinheit geworden ist, die formierende Kraft so gleichermaßen 
antreibt wie verunsichert. Das Wort “Wahrnehmung” hat selbst 
bloß eine höchstens ironische Wahrheit, verlangt man von ihm, 
wie Hegels Philosophie dies tut, es solle vom Wahrgenommenen 
sagen, “wie es in Wahrheit ist” (PhG 92). 

In solch vervielfachtem Sinn bezeichnet Blanchot Hegel als den 
“maître de l’ironie”245: Trotz seiner vernichtenden Kritik am 
romantischen Ironiebegriff246 arbeitet Hegels absolutes Wissen selbst 
mit den theatralen Mitteln ironischer Verabgründung. Wie sich 
die Phänomenologie als Durchlauf durch eine ironische Selbstmas-
kerade des absoluten Wissens zeigt, so behauptet sich dieses Wissen 
doch auch als Herrschaft der Ironie: Das absolute Wissen beherrscht 
die Ironie der eigenen Entstellung wie es gleichzeitig Herrschaft 
bloß als ironische Maskerade gibt, wie das immerwährende Ver-
schwinden der herrschaftlichen Masken anzeigt. Der Herr der 
Ironie wird selbst von der Ironie befallen werden und kann bloß 
noch ironisch das Gegenteil — die Verfügungsgewalt über das 
absolute Wissen — behaupten. Die Abwehr des romantischen Ironie-
begriffs maskiert eine große Nähe.247 So treffen folgende, auf die 
romantische Ironie gemünzten Sätze de Mans auch präzise den 
bachantischen Taumel von Hegels Philosophie, an dem kein Glied 
nicht trunken ist: “Die Ironie ist ein ungehemmter Taumel, ein sich 
bis zum Wahnsinn steigerndes Schwindelgefühl.”248. “Die absolute 
Ironie ist das Bewußtsein der Verrücktheit und damit das Ende 
allen Bewußtseins”249. Im Unterschied zum Verschwinden der Iro-
nie ist dieses Ende aber im Sinne Hegels gerade auch der Anfang 
allen Bewußtseins als der afformativen Gabe der Herrschaft. Wo 
Friedrich Schlegel die Ironie als “eine permanente Parekbase”250 
definiert, da zeigt sich parallel auch die Phänomenologie des Geistes 
als permanentes Durchbrechen des Bühnenrahmens, welches sich 
aber nicht verlieren, sondern erkennen wird, daß der Bühnen-
rahmen schon von Anfang an durchbrochen war. Auf die den 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

149 

Gang der Phänomenologie organisierende “Verdoppelung” (PhG 
263) ist nach Analyse de Mans auch solch ein ironischer Wahnsinn 
angewiesen: Eine Verdoppelung — gleichgültig wie scheinbar 
neutral der Begriff gebraucht wird — impliziert schon ein agonales 
Kräfteverhältnis von Herr und Knecht251 und wird sich im Aus-
agieren dieses Verhältnisses als ironischer Taumel verabgründen.252 
Die Beherrschung der Ironie ist bloß ironische, afformative 
Herrschaft. Der Herr ist Herr nur, insofern er keiner ist. Die 
Herrschaft ist seine knechtische Maske, die Knechtschaft Maske 
des Herrn. In diesem Sinne geht es der permanenten Parabase um 
eine permanente Verkehrung zwischen Herrschaft und Knecht-
schaft oder eine permanente Vernichtung und Errichtung von 
Repräsentation und Bühne,253 aber genauso um eine Maskerade 
der Verstreuung, des Vielfältigen, des Ereignishaften, kurz: all 
dessen, was schon mit Worten wie Negativität, Leben oder Flüssiges 
morphologisiert und maskiert ist.254 Diese Maskerade wäre nicht 
knechtisch im Sinne von Deleuze, sondern die Ironie afformativer 
Herrschaft. Eine die Verstreuung zusammenreißende Monadik 
der Gestalt, die auf der flüssigen Szene des Lebens immer wieder 
scheitert, wird erst im Absoluten, in der Monadik der Gestalt des 
absoluten Wissens erreicht werden. Diese Monade könnte aus sich 
auf die Welt hinausschauen, doch sie hat die Welt schon in sich 
und somit keine Grenzen mehr — weder nach außen, noch 
überhaupt: “Das Wissen kennt nicht nur sich, sondern auch das 
Negative seiner selbst oder seine Grenze.” (PhG 590) In dieser 
Absolutheit schaut das monadische absolute Wissen nicht aus sich 
selbst heraus, sondern in sich selbst hinein. Seine Bühne liegt in 
ihm, und dieses Innen wird es als sich — nämlich als Zeit der 
eigenen Konfiguration des möglichen Blicks nach außen — erken-
nen. Die Erinnerung geht als “Er-Innerung” (PhG 591) in einen 
Bühnenraum hinein. Die eigene “Aufopferung” oder “Ent-
äußerung” wird zur “Bewegung, die das Subjekt herstellt”, indem 
sich dieses in der schematisierenden “Form” eines Bühnenzeit-
raums als “sein reines Selbst als die Zeit außer ihm und ebenso 
[als] sein Sein als Raum anschauen[]” (PhG 590) kann. Das affor-
mative Absolute maskiert sich auf diese Weise durch die Agonalität 
der theatralen Situation. Es maskiert, daß es keinen Agon mehr 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

150 

geben kann und nie eine Bühne gegeben hat. Es maskiert den 
eigenen Abgrund der völligen Absolution, die sich absolut ver-
einzelt und doch als Absolutes nicht einzeln, sondern alles sein 
muß. Jean-Luc Nancy schreibt:  

 
Das Absolute, das Losgelöste, muß das Absolute seiner eigenen Absolutheit sein, 
andernfalls existiert es nicht. Oder anders gesagt: Um absolut allein zu sein, 
genügt es nicht, daß ich es bin, es ist vielmehr darüber hinaus notwendig, daß ich 
allein ich allein bin. Genau dies ist aber widersprüchlich. Die Logik des Abso-
luten tut dem Absoluten Gewalt an. Sie verstrickt es in eine Beziehung, die das 
Absolute seinem Wesen nach zurückweisen und ausschließen muß.255  

 
Der szenische Agon eines Auge in Auge maskiert die Heteroge-
nität der Szene selbst, durch welche die Monade schon vor Voll-
endung der eigenen Gestalt unterwandert und mit einem Flüssigen, 
einer Dionysik des immer neu Szenischen, vernetzt worden ist. 
 
 
5.5. Bücherszenen  
 
Die Heterogenität der Szene zeigt sich in dem geschriebenen Buch 
Phänomenologie des Geistes notwendig als Bild der Schrift. Wo der 
Begriff sich materiell als Schriftlichkeit manifestiert, wird diese 
zur letzten angeeigneten Entäußerung des Geistes. Das Bild der 
Schrift bildet keinen starren Block, sondern bebildert Aufschub 
und Entzug des Geistes: seine Zeit als die Zeit der Szene. Auch die 
Schrift der Phänomenologie läßt sich somit nicht als signifikanter 
Träger des Signifikats Geist fixieren. Sie ist “Schrift-Szene”256 im 
Sinne dessen, was Derrida die “Schrift vor dem Buchstaben”257 
genannt hat. Sie ist eine différance, welche die saubere Trennung 
von Medium und Gehalt schon immer kollabieren haben lassen 
wird.258 

Der Text von Hegels Philosophie affirmiert solch différance mit der 
sich entziehenden Figur des Herrn. Er läßt sie gleichzeitig affor-
mativ für sich arbeiten, ohne daß diese formierende Arbeit sich je 
ihrer ironischen Verabgründung durch die göttliche Natur des 
Sprechens entwinden könnte. Das hegelsche Buch speist sich aus 
der unauflöslichen Verknotung zwischen schriftsprachlicher The-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

151 

orie und Theater. Das absolute Wissen weist sich aus als die Kraft 
des Herrn zum Spiel mit der Maske. Die Überwindung des 
Theaters der Vorstellung im Bildungsroman Phänomenologie hätte 
sich schon immer — mit einem Wort Derridas — “als trügerischer 
Schein behauptet und theatralisch in Szene gesetzt” und sich so 
selbst “aus dem Buch heraus”259 katapultiert, ohne daß solch ein 
“Buch-Außerhalb”260 die Schriftlichkeit des Buches je verließe. Die 
Schrift-Szene müßte stattgefunden haben, bevor der gelungene Bil-
dungsroman die Metaphorik des Theatralen aufrufen und über-
winden kann. Sie müßte vor der Phänomenologie des Geistes stattfin-
den und ginge dem Theater, als Verbund potentiell aller Medien, 
sowie Medialität als solcher stets voraus.  

Dafür spricht auch das innerhalb der Phänomenologie gekenn-
zeichnete Verhältnis von Theater, Sprache und Schrift: Die Zu-
schauersituation wird zunächst durch einen Appell an den Sehsinn 
aufgerufen. In der Versammlung der reformierten Gemeinde 
wird dann im Hören der biblischen Erzählung das Auge des Zu-
schauers durch das Ohr als dem zweiten theatralen Organ ergänzt, 
ohne darum das Reich der Vorstellung zu verlassen. Gleichzeitig 
wird jedoch dessen Verwindung durch die rousseauistisch inspi-
rierte Autoaffektion des Erkenntnissubjekts qua “Sichselbstverneh-
men” (PhG 559) der Stimme vorbereitet. Im Erzählen der Ge-
schichte vom Opfer des göttlichen Bildes als Geburt des Geistes 
fühlt die sehend-hörende Gemeinde sich selbst. Auch wo im 
Schritt von der “offenbaren Religion” zum absoluten Wissen diese 
Selbstidentität der “ewige[n] Liebe” nun auch “als unmittelbare[r] 
wirkliche[r] Gegenstand an[ge]schaut” (PhG 574) werden soll, 
bleibt diese theatrale Anschauung ihre eigene Verwindung. Sie ist 
gleichzeitig Bühne wie Selbstidentität des Wissens, die sich der 
Vorstellung im Begriff bemächtigt. Diese Bemächtigung wird durch 
die Autoaffektion vorbereitet, welche die theatralen Sinne dem 
Gefühl unterordnet: Das Selbstgefühl kontrolliert Auge und Ohr, 
so daß die Aufführung für das Wir sich als das Wir des Geistes 
selbst zeigt. Dieses Selbstgefühl ist so stark, daß es auch den in der 
Phänomenologie nicht explizit, sondern performativ ausgeführten 
nächsten Schritt der Entäußerung an die Selbstbewegung des 
Geistes zurückbinden wird. Die Phänomenologie des Geistes wird 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

152 

nicht stimmhaft einer schon versammelten Gemeinde verlesen, 
sondern als bloßes Druckwerk im geistigen Tierreich der akade-
mischen Welt und des Bildungsbürgertums verbreitet. Auch noch 
in dieser völlig entsinnlichten Entäußerung soll sie die Bewegung 
der Sammlung vollziehen. Die schriftliche Entäußerung soll den 
Blick aufs Theater und dessen anschließende Überwindung im 
Selbstgefühl bekunden. Die Sprache tritt zwischen theatrale und 
nichttheatrale Sinnlichkeit. Das Wissen von den Sinnen ist — mit 
Worten Michel Serres’ — “[d]er Sprache ergeben”. Die Schrift-
sprache hat sich des sinnlichen Klangs der Stimme entledigt. Sie 
wird das Sinnliche mit der negativen Macht des Wissens benen-
nen, aber nicht bezeugen können. Die Sprache “betäubt die fünf 
Sinne”261. Falls sich im Inneren der Negationskraft der Sprache 
ein Szenisches zeigte, hätte die Sprache dies Heterogene nicht 
durch ihre Macht aus einem Theater importiert, das sich mit den 
distanzierten Sinnen wahrnehmen und eventuell durch die hap-
tischen Sinne ersetzen ließe.  

Damit wären die Szene, das Szenische oder das Heterogene immer 
bloß vorläufige Wörter, um den uneinholbaren, sich immer wieder 
selbst entziehenden, ironisierenden oder überschlagenden Anstoß 
im Sprachlichen zu kennzeichnen. Eben weil die Szene oder das 
Heterogene eine Verschiebung im Gemeinten indizierten, ohne 
diese darum begrifflich fassen zu können. Eine Szene ist weder 
fiktional noch real und in dieser Ununterscheidbarkeit des 
Theaters vom Nichttheater vielleicht gerade theatral. Die Szene 
wäre mit einem Wort Nancys die “Teilungslinie” des Theaters von 
sich selbst, an welcher das Theater zu sich hinführt wie vor sich 
verschwindet. Die geschriebene Sprache der Phänomenologie käme 
vom Theater her, ohne bei ihm anzukommen. Nancy schreibt: 
“Das soll nicht heißen, daß es keinen theatralischen Raum gäbe, als 
ob die Literatur ohne Theater denkbar wäre. Aber das Theater 
fungiert hier nicht mehr als Bühne der Repräsentation: es ist 
sozusagen der äußerste Rand dieser Szenerie.”262. Der von Derrida 
konstatierte “Einbruch des Theaters ins Buch”263 entwendet sowohl 
der Sprache als auch einem durch sie beschriebenen Theater eine 
fixierte Bedeutung. Der Sinn des Sinnlichen bedarf einer anderen 
Auslotung, wo die Fähigkeit der Sprache eben zur Fixierung von 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

153 

Sinn und damit zur Beschreibung der sinnlichen Welt — meist als 
einer Theateraufführung264 — erodiert. Die sprachlichen Figuren 
einer theatralen Metaphorik können die Übertragungsleistung der 
Metapher nicht vollbringen, während im Gegenzug das zu Figu-
ralisierende sich verselbständigt und — ohne von der Sprache 
erreicht zu werden — diese antreibt und manchmal als göttliche 
Natur des Sprechens bei der Wahrnehmung der Wahrheit aus der Bahn 
wirft. Das Afformativ überrascht die Form. Dies wird es auch tun, 
wo die Figuralität der hegelschen Sprache eine Szenerie mit thea-
tralen Figuren aufruft und verwindet, das heißt wo die Szene der 
Figur des Kreises unterworfen und selbst im Kreis figuralisiert 
wird, so daß der Austritt aus der Bildergalerie der Vorstellungen in 
den Begriff selbst perfekte Figur des sich schließenden Kreises 
bleibt. Eine solche Rede von der Figuration ist immer noch 
figürlich: Sie meint, eine sichtbare Kontur auf die Kombinations-
leistungen der Sprache metaphorisch zu übertragen. Diese Kontur 
wird mit Kant nicht bloß Gestalt auf einer Bühne, sondern auch 
Rahmen der Bühne selbst geworden sein, um sich in Hegels Philoso-
phie selbst herzustellen und somit als Bühne zu tilgen. Die sprach-
liche Figur beruft sich auf das Gelingen der Kreismetaphorik, 
welche sie doch erst eröffnen soll. Gelungenes Umkreisen kann 
bloß immer wieder — afformativ, der Kreis findet sich an seinem 
Ende als Ellipse wieder — behauptet werden. Die Stiftung des 
Kreises wird nie der Kreis selbst sein. Die Rede von den sprach-
lichen Figuren hat Anteil an der Figuralität, welche durch die 
sprachliche Figur doch erst auf die Bühne des Theaters hinaus-
gerufen werden sollte. Das Wissen der Phänomenologie des Geistes 
figuriert eine Theaterszene, von der es überholt wird. 

Die Phänomenologie vergißt diese Überholung durch die Szene 
jedoch nicht, sondern macht auch sie zur Figur. Der vollendete 
Kreisgang der Phänomenologie des Geistes (aber auch jener der Logik 
und die kreisförmige Verwirklichungsbewegung des Geistes in der 
Philosophie der Geschichte) läßt sich vom permanenten Entzug dessen 
antreiben, was hier mit Worten wie Szene, Flüssiges, Lust, Tod, 
Endlich-Materielles oder Heterogenes vorläufig benannt wurde. Der 
Kreisgang des Geistes figuralisiert die Szene zur gerahmten Regel-
szene der Theaterbühne, um sie zu vergessen und doch immer 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

154 

wieder in die Gestaltung des Kreises eintreten zu lassen. Diese 
Perfektionierung der Figur vernetzt eine Vielzahl klassischer 
Sprachfiguren zu einem Zirkel, ohne diese darum stillstellen oder 
als Figuren noch unterscheiden zu können:  

Die von Hegel proklamierte Arbitrarität des sprachlichen Zei-
chens macht dieses gleichzeitig zum Exkrement wie zur höchsten 
Freiheitsäußerung des Geistes, welcher sich auch noch in der 
völligen Beliebigkeit verwirklichen kann. Die Kraft des Geistes zur 
metaphorischen Übertragung ohne Ähnlichkeitszwang beschließt 
sich in der Gänze des absoluten Wissens. Dieses Wissen ist die 
Freiheit seiner Gabe an sich selbst.265 Die materielle Entäußerung 
symbolisiert in ihrer Unauslotbarkeit nicht die Freiheit qua 
Analogie wie in der Schönheit des kantischen Symbols, denn Sym-
bolisierung und Selbstsein der Freiheit lassen sich hier nicht mehr 
unterscheiden. Die rhetorischen Widersprüche in Hegels Philosophie 
zwischen einer Symbolisierung durch die Erinnerungsarbeit und 
einer arbiträren Bezeichnung durch das Gedächtnis266 entfallen 
aus der Perspektive eines absoluten Wissens, das die Bedrohung 
durch die Heterogenität des Zeichens in eine Bezeugung von 
Macht und Freiheit des kantischen Symbols umwandelt. Diese 
Freiheit äußert sich als arbiträres Zeichen, das Symbol gewesen 
sein wird. Das Symbol der Freiheit konfiguriert sich selbst zeitlich, 
ist also Selbstallegorisierung der auftauchenden und verschwin-
denden Gestalten des Geistes. Das Symbol zeigt sich als in eine te-
leologische Reihe transformierte Allegorie vom theatrum mundi267, 
welche wiederum einer romantisch-ironischen Sprechweise zu 
ähneln beginnt, so daß die theatrale Metaphorik Hegels zu einer 
theatralen Sprache selbst wird, in der sich absolutes Wissen als 
absolutes Nichtwissen begründet:268 als Metapher, Symbol wie Alle-
gorie des Nichtwissens. Ganz wie in Hölderlins Rede von der Kunst 
als Blüthe der Natur, welche doch immer völlig anderes als Natur 
sein muß, bezeigt die bloß mechanische Arbitrarität des Zeichens 
in seiner größtmöglichen Ferne seine größtmögliche Nähe zum 
Geist. Das Zeichen ist gleichzeitig mehr wie auch weniger als der 
Geist und kann nur so ganz Geist sein. Im absoluten Wissen kolla-
bieren symbolische, klassische und romantische Kunstform, wie 
Hegels Philosophie sie trennt. Der infinite Regreß des Geistes zum 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

155 

Zeichen und des Zeichens zum Geist ist Regreß des Infiniten zu 
sich selbst, die absolute Schwäche des Geistes bedingt seine abso-
lute Stärke: “[N]ichts gibt mehr zu denken als das, was im Hirn 
eines Schwachsinnigen vor sich geht.”269, läßt sich ein von Deleuze 
auf die proust’sche Recherche gemünztes Wort aufnehmen. Was die 
Phänomenologie im Auto-Vollzug des Wissens einen sich vollbringen-
den Skeptizismus nennt, vollendete zwar die romantische Ironie, 
löste aber nie bloß Welt auf, sondern stiftete immer auch ihren 
Anfang. Der Herr der Ironie läßt den verabscheuten Skeptizismus 
als die ironische Vernichtung alles Seienden für sich arbeiten, aber 
seine Herrschaft wird sich am Ende nicht von Ironie und Skepti-
zismus befreien können.270 Sie wird sich nicht versichern können, 
ob sie nicht selbst höchstens ironisch herrscht.271  

Die ironischen Sprachfiguren figurieren so eben nicht, denn sie 
können die jeweilige Figur nie treffen: “Denn die einzelne Gestalt 
wie das einzelne Selbstbewußtsein ist als gemeintes Sein unaus-
sprechlich.” (PhG 241) Wo die Herrschaft des absoluten Wissens ihre 
eigene Figuration benennt, da tut sie es gleichzeitig als mit diesen 
Figuren ihr Spiel treibende Sprache der “Auflösung”:  

 
Alle bisherigen Gestalten des Bewußtseins sind Abstraktionen desselben [des 
Geistes, M.S.]; sie sind die, daß er sich analysiert, seine Momente unterscheidet 
und bei einzelnen verweilt. Dies Isolieren . . . hat ihn selbst zur Voraussetzung 
. . .  . Sie haben so isoliert den Schein, als ob sie als solche wären, aber wie so nur 
Momente oder verschwindende Größen sind, zeigte ihre Fortwälzung und Rück-
gang in ihren Grund und Wesen, und dieses Wesen eben ist die Bewegung und 
Auflösung der Momente. (PhG 325 f.)  

 
Die Herrschaft des absoluten Wissens hat sich selbst zur Vorausset-
zung und stiftet sich durch diese Voraussetzung beständig neu so, 
wie sie sich auflöst. Auf diese Weise zeigen sich auch im sprach-
lichen Gang der Phänomenologie Lähmung und Rausch der narziß-
tisch-faszinierten Ent-Spiegelung, welche in den Bildern der 
Phänomenologie die Bühne beständig neu eröffnet und vernichtet. 
Die Eitelkeit des absoluten Wissens muß sich in jedem sprachlichen 
Zeichen neu bestätigen. Wo das einzelne Zeichen dies nie ganz zu 
leisten vermag, bedarf es einer beständigen neuen Interpretations-
leistung, um die aus der Eitelkeit des Wissens entstehende Eifer-
sucht auf alles, was anders ist — das heißt auf sich selbst —, zu 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

156 

stillen: “Die Eifersucht ist der eigentliche Rausch der Zeichen”272, 
schreibt Deleuze über die Recherche. Und dies gilt auch für den 
ironischen Taumel des absoluten Wissens, das durch die Gesamtheit 
der Zeichen rauscht, um bloß in dieser Gesamtheit sich selbst als 
auch sein Anderes zu finden. Das Selbe ist der Rausch seiner 
eigenen Interpretation; Narziß erstarrt im Rausch seiner Eifer-
sucht. “Narkotisch für den Narzißmus”273, fungiert die Sprache 
des Wissens. Das absolute Wissen wird “in der Narkose der Worte”274 
konfiguriert, wie es sich in der Berauschung durch den Narzißmus 
gleichermaßen auch auflöst. Das endliche Zeichen ist gleich dem 
endlichen Bewußtsein — zum Beispiel des Philosophen Hegel — 
bloß ein anderes, weiteres Zeichen für das Unendliche. Die Herr-
schaft der Sprache stiftet auf narzißtische Weise ihre eigene 
Allgemeinheit, die sie doch nie anders als afformativ ausweisen 
kann und die sich so schon immer höchst ironisch gebrochen hat 
und sich als nichts anderes gibt denn als eine ironische Brechung 
figurativer Rede.275 

Wenn Hegels Philosophie zum Beispiel in der Einleitung der Phä-
nomenologie explizit ein auf die theatrale Beobachterkonstellation 
rekurrierendes Wissensmodell verdammt, welches “das Absolute 
auf einer Seite . . . und das Erkennen auf der anderen Seite für sich und 
getrennt von dem Absoluten” (PhG 70) ansiedelt, dann ruft sie das 
Absolute in der ironischen Brechung dieser Figur auf:  

 
Sollte das Absolute . . . uns nur überhaupt nähergebracht werden . . . wie etwa 
durch die Leimrute der Vogel, so würde es wohl, wenn es nicht an und für sich 
schon bei uns wäre und sein wollte, dieser List spotten; denn eine List wäre in 
diesem Fall das Erkennen, da es durch sein vielfaches Bemühen ganz etwas an-
deres zu treiben sich die Miene gibt, als nur die unmittelbare und somit mühelose 
Beziehung hervorzubringen. (PhG 69)  

 
Das personifizierte Absolute spottet der List der Vernunft. Diese 
pervertiert sich selbst, indem sie Arbeit in die Herstellung des 
angeblich unmittelbar Gegebenen investiert und sich die Maske 
einer geschäftigen Miene aufsetzt. Das personifizierte Spotten geht 
über in das personifizierte Wollen des Absoluten, welches frei 
über sein Auf- und Abtreten — nicht auf einer Bühne, sondern in 
der Bewegung des Erkennens selbst — entscheidet. In verstellter, 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

157 

weil gleichnishafter Sprache zeigt sich die produktive Selbstüber-
windung des Absoluten, das — ohne dinghaft aufzutreten — doch in 
allen Dingen und ihrer Erkenntnis steckt. Verspottet wird die Büh-
nenfigur in figurativer Rede, übernommen wird die Perspektive, 
das heißt auch die Miene des Verspotteten. Die figürliche Rede 
vom Spott spottet so der figürlichen Rede, die das Festhalten eines 
gegenständlichen Absoluten mit dem Vogelfang auf der Leimrute 
vergleicht, und wendet in ironischer Verabgründung erst den un-
möglichen Blick zum Absoluten hin. Das Absolute tritt nicht auf 
einer Theaterbühne auf, sondern das sich dem Absoluten nähern-
de Bewußtsein spielt im Aufsetzen einer seiner Nähe zum Absolu-
ten nicht entsprechenden Miene — im Annehmen einer theatralen 
Beobachterposition — Theater mit sich selbst. Durch Überwindung 
dieser Verstellung — oder auch dieser natürlichen Vorstellung — kehrt 
es zu sich selbst in die Figur des Kreises und als Figur des Kreises 
zurück.  

Die beliebige Lautfolge k-r-a-i-s kann bloß als Gabe einer gött-
lichen Natur den Kreis bezeichnen. Das hegelsche Wort Kreis will 
auf gar keinen Kreis, sondern auf die Freiheit seiner Selbstsetzung 
im Kreis zeigen. Dafür bedürfte es des Bildes vom Kreis nicht, mit 
dem Hegels Philosophie aufwartet, denn als Freiheit setzte sich 
dieses Bild selbst. “[I]s not Hegel only a pseudo-Hegel?”276, lautet 
in diesem Sinne eine Frage Blanchots, welcher die wahre Voll-
endung sprachlicher Negativität nicht im Werke Hegels, sondern 
in der Dichtung, etwa der Mallarmés, findet: Indem die negative 
Macht der Sprache die benannte Welt vernichtet und in sich 
hinaufhebt, schließt die sprachliche Welt sich in sich ein und wird 
zu ihrem eigenen Material. Dessen Durchstaltung vollendet sich in 
der Befreiung der Sprache von sich selbst, das heißt in der Auf-
lösung sprachlicher Bedeutung hin zu Klang und Schriftbild:  

 
[L]e poème n’est pas poème parce qu’il comprendrait un certain nombre de 
figures, de métaphores, de comparaisons. Le poème, au contraire, a ceci de 
particulier que rien n’y fait image.  . . . est-ce que le language lui-même ne 
devient pas, dans la littérature, tout entier image . . . ?277  

 
Das Gelingen der Negativität stellt ein Sprachbild her, so wie die 
Figur des Kreises selbst ein Bild ist. Die Schriftszene der Theorie 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

158 

spannt sich so auf zwischen Piktogramm und Piktogramm. Sie hat 
sich vom Zeigen auf die Geometrie gelöst, die sie noch in ihren 
Namen — Figur, Kreis — mit sich trägt. Sie wird in der eigenen 
Kreisbewegung aber wieder zum figuralen Bild zurückkehren, 
ohne daß sich dieses den Schemata der Geometrie unterwerfen 
ließe: Die “in sich kreisende Bewegung” (PhG 559) der Negativität 
hinterließe als Vollendung des Kreises bloß die reine Form eines 
Schrift- und Klangbildes, welches in seiner Reinheit die Form von 
sich selbst befreite und in die undurchdringliche Heterogenität 
des Materiellen auflöste. Dieser konsequentere Hegelianismus, 
den Blanchot in Mallarmé zu finden meint, erfüllte so nicht bloß 
die Forderung Schillers nach einer Vernichtung des Stoffes durch 
die Form — “Darin also besteht das eigentliche Kunstgeheimnis des 
Meisters, daß er den Stoff durch die Form vertilgt.”278 —, sondern auch 
die eher antihegelianisch anmutende Forderung Schellings nach 
einer Vernichtung der Form durch sich selbst — “Nur durch die 
Vollendung der Form kann die Form vernichtet werden”279. Die 
reine Form des mallarméschen Sprachbildes zeugte von der 
Präsenz des Formlosen, sie wäre selbst ihr eigenes Afformativ wie 
dessen Verabgründung. 

 Die Kreisfigur der sprachlichen Negativität führt vom Bild des 
Kreises durch die Sprache hindurch in die Bildlichkeit von Schrift 
und Klang selbst. Dieses Bild der Befreiung der Sprache von sich 
selbst zeigt nicht bloß den erfolgreichen Kreisgang, sondern 
gleichzeitig und nicht von diesem zu unterscheiden auch ein völlig 
Gestaltloses: Das von der Sprache befreite Sprachbild ist genauso 
gut ein Exkrement aus Lärm und Strichen. Blanchot unterscheidet 
in diesem Sinne den arbeitsamen Tod der Negativität von einem 
zweiten Tod, welcher sich nicht unter die Arbeit des Negativen 
bannen läßt und diese immer wieder neu bedroht.280 Die beharr-
liche Wiederkehr dieses zweiten Todes nennt Blanchot sowohl 
wegen seiner Vorursprünglichkeit als auch wegen der von ihm 
ausgehenden beständigen Verschiebung “scène primitive”281. Das 
mit diesem Wort benannte nicht in die Arbeit des Negativen Inte-
grierbare wartete ebenso vor und nach dieser Arbeit. Es wartete 
vor und nach, also mitten im theatralen, philosophischen oder lite-
rarischen Werk. Die Urszene wäre keine mehr allein des Theaters, 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

159 

sondern ebenso sehr eine zum Beispiel des Buches. Eine solche 
Urszene hätte keinen Ort innerhalb der vollkommenen Gestalt des 
Kreises, sie bliebe eine “atopische”282.  

Die Atopie einer Urszene hätte sich in der Figuration des Kreises 
schon gelöscht, wie die Auslöschung innerhalb der Figuration 
selbst sie doch bezeugte. Eine “poussée de mourir dans sa nouv-
eauté répétitive”283 beharrt auf einem unauflösbar Heterogenen, 
das sich nicht aneignen läßt, sondern beständig neu und anders 
gibt. Innerhalb von Hegels Philosophie ließe diese Unproduktivität 
des Szenischen sich höchstens als die schlechte Unendlichkeit fas-
sen, welche sich in keine höhere Stufe hinaufhebt. Die Neuan-
kunft der Szene wäre so auch der immerwährende Ruin der Figu-
ration, wie Blanchot schreibt: “Livré au répétitif sans retour, ne 
heurte-t-il pas le système hégélien, à la façon d’un désastre?”284 
Eine solche Urszene wäre selbst nicht faßbar, nicht von der Sprache 
fixierbar, insbesondere, wenn es sich nun nicht mehr bloß um eine 
Szene des Theaters sondern des Sprachlichen selbst handelt. Wo 
Blanchot von der Urszene schreibt, werden die Passagen durch 
Kursivdruck, der innerhalb dieses Buches auf Zitate oder eher 
literarische Passagen verweist, von den anderen Fragmenten in 
L’écriture du désastre unterschieden. Die Benennung Urszene — je-
weils eingeklammert, mit einem unbestimmten Artikel versehen 
und durch ein Fragezeichen zurückgenommen — bleibt in der 
Schwebe: “A tort, puisque échappant au figurable, comme à la 
fiction”. Das Verbleiben der Urszene außerhalb des Figurations-
kreises übersteigt auch immer eben diesen Kreis. Sie gibt sich bloß 
als “un ‘presque’ avec les traits du ‘trop’, de l’excessif en tout”285. 
Die Urszene ändert an der Figur nichts und dementsprechend alles: 
“Rien n’est changé. — Sauf le bouleversement de rien.”286 Diese 
Urszene mag sich katastrophal auf die Philosophie Hegels und 
ihren Abschluß zum System auswirken. Aber Hegels Philosophie ist 
diese Katastrophe gerade selbst, indem sie nie ganz Hegels Philo-
sophie ist, immer bloß die eines Pseudo-Hegels, immer bloß die voll-
endeter und daher unvollendeter Ironie. Je mehr Pseudo, desto 
mehr Hegels Philosophie. Als diese Katastrophe ist sie eher Hegels 
Philosophie denn die mallarméschen Klangbilder, welche — immer 
zu sehr Mallarmé — zum Pseudo-Mallarmé nicht werden wollen. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

160 

Die scheiternde Benennung des Kreises als Kreis verhält sich zu 
sich selbst heterogen, während eine Ausstellung dieses Scheiterns 
im Klangbild solch Heterogenität zu verlieren droht, indem sie 
diese enthüllend zu fixieren scheint. Die Heterogenität einer Ur-
szene muß auch solcher Enthüllung widerstehen. 

La scène est primitive, heißt ganz in diesem Sinne ein früher Text 
Philippe Lacoue-Labarthes:287 Keine ursprüngliche Situation, die 
Schema für endlose Wiederholungen und metaphorische Übertra-
gungen böte, ruft dieser Titel auf (und sei es bloß der leere Zeit-
Raum Kants), sondern die Ursprünglichkeit ohne Ursprung des 
Heterogenen selbst. Die Szene ist kein Ort, an dem Figuren auf-
treten, sondern sie gibt diesen Figuren von vornherein eine 
unvorhergesehene Richtung, übersteigt sie so oder zerstört sie gar, 
ohne je selbst aufzutreten. Solch Heterogenität verhindert zum 
Beispiel, daß Freud je eine Urszene der Menschheit oder Kindheit 
wirklich benennen könnte. Auf dieser Urszene findet weder etwas 
statt, noch konfiguriert sich das Stattfinden aus der Vorder-
/Hinterbühnendifferenz zwischen den Figuren und einem 
Flüssigen wie auf der Bühne der Phänomenologie. Auf dieser schälen 
die Figuren sich aus dem Endlich-Materiellen und kommen so 
lange nicht zur Ruhe, bis sie dieses ganz durchstaltet haben. Die 
Heterogenität der Urszene wird zum Antriebsmoment der Figu-
ration, die sich erst in Durchstaltung der Szene abschließt, die 
Figur aber auch zerstört und zur Urszene im Sinne Blanchots 
werden läßt. Wegen der Urszene wird es keine stabilen Figuren und 
keinen abgeschlossenen Bildungsroman gegeben haben. Denn die 
Urszene reißt jede Gestalt in eine andere Richtung und macht sie zu 
einer endlos anderen Szene. Daß es Urszene(n) gibt bewirkt die 
Verabgründung von Bühnen, Schemata und Vorstellungen, so wie 
sich gleichzeitig die Urszene(n) in deren Gestaltungskraft verber-
gen. Die hegelsche Figur reißt sich aus einer Szene heraus, indem 
sie sich in ihrer Heterogenität verliert. Es gibt innerhalb von Hegels 
Philosophie weder Figur noch Szene, sondern höchstens — und 
immer schon aus Perspektive der Figur — ihr “Auseinandertreten” 
(PhG 557), welches das Spiel aus Szene und Figur — die Figura-
lisierung der Szene, das Überschießen der Szene über die Figur — 
immer weiter treibt. Dieses “Hinausgerissenwerden” (PhG 74) 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

161 

schließt sich zur Gestalt des Kreises. Im Schließen des Kreises 
kommt es zur Möglichkeit des Antagonismus auf der Bühne und 
zwischen Zuschauer und Bühne: etwa so wie ein Durchmessen des 
Kreises zwei Punkte einander gegenüberstellt. Der Riß zwischen 
Szene und Figur zum Umriß des Kreises und zur Figuralisierung 
der Szene selbst. Die Szene wird zur Figur, so daß von nun an von 
Szene und Figur in den Figuren der Sprache die Rede sein kann 
und eben diese Sprachfiguren sich im Übergang zur Urszene 
verunmöglichen. Was sich anhand Hegels zur Figur und zur Szene 
ausführen läßt, ist figürlich für die Sprache zu nehmen, die eitel 
ihre eigene Allgemeinheit sagen will und dabei immer wieder auf 
die uneinholbare Urszene des Theaters verwiesen wird. 

Insofern sind die Figuren der Rhetorik, des Klangs oder der 
Bühne keine Gebilde in Raum und Zeit, die in ihren Funktionen, 
ihrer Zeitlichkeit, ihren Schnörkeln, ihrer Fläche beschrieben wer-
den könnten, sondern sie sind höchstens der Rhythmus ihrer eige-
nen szenischen Veränderung — auf ähnliche Art, wie Hegel von 
einem “Rhythmus der Begriffe” (PhG 56) des absoluten Wissens 
spricht, ohne daß man je dazu käme rhetorische Figur, klangliche 
Figur oder sichtbare Bühnenfigur voneinander zu trennen, da 
deren Szenen sich schon vernetzt hätten und immer bloß ausein-
ander hervorträten.288 Eine Figur schließt sich dementsprechend 
nicht zur Figuralisierung ihrer Szene ab, sondern ist als ein zwei-
facher Riß: als Riß, den das sich szenisch Gebende als Linie oder 
Streifen durch die sich in diesem Aufreißen immer weiter zeiti-
gende Vergangenheit zieht oder schneidet und so eine Figur zu 
umreißen scheint. Gleichzeitig als das unterbrechende Zerreißen 
eines Neuanfangs, der sich von seiner figuralen Zeit loslöst. Die 
Figur ist nie ein Ende, sondern immer ihr eigener Anfang, wie 
Nancy dies zu beschreiben sucht: Die (Ur-)Szene insistiert mit 
Worten Nancys als der  

 
Rhythmus, in dem das Sichtbare am Unsichtbaren erscheint und umgekehrt. 
Dieser Rhythmus besteht aus Sequenz und Synkope, Bewegung und Innehalten, 
Linie und Lücke, Fließen und Stocken. So wird er zur Figur, aber diese Figur ist 
kein Bild von etwas . . .  . Die Figur gewinnt erst im Rhythmus des Schritts . . . 
Kontur und Raum.289 

 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

162 

Indem diese (Ur-)Szene nicht von der Theorie eingeholt werden 
kann, ist sie auch nicht notwendig theatral im Sinne einer Theorie 
vom Theater oder einer theatralen Theorie. Die Szene — zum 
Beispiel der Schrift — wird auch immer anders sein als das Theater 
und sich auch der Eingliederung in eine theatrale Metaphorik 
verschließen, weil sie das Gelingen der Theatermetapher unter-
läuft. Ein Bezug auf die Performativität des Theaters bzw. der 
Theatralität vertraut auf das Gelingen der Metapher, welche die 
Unzuverlässigkeit der Sprache, ihre Ironie, ihre göttliche Natur, 
ihre (höchstens noch metonymisch so zu nennende) Flüssigkeit in 
sich aufsaugt. Die Rede vom Theater der Welt, von der Welt als 
Theater suggeriert, das Theater bliebe in seiner Wechselhaftigkeit 
doch immer dasselbe oder zumindest eines. Das Wort Theater gibt 
der theatralen Veränderung eine feste Umrahmung. Beobachter- 
(das heißt Empiriker-), Regisseurs- und Theatermetapher sollen 
das Theater selbst austreiben, die Negation der Negation — Beherr-
schung des sich mit der szenisch Entziehenden durch Benennung 
— vollbringen. Das Fließen der Sprache kehrt kreisförmig zu einer 
sie organisierenden Metapher zurück, welche ihre Sinnhaftigkeit 
garantiert. Doch auch das Wort Theater muß von dieser szenischen 
Verschiebung und ihrer Unzuverlässigkeit betroffen sein, so daß 
nichts seine formierende Kraft garantiert. Das Amorphe am Wort 
Theater bedroht die sprachliche Arbeit des Negativen, die mit 
diesem Wort die Welt für die moderne Theoriebildung durch-
greifen soll. Die Übertragung aus der Sprache des isolierten Zu-
schauers auf die Sprache der Wissenden kommt aber nie zum 
Abschluß, weil der Zuschauer nie Platz nehmen, sondern von den 
Überraschungen aus der Bahn gerissen wird, welche die Schrift-
szene schon im Wort Theater für ihn parat halten kann. Eine 
Hypostase des Theaters wäre eine bloße Umkehrung des Glaubens 
an die Wahrheit, die im Durchschauen des Wahren als des Fiktio-
nalen dessen Wahrheit bloß umso sicherer zu erlangen glaubt.  

In diesem Sinne ist es zwar explizit Rousseaus Kritik am Theater 
als bloßer, gefährlicher Zweitfassung und die Demonstration der 
Vorursprünglichkeit einer solchen Zweitfassung, in welche Der-
ridas Logozentrismuskritik mit gleichzeitiger Entwicklung des 
Schriftbegriffs einmündet, ohne selbst aber in einer Umkehrbewe-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

163 

gung das Theater zum neuen Paradigma zu erheben.290 Eine 
solche Vorursprünglichkeit des Theaters verbietet seine Fixierung 
als Theater. Das Theater ist bloß dann Theater, wenn es sich nicht 
als das zeigt, was es wirklich ist — Theater.291 Somit läßt sich 
höchstens mit Lacoue-Labarthe in Anlehnung an Derridas Rede 
von der “Urschrift” von einem sich immer entziehenden “archi-
théâtre” des Buchs sprechen, welches sich nie ins Theater, auf die 
Bühne, in die Figur oder die Vorstellung bannen läßt: “Deshalb ist 
das Wesen des Buches in Wirklichkeit nicht theatralisch. Eher ist 
es ein Ur-Theater (archi-théâtre) und Ursprung der Vorstellung.”292 
Also fände sich in der Figuralisierung der Szene durch Hegels 
Philosophie vielleicht und überraschenderweise das Paradigma des 
Theatralen als eines Szenischen: Die Phänomenologie des Geistes 
löscht ihr theatrales Modell, so daß sich nie sagen oder wissen läßt, 
ob die Philosophie Hegels, wie Feuerbach es wollte, sich theatralisch 
geriert. Hegels Philosophie würde es selbst nie gewußt haben. Für 
die Möglichkeit des Theatralen bleibt dies notwendige Vorbe-
dingung. 

Eine solche Unscheinbarkeit des Theatralen und des Szenischen 
macht es unmöglich, zwischen einem Gelingen und Scheitern des 
Buchprojekts Phänomenologie des Geistes zu unterscheiden. Dies 
durchgeformte Werk hat sein Lesepublikum gewiß nicht aus dem 
geistigen Tierreich befreit. Es ist seine tiefste Ironie, selbst als bloß 
singuläre Stimme in diesem Tierreich für einige Zeit eine Gefolg-
schaft, ein Wir, gebildet zu haben, um dann durch performativere, 
lautere oder ganz einfach andere Stimmen überdeckt und selbst 
der Historisierung anheimgegeben worden zu sein. Doch der iro-
nische Urteilsspruch der Geschichte über Hegel läßt sich von der 
Herrschaft der Ironie nicht unterscheiden, welche afformativ die 
Geschichte des Wissens durchformt und zur Narration von einer 
sich selbst überwindenden Theateraufführung durchbildet. Die 
Einladung an die Lesenden zur Identifikation mit dem Wir soll zur 
Er-Innerung der verbindenden Kraft des Absoluten und damit zum 
gemeinschaftlichen Aufstieg aus dem geistigen Tierreich führen. 
Die Überredung zur Identifikation wird bloß einem überzeugen-
den Vortrag gelingen. Die afformative Herrschaft des Wissens hat 
bloß eine, jeweils singuläre Stimme, die in unendlicher Ironie ihre 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

164 

Stimme als die allgemeine ausgibt.293 Die Autoformierung des Wir, 
das sich auf der Bühne seine eigene Geschichte aufführt, maskiert 
die Heterogenität, Brüchigkeit und Zerstreuung eben dieses Wir. 
Scheinbar instrumentalisiert der Bildungsroman Phänomenologie 
des Geistes das Theater, indem er die amorphen Lesenden formt. 
Scheinbar übernimmt er die von Hegels Philosophie auf die Antike 
projizierte Funktion des Theaters, eine Menschenmenge zu ver-
sammeln und zur Gestalt eines Volkes zu bilden. Aber dies kann er 
bloß, wenn zuschauende Leser oder lesende Zuschauer selbst ohne 
Form sind. Er verläßt sich auf die Herrschaft der Afformation, wel-
che gleichzeitig doch immer ihr eigenes völlig anderes bleibt. Die 
Lesenden (wir) werden durch die Formen hindurchschlüpfen und 
jede anprobieren wie abstreifen. Und dies kann auch für diejenige 
Figur gelten, zu welcher der Geist sich am Ende schließt — so, als 
setze er wieder eine Maske auf, derer man sich nach Schließen des 
Buches nicht mehr erinnern muß. Irgendwo zwischen dem trocke-
nen Rascheln der Seiten und der orgiastischen Maskerade der auf 
Hegels Buchbühne aufgerufenen Gestalten löst die Heterogenität 
der Szene unsere Versammlung vor dem Buch und der Bühne auf, 
ohne sie zu beenden. Vielmehr stellt es sie immer wieder neu zur 
Disposition. Der Zerstörung Vollendung ist in Hegels Philosophie im-
mer auch das Produktive einer dionysischen Theatralität: Neuan-
kunft des Heterogenen. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

