5. Phdnomenologie 11: das theatrale Buch

5.1. Die Vorstellung vor uns

Der Gang des Geistes zu sich selbst findet auf einer doppelten
Biihne statt. Die Phdnomenologie beobachtet die Entfaltung eines
scheinbar natiirlichen Bewulitseins, welche sich immer neu an der
Nichtiibereinstimmung seiner selbst mit der Welt entziindet, sich
so zum freien SelbstbewuBltsein des geistigen Tierreichs steigert, um
anschlieBend in die Geschichte von Sozialitdt und Religion einge-
bunden zu werden. In dieser Entwicklungsgeschichte verschach-
teln sich verschiedene Vorstellungen: Das BewulBitsein hat eine Vor-
stellung von der Welt und, sobald es selbstbeziiglich wird, auch von
sich selbst. Es wird nicht zur Ruhe kommen, bis beide Vorstellungen
sich gegenseitig bestitigen. Es existiert als “Vergleichung” von
“Gegenstand” und “Wissen” (PhG 78) beziiglich dieser Besti-
tigung. Deren Angleichung duflert sich als ein Moment der “Ge-
walt” des BewuBitseins gegen sich selbst. Der Gleichheitszwang laft
den Vergleich nie bei sich stehen, sondern fiihrt die “Verglei-
chung” immer weiter fort, bis diese ihre Zweiheit als ihre Einheit
erkennt. Aber statt zu einer zu werden, liberwindet sich die Vor-
stellung hier zum bilderlosen Denken des Begriffs. “Dem Denken
bewegt sich der Gegenstand nicht in Vorstellungen oder Gestalten,
sondern in Begriffen” (PhG 156). Diese konnen ihrerseits von einem
SelbstbewuBtsein aber bloB im Gang durch die Vorstellungen
erreicht werden: “Die Vorstellung macht die Mitte zwischen dem
reinen Denken und dem Selbstbewufltsein als solchem aus”
(PhG 558).

Nur in diesem Sinne weist Hegels Philosophie auf das Opfer Jesu
zuriick: Die Uberwindung der Vorstellung findet sie durch die
reformatorische Version des Dreifaltigkeitsdogmas vorgezeich-

115

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

net.””” In der dialektischen Bewegung des absoluten Gottes,

welcher sich in seinen fleischlichen Sohn entduflert und durch
dessen Aufopferung auch als gegenstandsloser Geist die leibliche
Welt durchwirkt, entsteht fiir die Gemeinde erstens eine Vorstel-
lung des Gangs des Begriffes selbst und seiner EntduBerungs-
bewegung wie zweitens eine Vorstellung der Geschichte und ihrer
Durchstaltungsbewegung wie auch drittens eine Vorstellung einer
erzihlbaren Abfolge der Erscheinungsformen des Geistes, wie sie
aus der Perspektive einer gelungenen Geschichte geleistet werden
kann. Von der Zerissenheit des Geistes gibt sich im Protestan-
tismus so schon die “Vorstellung seiner Versohnung, aber als
Vorstellung” (PhG 573), die sich in der gelingenden Verbindung
des begrifflichen Denkens mit der Welt auflésen mul}, nachdem
sie selbst schon das Spektakel der Versshnung bietet. Die Opfer
der Religionsstifter, die eine Epiphanie herbeifiihren sollen, fallen
in das “Vorstellen und in die Form der Gegenstindlichkeit. Der
Inhalt des Vorstellens ist der absolute Geist; und es ist allein noch
um das Aufheben dieser bloBen Form zu tun” (PhG 575). Also
bleibt der Religion eine theatrale VerfaBtheit, denn “insofern sie
BewuBtsein ist, hat sie Vorstellungen, die betrachtet werden” (PhG
573). Das Theater der Vorstellung entsteht mit jedem einzelnen Be-
wubtsein und wird erst mit der Selbstauflosung der Vorstellung im
absoluten Wissen iiberwunden. So zeigt sich in der Logik die Bewe-
gung des reinen Begriffs nach “Uberwindung des Gegenstandes
des Bewubtseins” (PhG 575). Die Geschichtsphilosophie zeigt das
Zusichkommen des Geistes durch seine materielle Entaullerungen
hindurch und die Phdnomenologie selbst zeigt das Abstreifen der
“Vorstellung”, welche doch notwendige Entduflerung ins Bewult-
sein bleibt. In dieser dreigliedrigen Gesamtheit weill das Wissen
“absolut”. Es iiberwindet die “Vorstellung”, weil die “Wissen-
schaft” doch gleichzeitig “in ihr selbst diese Notwendigkeit, der
Form des reinen Begriffs sich zu entduflern” impliziert. In diesem
Sinne “entspricht jedem abstrakten Moment der Wissenschaft eine
Gestalt des erscheinenden Geistes tiberhaupt” (PhG 589) und
verweist so auf die zuriickgelassene “Vorstellung”. Durch die Ge-
schichte der Selbstwerdung hindurch hatte das Wissen sich selbst
als Biihne, das heilit als “gegenstindlich seiende Wirklichkeit”

116

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

betrachtet und dabei “davon abstrahiert, dafl diese Wirklichkeit
sein eigenes Fiirsichsein ist” (PhG 326). Es abstrahiert sich selbst
und betrachtet sich als Biihne. Die Biihne verschwindet, wird die
Abstraktion zurtickgenommen.

Diese theatrale Konstellation wird in der Phdnomenologie nun ex-
plizit zur Beobachtung gestellt und so in den Raum des Theaters
iibertragen. Ein Wir beobachtet das Geschehen. Wo das Bewult-
sein in seiner Entwicklung fiir sich eine ausweglose Lage erreicht
haben mag, ist die Situation fiir uns in den Kontext der Narration
eingebunden. Das Wir organisiert sich vom gelungenen Abschluf3
des Wissens her. Es hat den Raum der Vorstellung schon hin zum
Denken in Begriffen durchstoBen und bindet dieses doch an das
BewuBtsein und seine Vorstellungen als den Ort zuriick, an wel-
chem sich das Denken manifestiert.*” Derart verbleibt ein aus
Perspektive des Wir geschriebener Text im Theatralen. Erst die
“Priifung”, “ob der Begriff dem Gegenstande entspricht” (PhG
77), verifiziert des Wissens Giiltigkeit, so dall seine Sprache sich
die Welt der Dinge und Gedanken auf einer Theaterbiihne entge-
genstellt.

Doch Hegels Aufnahme der klassischen Trennung zwischen
Theater und Zuschauer bringt gleichzeitig eine Abkehr von dieser
Konstellation. Die Begriffe des Wissens entduBern sich in die The-
aterbithne Gegenstindlichkeit, um sich in dieser wiederzufinden.
Das absolute Wissen ist kein auf dieser Biihne auftretendes Objekt
des Denkens, sondern das sich entiuBlernde und wiederfindende
Denken selbst. Die Konzeption, “dall das Denken auf einer Seite
stehe und das Erkennen der anderen Seite fiir sich und getrennt
von dem Absoluten”, bringt laut Hegel die “Furcht vor der Wahr-
heit” (PhG 70) aller bisherigen Philosophie zum Ausdruck. Die
Biihne der Vorstellung wird so Hinderungsgrund des Denkens wie
gleichzeitig doch dessen notwendiges Supplement: - “[D]ie Kraft
des Geistes ist . . . , in seiner EntduBlerung sich selbst gleich zu
bleiben.” (PhG 588) Diese Entiduflerung denkt Hegel so einerseits
mit der theatralen Tradition als Gegenstdandlichkeit, die vor das
Subjekt gestellt wird. Das Spektakel des Geistes beobachtet sich
selbst beim Sichfinden in der entdulerten Substanz und ist nichts
anderes als diese Selbstfindungsbewegung. Das Theater entpuppt

117

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sich als kein Theater, sondern als Autoaffektion des Wissens im
“unmittelbaren Selbstgespriche” (PhG 134), die das Theater in
seiner Uberwindung immer neu hervorbringt: “Es zeigt sich, daf
hinter dem sogenannten Vorhange, welcher das Innere verdecken
soll, nichts zu sehen ist, wenn wir nicht selbst dahintergehen, eben-
sosehr damit gesehen werde, als dafl etwas dahinter sei, das ge-
sehen werden kann.” (PhG 135) Diese Selbstbewegung 16st die Vor-
stellung als statische Biihne auf und macht sie zum zeitlichen
ProzeB3, der die Vorstellung tiberwindet, ohne sie zu verlassen. Der
Prozel3 der Selbstfindung besteht aus der Zeit, in welcher die Vor-
stellung sich selbst in immer neuen Formen als den Fehler eben des
vorstellenden Denkens durchschaut, ohne dall die Wahrheit hinter
der Vorstellung in einem jenseits der Biihne angesiedelt wire. Die
Wabhrheit der Vorstellung ist ihre eigene Uberwindung, und diese
Uberwindung verbleibt im Rahmen der Vorstellung.*** Wir erken-
nen, dafl das Absolute sich entduflert und in dieser EntduBerung
wiedergefunden hat. Das Absolute verwirklicht sich als Absolutes
in der materiellen Zufilligkeit seiner Andersheit. Es tibersteht
seine eigene Dispersion in die Multiplizitit des menschlich-ver-
gianglichen Bewultseins, indem es sich als ein “Ich, das Wir, und
Wir, das Ich ist” (PhG 145) vollzieht und findet. Wir erkennen nicht
die Bewegung des absoluten Subjekts auf der Biihne, sondern
unser Erkennen ist die Bewegung des absoluten Subjekts. Die Zer-
splitterung des Wir wird zur Bedingung der Einheit des Wissens,
von dessen Warte aus das Spektakel der Selbstfindung betrachtet
werden kann. Wo mit der Rede von einer Betrachtung die thea-
trale Metapher par excellence aufgerufen wird, soll die Unmittel-
barkeit des Wissens iiber die pure Selbstbezogenheit des Fremden
als des Eigenen tiber das Selbstgefiihl erreicht werden - “nichts
wird gewult, was nicht auch gefiihlt wird” (PhG 585). Die Biihne
ist keine Biihne, sondern der Spiegel des Wir als eines Ich bzw.
Spiegel des Ich als eines Wir.

Diese Einfiihrung des Selbstgefiihls geschieht aus der Warte des
Wissens, das sich im geistigen Tierreich eines belli omnium contra
omnes zu verlieren drohte, sich dann auf die Sozialitit besann,
welche allerdings {iiber die franzosische Revolution und Kants
Moralphilosophie in den Aporien des Bdsen und der schionen Seele

118

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

endete, um schlieBlich die Verbindung der Bewufitseinsmonaden
tiber eine Einbindung in die sich in Reformation und Gegen-
reformation immer mehr intellektualisierende Religion zu erl-
angen.”” In der Narrativierung der biblischen Dreifaltigkeit, die
den heiligen Geist nach dem menschlichen Tod Gottes in die
Gemeinde freisetzt, fiihlt die Gemeinde sich reprisentiert. Die
bilderlose EntduBlerungs- und Aneignungsbewegung des Geistes
wird an Stelle dieser Narration gesetzt und ldt so Wissen und
Gefiithl zusammenfallen. Das zersplitterte Wir des geistigen Tier-
reichs wird nach dem Modell der christlichen Gemeinde zum Ich
des Geistes, der seine Einheit bloB in dieser Zersplitterung finden
kann. Das Ich tritt als Wir (und das Wir tritt als Ich) auf seiner
eigenen Biihne auf, um zu erkennen, daf} es sich hier um keine
Biihne handelt, sondern blo um seinen eigenen Auftritt. Die
Biihne ist keine Biihne, sondern erkennt sich als Selbst, das es blof
als die Erkenntnis der iiberwundenen Biihne gibt.

In diesem Sinne ist zundchst die Interpretation Heideggers zu
affirmieren, der in Hegels Philosophie die Abrundung der von
ihm Ontotheologie genannten Epoche erblickt, die gleichzeitig das
theatrale Denken der Vorstellung und damit der Welt als vom
Betrachter abgelostes Bild umfafBt. Indem Hegel diese Statik
dynamisiert, vollendet er deren Logik. Der Geist stellt sich selbst
vor, er setzt sich selbst in Szene. Gerade indem er als Gegenstand
die Biihne nicht betritt, perfektioniert er seine subjektive Schop-
ferkraft, die sich in ihrer Absolutheit gerade an ihrem absolut
anderem - der Biihne, der verstellenden Vorstellung, dem Theater
- ablesen ldBt. Die Phdnomenologie zeigt so nach Heidegger “unbe-
dingt sich vor-stellendes Vorstellen und dessen Vorgestelltheit”*".
Hegels Philosophie behilt die theatrale Metapher des Schauens bei
und damit die Distanz eines unbeteiligten Beobachters. Diese Dis-
tanz scheint nur durch das sich mit der Reprisentation identifi-
zierende Selbstgefiihl tiberwunden. Somit ist die an die Populari-
sierung Kants durch Reinhold angelegte “natiirliche Vorstellung”
(PhG 68), mit deren Analyse der Gang der Phdnomenologie einsetzt,
durchaus beim Wort zu nehmen. Die Vorstellungswelt des Be-
wubtseins ist das natiirliche Supplement des Geistes. Es gehort zu
ihm als das logische Andere seiner Aneignungsbewegung, das

119

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

heiBit als unberechenbare Natur, die der Geist sich gerade in ihrer
Unberechenbarkeit unterwirft und so die eigene Absolutheit zeigt.
Die Vorstellungsbiihne ist bei Hegel logische Natur oder auch
natiirliche Logik, die in ihrer Natur als bloBes Medium der Ent-
duBerung, als bloBe Biihne des Geistes belassen werden muf}, um
zur Wahrheit des Absoluten vorzustoBen und das Geistige nicht
zur schlechten Natur - zum geistigen Tierreich - verkommen zu
lassen. Das Natiirliche ist die Biihne einer natiirlichen Verstellung
des Geistes. Als Natur ist er vorgestellt, das heilit entstellt, um sich
dann zu formieren.”” Erst auf dieser Biihne hat die hegelsche
“Wissenschaft” ihren “Auftritt” (PhG 71). Erst hier kommt das
Theater zu seinem Auftritt auch in der Sprache des absoluten
Wissens, um die Volten von Vorstellungstheater und Wissen im
Begriff zu durchlaufen. Die Sprache des Begriffs rekurriert selbst
auf Vorstellungen und damit theatrale Verstellungen:

Das absolute Wissen betrachtet seine Genese als eine “Galerie von
Bildern”, deren stindiger Wechsel von ihm zu “verdauen” (PhG
589) ist, um so eine stabile Reihe als Bild des erscheinenden Geis-
tes zu erzeugen. Dieser Aneignungsprozel} fiihrt jeweils zu einer
“Neugeburt” (PhG 591) auf hoherer Stufe, so dafl der Verdau-
ungsprozeB keinen exkrementellen UberschuB hinterlidBt. Diese
Neugeburt fiihrt letztendlich jenseits der Vorstellung, wie Hegel dies
an anderer Stelle in einem &dhnlichen Bild vorstellungshaft illus-
triert, das heifit “naiv ausgedriickt” findet. Denn auch im Penis als
gleichzeitig dem “Organ[] der Zeugung und . . . des Pissens”
findet sich die Differenz zwischen dem sich unendlich reprodu-
zierenden Begriff und der exkrementellen Vorstellung: “Das un-
endliche Urteil als unendliches wire die Vollendung des sich
selbst erfassenden Lebens; das in der Vorstellung verbleibende Be-
wulltsein desselben verhilt sich als Pissen.” (PhG 262) Wo die
Verdauung das Exkrementelle ins Produktive wendet, da schieft
das vom Begriff benutzte Bild iiber sich hinaus und setzt eine an
die Vorstellung der Verdauung anschlieBbare, aber von ihr geloste
Neugeburt frei. Die Bilder auf der Biihne - und am Ende das Bild
der Vorstellungsbiihne als exkrementeller Auswurf des Begriffs -
werden zum Antrieb einer Produktivitit, welche diese Biihne nie
stillstehen und sie so nie Biihne sein laBt.

120

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wo es keine Biithne gibt, da gibt es jedoch auch kein Wir vor der
Biihne, das einen stindigen Bilderwechsel als Reflexion seiner
selbst betrachtet. Die Dynamik ist die der Faszination durch ein
sich entziehendes Objekt. Fasziniert wird das Wir dadurch, dal es
selbst sich entzieht und blof in diesem Entzug ein Ich ist. Verge-
hen und Entstehen der Bilder faszinieren sich als Ich des Wir und
als Wir des Ich. Wihrend die Reflexion von einem festen Stand-
punkt aus- und zu diesem zuriickgeht, kehrt die Faszination immer
wieder zu einer unfafBllichen Ahnlichkeit der toten Ausscheidung
mit dem Lebendigen zuriick, die sich durch die bestindige
Weiterarbeit des Todes fortfiihrt, ohne stillzustehen. Der Tod ist
nicht bilderlos, sondern das auf unheimliche Weise dem Leben
dhnelnde Bild des Toten und Exkrementellen. Dieses Bild re-
prasentiert ebensowenig etwas wie die Bilder aus der Hegelschen
Galerie, sondern ist Passage des entstehenden Vergehens der Fas-
zination des lebendigen Begriffs mit sich.*”® Der zwischen Wir und
Bildersog fluktuierende Rif} iiberbriickt sich durch die Lust am
Schauen, die auf nichts schaut - auf nichts als auf sich selbst als
die immerwihrende Produktivitit des Todes. Mit dem Wort “Un-
endlichkeit” (PhG 591) beschlieBit sich die Phédnomenologie und zeigt
so an, daB sich hier weder Bild, Bithne noch Spiegel finden lassen,
sondern die Unendlichkeit der Bewegung von Vergehen und
Entstehen.”” In Holderlins Empedokles-Projekt fiihrt die Erfahrung
des Destruktiven zu einem szenischen Zuriickschrecken. Dieses
kehrt zur Vorstellungsbiihne zurtick, die jedoch durch das Wissen
der hinter ihr liegenden Destruktivitit relativiert wird. Die de-
struktive Natur fasziniert die holderlinsche Kunst nur dank einer
Distanzierung, welche das Organische organisch und das Aorgische
aorgisch erst sein 1aBt: indem das Organische zwar um seine Endlich-
keit weil}, in eben diesem Wissen aber auch vom Aorgischen erhal-
ten wird. Das Wir der Phdnomenologie hingegen ist von seinem
eigenen Sterben fasziniert. Es ist das Ich des absoluten Wissens als
sterbendes Wir. Es ist immer schon ein sterbendes Ich als Wir des
absoluten Wissens. Es ist gleichzeitig vollendete Einheit wie vollen-
dete Zersplitterung des Destruktiven, welches in der Zerstorung
Vollendung kein rein Negatives mehr ist, sondern immer mehr der
Produktivitit des Dionysos gleicht.

121

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Vollendungslihmung in der Unendlichkeit des Begriffs,
welche in Nachfolge Nietzsches so hdufig an dem konstatiert
worden ist, was Hegel als die kreisférmig zu sich selbst findende
“Eitelkeit” (PhG 73) des Wissens lobt, 146t sich so aber keineswegs
als das mythologisch iiberlieferte Verhungern Narzi}’ im Selbst-
genuB} lesen. Die “scheinbare Untitigkeit” (PhG 588) des Geistes
erstarrt vielmehr in der unendlichen Geschwindigkeit, welche sich
zum ldahmenden Stillstand des Selbstgenusses auswidchst. Mit Der-
rida gesprochen konnen in der “Geschwindigkeit des Kreises”
“null oder unendlich”'" nicht auseinandergehalten werden. Die
unendliche Autoaffektion genieft sich in der entspiegelten Spie-
gelung, bei der Andersheit und Selbstheit, Theaterbiihne und
Identitdt bestindig oszillieren, ohne daf} die theatrale Sprache die
beobachtenden Gegeniiberstellung je verlieBe - aber auch ohne sie
je zu erreichen, denn sie vergeht in der Dynamik der Faszination.
Die Hysterie einer bestindigen Verdnderung, die doch immer ein
Sich-Ausagieren des Selben geblieben sein wird, findet so nicht
bloB auf der Biihne im bestindigen Vergehen und Neuentstehen
von Bildern, sondern auch vor der Biihne statt. Sie findet weder
vor noch auf der Biihne statt, denn das Wir erkennt im Auffiithren
seiner selbst die bestindige Ankunft seiner eigenen Konstitution
als Ich, das heit gleichzeitig auch: sein bestindiges Vergehen in
der Dispersion als deren bestindiger Beginn und als deren bestidn-
diges Ende.

5.2. Wir vor der Vorstellung

Erst am Ende der Erzdhlung Phédnomenologie des Geistes wird das
Wir sein eigenes Enden erkennen. Zunichst mul} seine scheinbare
Distanz zur Biihne tiberhaupt erst den Fortgang der Phdnome-
nologie bis hin zu diesem ebenso gelungenen wie katastrophischen
Abschlull garantieren: Wahrend das auf der Biihne auftretende
Bewultsein sich und seinen Inhalt “nur als Gegenstand” einer
fixen Vorstellungsbithne wahrnimmt, zeigt sich diese “Vorstel-
lung” “fiir uns zugleich als Bewegung und Werden” (PhG 80). Am
Schlu der Phénomenologie kann in einem “so sahen wir” (PhG 577)

122

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Geschichte zusammengerafft werden, iiber deren Betrachtung
das Wir sein eigenes Subjekt-Sein bildet. Das Auftreten des Publi-
kums selbst geschieht jedoch schon anfangs auf eine durchaus
zweideutige Art, was sich zundchst durch die unterschiedlichen
Gegenstinde der Phdnomenologie zu begriinden scheint. Der Argu-
mentationsgang setzt sich in Abschnitt “A” (PAG 82) mit Bewul}t-
seinsformen auseinander, welche noch kein SelbstbewuBtsein ent-
wickelt haben. Sinnlich wahrnehmendes wie empirisch-wissen-
schaftliches BewuBtsein bleiben eingeschlossen in den seiner selbst
unbewuliten Solipsismus reiner Perzeption, so dall es hier weder
ein Ich noch ein Wir, keine reziproke Anerkennung und damit
keine Sozialitit geben kann. In diesen ersten Kapiteln befindet
sich das Publikums- Wir daher in volliger Distanz zur bewuBtslosen
Unmittelbarkeit auf der Biihne. Gleichzeitig mul3 sich dies Wir
aber mit dem Biihnengeschehen identifizieren, um den Solipsis-
mus des Perzeptiven in ein SelbstbewuBtsein und damit das spétere
Wir tiberleiten zu koénnen. Das Wir ist vor der Biihne Beobachter
und Beschreiber des prisentierten BewubBtseins, es wird aber
gleichzeitig sein Sprecher und sein Beispiel: “Wir haben hier noch
fiirs erste an seine Stelle zu treten und der Begriff zu sein” (PhG
108), der das unmittelbare BewuBtsein spiter von sich befreien
wird. Trotz unseres gelungenen VorstoBes zum begrifflichen Den-
ken miissen wir aber versuchen, das Bithnengeschehen ebenso un-
mittelbar wahrzunehmen wie die solipsistische Form des Bewuft-
seins dies tut, um den Wahrheitsgehalt der Phdnomenologie nicht
gleich zu Beginn zu verraten:

Das Wissen, welches zuerst oder unmittelbar unser Gegenstand ist, kann kein
anderes sein als dasjenige, welches selbst unmittelbares Wissen, Wissen des Unmit-
telbaren oder Seienden ist. Wir haben uns ebenso unmittelbar und aufnehmend zu
verhalten, also nichts an ihm, wie es sich darbietet zu verindern oder von dem
Auffassen das Begreifen abzuhalten. (PhG 82)

Das doppeldeutige Wir ensteht demnach sowohl vor als auch auf
der Biihne der unmittelbaren Wahrnehmung. Deren scheinbare
Direktheit wird sich immer bloB als stellvertretendes Beispiel fiir
ein Allgemeines entpuppen und den Anspruch des unmittelbaren
Wissens so in Richtung der Allgemeinheit des Begriffes treiben.

123

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Wir auf der Biihne verdndert entsprechend sein Weltver-
haltnis, wiahrend das Wir vor der Biihne die blofl rezeptive Hal-
tung jedoch beibehilt, in welcher ihm “nur das reine Zusehen
bleibt”. Denn fiir das phanomenologische Projekt als ganzes ist es
laut Hegel redundant, “Malstibe mitzubringen und wunsere Einfille
und Gedanken bei der Untersuchung zu applizieren; dadurch daf}
wir diese weglassen, erreichen wir es, die Sache, wie sie an und fiir
sich selbst ist, zu betrachten” (PhG 77). Einzig diese Anwesenheit
des Publikums garantiert dem Wir aut der Biihne aber retrospektiv
gerade seinen Ausgang aus dem Solipsismus: “Die Betrachtung
der Sache ist unsere Zutat” (PhG 79). Dadurch wird die jeweilige
“Entstehung des neuen Gegenstands” zwar “fiir uns” sichtbar, bleibt
aber fiir das auf der Biihne befindliche BewuBtsein “gleichsam
hinter seinem Riicken” (PhG 80).

Die Distanz der theatralen Situation, die fiir solche Beobachtung
notig ist, entsteht in der linearen Narration der Phdnomenologie auf
ihrer Biihne aber erst mit Auftritt des Selbstbewufltseins. Dieses
bezieht sich in der ihm gegeniiberliegenden Welt auch auf sich
selbst und nimmt damit die spétere Verwirklichung des Geistes fiir
das rein perzeptive Publikum vorweg: “Hiermit ist schon der
Begriff des Geistes fiir uns vorhanden” (PhG 145), weil diese Bewe-
gung des SelbstbewuBtseins schon die Gesamtbewegung des
Geistes - und das heif}t die sich stindig tiberschlagende Bewegung
von der Zuschauersituation zur Selbstfindung - ausmacht. Das
SelbstbewuBtsein kennt diesen Begriff noch nicht und wird erst
spdter in der permanenten Vergleichung seiner mit sich selbst zu
ihm vorstoBen. Nur aufgrund dieses gelungenen Endes kann sich
das Wir nun wirklich als passiver Zuschauer verhalten, wahrend
seine Passivitit vorher zwar einerseits seiner Identifikation mit
dem Biihnengeschehen entsprach, das Wir dem Biihnengeschehen
aber durch seine blofle, distanzierte Anwesenheit eine entschei-
dende Drehung versetzte: Das unmittelbare BewuBtsein wird ein
Ich nur in der reziproken Anerkennung eines Wir gewesen sein.
Diese Anerkennung garantiert in der Zersplitterung der Stand-
punkte gleichzeitig die Einheit des Subjekts Geist. Das Wir, das die
Bewegungen des unmittelbaren Bewufltseins hin zum Selbstbe-
wuBltsein mitausagiert, kontrastiert also den Solipsismus des Stand-

124

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

punktes, mit dem es sich eigentlich identifizieren sollte. Es weist
durch seine Vielfiltigkeit schon iiber den Solipsismus hinaus auf
eine Phinomenologie des Geistes statt einer des einzelnen BewuBt-
seins.*"!

Diese Unmoglichkeit von unmittelbarer Wahrnehmung bewirkt
aber nicht bloB} die Unmoglichkeit eines urspriinglichen Bewuf3t-
seins, sondern auch gerade die Unmdglichkeit eines sich absolut
transparenten Wir: Die Erosion der “sinnliche[n] GewiBheit” (PhG
82) verunmoglicht gerade eine Biihne der Vorstellung, auf dem es
sich bespiegeln konnte. Wo der Glaube an das unmittelbar Gege-
bene seine Betrachtung der Welt in deiktischer Sprachlichkeit voll-
zieht, da wird ein Benennen der Welt “als das Jetzt und als das
Hier” (PhG 84) sein Objekt aber nicht in eine sprachliche Vorstel-
lung transformieren konnen, da das partikuldre Benannte immer
zugunsten eines Allgemeinen verloren geht: “Indem ich sage: dieses
Hier, Jetzt oder ein Einzelnes, sage ich: alle Diese, alle Hier, Jetz,
Einzelne” (PhG 87). Die theatrale Beobachtersituation scheitert an
der Wiederholbarkeit und damit Allgemeinheit der Sprache,
wahrend doch gleichzeitig die Allgemeinheit jenes sprachlichen
Ich, das fiir ein Wir des absoluten Wissens Bogen leeren Papiers be-
schreibt, auf den Ort dieser scheiternden Vorstellung zurtickgewor-
fen wird. Denn auch die um das Absolute wissenden Philosophen

meinen dieses Stiick Papier, worauf ich dies schreibe oder vielmehr geschrieben
habe; aber was sie meinen, sagen sie nicht. Wenn sie wirklich dieses Stiick Papier,
das sie meinen, sagen wollten, und sie wollten sagen, so ist dies unmdglich, weil das
sinnliche Diese, das gemeint wird, der Sprache, die dem BewuBtsein, dem an sich
Allgemeinen angehort, unerreichbar ist (PhG 91 1.).

Unerreichbar bleibt dem philosophischen Ich das Buch, das es
schreibt und von dem es nichts sagen kann als diese Unerreichbar-
keit. Paul de Man kommentiert:

[W]eil er es aufschrieb, ist die Existenz eines Hier und Jetzt des Hegelschen
Textes ebenso unbestreitbar wie vollkommen leer. Es reduziert den ganzen Text
der Phdnomenologie auf das endlos wiederholte Stottern: dieses Stiick Papier, dieses
Stiick Papier und so weiter.?'®

125

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der hegelsche Text spriiche so nicht blofl von der Uberwindung
des Solipsismus durch das zuschauende Wir, sondern gleichzeitig
von der bestindigen Wiederkehr eines scheiternden Solipsismus
der puren Perzeptivitit. Deren Aufhebung in die Subjektivitdt
eines Wir des absoluten Wissens zeigt bestindig auf diese Perzep-
tivitit zuriick, indem das mit dem unmittelbaren BewuBtsein iden-
tifizierte Wir bloB durch diese Perzeptivitit eines reinen Zusehens
ausgemacht wird. Die Beobachtung der Auflésung der Bewul3t-
seinsformen auf der Biihne wird fiir das identifizierte Wir zur
Erfahrung der Auflésung: Ich werde in meinem Solipsismus
verharren und so das Wir unmoglich machen. Und genauso wird
mein Solipsismus scheitern und mein Ich in ein Wir zerstreuen, so
dall weder ich noch wir tibrig bleiben, die diese Erfahrung machen
konnten. Hegels Ich, das Wir, und Wir, das Ich ist, indiziert diese
Dispersion, welche sich weder in der ein Wir durchziehenden
gegenseitigen Anerkennung noch im Solipsismus der Perzeption
fixieren laBt und in der bestindigen Fluktuation zwischen diesen
Positionen beide disloziert hat.*"

Das absolute Wissen von Hegels Philosophie sprache als sein eigenes
Stottern so von nichts anderem als vom Aufbrechen der Vorstel-
lungssituation. Die Uberwindung der Vorstellung fiihrt aus ihr
heraus immer wieder in sie zuriick, ohne dal} sie je Vorstellung
wiirde. Diese Bewegung fiihrt immer wieder vom Ich zum Wir und
umgekehrt. Die Sprache des Philosophen macht die Welt nicht zur
Theaterbithne, denn in ihr manifestieren sich nicht gleichzeitig
die Vorstellung wie deren Zerstorung, sondern es zeigt sich die
Vorstellung als thre Zerstorung. Die Sprache des Philosophen spricht
nicht von einer Beobachterposition tiber die Welt und tiiber sich
selbst, sondern sie ist als Sprache des Philosophen eben diese Be-
wegung der Welt: immer Szene eines Heterogenen. In der
philosophischen Sprache Hegels durchdringt eine weltliche Spra-
che oder sprachliche Welt sich selbst. Sprache, die anders als Welt
ist, zeigt sich als Welt, die anders als Sprache ist. Vielleicht auch
mit Hoélderlins Worten: Kunst zeigt sich als Natur und Natur als
Kunst - weder als Natur noch als Kunst, sondern als etwas vollig
Heterogenes.”'* Die “Unruhe” (PhG 26) dieser Selbstdurch-
dringung verbindet den Solipsismus der Perzeption von Welt mit

126

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Dispersion in das Wir des Geistes. Nur die Auflésung der
allgemeinen sprachlichen Wahrheit in ein autistisches Stottern
bedingt die Entstehung eines Wir.

Die Sprache des Buchs Phdnomenologie des Geistes wird damit zum
letzten Bild in der hegelschen Galerie, das verdaut wird. Nicht um
Exkrement zu sein, sondern bestindige Neugeburt des Wir. Die
EntduBlerung des Geistes an die Arbitraritit der Buchstaben und
des Buches selbst ist diese gelingende Zerstérung. Der Bilder-
reigen l6st sich auf ins Buch der Wissenden, so dafl nun blofl noch
dieser Gang sich selbst entbildern muB3. Be- und Entbilderung sind
das gelungene Opfer des Absoluten als absolutem Opfer, das auch
das von Bataille der Aufhebungsbewegung entgegengesetzte exzes-
sive Opfer entbildert. Denn was sollte dieses anderes sein als ein
sprachliches Bild oder eine Buchstabenreihe, die sich zum Beispiel
wie ‘Exze}’ oder ‘Verausgabung’ liest? Auch Das obszine Werk
Batailles ist nie obszén genug, wo es seine Exzessivitit ins Bild des
Obszonen bannt. Ein Exzef3 der Bilder bis hin zum Schriftbild be-
dingt das Stottern des Philosophen Hegel, das sich somit einem
unmittelbaren Verstindnis sperren wird und gerade so im
Scheitern einer Lektiire die vom Wir rhetorisch - eigentlich belie-
big und ohne Bindungskraft - identifizierten Lesenden im abso-
luten Wissen sammeln kann. Hamacher schreibt: “[S]o muB} der
Leser seinen eigenen Status durch sein Unverstindnis erschiittert
sehen. ... Je weniger er versteht, desto mehr begreift er.”*"” Die
Gemeinschaft der Wissenden teilt im absoluten Wissen nicht den
gleichen Wissensstand, sondern das Subjekt des absoluten Wissens
weil} sich als das Ereignis einer Zerstreuung ins Wir. Die Samm-
lung ins Ich des begrifflichen Denkens speist sich aus solch unhin-
tergehbarer Spaltung. Das Nichtverstehen des Heterogenen er-
moglicht es, ganz wie Holderlin mit Kant das Heterogene als Un-
begreifliches zu begreifen.

Die Trennlinie zwischen Erfahrung des BewuBtseins und deren
Darstellung, welche von den unterschiedlichsten Kommentatoren
aufrechterhalten wird?'®, streicht sich so aus. Die Lesenden stehen
nicht vor dem Buch. Das Wir steht nicht vor der Biihne und
protokolliert die Auffiihrung. Eher schon gibt das Wir als ein
zufillig singuldres Ich geradezu autobiographischen Einblick in

127

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den eigenen philosophischen Werdegang: Die grolen Themen des
jungen Hegels - Kritik des Christentums, der Moralitdt, der
Wissenschaft - kehren auf dem Weg zum absoluten Wissen eines Wir
wieder und werden iiberwunden.?’” Uberwunden ist so auch
immer schon die Biihne der Vorstellung selbst, auf welcher das Wir
sich beschaut. Die Beschreibung des Ganges zum absoluten Wissen
setzt das Ich als Wir in und auBer Kraft, ohne dall sich hier
zwischen Aktivitdit und Passivitit unterscheiden lieBe. Der sich
selbstsetzende Akt des Absoluten ist identisch mit der passiven
Erfahrung des Philosophen, der das Wissen unmittelbar empfangt
und in seinen Konstruktionen dieser Empféangnis gerecht werden
will. Nancy schreibt: “[Clette pensée n’est pas une passivité:
L’exposition de soi est la nature méme de l'absolu.”® Das
bestandige Gelingen eines radikalen Scheiterns des Hier und Jetzt
im absoluten Wissen macht Hegels Philosophie zu einer Passion des
sich um den Fortrill des Hier und Jetzt organisierenden Neuentste-
hens und Vergehens, wie Nancy dies gegen die gesamte Tradition
der Hegelinterpreation betont:

Etre dans ’absolu, c’est étre, purement et simplement, étre 1a, hic et nunc . . . . En
moi et comme moi, 'univers se sait, ou se saisit, universel, de méme qu’en toute
chose je me sais, ou me saisis, singulier et réciprogiument. Cela n’a rien d'une
effusion mystique: c’est la simple réalité de la manifestation en général. Et cela,
en effet, est la présupposition absolue, c’est-a-dire que cela préceéde toute
particularité, toute détermination - non pas cependant comme une généralité, ni
comme une principe ou une origine, mais comme la concrétude méme de I’étre.
De méme, le savoir et la saisi de soi précédent toute position de question, toute
articulation ou thése de discours.”"

Der Philosoph tritt nicht selbst auf einer Biihne seines Wissens auf
- etwa als Figur des absoluten Wissens. Er ist die Figur, in der die
Biihne sich auflost und es zur von der Vorstellung befreiten begriff-
lichen Sprache der Logik kommt. Eine Einheit dieser Sprache mul}
sich in der Polyphonie des Wir zusammenziehen wie darin ausein-
anderfallen. Sie vollzieht sich als die Uberzeugungskraft des Abso-
luten selbst. Die bestindige Nichtiibereinstimmung des Bewult-
seins mit sich kehrt ein Scheitern von Selbsterfahrung in einen
anderen Erfahrungsbegriff um - ndmlich in den der “Erfahrung”
als eines Scheiterns, aus welchem immer wieder “der neue wahre

128

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegenstand . . . entspringt” (PhG 78) - und macht diese Erfahrung zur
“Umkehrung” - des Fremden ins Eigene, dessen Befremdung
immer schon seine Ereignung geworden sein wird: “Umkehrung des
Bewuftseins selbst” (PhG 79). Der “Weg des Zuweifels”, den das
BewubBtsein bei seiner Selbstpriifung geht, enthiillt sich damit als
“Weg der Verzweiflung”. Aber gerade so durchliuft “[d]ieser sich
vollbringende Skeptizismus” (PhG 72) “die ausfiihrliche Geschich-
te der Bildung des BewuBtseins selber zur Wissenschaft”. Den sich
vollbringenden Skeptizismus sucht Hegel mit aller Schirfe von der
Unproduktivitit eines leeren “sich auf den ganzen Umfang des
erscheinenden BewuBtseins richtenden Skeptizismus” zu trennen.
Die hysterisch-faszinierte FEitelkeit des Absoluten hat sich von
vornherein von sich selbst - das heillt aber bloB: von sich selbst als
Erfahrung der Umkehrung - iiberzeugt und weicht so immer schon
dem “leeren Abgrund” (PhG 74) eines resultatlosen Skeptizismus
aus. Die Eitelkeit ist passionierter Akt des absoluten Wissens im Hier
und Jetzt. Die narzilitische Kraft zur Fitelkeit speist sich aus dem
barocken Wortgebrauch von vanitas als Nichtigkeit, um die Ver-
nichtung der eigenen Eitelkeit und die bestindige Uberschlagung
der eigenen Erfahrung zum Selbstiiberzeugungsmoment des Absolu-
ten insgesamt zu machen. Wo das performative Theater der
einzelnen Ichs in die schlechte Komodie des geistigen Tierreichs
fiuhrt, eroffnet sich nach dem gleichen Modell das Reich des
absoluten Wissens, in dem das einzelne Ich nicht bloB Agentur,
sondern in seiner Zufilligkeit auch Spielmarke der Uberzeugungs-
kraft wird. Die Uberzeugungskraft kann sich nicht von sich selbst
tiberzeugen, sie kann sich nur dufBlern und sich wissen blof} als
Vollzug solcher AuBerung.

Hegels Philosophie nimmt so viel mehr von Nietzsche vorweg als
eine ganze Tradition in Nachfolge Batailles es wahrhaben will.**
Wihrend die Uberzeugungskraft des einzelnen Ubermenschen
sich aber selbst nie von sich tiberzeugen kénnen wird und auf der
Hohe der eigenen AuBerung in Autoparalyse umschliigt™', eignet
Hegel sich auch diese Bewegung der Verausgabung an. Das Schei-
tern der einzelnen Erfahrung bzw. die Erfahrung als das Scheitern
wird zur absolut gelingenden Erfahrung. Die durch keine per-
formative Kraft aneignenbare Endlichkeit des Einzelnen wird zur

129

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AuBerungsform des Absoluten selbst, das seine Unendlichkeit
gerade in seiner Andersheit - in sich selbst als seiner Sterblichkeit
- bestidtigt. Das Scheitern der einzelnen Erfahrung wird zum faus-
tischen “Hinausgerissenwerden”, das allerdings sein “Ziel” in der
absoluten Aneignung der Enteignung finden wird: “Der Fortgang
zu diesem Ziele ist daher auch unaufhaltsam, und auf keiner
friheren Station ist Befriedigung zu finden.” Die narzifltische
Faszination fiihrt dazu, dal “sich der Fortgang durch die voll-
stindige Reihe der Gestalten von selbst ergibt” (PhG 74) und am
Ende - im bestdndigen Scheitern der Vorstellungen das Reich der
Vorstellung zum Begriff - und das heillt innerhalb von Hegels
Philosophie zu einem anderen Buch, der Logik - aufsteigt.

Dieses Verlassen der Vorstellung hat sich innerhalb der Vorstel-
lung selbst vollzogen, um nicht doch blof auf einer Biihne - vor
dem Wir - Stitte zu finden. Soll sich das theatral verfalite BewuBt-
sein der Vorstellung eben dieser entheben, muBl der Ubergang von
der aus der Bildlichkeit zum Wissen “nicht nur fiir uns oder an
sich, sondern fiir es [das BewuBtsein. M.S.] selbst” (PhG 575)
ablaufen. Die Phdnomenologie des Geistes ist notwendige Vorstufe
(wie ebenso notwendig Nachgeburt) der Logik, indem sie die der
Vorstellung gemidBen Gestalten des BewuBtseins sammelt und
ordnet als “teils Gestalt des BewulBtseins tiberhaupt, teils eine
Anzahl solcher Gestalten, die wir zusammennehmen und in wel-
cher die Totalitdt der Momente des Gegensatzes und des Verhal-
tens des BewuBtseins nur aufgelost in ithre Momente aufgezeigt
werden kann.” In diesem Sinne ist zwar “nur an die friitheren Ge-
stalten . . . zu erinnern, die schon vorgekommen sind” (PhG 576),
aber der Status dieser Anhdufungsarbeit bleibt im Unentschie-
denen. Der Hang zu Sammlung im Selben als seinem Anderen
und somit der Aufstieg zum Begriff mufl der Reihe der Bilder
selbst innewohnen, kann weder reine Zutat noch Erhebung des
Denkens der “Vorstellung” zum Begriff sein. Fiir die Automatik
dieser Bewegung ist das Bilder in Begriffe bannende Schreiben
der Phdnomenologie die Gewdhrskraft:

Was wir hier hinzugetan, ist allein teils die Versammlung der einzelnen Momente,
deren jedes in seinem Prinzipe das Leben des ganzen Geistes darstellt, teils das
Festhalten des Begriffs in der Form des Begriffs, dessen Inhalt sich in jenen Mo-

130

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

menten und der sich in der Form einer Gestalt des Bewupftseins schon selbst ergeben
hitte. (PhG 582)

Nicht blof3 die Vorstellung wird zum Begriff, sondern der Begriff
betritt auch die BewuBltseinsbithne der Vorstellungen, indem er als
Wissenschaft “Gegenstdandlichkeit” annimmt, die auf die “Arbeit,
seine unvollstindige Gestaltung zu bezwingen” (PhG 583) zuriick-
blickt. So “tritt sein Ganzes angeschaut seinem einfachen Selbst-
bewuBtsein gegeniiber” - als Vorstellung von der Reihe unkorrekter
Vorstellungen, die sich zum Begriff aufgeschwungen haben. Die
Zeit - des logischen Begriffs, der Weltgeschichte, aber auch die
Zeit der Narration der Phdnomenologie selbst - betritt die Vorstellung
als “der in sich zurtickgehende Kreis, der seinen Anfang voraus-
setzt und ihn nur im Ende erreicht” (PAG 585) und so “die Zeit
tilgt” (PhG 584). Diese Tilgung der Zeit im Selbstgenuf} des Absolu-
ten ist gleichzeitig ihr bestdndiger Exzel3, indem sich das Subjekt als
Wiedergewinnung im Selbstverlust konstituiert. Der Auftritt dieser
Tilgung auf der BewuBtseinsbithne der Vorstellung tilgt die Vor-
stellung, um sie ins Reich der Logik zu heben, und bleibt doch
Vorstellung eines BewuBtseins als eben der Zeit der Tilgung. In der
blof} scheinbar linearen Zeit der erzihlten Phdnomenologie des Geistes
gibt sich das Subjekt so immer wieder die eigene Subjektivitiit,
indem es sich die Biihne seiner Selbstbespiegelung gibt und
exzediert.” Als Biihne gibt sich immer wieder etwas, was anders
als die unhintergehbare Biihne ist: Heterogenitat. Nicht die Unter-
werfung einer Materie unter einen Geist, sondern die Szene der
Materialitit selbst.

5.3. Figur der Szene

Wenn das Wir also auf der Biihne sehen soll, daB es keine Bithne
sieht, so mul} es die Heterogenitit sehen: die des Schemas des Biih-
nenrahmens wie die jener kleinen Schemata der in diesem Biih-
nenrahmen auftretenden Figuren. Die Bithne muf} nicht blof als
Szene, die Szene mul} auch als Biithne zu sehen sein. Nicht als zur
Biihne gehorige Erinnerung an eine Infragestellung der Biihne
wie im Empedokles-Projekt, sondern als die Biihne selbst. So darf

131

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht blof die Anarchie des Szenischen, die das Empedokles-Projekt
in der Distanzierung bewahren will, von der Biihne der Vorstellung
angetrieben und auf diese ausgerichtet sein, auch wo es nie zur
Vollendung dieser Bithne kommt. Gleichermaflen mufl umgekehrt
die Linearitdt der Phdnomenologie Antriecbsmoment fiir diese Anar-
chie sein:

Die schematisierende Kraft einer temporalisierten Vorstellung or-
ganisiert die Abfolge der Geschehnisse auf der beobachteten
Biihne. Die Zeit der Phédnomenologie als Zeit der Szene ist so gleich-
zeitig Zeit des Schemas. Denn wie der Kreis der Selbstfindung Zeit
in der eigenen EntduBerung an das unbestindig Materielle des
Stofflichen und Lebendigen stiftet und tilgt, so vollzieht sich die
“begriffene Geschichte” des Geistes als Geschichte eines wortlich
zu nehmenden Begreifens. Am Ende des Weges von der Unbe-
stindigkeit des Endlichen zu seiner “Bildung” (PhG 591) steht eine
“Form”: die “Gestalt” bzw. “Geistesgestalt” (PhG 590) des absoluten
Wissens, das die Geschichte dieser Bildung als Abfolge der eigenen
inaddquaten Gestalten begreift, welche sich aber in ihrem jewei-
ligen Scheitern durch die “ungeheure Arbeit der Weltgeschichte”
(PhG 33 f.) hindurch zu seiner Absolutheit heraufheben. Auch die
Absolutheit des absoluten Wissens ist beim Wort zu nehmen. Die
Allumfassendheit der Gestali des Geistes ist allumfassend, weil sie
sich selbst ganz umfalit und der Geist in seiner Selbstentfremdung
ganz seine Selbstverwirklichung als eigene Gestalt wird. Das absolute
Wissen reproduziert sich durch “ein Anderswerden, das zurtick-
genommen” (PhG 25) worden ist. Dies geschieht derart, daf} seine
Selbstbewegung die endliche Materialitit immer wieder iiber-
windet und deren Stofflichkeit der Gestalt der Selbstverwirkli-
chung des Geistes unterwirft. Der Geist bietet die Form, das heilt
den Umri} (im Sinne der platonischen idea) oder das Schema (im
Sinne der kantischen Formatierung der sinnlichen Erfahrung
durch den Verstand), fiir die unbestindige Materie des Stofflichen,
Lebendigen und Verginglichen. Das absolute Wissen bringt das
FlieBen der amorphen Stofflichkeit in die gerade Linie seiner auf
sich selbst zulaufenden Gestalten, die im absoluten Wissen gipfelt,
welches wiederum selbst nichts anderes als die Erkenntnis von
eigener Prozessualitit und Formierungskraft ist: Stiftung bzw. Til-

132

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gung der Zeit und Szene des Wissens sind Gestalt des immer neu
ansetzenden Gestaltens, das keinen anderen Sinn hat als sich
selbst. Doch die entmaterialisierte Form als Gestalt formiert nicht
als von jenseits auferlegtes Prinzip die Undurchdringlichkeit
seiner Szene. Ohne diese Heterogenitit ist die Gestalt als solche
nicht zu fassen, sondern immer bloB in der formierenden Bewe-
gung. Die Heterogenitit des Materiellen findet sich somit auch in
der Gestalt selbst wieder, die bestindig neu entsteht, wihrend der
Stoff, den sie formt, immer wieder neu entschwindet. Die Gestalt
des absoluten Wissens ist immer wieder als Geistgestalt entstanden,
indem es sich vom Endlich-Materiellen differenzierte, doch ohne
daB} diese “Entstehung” (PhG 80) sich je vollendete, die Geistes-
gestalt sich je von der Szene trennen koénnte. Das absolute Wissen
Hegels weil sich als die abgeschlossene Gestalt der absoluten Unab-
schlieBbarkeit, weil das Heterogene bestindig entstehend vergeht,
vergehend entsteht und so die Gestalt immer neu hervorkehrt.**
Der szenische Entzug des Heterogenen bringt die Gestalt, die nur
insofern ankommt, als daf} sie im bestindigen Verschwinden des
Endlichen sich immer wieder herausstellt, Zeit stiftet und tilgt. Das
Spektakel des Geists bestiinde so im Auftauchen und Verschwin-
den seiner vorldufigen Gestalten in der Tiefe des Sterblich-Materi-
ellen, um sich in diesem Auftauchen und Verschwinden aber lang-
sam zum Erkennen der eigenen undurchdringlichen Tiefe hinauf-
hebt. Die Aneignungsbewegung des Wissens mul} sich der eigenen
Enteignung hingeben, welche durch nichts eingeholt werden
kann. Das absolute Wissen ist mit den Worten Zizeks ein “hysteri-
sches Theater™** seiner Selbstkonstitution:** bestindige Verinde-
rung der Figuren auf der Biithne, die sich am Ende als Umschlag
der Biithne in die Szene gezeigt haben wird. In Hegels Philosophie ist
diese Uberschreitungsbewegung mit dem Formierungsprinzip des
kantischen Schemas gleichbedeutend. Die Heterogenitit der Szene
1Bt eine Gestalt vergehen, um sie gleichzeitig entstehen zu lassen.
Das Schema verabsolutiert sich als Uberwindung der eigenen
Auflésung, indem der Selbstbezug des absoluten Wissens in der
Aufhebung der endlichen Materialitit dynamisch seine eigene
Gestalt hervorbringt, ohne sie je stillzustellen. Was sich in der
Heterogenitidt immer wieder herstellt, ohne je wirklich da zu sein,

133

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ist die Gestalt. Sie stellt sich her, ohne selbst fixierbar und so
notwendig selbst szenische Verganglichkeit zu werden. Die Gestalt
zeigt sich so als Regulationsprinzip des Wissens gegeniiber dem
Amorphen und Verginglichen der Szene. Hegels Philosophie ist
Heterogenitit bloB, indem sie die Szene in eine Gestalt bannt und
die Szene so auch zur Biihne macht.

Aus der szenischen Drohung, den Unterschied zwischen (abso-
lutem) Wissen und Nichtwissen zu verwischen und so in der Zer-
storung Vollendung wirklich bloB zerstort und damit nichts zu sein,
gewinnt ein absolutes Wissen immer wieder seinen eigenen Antrieb,
um sie immer wieder in der Stabilitit einer Gestalt des Wissens zu
fassen. Die Szene zeigt sich als Ereignis von Gestalt. Solch ein
“Ereignis der Formierung, das in keiner Form aufgeht”**’, nennt
Werner Hamacher “provisorisch” “Afformativ’®**’: Die Selbst-
setzung der Gestalt affirmiert sich selbst tiber ihre Performanz. In-
dem sie sich so gleichzeitig als Wissen von der Wahrheit verifiziert,
kann Hamacher auch von ihrem “verformative (formative of a
verum)”*** sprechen. Doch das Ereignis der Gestaltung selbst 140t
sich nicht auf das Schema reduzieren: “Was, afformativ, lipt, laBt
(sich selber) aus. Das Afformative ist die Ellipse, die still-
schweigend jede Handlung begleitet”. Dabei unterwandert dies
Ereignis der Gestalt diese keineswegs durch Amorphisierung:
“Afformativ ist nicht aformativ, nicht die Negation des Formativen.
Afformanz >ist< das selber formlose Ereignis der Formierung, dem
alle Formen und alle performativen Akte ausgesetzt bleiben.”
Doch wird so in die Konfiguration der Gestalt auch ein dieser
Heterogenes eingefiihrt, welches die Wahrheit der Form immer
wieder zur Frage stellt: “In afformativ mul} freilich auch ein von
ihm her verstandenes aformativ mitgehort werden.”™ In diesem
Sinne ist in Hegels Philosophie das Szenische von Entzug und
Neuanstof3 bei Hegel mit der Ankunft einer Gestalt verbunden.*
Ankunft und Entzug von Gestalt ist identisch mit Ankunft und
Entzug des kantischen Biihnenschemas als der Vorstellung, in
welcher sich Ich und Wir bestindig exponieren. Die scheinbar
lineare Narration der Phdnomenologie als Bildungsroman erzihlt
nicht von der Bildung als ReifungsprozeB, sondern bringt die
Gestalt als eine Gabe, welche das Szenische in den Rhythmus der

134

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Figuralisierung einfiigt. Die kantische Biithne der Vorstellung gibt
sich so als Rhythmus der Gestaltung: Die Durchbildung zur Gestalt
temporalisiert die Form des kantischen Schemas. Das Szenische
bringt und entzieht so in der Phdnomenologie des Geistes das Schema
einer Biithne, auf der sich eben diese Bewegung des Szenischen
abspielt. Die Szene selbst wird zu einer Form des Endlich-Materi-
ellen, das als EntduBertes wieder angeeignet wurde. Die Biihne
zeigt das Drama der eigenen Auflésung, das sich doch blof3 auf
der Biihne herstellen kann.

Das Wir vor der Bithne beobachtet, wie sich auf der Biihne
solange die Figur aus dem ihr Heterogenen schilt, bis dieses selbst
zur Figur wird, so daB} auch auf der Biihne Wechselverhiltnis und
bestindige Vergleichung von Beobachtetem und Beobachtenden
entstehen: Das Wir sieht zunidchst die dionysische Destruktivitdt
der Szene als ein bestindiges “Ungleichwerden des Gleichen und
Gleichwerden des Ungleichen” (PhG 127). “Leben”, die Negativitit
des Unbestindigen, gibt sich zunichst als “Entzweiung in die selb-
stindigen Gestalten” (PAG 140). Deren “Substanz” besteht in des
Lebens unfixierbarer “Fliissigkeit”, welche die Gestalten immer
wieder zerflieBen und sich neu generieren ldft, denn “diese Sub-
stanz aber ist unendlich; die Gestalt ist dann in ithrem Bestehen
selbst die Entzweiung oder das Aufheben ihres Fiirsichseins” (PhG
141). Die vielfiltige Gestaltung des Fliissigen und das VerflieBen
dieser Gestalten geht jedoch von sich aus in eine Formation iiber:
“Das flussige Element . . . ist nur als Gestalt wirklich” (PhG 142).
Als “Kreislauf” des Werdens und Vergehens bietet sich das Leben
als Schauspiel des “in dieser Bewegung sich einfach erhaltende[n]
Ganze[n]” (PhG 143) dem BewuBtsein dar. Die sprachliche Macht
des Negativen im Wissen scheint das Flissige von Lust und Tod
schon morphologisiert und zu einer der Gestalten auf seiner
eigenen Biihne (die sich spiter als schematisierte Szene der Selbst-
gestaltungskraft enthiillen wird) gemacht zu haben. Und
gleichzeitig hat sich das Selbstbewulitsein doch auch gegeniiber
dem Fliissigen nicht in einem gesicherten Zuschauerraum posi-
tioniert: Das Selbstbewultsein betrachtet das Flissige als Gestalt,
weil dem Fliissigen die “Entzweiung in die selbstindigen Gestal-
ten” (PhG 140) inhirent ist und so als “ Bestimmtes, fiir Anderes” (PhG

135

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

141) erscheinen kann. Es ist also selbst eine der Gestalten auf der
Biihne des Flissigen, wird aber in seiner Uberzeugung von der
eigenen Abgeschlossenheit immer wieder diese Heterogenitidt an
sich selbst leugnen und durch diese Leugnung tiber sich hinaus-
getriecben werden. Auch seine Gestaltung in der Namensvergabe
an das Flissige afformiert, ohne das Flissige letztendlich bandigen zu
konnen. Der Gegenstand des SelbstbewuBtseins wird so mit dem
Selbstbild des SelbstbewuBtseins nicht in Ubereinstimmung zu
bringen sein und so eine neue Konstellation von Vorstellung wie
Beobachtung erzeugen. Die Gestalt ist Szene.

Wo der aus dem SelbstbewulBtsein stammende szenische Selbst-
bezug der Gestalt auf der Bithne der Phdnomenologie auftritt, wird
er “Begierde iiberhaupt” genannt. Diese lduft in einer permanen-
ten “Bewegung” zu sich selbst zuriick, eben um “Gleichheit mit
sich selber” (PhG 139) herzustellen. Im Modus der Selbstbegierde
wird das Szenische schon zur makellosen Gestalt als der perfekten
Figur eines in sich zirkelnden Kreises. Die Begierde des Selbstbe-
wubtseins entduBert sich zur Szene, um deren Loéschung, die auch
Selbstausloschung der Begierde wire, als Kreis zu figuralisieren.
Die Begierde ist afformativ und wird als solche auf der Biihne vor
uns eine andere Biihne, die des SelbstbewubBtseins, hervorbrin-
gen‘231

5.4. Szenischer Agon

Die Monadik des SelbstbewulBtseins sieht sich dem Flissigen, bzw.
Leben gegeniibergestellt und empfindet dies als “Gegensatz” (PhG
139) zu sich selbst. Diesen gilt es zu negieren, was aber zur Erfah-
rung der Selbstindigkeit des Entgegengesetzten fiihrt, so daf}
Begierde des Selbsbewufitseins wie auch die Entgegensetzung sich
in neuen Konstellationen reproduzieren. Der Vernichtungskampf
des SelbstbewuBtseins soll die bithnenhafte Entgegensetzung tiber-
winden und bringt sie doch immer wieder hervor.

Auf der Biihne, die das Wir betrachtet, findet somit ein agonaler
Konflikt zwischen Held und Welt statt. Dieser wird sich zum
Erreichen des absoluten Wissens bestindig durch Selbstiiberwindung

136

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

steigern und am Ende die Position des Zuschauers selbst als tiber-
wundene Agonalitidt der Bithne gegeniiber offenbaren. Schon mit
dem Erreichen des stoischen SelbstbewulBtseins hat sich das
begriffliche Denken von der Welt befreit und kann diese nun in
einer “Sichselbstgleichheit des Denkens” (PhG 158) kontemplieren.
Auf der Biihne verdoppelt sich dann die Biihnensituation, in der
das Wir des absoluten Wissens sich befindet: Das stoische BewuBtsein
beobachtet und bedenkt die ihm entgegengesetzte Welt, wie Wir
den Gang des BewuBtseins beobachten und bedenken. Die in den
folgenden Stationen ausagierte vita contemplativa, aber auch die
vita activa beruhen auf der Distanzierung der Welt in eine Vorstel-
lung, der zugeschaut oder an welcher teilgenommen werden kann.
Die sich immer mehr vergeistigende Reflexion eignet sich die Welt
an, zerstort die Biihne, wie auch Wir uns das Biihnengeschehen als
Geschichte der eigenen Identitdt unseres Wir aneignen. Wir und
unser Beobachtungsgegenstand verhalten uns damit genauso ago-
nal zueinander wie das Biihnengeschehen in sich agonal verlduft.
Die Biihne spiegelt in unendlichen Facetten die Situation der Zu-
schauer wieder, die ebenso mit dem Biihnengeschehen verschmel-
zen - als Subjekt zum Ich des Wir als Geist werden - wie diese
Verschmelzung doch auch ihre Vereinzelung - das einzelne Ich im
Wir, welches als SelbstbewuBtsein reziprok anderes Selbstbewuf3t-
sein anerkennt wie durch dieses anerkannt wird - erst hervorhebt.
Im Zustand des spekulativen Wissens hat sich eine Spiegelung
genauso vollendet wie das Spekulum zerbrochen ist und immer
wieder einer neuen Zusammensetzung bedarf.””* Die Spiegelung
zerbricht den Spiegel oder lifit ihn zumindest in der Welt ver-
schwinden. Der Zuschauer vernichtet die Bithne oder macht sie
doch zumindest zur Welt selbst, so wie sich das Selbstbewulitsein
auf der vernichteten Biihne mit der Welt im Einklang, seine
Selbstherstellung als Herstellung der Welt weill. Der Agon ist von
vornherein ein gedoppelter, und diese Doppelung 16st ihn ins
narzifltische Subjekt auf, welches seine Spiegelung erzwingt und
zerbricht.*” Das Wir beobachtet auf der Biihne die Bewegung der
Faszination, welche auf das Verhiltnis von Wir und Biihne iiber-
greifen wird.

137

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wenige Seiten vor dem Auftreten des stoischen Selbstbewuf3t-
seins auf der Biihne - und damit der Einfithrung der Biithnen-
situation auf der Biithne - findet ebendort der bertthmte Kampf um
Leben und Tod statt. Dieser zielt auf die “Anerkennung” (PhG 149)
des sich noch suchenden SelbstbewuBtseins als ein Selbstbewult-
sein durch das ihm widerstrebende Fliissige. Er steht symptoma-
tisch fiir jene Vorstellung, die dem Wir gegeben und die das Wir
sich als die eigene Geschichte aneignen wird. Der Agon ist die
Gewalt des SelbstbewuBitseins gegen sich selbst, die sich als Begierde
nach aullen verlagert, um gewalttitig zuriickzukehren: Als die
Einsicht des Wir, das auf der Biithne die gewaltsame Auflésung der
eigenen Vorstellungen durch es selbst siecht. Der Agon zwischen den
beiden, die spdter zum siegreichen “Herrn” und zum unter-
liegenden “Knecht” (PAG 151) werden, spannt nicht die Szene auf
zwischen zweien im Sinne eines nietzscheanischen Kampfes der
Krifte, sondern dieser Agon lidBt jeweils das eine SelbstbewuBtsein
gegen die Welt antreten. Zum Kampf kommt es, weil das Selbst-
bewulltsein nicht allein auf dieser Weltbiihne ist, wovon es in
seinem Autismus aber nichts wissen kann und will. Wo die Welt
scheinbar nachgibt, kann das SelbstbewuBtsein sich als Herr ihr
gegeniiber fiihlen, wird aber unwissend bleiben, weil es die Ver-
gleichungsbewegung nicht weiterfiihrt, und muf} so als BewuBt-
sein vergehen. Der siegreiche Herr ist mit dem von Hegel auf
Schelling und die Frithromantik gemiinzten Wort nur von “kraft-
lose[r] Schonheit” (PhG 36). Das knechtische Selbstbewufitsein
hingegen unterwirft sich zwar dem siegreichen Herrn als der Nega-
tivitdt der Welt, hat jedoch noch nicht die Kraft zum Verweilen beim
Negativen.

Solch Agon aus Herrn und Knecht wird nur retrospektiv zum
Agon, denn hier treffen nicht zwei Figuren aufeinander, sondern
jeweils eine Figur tritt zur Welt ins Verhiltnis. Die Figur, welche
retrospektiv von der Herrschaft des absoluten Wissens als Herr in der
Welt des knechtischen Selbstbewufitseins benannt wird, bringt das
absolute Wissen zwar nicht zu sich selbst, gibt seiner Selbstbewegung
aber den notwendigen Ansto8. Wo der Herr “im Genusse sich zu
befriedigen” (PhG 151) weill, da verlangt sein asozial-amorphes
“unvermischtes Selbstgefiihl” (PAG 153) den Dienst des Knechis

138

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und stellt ihn zwischen sich und die Negativitit der Welt. Und wo
der Herr sich selbst und das ihm scheinbar Unterworfene “rein”
“genieft”, da “liberldaBt er” “die Seite der Selbstandigkeit . . . dem
Knechte, der es bearbeitet” (PhG 151). Mit der Arbeit des Knechtes
bildet sich die Gegennegation, welche das Fliissige der Welt nicht
vernichtet, sondern “bildet”, also in der eigenen Gestalt das Verdn-
derliche als “aufgehaltenes Verschwinden” (PhG 153) bewahrt. Das
knechtische “formierende Tun” (PhG 154) schiitzt den Herrn vor
der Negativitit des Lebens, so dall der Herr sich genuBvoll der
Illusion der Selbstgentigsamkeit als dem “Gefiihl der absolute[n]
Macht” hingeben kann. Diese Illusion bleibt unproduktiv und
erweist sich sogar als “nur die Auflésung an sich”: Des Herrn
“Befriedigung ist . . . nur ein Verschwinden” (PhG 153). Aber
diese Auflosung stiftet die sie schiitzende entgegengesetzte Kraft
zur Formation. Der Knecht, der kein SelbstbewuBtsein hat, arbeitet
nicht fiir sich, sondern in Ersetzung des Herrn: “ID]enn was der
Knecht tut, ist eigentlich Tun des Herrn” (PhG 152). Die vom
verschwindenden Herrn ausgehende “Zucht des Dienstes und
Gehorsams” (PhG 154) erzwingt die Arbeit des Knechts, bildet ihn
zur Form, ohne selbst Form zu sein. Wihrend er im Kampf um
Anerkennung nicht vor der Negativitit verweilen konnte, erfdhrt
er sie in diesem Dienst als die “Furcht” vor dem Herrn:

Dies BewuBtsein hat ndmlich nicht um dieses oder jenes, noch fiir diesen oder
jenen Augenblick Angst gehabt, sondern um sein ganzes Wesen; denn es hat die
Furcht des Todes, des absoluten Herrn, empfunden. Es ist darin innerlich auf-
gelost worden, hat durchaus in sich selbst erzittert und alles Fixe hat in ihm
gebebt. (PhG 153)

Zittern und Beben der Todesangst gerinnen in der “Zucht des
Dienstes” zur Form, die gerade nicht in das Gestaltlose der abstrak-
ten Negativitdt oder des unmittelbaren Selbstgenusses zerfliefit. Die
Differenz der Form von sich selbst, welche als szenische Ent-
duBerung die gesamte Phdnomenologie organisiert, zeigt sich in
diesem Anstol durch das Zittern und Beben. Der verschwindende
Herr, welcher selbst keine Form und keine Zukunft hat, gibt
AnlaB zu dieser Formierung. Der Herr ist im prizisen Sinne des
hamacherschen Neologismus afformativ, das heillt ad formam

139

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hinleitend, ohne selbst Form zu haben oder seinen Namen durch
die Geschichte der Formierung hindurch zu bewahren. Die for-
mierende Kraft der knechtschen Arbeit 146t den Herrn hinter sich
und wird doch blof in Ersetzung des Herrn moglich. Der Knecht
146t sich nicht als “selbstindige[s] Selbstbewufitsein” bezeichnen,
aber “wohl als Person” (PhG 149). Er ist Maske - persona - des
Herrn.

Diese herrschaftliche Maskerade, deren Anstof3 nicht in der for-
mierenden Arbeit des absoluten Wissens aufgehen kann, wird im
Laufe der Phdnomenologie explizit wiederkehren, aber immer bloB,
um sich aufzulésen: In der attischen Komdodie “spielt” das sich und
seine Welt beherrschende “Selbst” “mit der Maske, die es einmal
anlegt, um Person zu sein” (PhG 542), ohne dall die Maske eine
hinter ihr liegende Substanz verborge. Gerade weil das “komische
Schauspiel” auf diese Art “leer” bleibt, exponiert seine immer
neue Masken hervorbringende “Nichtigkeit” doch eine “absolute
Macht” (PhG 544) des herrschaftlichen Subjekts. Doch diese abso-
lute Macht manifestiert sich in nichts anderem als dem Verschwin-
den der attischen Kunstreligion.

Dementsprechend reicht die komdodiantische Maskerade nicht
blof auf verbliiffende Weise in die “offenbare”, christliche Religi-
on als der niichsthéchsten Stufe des Geistes hinein.”** Sie er6ffnet
als Endfigur der griechischen Sittlichkeit auch die Entfremdung
des sittlichen Individuums in den rémischen Rechtszustand.*”
Dieser erniedrigt laut Hegel die Einzelnen zur “Gleichheit” der
beliebigen “Personen” (PhG 355). Die jeweils “personliche Selbstin-
digkeit des Rechts” bewirkt bloB} die “gleiche allgemeine Verwir-
rung und gegenseitige Auflosung”, wie sie vorher das Spiel mit
den personae in der Komodie heimsuchte. In dieser Auflésung
zeigt sich also auch im rémischen Reich der Effekt einer Maske-
rade, deren herrschaftlicher Urheber in einem permanenten Ver-
schwinden begriffen ist. Die “reine leere Eins der Person” (PhG
356) fokussiert sich in dieser ersten Stufe des Rechtszustandes so
einerseits auf eine Herrscherfigur, die “sich als den wirklichen
Gott weil}”. Gleich dem herrschaftlichen Selbstbewufltsein gibt sich
aber andererseits auch dessen “Selbstgenuf3” immer nur als “eben-
so ungeheure Ausschweifung” (PhG 358).

140

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Status des Knechts als Person verweist auf eine Maskerade
des Herrn, hinter welcher dieser nicht zu fassen ist. Erst die Auf-
fiuhrung des absoluten Wissens vor sich selbst wird wieder zeigen,
was Hegel in der Maskerade der attischen Komddie als knechti-
schen Dekadenzzustand der sittlichen Welt beschreibt: Die Mas-
kerade auf der Biihne entspricht der Reduktion der Polisbewoh-
ner zum Personenstatus, so dall “der Zuschauer, in dem, was ihm
vorgestellt wird, vollkommen zu Hause ist und sich selbst spielen
sieht.” (PhG 544)

Die Vorstellung, in welcher der Zuschauer sich selbst spielen sieht,
16st seine Maskerade in nichts auf. Indem der Zuschauer in dieser
Vorstellung vollkommen zu Hause ist, verschwindet seine Zuschauer-
position und wird zu einer weiteren nichtigen Maskerade. Auch
das Wort Maske verbirgt, dal} es hier keine Maske gibt. Denn hinter
der Maske verbirgt sich nichts. Die das Biihnenschema stiftende
Herrschaft des absoluten Wissens gibt sich als der eigene Entzug. Die
Form der Herrschaft maskiert den formlosen Herrn. Der for-
mierende Schematismus als die Biihne, auf der das Selbstbe-
wuBltsein in Anschluf} an die Arbeit des Knechts seine Welt betrach-
ten wird, spielt selbst Theater. Die Vorstellung des Herrn verstellt
ihn. Die Form setzt sich vor das von der Furcht ausgeloste Beben
und Zittern. Die Negationskraft der herrschaftlichen Begierde, die
sich in ihrer knechtischen Maske dem Negativen des Lebens ge-
geniibersieht, 146t sich als Anstofl der Form nicht von dem Riick-
sto} unterscheiden, welcher die Gegeniiberstellung von Knecht
und feindseliger Negativitit bestimmt. Als Zurtickschrecken vor
der Todesdrohung erdffnen Zittern und Beben ebenso eine Szene
wie die herrschaftliche Begierde des Selbst. Wahrend die Szene der
Begierde sich in ihrer Eroffnung gleichzeitig 16scht, um beim
Selbst des Herrn anzukommen, wird in der das Zittern von sich
selbst unterscheidenden Szene das Schema der Biihne erst sichtbar.
Die “gehemmte Begierde” (PhG 153) der knechtischen Arbeit 146t
ihre szenische EntduBerung nicht gleichzeitig verschwinden.
Durch die formierende Arbeit entzieht sich, um immer wieder
anzukommen, der Biihne Schema. Die szenische Differenz eroéffnet
sich als Gegeniiberstellung von Zuschauer und Biihnenschema,
wodurch der Herr wie auch die Negativitit des Lebens fiir den

141

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Knecht auf einer beobachtbaren und bearbeitbaren Biihne auf-
treten und sich problemlos in die lineare Erzdhlung von einer
Theaterauffithrung eingliedern.

Der Schematismus formiert nicht blof3, sondern maskiert auch
den Schrecken des Negativen, des Toten und des Formlosen. Die
scheinbare Titigkeit geht von einem Zuriickschrecken aus. Sie
scheint aus nicht anderem als diesem Zuriickschrecken zu be-
stehen, ob es sich nun um die Arbeit der Knechtsfigur oder um die
geschichtliche Verwirklichung des Geists handelt: Wo zum
Beispiel die “Gestalt der Gestaltlosigkeit . . . als das reine, alles ent-
haltende und erfiillende Lichtwesen des Autfgangs” (PhG 506) den
Erinnerungsweg der Phdnomenologie durch die Geschichte der
Religion eroffnet, da “schaudert der Geist zugleich von dieser
abstrakten Einheit . . . zuriick”. Gegen die Gestaltlosigkeit setzt er
das Formenhafte, er “behauptet die Individualitit gegen sie” (PhG
586).%° Die Kraft der Form ist Kraft des Schreckens, die einen
Abstand zwischen Zuschauer und Biihne schafft. Erst unter dieser
Maske einer die Blicke erméglichenden Distanz kann der Knecht
in der Vorstellung seines Herrn nun auch “sein Anderssein als
reines Fiirsichsein oder absolute Negation anschauen” (PhG 149).
Die absolute Vernichtungskraft des Herrn wird auf der Biihne
betrachtbar und beherrschbar. Erst von hier an kann das vom
Knecht vorgeformte Denken beim Negativen verweilen und es nach
scheinbar eigener Mallgabe formieren, das heift im Ende: Er kann
das Biihnenschema verwinden, indem er darin bloB die eigene
Macht zur Formierung erkennt. Auch das heroische Verweilen des
Wissens beim Negativen zeigt sich so als knechtische Maske, die
den verschwundenen Herrn vertreten soll. Maskiert wird ein sze-
nisches Erschrecken.

Offenkundig scheint zunichst die fast vollige Ubereinstimmung
mit der in Holderlins Empedokles-Projekt implizierten katharsis-
Konzeption: Erst die Szene des Zuriickschreckens verschafft den
Aggrigentinern eine Vorstellung von den Destruktivkriften der
Natur, aber eben ihre Maskierung als Vorstellung liefert gleichzeitig
einen distanzierenden Schutz vor der Zerstérung. Die hegelsche
Maske des Schreckens hingegen ist der Zerstorung Vollendung. Sie
schafft Distanz blof} fiir die Zeit der Phdnomenologie, welche Zeit

142

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Szene ist und im absoluten Wissen eine Trennung von Biihne
und Publikum blofl als eine weitere Maske der Heterogenitit
enthiillt, diese Heterogenitidt aber blofl als Maske gibt. Nicht als
Schutz, sondern selbst als der Zerstorung produktive Vollendung. Die
im Empedokles-Projekt getihrliche und daher zu maskierende Nihe
des Lebensspenders Dionysos wird fiir Hegels Philosophie absolut.
Dionysos ist derjenige Gott, der nicht zu fassen und daher nichts
als Maske ohne Maskiertes ist. Die Omniprédsenz der Maskerade ist
die seine. Walter Otto pointiert, was eine Zusammenfassung von
Hegels Philosophie sein konnte:

So ist also Dionysos selbst in der Maske erschienen. Keine Steinsdule, kein alter-
timlich rohes Schnitzbild zeugte von seiner heiligen Gegenwart, sondern die
bloBe AuBenseite und Oberfliche eines Gesichts, scheinbar zu nichts anderem ge-
eignet, als von einem lebendigen Gesichte zum Zwecke einer Verkleidung getra-
gen zu werden, und doch hier allein den Gott darstellend.?

Das von den Linkshegelianern bis Nietzsche als anti-praktisch und
rein kontemplativ verschriene absolute Wissen Hegels entspringt
einer szenischen Passion, in der sich Aktivitit und Passivitit nicht
auseinanderhalten lassen. Die Form, welche den szenischen
Entzug figuralisiert, gibt sich selbst szenisch und diese Herrschaft
der Form iiber die Szene lidBt sich in der szenischen Form nicht
wieder einholen. Die Herrschaft der Form bleibt Gabe des abso-
luten Wissens, die nicht Figur dieses Wissens ist, seine Szene wie
deren Figuralisierung aber doch bedingt. Die Herrschaft des abso-
luten Wissens setzt sich selbst im Herrschen absolut aus. Das
formlose GenieBen der Figur des Herrn verschwindet, um im
absoluten Wissen als absolute Vermittlung des Geistes mit seinem
Anderen wiederzukehren: als szenische Stiftung und szenischer
Entzug des Figuralen. Die Figur des Herrn ist Figur bloB} in ihrem
Verschwinden. Sie verschwindet im Auftreten der durch das Zu-
riickschrecken des Knechts konstituierten Biihne. Der Herr ver-
schwindet, sobald er ins Schema passen und zur Figur werden soll.
Die Szene zwischen wuns und dem Agon von Herrn und Knecht
wiederholt die gehemmte Begierde des knechtischen Zuriick-
schreckens. Durch die Formierungsskraft des Biihnenrahmens
wird beobachtbar, was das absolute Wissen als Wir gibt und in dieser

143

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gabe die Beobachtung auflost. Diese Wahrnehmung sammelt die
sich als Geschichte zersplitternder Gestalten und macht sie zur
Figur des auf sich selbst zulaufenden Geistes. Die Herrschaft des
absoluten Wissens gibt sich als knechtische Observation, die “Wahr-
heit des selbstindigen BewuBtseins ist demnach das knechtische
Bewufitsein” (PhG 152). Die Herrschaft verschwindet im Stiften des
Biithnenschemas und der die Beobachtung erméglichenden Szene
des Zurtiickschreckens. Der Herr bleibt unreprasentierbar als das,
was Reprdsentation und Bithne ermdéglicht. Die Gesamtheit der
reprasentierten, die Materialitit durchstaltenden Geschichte und
die Gesamtheit einer an diesem Endpunkt moglichen Phdnomeno-
logie der Geistesgestalten sowie die Gesamtheit der logisch-begriff-
lichen Arbeit macht die Herrschaft des absoluten Wissens aus, die
sich nicht reprdsentiert, sondern sich auch noch in ihrer knech-
tischen Reprdsentation bewahrt, indem sie sich als diese gibt: Die
Herrschaft gibt sich als Biihne der Reprisentation, die unter dem
Afformativ des Herrn erbebt, ohne dall der Herr sie je betrite. Das
Verschwinden des Herrn ist Bedingung fiir den Agon zwischen
knechtischem BewuBtsein und Welt, zwischen wuns und der Biihne,
Bedingung fiir die Narration von dieser Agonalitit und fiir die
Auflésung von sowohl Narration wie Biihne in der Gabe des
herrschaftlichen Selbst. Der Herr, welcher sich freiwillig in
Knechtschaft begibt, um die eigene Herrschaft zu beglaubigen,
entiullert sich auch, wo er im Wissen zu sich findet. Seine
Herrschaft ist jene Unruhe des Negativen, Uinquictude du neégatif, die
Jean-Luc Nancy als Grundbewegung des hegelschen Denkens und
damit auch der hegelschen Sprache kennzeichnet.

Diese ohnmaichtige Macht der Sprache des absoluten Wissens
enthiillt den Geist auch in der Beliebigkeit sprachlicher Zeichen.
Die negative Kraft der Sprache formiert die Welt zunichst auf
Weise des Knechts. Das Leben wie das Fliissige formen sich zur Wort-
gestalt, sind als solche weder lebendig noch fliissig. Die Negativitat
der Sprache bezwingt die Negativitit des Unbestindigen von dio-
nysischer Sterblichkeit und Lust. Erste hat zweite schon bezwun-
gen in der Gleichsetzung von sprachlichem Logozentrismus und
der Logophobie des Dionysos in Worten wie Negation, Negativitdi.
In der Benennung des Logophoben als des Negativen ist das

144

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Logophobe schon negiert und der sprachlichen Macht unter-
worfen. Doch in dieser Unterwerfung zittert die afformative Macht
des Herrn nach, die den Knecht zur Arbeit eines Zuschauers am
Negativen befdhigt. Die Biihne des Knechts, die den Anspruch auf
gelingende Reprisentation mit dem die hegelsche Logik domi-
nierenden Motiv der Entgegensetzung vereinigt, bietet nicht blof3
Ort fiir einen “Todeskult”™, den in Anschluf} an Spinoza und
Nietzsche Schriftsteller wie Bataille, Barthes, Deleuze und Serres
auf ihr wahrnehmen wollen. Der Herr herrscht in einem diony-
sischen Verschwinden, das die Reprisentation nie zum Stillstand
kommen liBt, sondern immer wieder neu anstoBt. Der Herr bleibt
so Herr, weil er dem Knecht die Bithne tiberldit, reprisentieren
laBt, anstatt selbst zur Reprisentation zu werden. Diese afformative
Macht des Geschehenlassens verhindert den Abschluf} jeglicher
Reprisentation, die bloB scheinbar stillsteht, indem sie den Taumel
des Wissens immer wieder neu anstéft. Die dionysische Maske des
Herrn kann blof als Gesicht des Knechts erscheinen: so wie die
Sprache ordnen, reprisentieren, die Besonderheit von Lust und
Tod ins Allgemeine heben mag und zum knechtischen Instrument
des Theaterbesuchers par excellence wird, aber doch auf die
Macht des Herrn vertrauen muf. Die Formierungskraft der Spra-
che verdeckt die Ausschweifungen des Herrn und legt gerade so
von diesen Zeugnis ab. Die Reaktion eines szenischen Zuriick-
schreckens, das die Konstellation zwischen Biihne und Zuschauer-
raum eroffnet, bezeugt als Schwiche die Stirke des Herrn, in
dessen Namen sie vor sich geht. Der Logozentrismus der Sprache,
welcher Lust und Tod des Dionysos in der Welt bezwingen soll, ist
selbst nicht frei von Uberraschungen, von Vernetzungen, von
Verschiebungen, die im Namen des Herrn vor sich gehen. Die
knechtische Behauptung absoluten Wissens, die Negation der Nega-
tion - logische Formierung des Logophoben - vollbracht zu haben,
ist die herrschaftliche Arroganz der freien EntduBerung: Wir
Knechte im Zuschauerraum koénnten alles sehen und begriffen es
am Ende doch als angeeignete Entdulerung des herrschaftlichen
Ichs.” Die formierende Macht der Sprache befreit nicht von Lust
und Tod, sondern gibt sich selbst todeslustig. Thre dionysische
Macht ist berauscht vom genieenden Vergehen des Herrn.

145

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

So bedarf es in keiner Weise der Aufrufung Nietzsches als
Herrn, um ihn gegen die hegelsche Verknechtung antreten zu
lassen, wie dies etwa das Schreiben von Deleuze manchmal so ein-
drucksvoll vorfiihrt. Ganz im Gegenteil droht dieser Kampf fiir
das differentielle Spiel der sich selbst genieBenden Bejahung und
gegen die sklavische Macht der biihnenhaften Reprisentation,
selbst diese Biihne nicht verlassen zu kénnen und in der Hypostase
des Herrn diesen zur Figur und damit zum Knecht zu verkleinern.
Wo Deleuze in Hegels Philosophie bloB} die Erschopfung des Spiels
der Krifte (von Lust, Sprache oder Tod) sieht, die ihre eigene
Schwiche dem Spiel des Lebens entgegensetzt, so die knechtisch-
theatrale Arbeit der Reprdsentation erdffnet, um sich als Abge-
storbenes im Leben zu bewahren, muf} ergdnzt werden, daf} diese
Erschopfung - als Verausgabung des Herrn, der sich nicht
reprasentiert, sondern duBert - als einzige vom Spiel des Dionysos
bleibt und dieses Spiel als einzige reprdsentieren kann. Die knech-
tische Unterwerfung unter die Befehle des Herrn setzt sich einem
Risiko aus, das Deleuze vermeiden will, wenn er Hegels Negation
der Negation durch die doppelte Bejahung Nietzsches ersetzt: An-
stelle der Verneinung des Gegensatzes bejaht der Herr laut
Deleuze das differentiale Spiel des Dionysos erstens in seiner je-
weiligen Singularitit und zweitens in der Gesamtheit des Differen-
tiellen. Doch - so Derrida gegen Deleuze - diese zweite Affirma-
tion weicht dem Verlust im bestindigen Werden, fiir welchen sie
doch zeugen soll, aus, um sich statt dessen der eigenen Herrschaft
zu versichern.*" Wo eine Herrschaft des Herrn sich an das Werden
weggibt, da erst entsteht das Risiko der herrschaftlichen Gabe, die
an die verbleibenden Knechte mit der Vergidnglichkeit des Herrn
tibergeht. Die hegelsche Biihne als Biihne ihrer eigenen Auflo-
sung ist Gabe des Herrn an die knechtischen Zuschauer und in
dieser Gabe gibt es keine Garantie fiir ihre Wohltitigkeit. Das abso-
lute Wissen gibt sich immer als Risiko. “The Phenomenology is not a
success. It is a gamble.”*"', schreibt Gillian Rose in diesem Sinne.***
Der einzige mogliche Akt des Herrn ist die szenische Flucht, die
den Blick auf die Biihne erméglicht und die eigene Formierungs-
kraft mit dem dort Erscheinenden identifiziert. Die herrschaftliche

146

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Szene der Begierde ldft sich von der knechtischen Szene der Reak-
tion nicht unterscheiden.

Der vom Herrn zuriickgelassene Knecht im Zuschauerraum hat,
wo er selbst Arbeiter der Negationen und Entgegensetzungen ist,
doch auch Anteil am von Deleuze hypostasierten dionysischen
Spiel. Die Negationskraft der Sprache duBert sich, indem sie im
gemeinten Besonderen ein Allgemeines “beiher” “spielt” (PhG 83),
so das Besondere {iibersteigt und ins Reich des Geistes hebt. Das
Besondere wird immer “Beispiel” oder Stellvertreter des Allge-
meinen gewesen sein, ohne dafl das Allgemeine auf seine jeweilige
Maske im Beispiel verzichten konnte, da seine absolute Allge-
meinheit auch das Besondere umfassen muf}. In diesem Sinne
bezeichnet auch die Herr-Knecht-Situation keine fixe historische
Periode, etwa - folgt man den Wissenschaftlichen Behandlungsarten
des Naturrechts oder den Ausfithrungen zur substantiellen Sittlich-
keit in der Phdnomenologie - die Entstehung der griechischen
Sklavenhaltergesellschaft, sondern kann ebenso gerechtfertigt als
die Beschreibung eines Selbstverhiltnisses wie zum Beispiel im
platonischen Seelenwagen gelesen werden.”” Das Allgemeine - die
Benennung in Herrn und Knecht ohne Spezifizierung - hat das
Besondere schon tberschritten, wie es doch auf dessen Beson-
derung - agonale Gegeniiberstellung zweier spezifischer Figuren -
angewiesen bleibt. Die Allgemeinheit ist, wie Nancy dies betont,
Allgemeinheit der sich immer neu gebenden Besonderung: “Le
monde hégélien est le monde dans lequel aucune généralité ne
subsiste, mais seulement, et a 'infinie, des singularités.”244

So gehorcht auch die sprachliche Negationskraft der afformativen
Logik des Herrn. Sie kann die theatrale Arbeit der Negation blof3
auf sich nehmen, weil sie mit der Fihigkeit zum Spiel begabt ist,
die da beiher kommt. Diese spielerische Macht der Sprache oder
auch “goéttliche Natur des Sprechens” it die Wahrnehmung des
zu negierenden Negativen gleich in die Wahrheit des Allgemeinen
umschlagen. Der Verlust des Unmittelbaren in der Wahrnehmung
erhebt es in eine Allgemeinheit der Stellvertretung. Das Wort
vertritt etwas, was es selbst nicht ist. Das Wort wird so zur Maske,
hinter der keine Wahrheit steht auller einer unfalllichen gottliche
Natur des Herrn, des Absoluten et cetera. Die Wahrheit der

147

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sprache bleibt so notwendig gleichzeitig ihre Unwahrheit. Ihre
spielerische Begabung kann sich genausogut in ihr Gegenteil
verkehren. Als bestes Beispiel figuriert dafiir das Wort “Wahrneh-
mung” selbst, das neben seiner formierenden Kraft auch noch
Trédger der das unbestdndige Leben zur Wahrheit fiihrenden All-
gemeinheit geworden ist, die formierende Kraft so gleichermallen
antreibt wie verunsichert. Das Wort “Wahrnehmung” hat selbst
blof3 eine hochstens ironische Wahrheit, verlangt man von ihm,
wie Hegels Philosophie dies tut, es solle vom Wahrgenommenen
sagen, “wie es in Wahrheit ist” (PhG 92).

In solch vervielfachtem Sinn bezeichnet Blanchot Hegel als den
“maitre de Iironie”*: Trotz seiner vernichtenden Kritik am
romantischen Ironiebegriff** arbeitet Hegels absolutes Wissen selbst
mit den theatralen Mitteln ironischer Verabgriindung. Wie sich
die Phdnomenologie als Durchlauf durch eine ironische Selbstmas-
kerade des absoluten Wissens zeigt, so behauptet sich dieses Wissen
doch auch als Herrschaft der Ironie: Das absolute Wissen beherrscht
die Ironie der eigenen Entstellung wie es gleichzeitig Herrschaft
bloB als ironische Maskerade gibt, wie das immerwihrende Ver-
schwinden der herrschaftlichen Masken anzeigt. Der Herr der
Ironie wird selbst von der Ironie befallen werden und kann blof3
noch ironisch das Gegenteil - die Verfiigungsgewalt iiber das
absolute Wissen - behaupten. Die Abwehr des romantischen Ironie-
begriffs maskiert eine grofle Nihe.*"” So treffen folgende, auf die
romantische Ironie gemiinzten Sdtze de Mans auch prizise den
bachantischen Taumel von Hegels Philosophie, an dem kein Glied
nicht trunken ist: “Die Ironie ist ein ungehemmter Taumel, ein sich
bis zum Wahnsinn steigerndes Schwindelgefiihl.”***. “Die absolute
Ironie ist das BewulBtsein der Verriicktheit und damit das Ende
allen BewuBtseins”**. Im Unterschied zum Verschwinden der Iro-
nie ist dieses Ende aber im Sinne Hegels gerade auch der Anfang
allen BewuBtseins als der afformativen Gabe der Herrschaft. Wo
Friedrich Schlegel die Ironie als “eine permanente Parekbase”*
definiert, da zeigt sich parallel auch die Phdnomenologie des Geistes
als permanentes Durchbrechen des Bithnenrahmens, welches sich
aber nicht verlieren, sondern erkennen wird, da3 der Biihnen-
rahmen schon von Anfang an durchbrochen war. Auf die den

148

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gang der Phdnomenologie organisierende “Verdoppelung” (PhG
263) ist nach Analyse de Mans auch solch ein ironischer Wahnsinn
angewiesen: Eine Verdoppelung - gleichgiiltig wie scheinbar
neutral der Begriff gebraucht wird - impliziert schon ein agonales
Krifteverhiltnis von Herr und Knech#®® und wird sich im Aus-
agieren dieses Verhiltnisses als ironischer Taumel verabgriinden.*”
Die Beherrschung der Ironie ist blof3 ironische, afformative
Herrschaft. Der Herr ist Herr nur, insofern er keiner ist. Die
Herrschaft ist seine knechtische Maske, die Knechtschaft Maske
des Herrn. In diesem Sinne geht es der permanenten Parabase um
eine permanente Verkehrung zwischen Herrschaft und Knecht-
schaft oder eine permanente Vernichtung und Errichtung von
Reprisentation und Biihne,*” aber genauso um eine Maskerade
der Verstreuung, des Vielfdltigen, des Ereignishaften, kurz: all
dessen, was schon mit Worten wie Negativitit, Leben oder Fliissiges
morphologisiert und maskiert ist.** Diese Maskerade wiire nicht
knechtisch im Sinne von Deleuze, sondern die Ironie afformativer
Herrschaft. Eine die Verstreuung zusammenreilende Monadik
der Gestalt, die auf der fliissigen Szene des Lebens immer wieder
scheitert, wird erst im Absoluten, in der Monadik der Gestalt des
absoluten Wissens erreicht werden. Diese Monade konnte aus sich
auf die Welt hinausschauen, doch sie hat die Welt schon in sich
und somit keine Grenzen mehr - weder nach aullen, noch
tiberhaupt: “Das Wissen kennt nicht nur sich, sondern auch das
Negative seiner selbst oder seine Grenze.” (PhG 590) In dieser
Absolutheit schaut das monadische absolute Wissen nicht aus sich
selbst heraus, sondern in sich selbst hinein. Seine Biihne liegt in
ithm, und dieses Innen wird es als sich - nidmlich als Zeit der
eigenen Konfiguration des moglichen Blicks nach aulen - erken-
nen. Die Erinnerung geht als “Er-Innerung” (PhG 591) in einen
Bithnenraum hinein. Die eigene “Aufopferung” oder “Ent-
duBerung” wird zur “Bewegung, die das Subjekt herstellt”, indem
sich dieses in der schematisierenden “Form” eines Biihnenzeit-
raums als “sein reines Selbst als die Zeit auller ihm und ebenso
[als] sein Sein als Raum anschauen[]” (PG 590) kann. Das affor-
mative Absolute maskiert sich auf diese Weise durch die Agonalitit
der theatralen Situation. Es maskiert, dafl es keinen Agon mehr

149

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

geben kann und nie eine Biihne gegeben hat. Es maskiert den
eigenen Abgrund der volligen Absolution, die sich absolut ver-
einzelt und doch als Absolutes nicht einzeln, sondern alles sein
mubB. Jean-Luc Nancy schreibt:

Das Absolute, das Losgeloste, muf} das Absolute seiner eigenen Absolutheit sein,
andernfalls existiert es nicht. Oder anders gesagt: Um absolut allein zu sein,
gentigt es nicht, daB} ich es bin, es ist vielmehr dariiber hinaus notwendig, daf} ich
allein ich allein bin. Genau dies ist aber widerspriichlich. Die Logik des Abso-
luten tut dem Absoluten Gewalt an. Sie verstrickt es in eine Beziehung, die das
Absolute seinem Wesen nach zuriickweisen und ausschliefen muf.?*

Der szenische Agon eines Auge in Auge maskiert die Heteroge-
nitit der Szene selbst, durch welche die Monade schon vor Voll-
endung der eigenen Gestalt unterwandert und mit einem Flissigen,
einer Dionysik des immer neu Szenischen, vernetzt worden ist.

5.5. Biicherszenen

Die Heterogenitit der Szene zeigt sich in dem geschriebenen Buch
Phdnomenologie des Geistes notwendig als Bild der Schrift. Wo der
Begriff sich materiell als Schriftlichkeit manifestiert, wird diese
zur letzten angeeigneten Entdullerung des Geistes. Das Bild der
Schrift bildet keinen starren Block, sondern bebildert Aufschub
und Entzug des Geistes: seine Zeit als die Zeit der Szene. Auch die
Schrift der Phdnomenologie 1a6t sich somit nicht als signifikanter
Triiger des Signifikats Geist fixieren. Sie ist “Schrift-Szene”® im
Sinne dessen, was Derrida die “Schrift vor dem Buchstaben”®’
genannt hat. Sie ist eine différance, welche die saubere Trennung
von Medium und Gehalt schon immer kollabieren haben lassen
wird.*”®

Der Text von Hegels Philosophie affirmiert solch différance mit der
sich entziechenden Figur des Herrn. Er lat sie gleichzeitig affor-
mativ fiir sich arbeiten, ohne daf diese formierende Arbeit sich je
ihrer ironischen Verabgrindung durch die gottliche Natur des
Sprechens entwinden konnte. Das hegelsche Buch speist sich aus
der unaufloslichen Verknotung zwischen schriftsprachlicher The-

150

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

orie und Theater. Das absolute Wissen weist sich aus als die Kraft
des Herrn zum Spiel mit der Maske. Die Uberwindung des
Theaters der Vorstellung im Bildungsroman Phdnomenologie hitte
sich schon immer - mit einem Wort Derridas - “als triigerischer
Schein behauptet und theatralisch in Szene gesetzt” und sich so
selbst “aus dem Buch heraus™® katapultiert, ohne daf solch ein
“Buch-AuBerhalb™ die Schriftlichkeit des Buches je verlieBe. Die
Schrift-Szene miifite stattgefunden haben, bevor der gelungene Bil-
dungsroman die Metaphorik des Theatralen aufrufen und tiber-
winden kann. Sie miillite vor der Phédnomenologie des Geistes stattfin-
den und ginge dem Theater, als Verbund potentiell aller Medien,
sowie Medialitit als solcher stets voraus.

Dafiir spricht auch das innerhalb der Phédnomenologie gekenn-
zeichnete Verhiltnis von Theater, Sprache und Schrift: Die Zu-
schauersituation wird zundchst durch einen Appell an den Sehsinn
aufgerufen. In der Versammlung der reformierten Gemeinde
wird dann im Horen der biblischen Erzihlung das Auge des Zu-
schauers durch das Ohr als dem zweiten theatralen Organ erginzt,
ohne darum das Reich der Vorstellung zu verlassen. Gleichzeitig
wird jedoch dessen Verwindung durch die rousseauistisch inspi-
rierte Autoaffektion des Erkenntnissubjekts qua “Sichselbstverneh-
men” (PhG 559) der Stimme vorbereitet. Im Erzihlen der Ge-
schichte vom Opfer des gottlichen Bildes als Geburt des Geistes
fiihlt die sehend-hérende Gemeinde sich selbst. Auch wo im
Schritt von der “offenbaren Religion” zum absoluten Wissen diese
Selbstidentitiit der “ewige[n] Liebe” nun auch “als unmittelbare(r]
wirkliche[r] Gegenstand an[gelschaut” (PhG 574) werden soll,
bleibt diese theatrale Anschauung ihre eigene Verwindung. Sie ist
gleichzeitig Bithne wie Selbstidentitit des Wissens, die sich der
Vorstellung im Begriff bemichtigt. Diese Bemichtigung wird durch
die Autoaffektion vorbereitet, welche die theatralen Sinne dem
Gefiihl unterordnet: Das Selbstgefiihl kontrolliert Auge und Ohr,
so dall die Auffiihrung fiir das Wir sich als das Wir des Geistes
selbst zeigt. Dieses Selbstgefiihl ist so stark, daf} es auch den in der
Phéinomenologie nicht explizit, sondern performativ ausgefiihrten
nichsten Schritt der EntduBerung an die Selbstbewegung des
Geistes zuriickbinden wird. Die Phdnomenologie des Geistes wird

151

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht stimmhaft einer schon versammelten Gemeinde verlesen,
sondern als bloBes Druckwerk im geistigen Tierreich der akade-
mischen Welt und des Bildungsbiirgertums verbreitet. Auch noch
in dieser vollig entsinnlichten Entduflerung soll sie die Bewegung
der Sammlung vollziehen. Die schriftliche Entdulerung soll den
Blick aufs Theater und dessen anschlieBende Uberwindung im
Selbstgefiihl bekunden. Die Sprache tritt zwischen theatrale und
nichttheatrale Sinnlichkeit. Das Wissen von den Sinnen ist - mit
Worten Michel Serres’ - “[d]er Sprache ergeben”. Die Schrift-
sprache hat sich des sinnlichen Klangs der Stimme entledigt. Sie
wird das Sinnliche mit der negativen Macht des Wissens benen-
nen, aber nicht bezeugen koénnen. Die Sprache “betdubt die fiinf
Sinne”'. Falls sich im Inneren der Negationskraft der Sprache
ein Szenisches zeigte, hitte die Sprache dies Heterogene nicht
durch ihre Macht aus einem Theater importiert, das sich mit den
distanzierten Sinnen wahrnehmen und eventuell durch die hap-
tischen Sinne ersetzen lieBe.

Damit wéren die Szene, das Szenische oder das Heterogene immer
bloB vorldufige Worter, um den uneinholbaren, sich immer wieder
selbst entziehenden, ironisierenden oder iiberschlagenden Anstof3
im Sprachlichen zu kennzeichnen. Eben weil die Szene oder das
Heterogene eine Verschiebung im Gemeinten indizierten, ohne
diese darum begrifflich fassen zu konnen. Eine Szene ist weder
fiktional noch real und in dieser Ununterscheidbarkeit des
Theaters vom Nichttheater vielleicht gerade theatral. Die Szene
wire mit einem Wort Nancys die “Teilungslinie” des Theaters von
sich selbst, an welcher das Theater zu sich hinfiihrt wie vor sich
verschwindet. Die geschriebene Sprache der Phdnomenologie kime
vom Theater her, ohne bei ihm anzukommen. Nancy schreibt:
“Das soll nicht heilen, daf} es keinen theatralischen Raum gibe, als
ob die Literatur ohne Theater denkbar wire. Aber das Theater
fungiert hier nicht mehr als Biihne der Reprisentation: es ist
sozusagen der duflerste Rand dieser Szenerie.”*". Der von Derrida
konstatierte “Einbruch des Theaters ins Buch”** entwendet sowohl
der Sprache als auch einem durch sie beschriebenen Theater eine
fixierte Bedeutung. Der Sinn des Sinnlichen bedarf einer anderen
Auslotung, wo die Fahigkeit der Sprache eben zur Fixierung von

152

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinn und damit zur Beschreibung der sinnlichen Welt - meist als
einer Theaterauffiihrung®' - erodiert. Die sprachlichen Figuren
einer theatralen Metaphorik konnen die Ubertragungsleistung der
Metapher nicht vollbringen, wihrend im Gegenzug das zu Figu-
ralisierende sich verselbstindigt und - ohne von der Sprache
erreicht zu werden - diese antreibt und manchmal als gdattliche
Natur des Sprechens bei der Wahrnehmung der Wahrheit aus der Bahn
wirft. Das Afformativ tiberrascht die Form. Dies wird es auch tun,
wo die Figuralitit der hegelschen Sprache eine Szenerie mit thea-
tralen Figuren aufruft und verwindet, das heilit wo die Szene der
Figur des Kreises unterworfen und selbst im Kreis figuralisiert
wird, so dal} der Austritt aus der Bildergalerie der Vorstellungen in
den Begriff selbst perfekte Figur des sich schlieBenden Kreises
bleibt. Eine solche Rede von der Figuration ist immer noch
figiirlich: Sie meint, eine sichtbare Kontur auf die Kombinations-
leistungen der Sprache metaphorisch zu tibertragen. Diese Kontur
wird mit Kant nicht blof3 Gestalt auf einer Biihne, sondern auch
Rahmen der Biihne selbst geworden sein, um sich in Hegels Philoso-
phie selbst herzustellen und somit als Biihne zu tilgen. Die sprach-
liche Figur beruft sich auf das Gelingen der Kreismetaphorik,
welche sie doch erst eréffnen soll. Gelungenes Umkreisen kann
bloB immer wieder - afformativ, der Kreis findet sich an seinem
Ende als Ellipse wieder - behauptet werden. Die Stiftung des
Kreises wird nie der Kreis selbst sein. Die Rede von den sprach-
lichen Figuren hat Anteil an der Figuralitit, welche durch die
sprachliche Figur doch erst auf die Biihne des Theaters hinaus-
gerufen werden sollte. Das Wissen der Phdnomenologie des Geistes
figuriert eine Theaterszene, von der es iiberholt wird.

Die Phénomenologie vergiBt diese Uberholung durch die Szene
jedoch nicht, sondern macht auch sie zur Figur. Der vollendete
Kreisgang der Phdnomenologie des Geistes (aber auch jener der Logik
und die kreisférmige Verwirklichungsbewegung des Geistes in der
Philosophie der Geschichte) 148t sich vom permanenten Entzug dessen
antreiben, was hier mit Worten wie Szene, Fliissiges, Lust, Tod,
Endlich-Materielles oder Heterogenes vorldufig benannt wurde. Der
Kreisgang des Geistes figuralisiert die Szene zur gerahmten Regel-
szene der Theaterbiihne, um sie zu vergessen und doch immer

153

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wieder in die Gestaltung des Kreises eintreten zu lassen. Diese
Perfektionierung der Figur vernetzt eine Vielzahl Kklassischer
Sprachfiguren zu einem Zirkel, ohne diese darum stillstellen oder
als Figuren noch unterscheiden zu kénnen:

Die von Hegel proklamierte Arbitraritit des sprachlichen Zei-
chens macht dieses gleichzeitig zum Exkrement wie zur hochsten
FreiheitsiuBerung des Geistes, welcher sich auch noch in der
volligen Beliebigkeit verwirklichen kann. Die Kraft des Geistes zur
metaphorischen Ubertragung ohne Ahnlichkeitszwang beschlieBt
sich in der Génze des absoluten Wissens. Dieses Wissen ist die
Freiheit seiner Gabe an sich selbst.”” Die materielle EntiuBerung
symbolisiert in ihrer Unauslotbarkeit nicht die Freiheit qua
Analogie wie in der Schonheit des kantischen Symbols, denn Sym-
bolisierung und Selbstsein der Freiheit lassen sich hier nicht mehr
unterscheiden. Die rhetorischen Widerspriiche in Hegels Philosophie
zwischen einer Symbolisierung durch die Erinnerungsarbeit und
einer arbitriren Bezeichnung durch das Gedichtnis®® entfallen
aus der Perspektive eines absoluten Wissens, das die Bedrohung
durch die Heterogenitit des Zeichens in eine Bezeugung von
Macht und Freiheit des kantischen Symbols umwandelt. Diese
Freiheit duBert sich als arbitrdares Zeichen, das Symbol gewesen
sein wird. Das Symbol der Freiheit konfiguriert sich selbst zeitlich,
ist also Selbstallegorisierung der auftauchenden und verschwin-
denden Gestalten des Geistes. Das Symbol zeigt sich als in eine te-
leologische Reihe transformierte Allegorie vom theatrum mundi®’,
welche wiederum einer romantisch-ironischen Sprechweise zu
dhneln beginnt, so daB} die theatrale Metaphorik Hegels zu einer
theatralen Sprache selbst wird, in der sich absolutes Wissen als
absolutes Nichtwissen begriindet:** als Metapher, Symbol wie Alle-
gorie des Nichtwissens. Ganz wie in Holderlins Rede von der Kunst
als Bliithe der Natur, welche doch immer vollig anderes als Natur
sein mul}, bezeigt die blo mechanische Arbitraritit des Zeichens
in seiner groftmoglichen Ferne seine groBtmogliche Nihe zum
Geist. Das Zeichen ist gleichzeitig mehr wie auch weniger als der
Geist und kann nur so ganz Geist sein. Im absoluten Wissen kolla-
bieren symbolische, klassische und romantische Kunstform, wie
Hegels Philosophie sie trennt. Der infinite Regrel des Geistes zum

154

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zeichen und des Zeichens zum Geist ist Regrel des Infiniten zu
sich selbst, die absolute Schwiche des Geistes bedingt seine abso-
lute Stiarke: “[N]ichts gibt mehr zu denken als das, was im Hirn
eines Schwachsinnigen vor sich geht.”*", 148t sich ein von Deleuze
auf die proust’sche Recherche gemiinztes Wort aufnehmen. Was die
Phéinomenologie im Auto-Vollzug des Wissens einen sich vollbringen-
den Skeptizismus nennt, vollendete zwar die romantische Ironie,
loste aber nie bloB Welt auf, sondern stiftete immer auch ihren
Anfang. Der Herr der Ironie 1it den verabscheuten Skeptizismus
als die ironische Vernichtung alles Seienden fiir sich arbeiten, aber
seine Herrschaft wird sich am Ende nicht von Ironie und Skepti-
zismus befreien kénnen.?”” Sie wird sich nicht versichern kénnen,
ob sie nicht selbst héchstens ironisch herrscht.*”

Die ironischen Sprachfiguren figurieren so eben nicht, denn sie
kénnen die jeweilige Figur nie treffen: “Denn die einzelne Gestalt
wie das einzelne Selbstbewufltsein ist als gemeintes Sein unaus-
sprechlich.” (PhG 241) Wo die Herrschaft des absoluten Wissens ihre
eigene Figuration benennt, da tut sie es gleichzeitig als mit diesen
Figuren ihr Spiel treibende Sprache der “Auflésung”:

Alle bisherigen Gestalten des Bewultseins sind Abstraktionen desselben [des
Geistes, M.S.]; sie sind die, daB} er sich analysiert, seine Momente unterscheidet
und bei einzelnen verweilt. Dies Isolieren . . . hat ihn selbst zur Voraussetzung
... . Sie haben so isoliert den Schein, als ob sie als solche wdren, aber wie so nur
Momente oder verschwindende GroBen sind, zeigte ihre Fortwilzung und Riick-
gang in ihren Grund und Wesen, und dieses Wesen eben ist die Bewegung und
Auflésung der Momente. (PhG 325 f.)

Die Herrschaft des absoluten Wissens hat sich selbst zur Vorausset-
zung und stiftet sich durch diese Voraussetzung bestindig neu so,
wie sie sich auflost. Auf diese Weise zeigen sich auch im sprach-
lichen Gang der Phédnomenologie Lihmung und Rausch der narzif3-
tisch-faszinierten Ent-Spiegelung, welche in den Bildern der
Phéinomenologie die Bithne bestindig neu erdffnet und vernichtet.
Die FEitelkeit des absoluten Wissens mul} sich in jedem sprachlichen
Zeichen neu bestitigen. Wo das einzelne Zeichen dies nie ganz zu
leisten vermag, bedarf es einer bestindigen neuen Interpretations-
leistung, um die aus der Eitelkeit des Wissens entstehende Eifer-
sucht auf alles, was anders ist — das heit auf sich selbst -, zu

155

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

stillen: “Die Eifersucht ist der eigentliche Rausch der Zeichen”?”,
schreibt Deleuze iiber die Recherche. Und dies gilt auch fiir den
ironischen Taumel des absoluten Wissens, das durch die Gesamtheit
der Zeichen rauscht, um bloB in dieser Gesamtheit sich selbst als
auch sein Anderes zu finden. Das Selbe ist der Rausch seiner
eigenen Interpretation; Narzill erstarrt im Rausch seiner Eifer-
sucht. “Narkotisch fiir den Narzimus””, fungiert die Sprache
des Wissens. Das absolute Wissen wird “in der Narkose der Worte”*"
konfiguriert, wie es sich in der Berauschung durch den NarziBmus
gleichermaflen auch aufl6st. Das endliche Zeichen ist gleich dem
endlichen BewuBtsein - zum Beispiel des Philosophen Hegel -
blof3 ein anderes, weiteres Zeichen fiir das Unendliche. Die Herr-
schaft der Sprache stiftet auf narziBtische Weise ihre eigene
Allgemeinheit, die sie doch nie anders als afformativ ausweisen
kann und die sich so schon immer hochst ironisch gebrochen hat
und sich als nichts anderes gibt denn als eine ironische Brechung
figurativer Rede.””

Wenn Hegels Philosophie zum Beispiel in der Einleitung der Phd-
nomenologie explizit ein auf die theatrale Beobachterkonstellation
rekurrierendes Wissensmodell verdammt, welches “das Absolute
auf einer Seite . . . und das Erkennen auf der anderen Seite fiir sich und
getrennt von dem Absoluten” (PhG 70) ansiedelt, dann ruft sie das
Absolute in der ironischen Brechung dieser Figur auf:

Sollte das Absolute . . . uns nur iiberhaupt nihergebracht werden . . . wie etwa
durch die Leimrute der Vogel, so wiirde es wohl, wenn es nicht an und fiir sich
schon bei uns wire und sein wollte, dieser List spotten; denn eine List wire in
diesem Fall das Erkennen, da es durch sein vielfaches Bemiihen ganz etwas an-
deres zu treiben sich die Miene gibt, als nur die unmittelbare und somit miihelose
Beziehung hervorzubringen. (PhG 69)

Das personifizierte Absolute spottet der List der Vernunft. Diese
pervertiert sich selbst, indem sie Arbeit in die Herstellung des
angeblich unmittelbar Gegebenen investiert und sich die Maske
einer geschiftigen Miene aufsetzt. Das personifizierte Spotten geht
iiber in das personifizierte Wollen des Absoluten, welches frei
iiber sein Auf- und Abtreten - nicht auf einer Biihne, sondern in
der Bewegung des Erkennens selbst - entscheidet. In verstellter,

156

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

weil gleichnishafter Sprache zeigt sich die produktive Selbstiiber-
windung des Absoluten, das - ohne dinghaft aufzutreten - doch in
allen Dingen und ihrer Erkenntnis steckt. Verspottet wird die Biih-
nenfigur in figurativer Rede, iibernommen wird die Perspektive,
das heiBt auch die Miene des Verspotteten. Die figiirliche Rede
vom Spott spottet so der figiirlichen Rede, die das Festhalten eines
gegenstindlichen Absoluten mit dem Vogelfang auf der Leimrute
vergleicht, und wendet in ironischer Verabgriindung erst den un-
moglichen Blick zum Absoluten hin. Das Absolute tritt nicht auf
einer Theaterbiihne auf, sondern das sich dem Absoluten nihern-
de BewuBtsein spielt im Aufsetzen einer seiner Nidhe zum Absolu-
ten nicht entsprechenden Miene - im Annehmen einer theatralen
Beobachterposition - Theater mit sich selbst. Durch Uberwindung
dieser Verstellung - oder auch dieser natiirlichen Vorstellung - kehrt
es zu sich selbst in die Figur des Kreises und als Figur des Kreises
zurtiick.

Die beliebige Lautfolge k-r-a-i-s kann blo8 als Gabe einer gdtt-
lichen Natur den Kreis bezeichnen. Das hegelsche Wort Kreis will
auf gar keinen Kreis, sondern auf die Freiheit seiner Selbstsetzung
im Kreis zeigen. Dafiir bediirfte es des Bildes vom Kreis nicht, mit
dem Hegels Philosophie aufwartet, denn als Freiheit setzte sich
dieses Bild selbst. “[I]s not Hegel only a pseudo-Hegel?”*"°, lautet
in diesem Sinne eine Frage Blanchots, welcher die wahre Voll-
endung sprachlicher Negativitdt nicht im Werke Hegels, sondern
in der Dichtung, etwa der Mallarmés, findet: Indem die negative
Macht der Sprache die benannte Welt vernichtet und in sich
hinaufhebt, schlieBt die sprachliche Welt sich in sich ein und wird
zu ihrem eigenen Material. Dessen Durchstaltung vollendet sich in
der Befreiung der Sprache von sich selbst, das heifit in der Auf-
l6sung sprachlicher Bedeutung hin zu Klang und Schriftbild:

[Lle poéme n’est pas poéme parce qu’il comprendrait un certain nombre de
figures, de métaphores, de comparaisons. Le poéme, au contraire, a ceci de
particulier que rien n’y fait image. ... est-ce que le language lui-méme ne
devient pas, dans la littérature, tout entier image . . . ? 7

Das Gelingen der Negativitit stellt ein Sprachbild her, so wie die

Figur des Kreises selbst ein Bild ist. Die Schriftszene der Theorie

157

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

spannt sich so auf zwischen Piktogramm und Piktogramm. Sie hat
sich vom Zeigen auf die Geometrie gelost, die sie noch in ihren
Namen - Figur, Kreis - mit sich trdgt. Sie wird in der eigenen
Kreisbewegung aber wieder zum figuralen Bild zuriickkehren,
ohne daf} sich dieses den Schemata der Geometrie unterwerfen
lieBe: Die “in sich kreisende Bewegung” (PhG 559) der Negativitit
hinterlieBe als Vollendung des Kreises bloB} die reine Form eines
Schrift- und Klangbildes, welches in seiner Reinheit die Form von
sich selbst befreite und in die undurchdringliche Heterogenitit
des Materiellen aufloste. Dieser konsequentere Hegelianismus,
den Blanchot in Mallarmé zu finden meint, erfiillte so nicht blof3
die Forderung Schillers nach einer Vernichtung des Stoffes durch
die Form - “Darin also besteht das eigentliche Kunstgeheimnis des
Meisters, dap er den Stoff durch die Form vertilgt.”*"® -, sondern auch
die eher antihegelianisch anmutende Forderung Schellings nach
einer Vernichtung der Form durch sich selbst - “Nur durch die
Vollendung der Form kann die Form vernichtet werden*”. Die
reine Form des mallarméschen Sprachbildes zeugte von der
Prasenz des Formlosen, sie wire selbst ihr eigenes Afformativ wie
dessen Verabgriindung.

Die Kreisfigur der sprachlichen Negativitit fiihrt vom Bild des
Kreises durch die Sprache hindurch in die Bildlichkeit von Schrift
und Klang selbst. Dieses Bild der Befreiung der Sprache von sich
selbst zeigt nicht blof den erfolgreichen Kreisgang, sondern
gleichzeitig und nicht von diesem zu unterscheiden auch ein vollig
Gestaltloses: Das von der Sprache befreite Sprachbild ist genauso
gut ein Exkrement aus Larm und Strichen. Blanchot unterscheidet
in diesem Sinne den arbeitsamen Tod der Negativitit von einem
zweiten Tod, welcher sich nicht unter die Arbeit des Negativen
bannen 146t und diese immer wieder neu bedroht.”® Die beharr-
liche Wiederkehr dieses zweiten Todes nennt Blanchot sowohl
wegen seiner Vorurspriinglichkeit als auch wegen der von ihm
ausgehenden bestiindigen Verschiebung “scéne primitive”®®'. Das
mit diesem Wort benannte nicht in die Arbeit des Negativen Inte-
grierbare wartete ebenso vor und nach dieser Arbeit. Es wartete
vor und nach, also mitten im theatralen, philosophischen oder lite-
rarischen Werk. Die Urszene wire keine mehr allein des Theaters,

158

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sondern ebenso sehr eine zum Beispiel des Buches. Eine solche
Urszene hitte keinen Ort innerhalb der vollkommenen Gestalt des
Kreises, sie bliebe eine “atopische”**.

Die Atopie einer Urszene hitte sich in der Figuration des Kreises
schon geloscht, wie die Ausloschung innerhalb der Figuration
selbst sie doch bezeugte. Eine “poussée de mourir dans sa nouv-
eauté répétitive”* beharrt auf einem unauflésbar Heterogenen,
das sich nicht aneignen 1d6t, sondern bestindig neu und anders
gibt. Innerhalb von Hegels Philosophie lieBe diese Unproduktivitdt
des Szenischen sich hochstens als die schlechte Unendlichkeit fas-
sen, welche sich in keine hohere Stufe hinaufhebt. Die Neuan-
kunft der Szene wire so auch der immerwihrende Ruin der Figu-
ration, wie Blanchot schreibt: “Livré au répétitif sans retour, ne
heurte-t-il pas le systéme hégélien, a la facon d’un désastre?”**
Eine solche Urszene wire selbst nicht faBbar, nicht von der Sprache
fixierbar, insbesondere, wenn es sich nun nicht mehr bloB um eine
Szene des Theaters sondern des Sprachlichen selbst handelt. Wo
Blanchot von der Urszene schreibt, werden die Passagen durch
Kursivdruck, der innerhalb dieses Buches auf Zitate oder eher
literarische Passagen verweist, von den anderen Fragmenten in
L'écriture du désastre unterschieden. Die Benennung Urszene - je-
weils eingeklammert, mit einem unbestimmten Artikel versehen
und durch ein Fragezeichen zuriickgenommen - bleibt in der
Schwebe: “A tort, puisque échappant au figurable, comme a la
fiction”. Das Verbleiben der Urszene aullerhalb des Figurations-
kreises tibersteigt auch immer eben diesen Kreis. Sie gibt sich blof3
als “un ‘presque’ avec les traits du ‘trop’, de 'excessif en tout™.
Die Urszene dandert an der Figur nichts und dementsprechend alles:
“Rien n’est changé. - Sauf le bouleversement de rien.”**® Diese
Urszene mag sich katastrophal auf die Philosophie Hegels und
ihren Abschlufl zum System auswirken. Aber Hegels Philosophie ist
diese Katastrophe gerade selbst, indem sie nie ganz Hegels Philo-
sophie ist, immer blof} die eines Pseudo-Hegels, immer blof die voll-
endeter und daher unvollendeter Ironie. Je mehr Pseudo, desto
mehr Hegels Philosophie. Als diese Katastrophe ist sie eher Hegels
Philosophie denn die mallarméschen Klangbilder, welche - immer
zu sehr Mallarmé - zum Pseudo-Mallarmé nicht werden wollen.

159

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die scheiternde Benennung des Kreises als Kreis verhilt sich zu
sich selbst heterogen, wihrend eine Ausstellung dieses Scheiterns
im Klangbild solch Heterogenitit zu verlieren droht, indem sie
diese enthiillend zu fixieren scheint. Die Heterogenitit einer Ur-
szene muf} auch solcher Enthiillung widerstehen.

La scéne est primitive, heiit ganz in diesem Sinne ein frither Text
Philippe Lacoue-Labarthes:*’ Keine urspriingliche Situation, die
Schema fiir endlose Wiederholungen und metaphorische Ubertra-
gungen béte, ruft dieser Titel auf (und sei es blofl der leere Zeit-
Raum Kants), sondern die Urspriinglichkeit ohne Ursprung des
Heterogenen selbst. Die Szene ist kein Ort, an dem Figuren auf-
treten, sondern sie gibt diesen Figuren von vornherein eine
unvorhergesehene Richtung, iibersteigt sie so oder zerstort sie gar,
ohne je selbst aufzutreten. Solch Heterogenitit verhindert zum
Beispiel, daB} Freud je eine Urszene der Menschheit oder Kindheit
wirklich benennen konnte. Auf dieser Urszene findet weder etwas
statt, noch konfiguriert sich das Stattfinden aus der Vorder-
/Hinterbiihnendifferenz zwischen den Figuren und einem
Fliissigen wie auf der Biihne der Phédnomenologie. Auf dieser schilen
die Figuren sich aus dem Endlich-Materiellen und kommen so
lange nicht zur Ruhe, bis sie dieses ganz durchstaltet haben. Die
Heterogenitdt der Urszene wird zum Antriebsmoment der Figu-
ration, die sich erst in Durchstaltung der Szene abschlieft, die
Figur aber auch zerstort und zur Urszene im Sinne Blanchots
werden laBt. Wegen der Urszene wird es keine stabilen Figuren und
keinen abgeschlossenen Bildungsroman gegeben haben. Denn die
Urszene reilit jede Gestalt in eine andere Richtung und macht sie zu
einer endlos anderen Szene. Dal} es Urszene(n) gibt bewirkt die
Verabgriindung von Biihnen, Schemata und Vorstellungen, so wie
sich gleichzeitig die Urszene(n) in deren Gestaltungskraft verber-
gen. Die hegelsche Figur reilit sich aus einer Szene heraus, indem
sie sich in ihrer Heterogenitit verliert. Es gibt innerhalb von Hegels
Philosophie weder Figur noch Szene, sondern hochstens - und
immer schon aus Perspektive der Figur - ihr “Auseinandertreten”
(PhG 557), welches das Spiel aus Szene und Figur - die Figura-
lisierung der Szene, das UberschieBen der Szene iiber die Figur -
immer weiter treibt. Dieses “Hinausgerissenwerden” (PhG 74)

160

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schlieBt sich zur Gestalt des Kreises. Im SchlieBen des Kreises
kommt es zur Moglichkeit des Antagonismus auf der Biihne und
zwischen Zuschauer und Biihne: etwa so wie ein Durchmessen des
Kreises zwei Punkte einander gegeniiberstellt. Der Rif3 zwischen
Szene und Figur zum Umrill des Kreises und zur Figuralisierung
der Szene selbst. Die Szene wird zur Figur, so dal von nun an von
Szene und Figur in den Figuren der Sprache die Rede sein kann
und eben diese Sprachfiguren sich im Ubergang zur Urszene
verunmoéglichen. Was sich anhand Hegels zur Figur und zur Szene
ausfiihren 148t, ist figiirlich fiir die Sprache zu nehmen, die eitel
ihre eigene Allgemeinheit sagen will und dabei immer wieder auf
die uneinholbare Urszene des Theaters verwiesen wird.

Insofern sind die Figuren der Rhetorik, des Klangs oder der
Biihne keine Gebilde in Raum und Zeit, die in ihren Funktionen,
ithrer Zeitlichkeit, ihren Schnorkeln, ihrer Fliche beschrieben wer-
den koénnten, sondern sie sind héchstens der Rhythmus ihrer eige-
nen szenischen Verdnderung - auf dhnliche Art, wie Hegel von
einem “Rhythmus der Begriffe” (PhG 56) des absoluten Wissens
spricht, ohne dafl man je dazu kidme rhetorische Figur, klangliche
Figur oder sichtbare Biihnenfigur voneinander zu trennen, da
deren Szenen sich schon vernetzt hitten und immer bloB ausein-
ander hervortriten.”® Eine Figur schlieBt sich dementsprechend
nicht zur Figuralisierung ihrer Szene ab, sondern ist als ein zwei-
facher RiB: als Rif}, den das sich szenisch Gebende als Linie oder
Streifen durch die sich in diesem Aufreilen immer weiter zeiti-
gende Vergangenheit zieht oder schneidet und so eine Figur zu
umreillen scheint. Gleichzeitig als das unterbrechende ZerreiBlen
eines Neuanfangs, der sich von seiner figuralen Zeit loslost. Die
Figur ist nie ein Ende, sondern immer ihr eigener Anfang, wie
Nancy dies zu beschreiben sucht: Die (Ur-)Szene insistiert mit
Worten Nancys als der

Rhythmus, in dem das Sichtbare am Unsichtbaren erscheint und umgekehrt.
Dieser Rhythmus besteht aus Sequenz und Synkope, Bewegung und Innehalten,
Linie und Liicke, FlieBen und Stocken. So wird er zur Figur, aber diese Figur ist
kein Bild von etwas ... . Die Figur gewinnt erst im Rhythmus des Schritts . . .
Kontur und Raum.**

161

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Indem diese (Ur-)Szene nicht von der Theorie eingeholt werden
kann, ist sie auch nicht notwendig theatral im Sinne einer Theorie
vom Theater oder einer theatralen Theorie. Die Szene - zum
Beispiel der Schrift - wird auch immer anders sein als das Theater
und sich auch der Eingliederung in eine theatrale Metaphorik
verschlieBen, weil sie das Gelingen der Theatermetapher unter-
lauft. Ein Bezug auf die Performativitit des Theaters bzw. der
Theatralitdt vertraut auf das Gelingen der Metapher, welche die
Unzuverldssigkeit der Sprache, ihre Ironie, ihre gottliche Natur,
ihre (hochstens noch metonymisch so zu nennende) Flissigkeit in
sich aufsaugt. Die Rede vom Theater der Welt, von der Welt als
Theater suggeriert, das Theater bliebe in seiner Wechselhaftigkeit
doch immer dasselbe oder zumindest eines. Das Wort Theater gibt
der theatralen Verdnderung eine feste Umrahmung. Beobachter-
(das heifit Empiriker-), Regisseurs- und Theatermetapher sollen
das Theater selbst austreiben, die Negation der Negation - Beherr-
schung des sich mit der szenisch Entziehenden durch Benennung
- vollbringen. Das FlieBen der Sprache kehrt kreisférmig zu einer
sie organisierenden Metapher zuriick, welche ihre Sinnhaftigkeit
garantiert. Doch auch das Wort Theater muf} von dieser szenischen
Verschiebung und ihrer Unzuverldssigkeit betroffen sein, so daf
nichts seine formierende Kraft garantiert. Das Amorphe am Wort
Theater bedroht die sprachliche Arbeit des Negativen, die mit
diesem Wort die Welt fiir die moderne Theoriebildung durch-
greifen soll. Die Ubertragung aus der Sprache des isolierten Zu-
schauers auf die Sprache der Wissenden kommt aber nie zum
AbschluB}, weil der Zuschauer nie Platz nehmen, sondern von den
Uberraschungen aus der Bahn gerissen wird, welche die Schrift-
szene schon im Wort Theater fir ihn parat halten kann. Eine
Hypostase des Theaters wire eine bloe Umkehrung des Glaubens
an die Wahrheit, die im Durchschauen des Wahren als des Fiktio-
nalen dessen Wahrheit blof3 umso sicherer zu erlangen glaubt.

In diesem Sinne ist es zwar explizit Rousseaus Kritik am Theater
als bloBer, gefihrlicher Zweitfassung und die Demonstration der
Vorurspriinglichkeit einer solchen Zweitfassung, in welche Der-
ridas Logozentrismuskritik mit gleichzeitiger Entwicklung des
Schriftbegriffs einmiindet, ohne selbst aber in einer Umkehrbewe-

162

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gung das Theater zum neuen Paradigma zu erheben.*” Eine
solche Vorurspriinglichkeit des Theaters verbietet seine Fixierung
als Theater. Das Theater ist bloB dann Theater, wenn es sich nicht
als das zeigt, was es wirklich ist - Theater.*' Somit liBt sich
hochstens mit Lacoue-Labarthe in Anlehnung an Derridas Rede
von der “Urschrift” von einem sich immer entzichenden “archi-
théatre” des Buchs sprechen, welches sich nie ins Theater, auf die
Biihne, in die Figur oder die Vorstellung bannen ldft: “Deshalb ist
das Wesen des Buches in Wirklichkeit nicht theatralisch. Eher ist
es ein Ur-Theater (archi-thédtre) und Ursprung der Vorstellung.”*”
Also fande sich in der Figuralisierung der Szene durch Hegels
Philosophie vielleicht und tiberraschenderweise das Paradigma des
Theatralen als eines Szenischen: Die Phdinomenologie des Geistes
16scht ihr theatrales Modell, so dal3 sich nie sagen oder wissen 1d0t,
ob die Philosophie Hegels, wie Feuerbach es wollte, sich theatralisch
geriert. Hegels Philosophie wiirde es selbst nie gewulit haben. Fiir
die Moglichkeit des Theatralen bleibt dies notwendige Vorbe-
dingung.

Eine solche Unscheinbarkeit des Theatralen und des Szenischen
macht es unmoglich, zwischen einem Gelingen und Scheitern des
Buchprojekts Phdnomenologie des Geistes zu unterscheiden. Dies
durchgeformte Werk hat sein Lesepublikum gewil} nicht aus dem
geistigen Tierreich befreit. Es ist seine tiefste Ironie, selbst als blof}
singuldre Stimme in diesem Tierreich fiir einige Zeit eine Gefolg-
schaft, ein Wir, gebildet zu haben, um dann durch performativere,
lautere oder ganz einfach andere Stimmen iiberdeckt und selbst
der Historisierung anheimgegeben worden zu sein. Doch der iro-
nische Urteilsspruch der Geschichte tiber Hegel 146t sich von der
Herrschaft der Ironie nicht unterscheiden, welche afformativ die
Geschichte des Wissens durchformt und zur Narration von einer
sich selbst iiberwindenden Theaterauffithrung durchbildet. Die
Einladung an die Lesenden zur Identifikation mit dem Wir soll zur
Er-Innerung der verbindenden Kraft des Absoluten und damit zum
gemeinschaftlichen Aufstieg aus dem geistigen Tierreich fiihren.
Die Uberredung zur Identifikation wird bloB einem iiberzeugen-
den Vortrag gelingen. Die afformative Herrschaft des Wissens hat
bloB eine, jeweils singuldre Stimme, die in unendlicher Ironie ihre

163

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Stimme als die allgemeine ausgibt.*”> Die Autoformierung des Wir,
das sich auf der Biihne seine eigene Geschichte auffiihrt, maskiert
die Heterogenitdt, Briichigkeit und Zerstreuung eben dieses Wir.
Scheinbar instrumentalisiert der Bildungsroman Phédnomenologie
des Geistes das Theater, indem er die amorphen Lesenden formt.
Scheinbar tibernimmt er die von Hegels Philosophie auf die Antike
projizierte Funktion des Theaters, eine Menschenmenge zu ver-
sammeln und zur Gestalt eines Volkes zu bilden. Aber dies kann er
blof, wenn zuschauende Leser oder lesende Zuschauer selbst ohne
Form sind. Er verldBt sich auf die Herrschaft der Afformation, wel-
che gleichzeitig doch immer ihr eigenes vollig anderes bleibt. Die
Lesenden (wir) werden durch die Formen hindurchschliipfen und
jede anprobieren wie abstreifen. Und dies kann auch fiir diejenige
Figur gelten, zu welcher der Geist sich am Ende schlieit - so, als
setze er wieder eine Maske auf, derer man sich nach Schlieen des
Buches nicht mehr erinnern muf}. Irgendwo zwischen dem trocke-
nen Rascheln der Seiten und der orgiastischen Maskerade der auf
Hegels Buchbiihne aufgerufenen Gestalten 16st die Heterogenitit
der Szene unsere Versammlung vor dem Buch und der Biihne auf,
ohne sie zu beenden. Vielmehr stellt es sie immer wieder neu zur
Disposition. Der Zerstorung Vollendung ist in Hegels Philosophie im-
mer auch das Produktive einer dionysischen Theatralitit: Neuan-
kunft des Heterogenen.

164

hittps://dol.org/10.5771/9783709250839-115 - am 17.01.2026, 20:53:17. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [IEETES


https://doi.org/10.5771/9783709250839-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

