
XI  Diskrepanzbewusstsein 

Von allem unterschieden, bin ich wie verloren. Meine Verlorenheit ist Quelle 
und Gefährdung meiner Freiheit in einem. Ich bin ja nicht nur von der Welt und 
den Anderen unterschieden, sondern noch von mir selber. Ich bin die Lücke, die 
ich mit mir selbst schließen muss. Ich erfahre sie als Differenz von subjektivem 
und objektivem Selbst. Um mich, von jenem her, diesem anzunähern, muss ich 
aus mir herausgehen. 

Das nicht selbstverständliche Selbstverständliche 

Meine Verlorenheit verbindet mich mit der der Anderen. Hierauf baut die Welt 
des Moralischen auf – aber eben nur implizite: Ein expliziter Moralismus, etwa 
in Form der Goldenen Regel, verunklart uns nur unsere Verlorenheit. Er wiegt 
uns in der trügerischen Sicherheit einer direkt wiss-, aussag- und herstellbaren 
Ordnung menschlichen Zusammenlebens. Damit ruiniert er gerade unser Emp-
finden für die Asymmetrien unserer Verbundenheiten. Hierin liegt, nach Carl 
Friedrich von Weizsäcker*, denn auch das moralische Problem von Moral: Sie 
kann sich selbst nie letzter Grund sein. Wo sie dies tut, tut sie uns Gewalt an.1  

Was uns miteinander verbindet, verbindet uns mit uns selbst: Von allem, 
noch von uns selber, unterschieden, bedürfen wir eines uns bereits Einenden. 
Was uns, als menschliche Welt, je schon eint, ist die schiere Kontextualität unse-
res Lebens. Aus ihr heraus evolvieren wir in Koevolution mit den Verhältnissen, 

                                                
*  Carl Friedrich von Weizsäcker (1912-2007), deutscher Physiker, Philosoph und Frie-

densforscher. 
1  Vgl. Carl Friedrich von Weizsäcker: Das moralische Problem der Linken und das mo-

ralische Problem der Moral. In: Der Garten des Menschlichen. Beiträge zur geschicht-
lichen Anthropologie. Frankfurt/M. 1980, S. 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011 - am 14.02.2026, 14:26:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


160 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

die uns bestimmen. Wir gehen nicht nur äußerlich, notgedrungen und taktisch, 
Bündnisse mit unserem Außen ein, sondern aus uns selbst heraus, in Koevoluti-
on mit uns selber, deren Dasein mit den Verhältnissen, die es bestimmen, struk-
turell verkoppelt ist. Aus Gründen unserer eigenen Verbundenheit mit dem Le-
ben, dem, was uns sowohl in uns als auch von außen her umgreift, richten wir 
unser Leben und Erleben auf einen Horizont aus, der, mit den Worten Erik H. 
Eriksons, »mit dem nebelhaften Bild einer Mutter anfängt und mit der Mensch-
heit endet«2. 

Was uns von jeher eint, ist die Idee eines Selbstverständlichen: dass wir in 
aller Unterschiedenheit Gleiche und als diese dem Gebot der Gegenseitigkeit un-
terworfen sind. Was die Idee des Selbstverständlichen von der Goldenen Regel 
unterscheidet, ist, dass sie nicht operationalisierbar ist. Sie stellt weniger eine 
auswendig wiss- und sagbare Regel als einen inwendigen Appell an unsere Ur-
teilskraft dar. Bevor sich das Moralische als das zu Tuende und zu Lassende prä-
sentieren kann, muss es uns für die Geltung eines Selbstverständlichen sensibili-
siert haben, dem noch die Idee einer Moral untersteht. In dem Maße, wie wir uns 
als je schon moralische Wesen, als zu moralischem Handeln Fähige vorfinden, 
finden wir unsere Moralen bereits der Idee eines Selbstverständlichen unterstellt, 
worüber wir uns, in aller Unterschiedenheit, als Gleiche, unterschiedslos der 
Conditio humana Unterstellte, wissen. Unsere konkrete moralische Erfahrung 
besteht nun aber gerade darin, dass das Selbstverständliche nicht ebenso selbst-
verständlich gegeben ist, dass wir einander eben nicht als Gleiche ansehen und 
behandeln. Die Diskrepanz von Realem und Idealem, vor die ich mich gestellt 
sehe, stellt mich in mir vor eine Forderung an mich selbst: dass, soll Gleichheit 
und Gerechtigkeit in die Welt einziehen, ich von mir selber mehr fordern muss 
als von den Anderen3. Ich erweise mich als moralisches Wesen, indem ich in 
moralische Vorleistung gehe. Dieser Leistung, jener Forderung wegen ist es 
denn auch moralisch problematisch, das Selbstverständliche auszusprechen. 
Ausgesprochen dementiert sich das Selbstverständliche selber.  

                                                
2  Erik H. Erikson: Identität und Lebenszyklus, S. 58. 
3  Vgl. Emmanuel Lévinas: Schwierige Freiheit. Versuch über das Judentum. Frank-

furt/M. 1992, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011 - am 14.02.2026, 14:26:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 161

Die Moral angesichts der Innen-Außen-Differenz 

Nach Heinz von Foerster werden moralische Sätze mit »Du sollst« / »Du sollst 
nicht«, ethische mit »Ich soll« / »Ich soll nicht« gebildet.4 Anders als eine Moral 
macht Ethik keine Vorschriften. Mit Wittgenstein verweist von Foerster auf das 
Unaussprechliche, Indirekte, Implizite aller Ethik. Sie drückt sich nicht prak-
tisch/theoretisch, sondern gestisch/habituell aus. Ethik kennt denn auch weder 
Strafe noch Lohn. Ihr Lohn, ihre Strafe liegt in unserem Handeln, unserem Ver-
halten selbst.5  

So wenig sich eine Ethik aussprechen lässt, so sehr hat Sprache schon ethi-
sche Implikationen. Von Foerster unterscheidet zwischen zwei Strängen der 
Sprache, dem ihrer Erscheinung und dem ihrer Funktion.6 Auf dem Strang der 
Erscheinung tritt uns Sprache als grammatikalisch-syntaktische Ganzheit entge-
gen. Als diese ist sie ganzheitlich-selbstbezüglicher Natur: Das Wort für Sprache 
heißt hier wiederum »Sprache«, das Wort für Wort »Wort«. Damit ist sie ge-
schützt gegen Erklärungen ihrer selbst, die von außerhalb kämen. Auf diese 
Weise firmiert jede Sprache als eine monologische Ganzheit neben den monolo-
gischen Ganzheiten anderer Sprachen. Sie stellt nicht nur eine in sich stimmige 
Welt dar, sondern bestimmt noch unsere Beziehungen zum Außen: Das Wort 
»Stuhl« repräsentiert den Gegenstand »Stuhl«. Derart überprägt Sprache noch 
die Intentionalität meines Bewusstseins auf eine außersprachliche Wirklichkeit 
hin. Auf dem Strang ihrer Funktionalität dagegen ist Sprache von jeher Dialog. 
Miteinander sprechend, sprechen wir auf mitmenschlich-kommunikative Spra-
che miteinander, d.h. wir wenden Sprache nicht umständlich-deskriptiv an, in-
dem sie sich einander auswendig, vermittels sprachlich feststehender Bedeutun-
gen über eine feststehende Wirklichkeit, austauschen. Miteinander sprechend 
machen vielmehr, ohne es ausdrücklich zu wissen oder zu wollen, konstruktiv-
poetischen Gebrauch von Sprache: Wir schaffen kraft eines uns bereits Verbin-
denden auf unsere Weise dieses uns Verbindende nach. Auf diese Weise spricht 
sich im dialogischen Gebrauch von Sprache Ethisches auf unsichtbare Weise 
aus. 

In dem Maße, wie das allem Moralischen zugrunde liegende Gebot der Ge-
genseitigkeit abstrakt – das Selbstverständliche eine Idee – bleibt, sind wir ge-

                                                
4  Vgl. Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung. A.a.O., S. 66. 
5  Vgl. Ludwig Wittgenstein: Logisch-philosophische Abhandlung. Tractatus logico-

philosophicus. Satz 6.422. 
6  Vgl. im Folgenden Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung. 

A.a.O., S. 81f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011 - am 14.02.2026, 14:26:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


162 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

halten, es antifaktisch – unter Bedingungen realer Ungleichheit – zu realisieren. 
Dafür aber muss ich mich zuvor selber den Maßstäben der Gegenseitigkeit un-
terworfen sehen: Ich muss aus mir herausgegangen sein, mich innerlich dezen-
triert, perspektivisch zu einer azentrischen Weltauffassung durchgerungen ha-
ben. Von dorther erst erführe ich, dass ich, bevor ich mir, meinem Personsein, 
unerlässlich wäre, einer zu wahrenden Gerechtigkeit unerlässlich bin.7 Dem for-
malen Prinzip der Gegenseitigkeit reale Geltung zu verschaffen, heißt nicht, Ge-
rechtigkeit herzustellen. Wir können sie nur wiederherstellen. Dafür gehen wir 
in moralische Vorleistung. Auch hierin werden wir uns immer schon verspäten, 
können wir immer nur Antwortende, Korrigierende sein. So bleibt auch unser 
innerer Sinn fürs eigentlich Selbstverständliche an unsere aktuellen Lebensver-
hältnisse gebunden, mithin an die jeweils geltende Moral. Moralische Wahr-
nehmung schult sich am erfahrenen Ungenügen der jetzt gültigen Moral. Um sie 
zu korrigieren, müssen wir von ihr, unserer Teilhabe am Jetzt, ausgehen. Es gibt 
keinen letzten, objektiven moralischen Standpunkt über allen Standpunkten. Die-
ser wäre, als übermoralischer Standpunkt, zugleich ein vormoralischer Stand-
punkt: der Standpunkt eines Zuschauers, der sich, da unbeteiligt, eine göttliche – 
der Innen-Außen-Differenz enthobene – Perspektive anmaßt. 

Um meiner Verbundenheit mit den Anderen willen gehe ich aus mir heraus, 
dezentriere ich mich innerlich, mache mich zu einer azentrischen Weltsicht be-
reit. Ich unterwerfe mich freiwillig dem Prinzip der Gegenseitigkeit, wissend, 
dass ich, was ich, auf mich bezogen, als ungerecht empfinde, Anderen nicht an-
tun kann, ohne meine eigene Menschlichkeit zu verletzen. Statt uns in prinzipiel-
len moralischen Dingen immer erst verständlich machen zu müssen, brauchen 
wir einander nur an Selbstverständliches zu erinnern. So, wenn ich einen Mäch-
tigeren um Fairness bitte: Bestünde, allem Machtgefälle zum Trotz, nicht etwas, 
das uns in der Tiefe unserer selbst miteinander verbindet, mein Appell an seine 
Fairness wäre nicht nur vergeblich, sondern unverständlich, geradezu unsinnig.  

Und doch ist das Selbstverständliche nie so selbstverständlich gegeben, dass 
wir nicht für seine Geltung eintreten, so auch aussprechen müssten, was nicht 
ausgesprochen werden sollte. Die Idee eines Selbstverständlichen bleibt von da-
her das am wenigsten Gesicherte, am leichtesten zu Leugnende, tagtäglich Lü-
gen Gestrafte. Zugleich macht die Erfahrung dieser Kluft es erst nötig, dass wir 
uns überhaupt eine Moral geben. Keine Moral wiederum vermag, die ihrer eige-
nen Notwendigkeit zugrunde liegenden Differenzerfahrung zu schließen, ohne 
uns sogleich als ethische Wesen, die sich aufgrund ihrer Erfahrung mit sich und 
den Anderen eine Moral geben müssen, mit abzuschaffen. Insofern unterliegen 

                                                
7  Vgl. Emmanuel Lévinas: Schwierige Freiheit, S. 164. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011 - am 14.02.2026, 14:26:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 163

noch unsere Moralvorstellungen der uns bestimmenden Differenz von Innen und 
Außen. Moralisches Bewusstsein besteht denn auch im Durchleiden der Diskre-
panz zwischen den moralischen Geltungen einerseits und meinen moralischen 
Erfahrungen andererseits. Wie mir, nach Jaspers, das Gegebensein von Bewusst-
sein vermittelt, dass mir alles immer nur in Form der Subjekt-Objekt-Spaltung 
gegeben ist, so bewahre ich mir mein moralisches Bewusstsein in meiner Sensi-
bilität für die Diskrepanz von Geltendem und Erfahrenem.  

Je vertiefter dieses Bewusstsein, desto fragwürdiger wird alle Moral, nicht 
zuletzt angesichts neuer, drängender Anforderungen an uns, uns in einer Welt 
der Ungerechtigkeiten gerecht zu verhalten. Indem ich etwa einem Kind Recht 
und Unrecht auseinandersetze, bin ich versucht, mein eigenes Bewusstsein der 
Diskrepanz von moralisch Gebotenem und real Gegebenem vor ihm zu verber-
gen. Das setzt mich der weitergehenden Versuchung aus, meine Zweifel durch 
eine umso rigidere moralische Grundsätzlichkeit niederzuhalten. Auf die Art 
glaube ich, dem Kind gegenüber in meinem Unglauben unerkannt bleiben zu 
können. Ich entkomme mir aber selbst nicht: Der unwissende Blick des Kindes 
konfrontiert mich mit meiner Selbstwahrnehmung als Heuchler. Ich beginne, 
mich zu schämen. Ich fühle mich der Autorität, die ich für das Kind darstelle, 
nicht würdig. Ich sehe mich sie nur spielen. Der kindliche Blick erteilt mir eine 
Lektion darin, was uns verbindet und was ich untergrabe: Vertrauen. An seinem 
Blick erfahre ich, dass ich mir selbst nicht vertrauen kann. Um mich mir selbst 
wieder vertrauenswürdig zu machen, müsste ich mich meiner Scham öffnen. Mit 
ihr erführe ich das mich mit dem Kind – seiner und meiner Verlorenheit – Ver-
bindende. Indem ich in mein Diskrepanzbewusstsein zurückgefunden hätte, hätte 
ich meinen Zweifel in den größeren Zusammenhang eines antifaktischen Ver-
trauens in die bleibende Idee eines Selbstverständlichen, vor allem Verstehen 
Verständlichen, gestellt. Die moralische Autorität, die ich mir angemaßt, die mo-
ralische Überzeugung, die ich mir selbst eingeredet habe, wären überholt von ei-
ner Glaubwürdigkeit, die in nichts als meiner vor den Augen des Kindes absol-
vierten Differenz von Innen und Außen besteht. Das Kind sieht nicht die Passage 
– niemand sieht sie –, sehr wohl aber meine Bezogenheit auf es in meinem Rin-
gen mit mir. 

Das abwesende Gute und das sich wiederfindende Vertrauen 

Von moralistischem Autoritarismus eingeschüchtert und verwirrt, verdunkelt 
sich uns die uns bestimmende Innen-Außen-Differenz zum undurchdringlichen 
Außen: Der Moralismus verlangt uns einen Glauben ab, der uns davon abhält, 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011 - am 14.02.2026, 14:26:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


164 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

unsere eigene Diskrepanzerfahrung zu verstehen. Wir werden von unserem Vor-
verständnis eines Selbstverständlichen, dem Vertrauen in seine zwanglose Gel-
tung, getrennt; wir werden genötigt, Gutes zu wollen und zu tun, ohne es bei uns 
selber schon, kontrafaktisch, als Gutheit selbstverantwortlichen Personseins, vor-
aussetzen zu dürfen. Je fanatischer eine Moral auf sich selbst pocht, desto syste-
matischer untergräbt sie unsere ethische Kompetenz, desto gründlicher muss sie 
die Spuren des ihr selber zugrunde liegenden ethischen Unglaubens verwischen.  

Mein Diskrepanzbewusstsein ist Zeichen gewahrter innerer Freiheit. Sie ver-
weist mich zurück auf meine Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber, 
die mich mit allen Anderen verbindet, wie es den Bezug zu mir selber wachhält. 
Dasselbe Bewusstsein setzt mich in den Stand, mich in mir zu dezentrieren und 
von äußeren Fixierungen und Identifikationen zu lösen. Was hat mich aber denn 
zu meinen Fixierungen und Identifikationen geführt, wenn nicht die Selbstver-
bergung meines Diskrepanzbewusstseins, die Angst, dass mir die Welt und ich 
ihr, ja, ich mir selbst darin abhandenkommen könnte? Viktor E. Frankls Metho-
de der »paradoxen Intention« sucht an ebendieser Stelle einen Einstellungswan-
del herbeizuführen, der mir den Zugang zu meinem eigenen Vertrauen über den 
Umweg einer Konfrontation mit meiner Angst bahnt. Er vollzieht sich über die 
Veränderung meines Verhältnisses zur Symptomatik seiner Angst: Ich werde 
genötigt, mir meine Ängste vor Augen zu stellen, sie darüber in Furcht vor etwas 
Konkretem zu verwandeln und so, in aktiver Konfrontation mit ihnen, sich von 
ihnen zu distanzieren.8 Indem ich das Symptom der Angst annähme, nähme all-
mählich auch der Gegenstand der Angst ab – bis schließlich das Symptom ver-
schwindet. Ich verlöre nicht meine Angst überhaupt, aber das Wovor meiner 
Angst.9 Damit löse ich mich von einer Fixierung, die mich von meinem inneren 
Freisein und, darüber vermittelt, von meiner Fähigkeit zu vertrauen – als einer 
Variante meines Muts zum Sein – fernhält.  

Inneres Freisein, als Gefühl, resultiert aus einer ausgehaltenen Innen-Außen-
Differenz. Ausgehalten hält diese. Auf dieselbe Weise erhält mir mein Diskre-
panzbewusstsein meine Fähigkeit zu vertrauen, Beziehung zum Guten noch in 
seiner Abwesenheit aufrechtzuerhalten. Im Schmerz darüber, dass Selbstver-
ständliches nicht schon ebenso selbstverständlich gegeben ist, schließe ich die im 
Außen erfahrene Lücke mit mir selber, indem ich das Gute, das mir fehlt, aus 
mir heraus tue. So verstanden kommt dem Guten, wie Thomas von Aquin sagt, 

                                                
8  Vgl. Viktor E. Frankl: Grundriß der Existenzanalyse und Logotherapie. A.a.O.,         

S. 164f. und 172. 
9  Vgl. ders.: Die Begegnung der Individualpsychologie mit der Logotherapie. A.a.O.,  

S. 254. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011 - am 14.02.2026, 14:26:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 165

nicht nur die Qualität des Vollendeten, sondern die Potenz eines Vollendenden 
zu.10 Von daher auch hält keine noch so schlechte Erfahrung der Hoffnung aufs 
Gute stand – dass sie ›für‹ etwas gut sein kann. Das Gute ist da, aber nicht hier. 
Gebrochen durch die Differenz von Innen und Außen, in der ich stehe, ist meine 
Perspektive aufs Gute die eines auf es Hoffenden. Meine Hoffnung auf es vali-
diert seine Voranwesenheit: Die Erfahrung der Abwesenheit des Guten wird, um 
überhaupt erfahren werden zu können, noch vom Guten informiert. So zeigt mir 
denn auch die Erfahrung, dass selbst Schlechtes noch für etwas gut sein kann, 
dass das Gute noch meinem Willen zu ihm vorausliegt. Dies setzt mich in den 
Stand, seine Abwesenheit überhaupt als etwas Schlechtes erleben zu können. 
Etwas Schlechtes zu erleben, von dem ich weiß, dass es etwas Schlechtes ist, 
heißt, es in seinem Erleben bereits zu distanzieren: es als durchlaufene Innen-
Außen-Differenz zu erfahren. 

Wir vertrauen jemandem, der sich als nicht vertrauenswürdig zeigt; wir miss-
trauen jemandem, der sich vertrauenswürdig erweist: Beide Male fühlen wir uns 
schlecht. Ein Schmerz, der so tief gehen kann, dass er unsere Einstellung zum 
Leben, zu uns selber verändert. Verletzungen von Vertrauen ziehen Einstellungs-
veränderungen nicht nur im Individuellen, sondern im Kollektiven nach sich: Im 
Friedensvertrag von Versailles 1918 sieht Gregory Bateson ein solches folgen-
reiches Ereignis der Demütigung, das die Weichen für spätere umfassendere 
Verheerungen gestellt hat.11

Bateson zieht in Fragen von Ethik und Moral Parallelen zum Funktionieren 
eines Thermostats. Um zu Werten zu kommen, braucht es zuvor die nötigen Ein-
stellungen: Wenn sich draußen das Wetter ändert, die Temperatur steigt oder 
sinkt, setzt je nach getroffener Soll-Einstellung der Schalter des Thermometers 
die Heizung drinnen in Gang, bis die gewünschte Temperatur erreicht werden 
wird, bei der sich die Heizung wieder abschaltet. So sehr das System einen intern 
geschlossenen Kreislauf darstellt, so werden doch die Kriterien, nach denen es 
abläuft, extern – hier am Thermostat – eingestellt. Die externe Einstellung gibt 
die interne Funktionsweise des Systems vor. Entsprechend bewirkt der Vater, 
der seinem Kind etwas verspricht (einen Soll-Wert vorgibt), das er nicht hält 
(das nie zum Ist-Wert wird), im Innern des Kindes eine systemische Dysfunkti-
on, die sich als Enttäuschung, Trauer und Wut ausspricht. Dieselbe Dysfunktion 
wird im Kind, gemäß den internen Gesetzen seiner Erfahrungsverarbeitungen, 

                                                
10  Vgl. Thomas von Aquin: Über die Wahrheit, quaestio 21. 
11  Vgl. im Folgenden Gregory Bateson: Von Versailles zur Kybernetik. In: Ökologie des 

Geistes, S. 604ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011 - am 14.02.2026, 14:26:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


166 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

auf die Dauer einen Einstellungswandel, eine Herabsetzung des Soll-Werts in 
Bezug auf bestimmte moralische Werte (etwa Versprechen zu halten), initiieren.  

Habe ich auch keinen direkten Einfluss auf die Einstellung des Anderen zu 
sich und der Welt, so doch negativ, indem ich ihn enttäusche und verletze. Es 
liegt indes in meiner eigenen Macht, erlittene Verletzungen auf ein abwesendes 
Gutes hin verarbeiten zu wollen. Dafür müsste ich, statt eine schlechte Erfahrung 
bloß weiterzugeben, zuvor den Schmerz des abwesenden Guten auf mich ge-
nommen haben: Zwischen mir und dem als abwesend erfahrenen Guten läge der 
in Annahme des Schmerzes zu absolvierende Durchgang der mich hier und jetzt 
bestimmenden Innen-Außen-Differenz. Jede Frustration ist ein Aufruf zu diesem 
Durchgang. Jeder Durchgang wiederum ist ein Ringen um die Bewahrung und 
Wiedererlangung von Vertrauen. Ohne diesen Aufwand wäre ich meinen Enttäu-
schungen längst erlegen. Ich könnte nicht einmal enttäuscht werden: Die erste 
Enttäuschung wäre die letzte gewesen.  

Das mir selbst gegebene Versprechen und das Gefühl       
von Kohärenz 

Moralische Forderungen setzen mich als ethisches Wesen voraus, das an sich 
selbst moralische Forderungen zu stellen in der Lage ist. Sobald ich dies einsehe, 
hören sie auf, Forderungen zu sein, und werden zum Inhalt meines eigenen Wil-
lens. Nur im Maße dieser Anverwandlung können wir überhaupt von morali-
schem Verhalten sprechen. Mich moralisch verhaltend, wende ich keine Moral 
›an‹, die mir zuvor beigebracht worden wäre, sondern handle bereits ethisch, aus 
mir selbst, meinem inneren Freisein, heraus: Ich gehe vom »Du sollst« zum »Ich 
soll« und von diesem »Ich kann« über.  

Der Übergang von den Forderungen der Moral zu eigenem ethischen Han-
deln stellt so sehr einen Akt der Freiheit dar, wie ich mir damit selber ein Ver-
sprechen gebe. Es das Versprechen meiner Integrität. Bevor ich es anderen gebe, 
gebe ich es mir selbst. Ich verspreche, als Ich, in welcher Zukunft auch immer, 
wiedererkennbar zu sein. Ich kann dies – mich – nur versprechen, sofern ich sel-
ber auf etwas vertrauen kann, das mich, durch alle Veränderungen hindurch, als 
Ich durchhalten lässt. Dasselbe Vertrauen, das mir den Mut zum Sein verleiht, 
gibt mir die Kraft zu versprechen. Aus dieser Kraft, jenem Mut heraus entwerfe
ich mich: Ich trete in Koevolution mit mir selber ein, nehme mich mir zum Part-

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011 - am 14.02.2026, 14:26:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 167

ner, der, ohne dass ich mich (mein objektives Selbst) schon kennte, mich zu mir 
hin begleitet.12  

Das Kontinuum, als welches ich mich selbst erfahre, ist das, was ich mir zu-
gleich immer neu versprechen muss, dass ich es auch sei. Versprechen heißt 
nicht voraussagen; ich verspreche, als Ganzes verstehbar zu sein, nicht, zu einem 
bestimmten Zeitpunkt jemand Bestimmtes zu sein. Nach Gabriel Marcel bezieht 
die Treue ihr Gewicht gerade aus der Unkenntnis der Zukunft. Die Treue trans-
zendiert die Antizipierbarkeit von Zeit auf etwas hin bzw. von etwas her, was 
mich hier und heute, auf absolute Weise, bindet.13 Was mich bindet, ist, was 
mich je schon bewegt, mich mir selbst voraus sein lässt, meinem heutigen Den-
ken und Handeln bereits als Zweckursache zugrunde liegt. Es gibt meinem 
Selbstentwurf Richtung und Gewicht. Ich selbst wiederum gebe ihm sittlichen 
Gehalt, indem ich meine Identität mit ihm verbinde, d.h. mich dem Gebot meiner 
eigenen Glaubwürdigkeit unterstelle und mich so mir und den Anderen verläss-
lich mache.14  

Versprechungen sind nach außen hin deklarativ. Sie formulieren einen Soll- 
als Ist-Wert. Nach innen hin haben sie eine integrative Funktion. Über sie mache 
ich mich sprachlich-ethisch meinem Voraussein gleich; ich bediene mich meiner 
Worte als etwas, das mir in meinem Selbstentwurf Halt gibt. Sie geben mir Halt, 
indem sie mich mit dem mich absolut Bindenden, von jeher Bewegenden in 
Verbindung halten. Kraft dieser Verbindung, jenes Halts mache ich mich dazu 
bereit, in meinem inneren Handeln die Oberhand darüber zu behalten, was mir 
von außen zustößt. Die Fähigkeit zu versprechen weist mich als jemanden aus, 
der, indem er etwas verspricht, sich verspricht.15 Ich knüpfe meine Integrität an 
etwas mir Äußeres, zu dem ich handelnd einen Zusammenhang herstelle. Über 
die Herstellung dieses Zusammenhangs stelle ich, unter Bedingungen der Diffe-
renz von Innen und Außen, einen Zusammenhang mit mir selbst her. Der Bruch 
eines Versprechens ist ein Scheitern dieses zweifachen Zusammenhangs, über 
den ich mich Anderen wie mir selbst gegenüber als verlässlich (v)erhalte.  

                                                
12  Vgl. Hinderk M. Emrich: Das Selbstbild des Menschen, der Konstruktivismus und 

seine Kritik. In: Hans Rudi Fischer (Hg.): Die Wirklichkeit des Konstruktivismus,     
S. 90. 

13  Vgl. Gabriel Marcel: Metaphysisches Tagebuch. In: Haben und Sein. Paderborn 1954, 
S. 50. 

14  Vgl. Hans Bernhard Schmid: Moralische Integrität. Kritik eines Konstrukts. Berlin 
2011, S. 39. 

15  Vgl. im Folgenden Robert Spaemann: Personen, S. 235-251. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011 - am 14.02.2026, 14:26:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


168 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Um meiner eigenen Integrität willen bin ich gehalten, immer wieder neu 
meine innere Unabhängigkeit gegenüber allem äußerlich Veränderlichen unter 
Beweis zu stellen. Jedes gebrochene Versprechen liefert da den Gegenbeweis der 
Hinfälligkeit und entropischen Tendenz des Lebens. Indem ich, mir voraus, mein 
Leben führe, fechte ich deren Gültigkeit im Ethischen an. Unter Auspizien der 
Entropie, der Todgeweihtheit allen Lebens, ist das Leben komplett sinnlos. Dar-
über jedoch, dass jedes Leben von innen gelebt wird, wird der Gedanke der 
Sinnlosigkeit seinerseits sinnlos16 – Anlass genug, Mut zum Sein, ein Selbst zu 
sein, zu fassen. 

Ein Versprechen haltend, halte ich mich im Durchgang einer Innen-Außen-
Differenz als Ich durch. Ich erweise mich noch, ja, gerade in meiner Unterschie-
denheit von allem, noch von mir selber, als ganzer Mensch. Paradoxerweise er-
öffnet mir erst meine Ganzheit meine Differenz zu mir, dieselbe Differenz, die 
mich denn auch daran hindert, mich selber integer zu nennen. Denn es ist eben-
diese Differenz zu mir, die mich aus mir herausgehen lässt, um darüber, ortho-
genetisch, jenen Selbstzusammenhang zu realisieren, der Integrität ausmacht. Im 
Maße meiner guten Erfahrung mit mir selber in den Durchgängen der mich be-
stimmenden Innen-Außen-Differenzen einerseits wachse ich andererseits an den 
Feedbacks, die ich mit meinen – meine Wiedererkennbarkeit validierenden – 
Handlungen hervorrufe. Darin besteht, nach innen und außen, das Gefühl von 
Kohärenz. Aaron Antonovsky* hat dieses Gefühl als ein Kontinuum beschrieben, 
das sich aus drei Komponenten zusammensetzt: Verstehbarkeit, Handhabbarkeit 
und Sinnhaftigkeit.17 Verstehe ich, was mich belastet, wird es mir leichter fallen, 
ihm strukturiert-lösungsorientiert zu begegnen. Verfüge ich über innere Ressour-
cen, auf die ich in äußerer Bedrängnis zurückgreifen kann, um mir Hilfen und 
Auswege zu ersinnen, wird sich statt eines allgemeinen Ohnmachtsgefühls die 
punktuelle Genugtuung eigenen Lern- und Kompetenzzuwachses einstellen. 
Verbinde ich überhaupt mit der Lösung von Problemen Sinnhaftigkeit, werde ich 
für deren Lösung denn auch die nötige Kraft und Ausdauer aufbringen. Immer 
geht es darum, meine Problembewältigungsstrategien den äußeren Stressoren 
anzupassen: mich von ihnen in einen Zustand innerer Spannung versetzen zu las-
sen, um aus dieser Spannung heraus feedbackgeleitet zu handeln.  

                                                
16  Vgl. Thomas Nagel: Die Grenzen der Objektivität, S. 100. 
*  Aaron Antonovsky (1923-1994), amerikanisch-israelischer Medizinsoziologe. Begrün-

der der Salutogenese, der Theorie von den Bedingungen von Gesundheit. 
17  Vgl. im Folgenden Aaron Antonovsky: Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Ge-

sundheit. Tübingen 1997, S. 30, 34, 42, 116 und 125. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011 - am 14.02.2026, 14:26:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 169

Es geht darum, in einer Mischung fester Regeln und flexibler Strategien ei-
nen Zustand der Meta-Balance, eines lebbaren Ungleichgewichts, zu finden: an-
gesichts von außen eindringender Entropie innen nach Quellen negativer Entro-
pie Ausschau zu halten, Chaos in Ordnung zu verwandeln. Versprechen einer-
seits, Verzeihen andererseits sind solche negentropischen Akte, zu denen wir als 
Personen nicht nur fähig, sondern aufgerufen sind, um mit uns und den Anderen 
immer neu in ein Gleichgewicht zu kommen. Dies erst lässt uns Bündnisse mit 
dem Außen eingehen, konsensuelle Zusammenhänge mit den Anderen herstel-
len, die wiederum unsere innere Kohärenz verstärken, aus der heraus wir uns 
draußen um sozialen Ausgleich und politische Stabilität zu bemühen die Kraft 
nehmen.  

Die Lehre der Empfindung und das Korrektiv des Gewissens 

Bevor ich wollen kann, ich selbst zu sein, muss ich mich als ein Ich empfunden 
haben können. Andererseits ist mir kein Ich vorgegeben; es sind vielmehr meine 
Empfindungen, die mein Ich erst bilden.18 Meine Empfindungen informieren 
meinen Willen zu mir über mich. Sie informieren mich über meine Differenz zu 
mir selber, d.h. über das von meinem Willen zu mir unterschiedene, eigenständi-
ge Eigenleben jeder einzelnen Empfindung. Andererseits binden mich meine 
Empfindungen an mich; meine Empfindungen zielen auf mich als den sie Emp-
findenden, damit ich sie empfinde. ich erlebe mich als Zweckursache meiner 
Empfindungen, um derentwillen ich mich überhaupt als eigenständiges Subjekt 
erlebe.19 So sehr meine Empfindungen den Inhalt meines Erlebens vorgeben so 
wenig lassen sie mich mein Leben schon führen. Es ist die Aufgabe meines Ge-
wissens, dafür zu sorgen, dass ich mit meinen Empfindungen übereinstimme. Zu 
jedem Augenblick, in jeder Situation vertritt es die Einheit meiner Person, die 
sich selber doch immer nur in der Differenz zu sich – sich an sich erinnernd, sich 
zum Versprechen gebend – ›hat‹. Die Einheit der Person ›ist‹ ihre übers Gewis-
sen vermittelte Distanz zu sich.20 Durch mein Gewissen spricht niemand als ich 
selbst zu mir – ich selbst als niemand, d.h. als jemand, der nicht schon identisch 
mit sich selbst ist, der zeitlebens werden muss, der er schon ist.  

                                                
18  Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen 

zum Psychischen, S. 19. 
19  Vgl. Alfred North Whitehead: Prozeß und Realität, S. 406. 
20  Vgl. Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 268. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011 - am 14.02.2026, 14:26:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


170 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Einerseits bin ich dafür verantwortlich, mit meinen Empfindungen überein-
zustimmen, andererseits beziehe ich die Kraft zum Einssein mit mir von woan-
dersher als mir. Ich beziehe sie aus dem, was mich umgreift. Denkend verbinde 
ich, was mich umgreift, mit meinen Empfindungen. Ich bin in Bezug auf das, 
was ich denke und empfinde, also nicht frei. Ich finde mich als so Denkenden 
und Empfindenden schon vor; ich verspäte mich gegenüber meinem eigenen 
Denken und Empfinden. Zugleich ist mein Denken und Fühlen mein Denken und 
Empfinden, Ausdruck meines Selbstbesitzes. Andererseits wiederum ›habe‹ ich 
mich nicht schon, sondern bin nur in Vorleistung, im Mir-voraus-Sein, ›ich‹: 
Denkend und empfindend lerne ich mein Denken und Empfinden immer erst 
noch kennen.  

Denken und Empfinden sind Modi inneren Werdens. Werden ist ein koevo-
lutionäres Geschehen, der Prozess einer durchlaufenen Innen-Außen-Differenz. 
Ich bin mir selbst, aufgrund des mir eignenden Doppelaspekts, ein Leib zu sein 
und einen Körper zu haben, gleichzeitig ein Innen und Außen. Zu mir werdend, 
nehme ich mich mir selber zum Partner; ich koevolviere mit mir, indem ich mein 
Denken darauf verwende, mich mit meinen Empfindungen in Übereinstimmung 
zu bringen. Auf diese Weise führe ich mein Leben. Ich führe es, indem ich mich 
einem mich von innen – meinen Empfindungen – und von außen – den gegebe-
nen Verhältnissen – her Umgreifenden öffne, lerne, um meiner selbst willen von 
mir abzusehen. Mein Leben führend, merke ich, dass ich meinerseits bereits ge-
führt werde; je schon folge ich etwas, das mich im Innern bewegt. Nach Viktor 
E. Frankl besteht die Aufgabe des Gewissens denn darin, dem Einzelnen aus sei-
ner Selbstbewegung heraus sein individuelles Seinsollen (sein Bezogensein auf 
sein objektives Selbst) zu erschließen: das individuelle Sein der jeweiligen Per-
son mit einem, durch alle Verschieden- und Verlorenheit hindurch, uns allesamt 
Verbindenden zu synchronisieren.21

Das Gewissen ist kein Wissen; es hält mir vielmehr die Grenzen meines 
Wissens bewusst. Das unterscheidet es von der Gewissheit. Nichts ist weiter ent-
fernt von Gewissheit und ihr zugleich so ähnlich wie das Gewissen, aufgrund 
seiner Funktion, für die Einheit der Person zu sorgen. Das Gewissen sorgt dafür 
jedoch nur in negativ-korrigierender Weise, über eine verstärkte Aufmerksam-
keit gegenüber dem, was ich nicht schon selber bin. Es hält mein Ich offen für 
das, was es ›stört‹. Es lässt mich zu mir werden, indem es mich an die Grenzen 
meines Ichs führt, darüber, dass ich mir den Selbstwertgehalt der mir widerste-
henden Wirklichkeit erschließen lerne. 

                                                
21  Vgl. Viktor E. Frankl: Grundriß der Existenzanalyse und Logotherapie. A.a.O., S. 78. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011 - am 14.02.2026, 14:26:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 171

Thomas von Aquin unterscheidet zwei Aspekte des Gewissens, »synderesis« 
und »conscientia«.22 Die Synderesis stellt meine prinzipielle, qua Vernunft mit-
gegebene Teilhabe am Selbstverständlichen als dem »natürlichen Sittengesetz« 
dar. Die Conscientia bezeichnet dagegen meine Fähigkeit, etwas aus eigener Ur-
teilskraft heraus als gut oder schlecht zu erfassen. Die Synderesis gibt mein 
Geneigtsein zur Wahrheit (»habitus«) als Grundeinstellung meines Geistes zum 
Ewigen Gesetz wieder. Aufgrund dieser Grundeinstellung bin ich auf Wahrheit 
ausgerichtet, ohne sie kennen zu müssen. Weil ich die Wahrheit nicht kenne, 
muss ich denken. Ich kann aber nur denken, sofern mein Geist prinzipiell wahr-
heitsfähig ist. Er erweist seine Wahrheitsfähigkeit darüber, dass ich nicht nur 
denke, was ich denken will, sondern was mir zu denken gibt. Dass es überhaupt 
etwas zu denken gibt, hat damit zu tun, dass ich mit Bewusstheit ausgestattet bin; 
dass mir alles immer nur in Form der Subjekt-Objekt-Spaltung gegeben ist. Von 
daher verfüge ich, bevor ich irgendetwas weiß, über das Grundwissen, dass die 
Welt erscheinende, mir erscheinende Welt ist. Auch wenn ich nicht viel von der 
Welt weiß, so weiß ich mich doch in ihr, inmitten von Erscheinungen, die verge-
hen und im Vergehen schon von anderen abgelöst werden.  

Während die Synderesis also meine grundsätzliche Teilhabe an der Wahrheit 
des mich mit den anderen Verbindenden verbürgt, wendet die Conscientia meine 
Fähigkeit zur Vernunft auf den je konkreten Fall an (»actus«). Der Gewissensakt 
der Conscientia unterliegt damit zugleich meiner Irrtumsfähigkeit, meiner mit 
der Vernunft mitgegebenen Fähigkeit zu Selbstkorrektur und Umkehr. Sie ist es 
denn auch, die mich durch die mich aktuell bestimmende Innen-Außen-Diffe-
renz führt. Leistet die Conscientia der Standortgebundenheit und Geschichtlich-
keit meiner Existenz Tribut und mit ihr der Lösung zeitgenössischer Probleme, 
so richtet die Synderesis meine denkende Zeitgenossenschaft auf etwas Überge-
schichtliches aus. Von dorther erfahre ich mich als Mitmensch nicht nur in Hin-
blick aufs Hier und Heute, sondern im universalgeschichtlichen Sinne über die 
Zeiten und Kulturen hinweg. Kraft der Synderesis erfahren wir in moralischen 
Dingen denn auch nichts, wovon wir nicht schon irgendwie wüssten. So brau-
chen wir weder eine völlig neue Moral zu erfinden, noch müssen wir befürchten, 
unser moralisches Wissen je vollständig zu vergessen. Noch wo wir uns eigen-
ständig Normen und Gesetze geben bzw. gegen geltende Normen und Gesetze 
rebellieren, hören wir nicht auf, dem natürlichen Gesetz unseres Wesens, der 
Conditio humana, zu unterstehen. Es sind nicht wir, besagt dieses Gesetz, die ei-
ne moralische Ordnung schaffen; vielmehr sind wir nur angehalten, innerhalb 
unserer Gesetzgebungen und Handlungen dem transzendentalen Gesetz der uns 

                                                
22  Vgl. im Folgenden Thomas von Aquin: Über die Wahrheit, quaestio 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011 - am 14.02.2026, 14:26:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


172 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

einenden Menschlichkeit zu entsprechen. Deren Maßstäbe sind uns aufgrund un-
serer bloßen Vernunftbegabtheit prinzipiell zugänglich. Die Maßstäblichkeit des 
natürlichen Sittengesetzes gilt überall, unabhängig von Kultur und Geschichte, 
wenn es von uns fordert, nach dem Prinzip der Gegenseitigkeit – unserer Gleich-
heit innerhalb unserer Unterschiedenheit – zu leben und zu handeln. 

Thomas von Aquin versteht das natürliche Sittengesetz als Teilhabe am Ewi-
gen Gesetz, nicht als das Ewige Gesetz selbst. Hierzu haben wir keinen Erkennt-
niszugang. Weil wir ihn nicht haben, haben wir eine Moral nötig. Wir haben eine 
Moral gleichwohl als bereits ethische Wesen nötig, die, aufgrund ihrer grund-
sätzlichen Zugeneigtheit zur Wahrheit, aufgerufen sind, sich selbst eine Moral zu 
geben. Danach kann es nach Jacques Maritain* auch nicht darum gehen, gleich-
sam mit dem Lineal in der Hand das eigene Handeln an einer vorgegebenen Re-
gel zu messen, sondern zu lernen, unter Beachtung einer eingesehenen Regel zu 
handeln: frei und vernunftgeleitet.23 Frei handelnd bin ich, so verstanden, noch 
ein Antwortender, an sein Gewissen Gebundener. Freies Handeln ist Frei-han-
deln-Müssen, eben: gewissensgebundenes Handeln. Indem ich mich in meinem 
Handeln dieser Bindung – der Bereitschaft zur Beachtung der eingesehenen Re-
gel – entziehe, handle ich selbstzentriert, ›böse‹: Ich mache mich, nach innen wie 
nach außen, einer willentlichen Geistesabwesenheit schuldig.  

Als ethische Wesen, die nicht über die erste Initiative verfügen (welche uns 
in den Stand setzen würde, nicht nur Gutes zu tun, sondern das Gute selbst zu er-
schaffen), kommen wir nicht umhin, handelnd zugleich aufs Glücken unserer 
Handlung hoffen zu müssen. Um richtiges Handeln bemüht, kann ich doch nicht 
mehr, als darauf zu hoffen, dass ich recht gehandelt haben werde. Sind wir auch 
nicht Schöpfer unserer selbst, so sind wir doch Konstrukteure unseres Selbst-
seins: Uns selbst voraus, sind wir fähig, die Rechtheit unseres Lebens und Han-
delns im Futur II – der Zeitform sich erfüllt habender Versprechungen – zu re-
flektieren. 

Doppelte Kontingenz 

Ich ringe meine Integrität meiner Verlorenheit, meiner Unterschiedenheit von al-
lem, auch von mir selber, ab. Meine Verlorenheit führt mir mein Bedürfnis nach 

                                                
*  Jacques Maritain (1882-1973), französischer Philosoph. Einer der führenden Vertre-

ter der Neuscholastik.  
23  Vgl. Jacques Maritain: Von Bergson zu Thomas von Aquin. Cambridge (Massachu-

setts) 1945, S. 258. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011 - am 14.02.2026, 14:26:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 173

einem Halt außerhalb meiner vor Augen, wie sie mich selber zu Mitgefühl befä-
higt. Ich weiß, dass ich den Anderen in seiner Andersheit nicht erreichen, seine 
Verlorenheit nie ermessen werde – und er nicht die meine. Vor dem Hintergrund 
dieses Wissens zirkuliert jeder, operational geschlossen, monadisch, in sich 
selbst: Niemand ermisst jemanden, wie jemand sich selbst auffasst, weil nie-
mand jemandem die Bewältigung seiner ihn bestimmenden Innen-Außen-
Differenz abnehmen kann. 

Wir sind nicht in der Lage zu erkennen, was den Anderen im Inneren be-
stimmt. Wir können bloß, gemäß Niklas Luhmanns* Theorem der »doppelten 
Kontingenz«, mit seinem Eigensinn rechnen.24 Danach ist jeder jedem eine 
Blackbox, die innerhalb ihrer selbst selbstreferenziell operiert. Was uns mitein-
ander verbindet, ist ironischerweise das Wissen um unsere gegenseitige Unzu-
gänglichkeit. Nur vermittels dieser Reduktion wird der Andere dem Anderen als 
Anderer zugänglich. Im Maße unserer gegenseitigen Undurchsichtigkeit, darü-
ber, dass ich, um ihn zu verstehen, verstehen muss, dass ich ihn gar nicht verste-
hen kann, sondern immer nur von mir auf ihn schließe, ist er mir voraus. Er ist 
immer ›schneller‹ als ich und somit mir nie berechenbar.  

Jeder bleibt nicht nur jedem Anderen unberechenbar, sondern auch sich 
selbst: Das Innen des Anderen ist mir so unzugänglich, wie ich mein eigenes erst 
im Durchgang der mich bestimmenden Differenz von Innen und Außen ermittle. 
Niemandes Innen ist sich selbst unmittelbar zugänglich; es ist von sich selber ge-
trennt durch jeweils zu absolvierende Innen-Außen-Differenz, die es bestimmt. 
Eigensinnig gebe ich mich den Anderen als innerliches Wesen zu erkennen, das 
sein eigenes Inneres gar nicht kennt, geschweige denn damit hausieren geht. Wo 
der Egozentriker verstanden will, wie er sich selbst versteht, zeigt sich der Ei-
gensinnige in einer Ichstärke, die noch ein Wissen um die eigene Unzugänglich-
keit beinhaltet. Mit Kierkegaard können wir den Eigensinn als Beieinander von 
Stolz und Demut im Verhältnis des Einzelnen zu sich selbst auffassen.25 Stolz 
und demütig zugleich, bin ich ein Ich auf sichtbar exzentrische, mutige Weise, 
auf eine Weise, die die Möglichkeit eigenen Scheiterns mit zeigt. So bewahre ich 
mich mit den Mitteln der Extraversion als innerliches Wesen. Demgegenüber 
braucht Egozentrik äußeren Erfolg; so wenig sie sich in ihrer Bedürftigkeit zu 

                                                
*  Niklas Luhmann (1927-1998), deutscher Soziologe. Führte maßgeblich die System-

theorie in der Soziologie ein. 
24  Vgl. im Folgenden Niklas Luhmann: Soziale Systeme. Frankfurt/M. 1987, S. 156. 
25  Vgl. Sören Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-

schrift., S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011 - am 14.02.2026, 14:26:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


174 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

zeigen wagt, so sehr ist sie um ihres Erfolges willen bereit, ihr Inneres preiszu-
geben.  

Egozentriker bleiben einander inkommunikabel: Selbstbehauptungen, wel-
cher Art auch immer, lassen nicht mit sich reden. Eigensinnige hingegen erken-
nen im Anderen die Unhintergehbarkeit von dessen Eigensinn an: Ich verstehe 
ihn, auch wenn ich ihn nicht, wie er sich selber versteht, verstehe. Ich verstehe 
ihn so weit, wie ich um die Unumgänglichkeit meiner eigenen Subjektivität 
weiß. Unumgänglich muss ich sie mir gleichwohl selbst immer erst noch er-
schließen. Indem ich mit dem Eigensinn des Anderen rechne, lasse ich mich von 
ihm dazu ermutigen, unter Bedingungen meiner Unterschiedenheit von allem, 
noch von mir selber, »ich« zu sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011 - am 14.02.2026, 14:26:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

