Xl Diskrepanzbewusstsein

Von allem unterschieden, bin ich wie verloren. Meine Verlorenheit ist Quelle
und Gefahrdung meiner Freiheit in einem. Ich bin ja nicht nur von der Welt und
den Anderen unterschieden, sondern noch von mir selber. Ich bin die Liicke, die
ich mit mir selbst schlieBen muss. Ich erfahre sie als Differenz von subjektivem
und objektivem Selbst. Um mich, von jenem her, diesem anzundhern, muss ich
aus mir herausgehen.

Das nicht selbstverstandliche Selbstverstandliche

Meine Verlorenheit verbindet mich mit der der Anderen. Hierauf baut die Welt
des Moralischen auf — aber eben nur implizite: Ein expliziter Moralismus, etwa
in Form der Goldenen Regel, verunklart uns nur unsere Verlorenheit. Er wiegt
uns in der triigerischen Sicherheit einer direkt wiss-, aussag- und herstellbaren
Ordnung menschlichen Zusammenlebens. Damit ruiniert er gerade unser Emp-
finden fiir die Asymmetrien unserer Verbundenheiten. Hierin liegt, nach Carl
Friedrich von Weizséicker*, denn auch das moralische Problem von Moral: Sie
kann sich selbst nie letzter Grund sein. Wo sie dies tut, tut sie uns Gewalt an.'
Was uns miteinander verbindet, verbindet uns mit uns selbst: Von allem,
noch von uns selber, unterschieden, bediirfen wir eines uns bereits Einenden.
Was uns, als menschliche Welt, je schon eint, ist die schiere Kontextualitéit unse-
res Lebens. Aus ihr heraus evolvieren wir in Koevolution mit den Verhiltnissen,

*  Carl Friedrich von Weizsdcker (1912-2007), deutscher Physiker, Philosoph und Frie-
densforscher.

1 Vgl. Carl Friedrich von Weizsécker: Das moralische Problem der Linken und das mo-
ralische Problem der Moral. In: Der Garten des Menschlichen. Beitridge zur geschicht-
lichen Anthropologie. Frankfurt/M. 1980, S. 89.

- am 14.02.2026, 14:26:45


https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

160 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

die uns bestimmen. Wir gehen nicht nur duBlerlich, notgedrungen und taktisch,
Biindnisse mit unserem Aullen ein, sondern aus uns selbst heraus, in Koevoluti-
on mit uns selber, deren Dasein mit den Verhiltnissen, die es bestimmen, struk-
turell verkoppelt ist. Aus Griinden unserer eigenen Verbundenheit mit dem Le-
ben, dem, was uns sowohl in uns als auch von auflen her umgreift, richten wir
unser Leben und Erleben auf einen Horizont aus, der, mit den Worten Erik H.
Eriksons, »mit dem nebelhaften Bild einer Mutter anfingt und mit der Mensch-
heit endet«’.

Was uns von jeher eint, ist die Idee eines Selbstverstindlichen: dass wir in
aller Unterschiedenheit Gleiche und als diese dem Gebot der Gegenseitigkeit un-
terworfen sind. Was die Idee des Selbstverstédndlichen von der Goldenen Regel
unterscheidet, ist, dass sie nicht operationalisierbar ist. Sie stellt weniger eine
auswendig wiss- und sagbare Regel als einen inwendigen Appell an unsere Ur-
teilskraft dar. Bevor sich das Moralische als das zu Tuende und zu Lassende pré-
sentieren kann, muss es uns flir die Geltung eines Selbstverstindlichen sensibili-
siert haben, dem noch die Idee einer Moral untersteht. In dem Mal3e, wie wir uns
als je schon moralische Wesen, als zu moralischem Handeln Féhige vorfinden,
finden wir unsere Moralen bereits der Idee eines Selbstverstandlichen unterstellt,
woriiber wir uns, in aller Unterschiedenheit, als Gleiche, unterschiedslos der
Conditio humana Unterstellte, wissen. Unsere konkrete moralische Erfahrung
besteht nun aber gerade darin, dass das Selbstverstandliche nicht ebenso selbst-
verstdndlich gegeben ist, dass wir einander eben nicht als Gleiche ansehen und
behandeln. Die Diskrepanz von Realem und Idealem, vor die ich mich gestellt
sehe, stellt mich in mir vor eine Forderung an mich selbst: dass, soll Gleichheit
und Gerechtigkeit in die Welt einziehen, ich von mir selber mehr fordern muss
als von den Anderen’. Ich erweise mich als moralisches Wesen, indem ich in
moralische Vorleistung gehe. Dieser Leistung, jener Forderung wegen ist es
denn auch moralisch problematisch, das Selbstverstdndliche auszusprechen.
Ausgesprochen dementiert sich das Selbstverstandliche selber.

2 Erik H. Erikson: Identitédt und Lebenszyklus, S. 58.
3 Vgl. Emmanuel Lévinas: Schwierige Freiheit. Versuch tiber das Judentum. Frank-
furt/M. 1992, S. 35.

- am 14.02.2026, 14:26:45


https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 161

Die Moral angesichts der Innen-AuBen-Differenz

Nach Heinz von Foerster werden moralische Sétze mit »Du sollst« / »Du sollst
nicht, ethische mit »Ich soll« / »Ich soll nicht« gebildet. Anders als eine Moral
macht Ethik keine Vorschriften. Mit Wittgenstein verweist von Foerster auf das
Unaussprechliche, Indirekte, Implizite aller Ethik. Sie driickt sich nicht prak-
tisch/theoretisch, sondern gestisch/habituell aus. Ethik kennt denn auch weder
Strafe noch Lohn. Thr Lohn, ihre Strafe liegt in unserem Handeln, unserem Ver-
halten selbst.’

So wenig sich eine Ethik aussprechen lésst, so sehr hat Sprache schon ethi-
sche Implikationen. Von Foerster unterscheidet zwischen zwei Strédngen der
Sprache, dem ihrer Erscheinung und dem ihrer Funktion.® Auf dem Strang der
Erscheinung tritt uns Sprache als grammatikalisch-syntaktische Ganzheit entge-
gen. Als diese ist sie ganzheitlich-selbstbeziiglicher Natur: Das Wort fiir Sprache
heiflt hier wiederum »Sprache«, das Wort fiir Wort »Wort«. Damit ist sie ge-
schiitzt gegen Erklarungen ihrer selbst, die von auBerhalb kidmen. Auf diese
Weise firmiert jede Sprache als eine monologische Ganzheit neben den monolo-
gischen Ganzheiten anderer Sprachen. Sie stellt nicht nur eine in sich stimmige
Welt dar, sondern bestimmt noch unsere Beziechungen zum AuBen: Das Wort
»Stuhl« repréisentiert den Gegenstand »Stuhl«. Derart tiberprigt Sprache noch
die Intentionalitdt meines Bewusstseins auf eine auBersprachliche Wirklichkeit
hin. Auf dem Strang ihrer Funktionalitdt dagegen ist Sprache von jeher Dialog.
Miteinander sprechend, sprechen wir auf mitmenschlich-kommunikative Spra-
che miteinander, d.h. wir wenden Sprache nicht umstindlich-deskriptiv an, in-
dem sie sich einander auswendig, vermittels sprachlich feststehender Bedeutun-
gen iber eine feststehende Wirklichkeit, austauschen. Miteinander sprechend
machen vielmehr, ohne es ausdriicklich zu wissen oder zu wollen, konstruktiv-
poetischen Gebrauch von Sprache: Wir schaffen kraft eines uns bereits Verbin-
denden auf unsere Weise dieses uns Verbindende nach. Auf diese Weise spricht
sich im dialogischen Gebrauch von Sprache Ethisches auf unsichtbare Weise
aus.

In dem MaBe, wie das allem Moralischen zugrunde liegende Gebot der Ge-
genseitigkeit abstrakt — das Selbstverstdndliche eine Idee — bleibt, sind wir ge-

Vgl. Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung. A.a.O., S. 66.

5 Vgl. Ludwig Wittgenstein: Logisch-philosophische Abhandlung. Tractatus logico-
philosophicus. Satz 6.422.

6 Vgl. im Folgenden Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung.
A.a.0,S. 81f.

- am 14.02.2026, 14:26:45


https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

162 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

halten, es antifaktisch — unter Bedingungen realer Ungleichheit — zu realisieren.
Dafiir aber muss ich mich zuvor selber den Mafistaben der Gegenseitigkeit un-
terworfen sehen: Ich muss aus mir herausgegangen sein, mich innerlich dezen-
triert, perspektivisch zu einer azentrischen Weltauffassung durchgerungen ha-
ben. Von dorther erst erfithre ich, dass ich, bevor ich mir, meinem Personsein,
unerlisslich wire, einer zu wahrenden Gerechtigkeit unerlisslich bin.” Dem for-
malen Prinzip der Gegenseitigkeit reale Geltung zu verschaffen, heif3t nicht, Ge-
rechtigkeit herzustellen. Wir konnen sie nur wiederherstellen. Dafiir gehen wir
in moralische Vorleistung. Auch hierin werden wir uns immer schon verspéiten,
konnen wir immer nur Antwortende, Korrigierende sein. So bleibt auch unser
innerer Sinn fiirs eigentlich Selbstverstdndliche an unsere aktuellen Lebensver-
héltnisse gebunden, mithin an die jeweils geltende Moral. Moralische Wahr-
nehmung schult sich am erfahrenen Ungeniigen der jetzt giiltigen Moral. Um sie
zu korrigieren, miissen wir von ihr, unserer Teilhabe am Jetzt, ausgehen. Es gibt
keinen letzten, objektiven moralischen Standpunkt iiber allen Standpunkten. Die-
ser wire, als Ubermoralischer Standpunkt, zugleich ein vormoralischer Stand-
punkt: der Standpunkt eines Zuschauers, der sich, da unbeteiligt, eine gottliche —
der Innen-Aufen-Differenz enthobene — Perspektive anmaft.

Um meiner Verbundenheit mit den Anderen willen gehe ich aus mir heraus,
dezentriere ich mich innerlich, mache mich zu einer azentrischen Weltsicht be-
reit. Ich unterwerfe mich freiwillig dem Prinzip der Gegenseitigkeit, wissend,
dass ich, was ich, auf mich bezogen, als ungerecht empfinde, Anderen nicht an-
tun kann, ohne meine eigene Menschlichkeit zu verletzen. Statt uns in prinzipiel-
len moralischen Dingen immer erst verstdndlich machen zu miissen, brauchen
wir einander nur an Selbstverstindliches zu erinnern. So, wenn ich einen Mich-
tigeren um Fairness bitte: Bestiinde, allem Machtgefille zum Trotz, nicht etwas,
das uns in der Tiefe unserer selbst miteinander verbindet, mein Appell an seine
Fairness wire nicht nur vergeblich, sondern unversténdlich, geradezu unsinnig.

Und doch ist das Selbstverstandliche nie so selbstverstindlich gegeben, dass
wir nicht fiir seine Geltung eintreten, so auch aussprechen miissten, was nicht
ausgesprochen werden sollte. Die Idee eines Selbstverstiandlichen bleibt von da-
her das am wenigsten Gesicherte, am leichtesten zu Leugnende, tagtéglich Lii-
gen Gestrafte. Zugleich macht die Erfahrung dieser Kluft es erst nétig, dass wir
uns tiberhaupt eine Moral geben. Keine Moral wiederum vermag, die ihrer eige-
nen Notwendigkeit zugrunde liegenden Differenzerfahrung zu schlieSen, ohne
uns sogleich als ethische Wesen, die sich aufgrund ihrer Erfahrung mit sich und
den Anderen eine Moral geben miissen, mit abzuschaffen. Insofern unterliegen

7 Vgl. Emmanuel Lévinas: Schwierige Freiheit, S. 164.

- am 14.02.2026, 14:26:45


https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 163

noch unsere Moralvorstellungen der uns bestimmenden Differenz von Innen und
Auflen. Moralisches Bewusstsein besteht denn auch im Durchleiden der Diskre-
panz zwischen den moralischen Geltungen einerseits und meinen moralischen
Erfahrungen andererseits. Wie mir, nach Jaspers, das Gegebensein von Bewusst-
sein vermittelt, dass mir alles immer nur in Form der Subjekt-Objekt-Spaltung
gegeben ist, so bewahre ich mir mein moralisches Bewusstsein in meiner Sensi-
bilitdt fiir die Diskrepanz von Geltendem und Erfahrenem.

Je vertiefter dieses Bewusstsein, desto fragwiirdiger wird alle Moral, nicht
zuletzt angesichts neuer, dringender Anforderungen an uns, uns in einer Welt
der Ungerechtigkeiten gerecht zu verhalten. Indem ich etwa einem Kind Recht
und Unrecht auseinandersetze, bin ich versucht, mein eigenes Bewusstsein der
Diskrepanz von moralisch Gebotenem und real Gegebenem vor ihm zu verber-
gen. Das setzt mich der weitergehenden Versuchung aus, meine Zweifel durch
eine umso rigidere moralische Grundsitzlichkeit niederzuhalten. Auf die Art
glaube ich, dem Kind gegeniiber in meinem Unglauben unerkannt bleiben zu
konnen. Ich entkomme mir aber selbst nicht: Der unwissende Blick des Kindes
konfrontiert mich mit meiner Selbstwahrnehmung als Heuchler. Ich beginne,
mich zu schidmen. Ich fithle mich der Autoritit, die ich fiir das Kind darstelle,
nicht wiirdig. Ich sehe mich sie nur spielen. Der kindliche Blick erteilt mir eine
Lektion darin, was uns verbindet und was ich untergrabe: Vertrauen. An seinem
Blick erfahre ich, dass ich mir selbst nicht vertrauen kann. Um mich mir selbst
wieder vertrauenswiirdig zu machen, miisste ich mich meiner Scham 6ffnen. Mit
ihr erfiihre ich das mich mit dem Kind — seiner und meiner Verlorenheit — Ver-
bindende. Indem ich in mein Diskrepanzbewusstsein zurlickgefunden hétte, hétte
ich meinen Zweifel in den gréBeren Zusammenhang eines antifaktischen Ver-
trauens in die bleibende Idee eines Selbstverstindlichen, vor allem Verstehen
Verstindlichen, gestellt. Die moralische Autoritit, die ich mir angemalt, die mo-
ralische Uberzeugung, die ich mir selbst eingeredet habe, wiren iiberholt von ei-
ner Glaubwiirdigkeit, die in nichts als meiner vor den Augen des Kindes absol-
vierten Differenz von Innen und Auflen besteht. Das Kind sieht nicht die Passage
— niemand sicht sie —, sehr wohl aber meine Bezogenheit auf es in meinem Rin-
gen mit mir.

Das abwesende Gute und das sich wiederfindende Vertrauen
Von moralistischem Autoritarismus eingeschiichtert und verwirrt, verdunkelt

sich uns die uns bestimmende Innen-Aufen-Differenz zum undurchdringlichen
AuBen: Der Moralismus verlangt uns einen Glauben ab, der uns davon abhilt,

- am 14.02.2026, 14:26:45


https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

164 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

unsere eigene Diskrepanzerfahrung zu verstehen. Wir werden von unserem Vor-
verstdndnis eines Selbstverstdndlichen, dem Vertrauen in seine zwanglose Gel-
tung, getrennt; wir werden genétigt, Gutes zu wollen und zu tun, ohne es bei uns
selber schon, kontrafaktisch, als Gutheit selbstverantwortlichen Personseins, vor-
aussetzen zu diirfen. Je fanatischer eine Moral auf sich selbst pocht, desto syste-
matischer untergrébt sie unsere ethische Kompetenz, desto griindlicher muss sie
die Spuren des ihr selber zugrunde liegenden ethischen Unglaubens verwischen.

Mein Diskrepanzbewusstsein ist Zeichen gewahrter innerer Freiheit. Sie ver-
weist mich zuriick auf meine Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber,
die mich mit allen Anderen verbindet, wie es den Bezug zu mir selber wachhilt.
Dasselbe Bewusstsein setzt mich in den Stand, mich in mir zu dezentrieren und
von dufleren Fixierungen und Identifikationen zu 16sen. Was hat mich aber denn
zu meinen Fixierungen und Identifikationen gefiihrt, wenn nicht die Selbstver-
bergung meines Diskrepanzbewusstseins, die Angst, dass mir die Welt und ich
ihr, ja, ich mir selbst darin abhandenkommen konnte? Viktor E. Frankls Metho-
de der »paradoxen Intention« sucht an ebendieser Stelle einen Einstellungswan-
del herbeizufiihren, der mir den Zugang zu meinem eigenen Vertrauen iiber den
Umweg einer Konfrontation mit meiner Angst bahnt. Er vollzieht sich iiber die
Verdanderung meines Verhiltnisses zur Symptomatik seiner Angst: Ich werde
gendtigt, mir meine Angste vor Augen zu stellen, sie dariiber in Furcht vor etwas
Konkretem zu verwandeln und so, in aktiver Konfrontation mit ihnen, sich von
ihnen zu distanzieren.® Indem ich das Symptom der Angst anndhme, ndhme all-
méhlich auch der Gegenstand der Angst ab — bis schlieBlich das Symptom ver-
schwindet. Ich verlore nicht meine Angst iiberhaupt, aber das Wovor meiner
Angst.” Damit 16se ich mich von einer Fixierung, die mich von meinem inneren
Freisein und, dariiber vermittelt, von meiner Fahigkeit zu vertrauen — als einer
Variante meines Muts zum Sein — fernhilt.

Inneres Freisein, als Gefiihl, resultiert aus einer ausgehaltenen Innen-Auf3en-
Differenz. Ausgehalten hilt diese. Auf dieselbe Weise erhdlt mir mein Diskre-
panzbewusstsein meine Fahigkeit zu vertrauen, Beziehung zum Guten noch in
seiner Abwesenheit aufrechtzuerhalten. Im Schmerz dariiber, dass Selbstver-
standliches nicht schon ebenso selbstverstindlich gegeben ist, schliee ich die im
AulBen erfahrene Liicke mit mir selber, indem ich das Gute, das mir fehlt, aus
mir heraus fue. So verstanden kommt dem Guten, wie Thomas von Aquin sagt,

8 Vgl. Viktor E. Frankl: Grundri} der Existenzanalyse und Logotherapie. A.a.O.,
S. 164f. und 172.

9 Vgl ders.: Die Begegnung der Individualpsychologie mit der Logotherapie. A.a.O.,
S. 254.

- am 14.02.2026, 14:26:45



https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 165

nicht nur die Qualitdt des Vollendeten, sondern die Potenz eines Vollendenden
zu."’ Von daher auch hilt keine noch so schlechte Erfahrung der Hoffnung aufs
Gute stand — dass sie »fiir< etwas gut sein kann. Das Gute ist da, aber nicht hier.
Gebrochen durch die Differenz von Innen und Auf3en, in der ich stehe, ist meine
Perspektive aufs Gute die eines auf es Hoffenden. Meine Hoffnung auf es vali-
diert seine Voranwesenheit: Die Erfahrung der Abwesenheit des Guten wird, um
tiberhaupt erfahren werden zu konnen, noch vom Guten informiert. So zeigt mir
denn auch die Erfahrung, dass selbst Schlechtes noch fiir etwas gut sein kann,
dass das Gute noch meinem Willen zu ihm vorausliegt. Dies setzt mich in den
Stand, seine Abwesenheit iiberhaupt als etwas Schlechtes erleben zu konnen.
Etwas Schlechtes zu erleben, von dem ich weil}, dass es etwas Schlechtes ist,
hei3it, es in seinem Erleben bereits zu distanzieren: es als durchlaufene Innen-
Auflen-Differenz zu erfahren.

Wir vertrauen jemandem, der sich als nicht vertrauenswiirdig zeigt; wir miss-
trauen jemandem, der sich vertrauenswiirdig erweist: Beide Male fiihlen wir uns
schlecht. Ein Schmerz, der so tief gehen kann, dass er unsere Einstellung zum
Leben, zu uns selber verdndert. Verletzungen von Vertrauen ziehen Einstellungs-
veranderungen nicht nur im Individuellen, sondern im Kollektiven nach sich: Im
Friedensvertrag von Versailles 1918 sicht Gregory Bateson ein solches folgen-
reiches Ereignis der Demiitigung, das die Weichen fiir spétere umfassendere
Verheerungen gestellt hat."

Bateson zieht in Fragen von Ethik und Moral Parallelen zum Funktionieren
eines Thermostats. Um zu Werten zu kommen, braucht es zuvor die nétigen Ein-
stellungen: Wenn sich drauBlen das Wetter dndert, die Temperatur steigt oder
sinkt, setzt je nach getroffener Soll-Einstellung der Schalter des Thermometers
die Heizung drinnen in Gang, bis die gewiinschte Temperatur erreicht werden
wird, bei der sich die Heizung wieder abschaltet. So sehr das System einen intern
geschlossenen Kreislauf darstellt, so werden doch die Kriterien, nach denen es
abléuft, extern — hier am Thermostat — eingestellt. Die externe Einstellung gibt
die interne Funktionsweise des Systems vor. Entsprechend bewirkt der Vater,
der seinem Kind etwas verspricht (einen Soll-Wert vorgibt), das er nicht hélt
(das nie zum Ist-Wert wird), im Innern des Kindes eine systemische Dysfunkti-
on, die sich als Enttduschung, Trauer und Wut ausspricht. Dieselbe Dysfunktion
wird im Kind, gemél den internen Gesetzen seiner Erfahrungsverarbeitungen,

10 Vgl. Thomas von Aquin: Uber die Wahrheit, quaestio 21.
11 Vgl. im Folgenden Gregory Bateson: Von Versailles zur Kybernetik. In: Okologie des
Geistes, S. 6044f.

- am 14.02.2026, 14:26:45


https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

166 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

auf die Dauer einen Einstellungswandel, eine Herabsetzung des Soll-Werts in
Bezug auf bestimmte moralische Werte (etwa Versprechen zu halten), initiieren.

Habe ich auch keinen direkten Einfluss auf die Einstellung des Anderen zu
sich und der Welt, so doch negativ, indem ich ihn enttdusche und verletze. Es
liegt indes in meiner eigenen Macht, erlittene Verletzungen auf ein abwesendes
Gutes hin verarbeiten zu wollen. Dafiir miisste ich, statt eine schlechte Erfahrung
blo weiterzugeben, zuvor den Schmerz des abwesenden Guten auf mich ge-
nommen haben: Zwischen mir und dem als abwesend erfahrenen Guten ldge der
in Annahme des Schmerzes zu absolvierende Durchgang der mich hier und jetzt
bestimmenden Innen-Auflen-Differenz. Jede Frustration ist ein Aufruf zu diesem
Durchgang. Jeder Durchgang wiederum ist ein Ringen um die Bewahrung und
Wiedererlangung von Vertrauen. Ohne diesen Aufwand wére ich meinen Enttéu-
schungen ldngst erlegen. Ich konnte nicht einmal enttduscht werden: Die erste
Enttduschung wire die letzte gewesen.

Das mir selbst gegebene Versprechen und das Gefiihl
von Kohérenz

Moralische Forderungen setzen mich als ethisches Wesen voraus, das an sich
selbst moralische Forderungen zu stellen in der Lage ist. Sobald ich dies einsehe,
horen sie auf, Forderungen zu sein, und werden zum Inhalt meines eigenen Wil-
lens. Nur im Maf3e dieser Anverwandlung kénnen wir iiberhaupt von morali-
schem Verhalten sprechen. Mich moralisch verhaltend, wende ich keine Moral
»ang, die mir zuvor beigebracht worden wire, sondern handle bereits ethisch, aus
mir selbst, meinem inneren Freisein, heraus: Ich gehe vom »Du sollst« zum »Ich
soll« und von diesem »Ich kann« tiber.

Der Ubergang von den Forderungen der Moral zu eigenem ethischen Han-
deln stellt so sehr einen Akt der Freiheit dar, wie ich mir damit selber ein Ver-
sprechen gebe. Es das Versprechen meiner Integritét. Bevor ich es anderen gebe,
gebe ich es mir selbst. Ich verspreche, als Ich, in welcher Zukunft auch immer,
wiedererkennbar zu sein. Ich kann dies — mich — nur versprechen, sofern ich sel-
ber auf etwas vertrauen kann, das mich, durch alle Verédnderungen hindurch, als
Ich durchhalten ldsst. Dasselbe Vertrauen, das mir den Mut zum Sein verleiht,
gibt mir die Kraft zu versprechen. Aus dieser Kraft, jenem Mut heraus entwerfe
ich mich: Ich trete in Koevolution mit mir selber ein, nehme mich mir zum Part-

- am 14.02.2026, 14:26:45


https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 167

ner, der, ohne dass ich mich (mein objektives Selbst) schon kennte, mich zu mir
hin begleitet."

Das Kontinuum, als welches ich mich selbst erfahre, ist das, was ich mir zu-
gleich immer neu versprechen muss, dass ich es auch sei. Versprechen heifit
nicht voraussagen; ich verspreche, als Ganzes verstehbar zu sein, nicht, zu einem
bestimmten Zeitpunkt jemand Bestimmtes zu sein. Nach Gabriel Marcel bezieht
die Treue ihr Gewicht gerade aus der Unkenntnis der Zukunft. Die Treue trans-
zendiert die Antizipierbarkeit von Zeit auf etwas hin bzw. von etwas her, was
mich hier und heute, auf absolute Weise, bindet."> Was mich bindet, ist, was
mich je schon bewegt, mich mir selbst voraus sein ldsst, meinem heutigen Den-
ken und Handeln bereits als Zweckursache zugrunde liegt. Es gibt meinem
Selbstentwurf Richtung und Gewicht. Ich selbst wiederum gebe ihm sittlichen
Gehalt, indem ich meine Identitidt mit ihm verbinde, d.h. mich dem Gebot meiner
eigenen Glaubwiirdigkeit unterstelle und mich so mir und den Anderen verléss-
lich mache."*

Versprechungen sind nach auflen hin deklarativ. Sie formulieren einen Soll-
als Ist-Wert. Nach innen hin haben sie eine integrative Funktion. Uber sie mache
ich mich sprachlich-ethisch meinem Voraussein gleich; ich bediene mich meiner
Worte als etwas, das mir in meinem Selbstentwurf Halt gibt. Sie geben mir Halt,
indem sie mich mit dem mich absolut Bindenden, von jeher Bewegenden in
Verbindung halten. Kraft dieser Verbindung, jenes Halts mache ich mich dazu
bereit, in meinem inneren Handeln die Oberhand dariiber zu behalten, was mir
von auflen zustoBt. Die Fahigkeit zu versprechen weist mich als jemanden aus,
der, indem er erwas verspricht, sich verspricht." Ich kniipfe meine Integritit an
etwas mir AuBeres, zu dem ich handelnd einen Zusammenhang herstelle. Uber
die Herstellung dieses Zusammenhangs stelle ich, unter Bedingungen der Diffe-
renz von Innen und Auflen, einen Zusammenhang mit mir selbst her. Der Bruch
eines Versprechens ist ein Scheitern dieses zweifachen Zusammenhangs, tiber
den ich mich Anderen wie mir selbst gegeniiber als verlésslich (v)erhalte.

12 Vgl. Hinderk M. Emrich: Das Selbstbild des Menschen, der Konstruktivismus und
seine Kritik. In: Hans Rudi Fischer (Hg.): Die Wirklichkeit des Konstruktivismus,
S. 90.

13 Vgl. Gabriel Marcel: Metaphysisches Tagebuch. In: Haben und Sein. Paderborn 1954,
S. 50.

14 Vgl. Hans Bernhard Schmid: Moralische Integritdt. Kritik eines Konstrukts. Berlin
2011, S. 39.

15 Vgl. im Folgenden Robert Spaemann: Personen, S. 235-251.

- am 14.02.2026, 14:26:45



https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

168 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Um meiner eigenen Integritdt willen bin ich gehalten, immer wieder neu
meine innere Unabhéngigkeit gegeniiber allem duBerlich Verdnderlichen unter
Beweis zu stellen. Jedes gebrochene Versprechen liefert da den Gegenbeweis der
Hinflligkeit und entropischen Tendenz des Lebens. Indem ich, mir voraus, mein
Leben fiihre, fechte ich deren Giiltigkeit im Ethischen an. Unter Auspizien der
Entropie, der Todgeweihtheit allen Lebens, ist das Leben komplett sinnlos. Dar-
iiber jedoch, dass jedes Leben von innen gelebt wird, wird der Gedanke der
Sinnlosigkeit seinerseits sinnlos'® — Anlass genug, Mut zum Sein, ein Selbst zu
sein, zu fassen.

Ein Versprechen haltend, halte ich mich im Durchgang einer Innen-Auflen-
Differenz als Ich durch. Ich erweise mich noch, ja, gerade in meiner Unterschie-
denheit von allem, noch von mir selber, als ganzer Mensch. Paradoxerweise er-
6ffnet mir erst meine Ganzheit meine Differenz zu mir, dieselbe Differenz, die
mich denn auch daran hindert, mich selber integer zu nennen. Denn es ist eben-
diese Differenz zu mir, die mich aus mir herausgehen ldsst, um dariiber, ortho-
genetisch, jenen Selbstzusammenhang zu realisieren, der Integritét ausmacht. Im
Male meiner guten Erfahrung mit mir selber in den Durchgéngen der mich be-
stimmenden Innen-Auflen-Differenzen einerseits wachse ich andererseits an den
Feedbacks, die ich mit meinen — meine Wiedererkennbarkeit validierenden —
Handlungen hervorrufe. Darin besteht, nach innen und auflen, das Gefiihl von
Kohirenz. Aaron Antonovsky  hat dieses Gefiihl als ein Kontinuum beschrieben,
das sich aus drei Komponenten zusammensetzt: Verstehbarkeit, Handhabbarkeit
und Sinnhaftigkeit.17 Verstehe ich, was mich belastet, wird es mir leichter fallen,
ihm strukturiert-l6sungsorientiert zu begegnen. Verfiige ich iiber innere Ressour-
cen, auf die ich in duBlerer Bedringnis zuriickgreifen kann, um mir Hilfen und
Auswege zu ersinnen, wird sich statt eines allgemeinen Ohnmachtsgefiihls die
punktuelle Genugtuung eigenen Lern- und Kompetenzzuwachses einstellen.
Verbinde ich tiberhaupt mit der Losung von Problemen Sinnhaftigkeit, werde ich
fiir deren Losung denn auch die notige Kraft und Ausdauer aufbringen. Immer
geht es darum, meine Problembewiltigungsstrategien den dufleren Stressoren
anzupassen: mich von ihnen in einen Zustand innerer Spannung versetzen zu las-
sen, um aus dieser Spannung heraus feedbackgeleitet zu handeln.

16 Vgl. Thomas Nagel: Die Grenzen der Objektivitit, S. 100.

*  Aaron Antonovsky (1923-1994), amerikanisch-israelischer Medizinsoziologe. Begriin-
der der Salutogenese, der Theorie von den Bedingungen von Gesundheit.

17 Vgl. im Folgenden Aaron Antonovsky: Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Ge-
sundheit. Tiibingen 1997, S. 30, 34, 42, 116 und 125.

- am 14.02.2026, 14:26:45


https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 169

Es geht darum, in einer Mischung fester Regeln und flexibler Strategien ei-
nen Zustand der Meta-Balance, eines lebbaren Ungleichgewichts, zu finden: an-
gesichts von auflen eindringender Entropie innen nach Quellen negativer Entro-
pie Ausschau zu halten, Chaos in Ordnung zu verwandeln. Versprechen einer-
seits, Verzeihen andererseits sind solche negentropischen Akte, zu denen wir als
Personen nicht nur fahig, sondern aufgerufen sind, um mit uns und den Anderen
immer neu in ein Gleichgewicht zu kommen. Dies erst ldsst uns Biindnisse mit
dem AuBen eingehen, konsensuelle Zusammenhinge mit den Anderen herstel-
len, die wiederum unsere innere Kohdrenz verstirken, aus der heraus wir uns
drauBlen um sozialen Ausgleich und politische Stabilitdt zu bemiihen die Kraft
nehmen.

Die Lehre der Empfindung und das Korrektiv des Gewissens

Bevor ich wollen kann, ich selbst zu sein, muss ich mich als ein Ich empfunden
haben konnen. Andererseits ist mir kein Ich vorgegeben; es sind vielmehr meine
Empfindungen, die mein Ich erst bilden." Meine Empfindungen informieren
meinen Willen zu mir tiber mich. Sie informieren mich iiber meine Differenz zu
mir selber, d.h. tiber das von meinem Willen zu mir unterschiedene, eigenstindi-
ge Eigenleben jeder einzelnen Empfindung. Andererseits binden mich meine
Empfindungen an mich; meine Empfindungen zielen auf mich als den sie Emp-
findenden, damit ich sie empfinde. ich erlebe mich als Zweckursache meiner
Empfindungen, um derentwillen ich mich tiberhaupt als eigenstindiges Subjekt
erlebe.”” So sehr meine Empfindungen den Inhalt meines Erlebens vorgeben so
wenig lassen sie mich mein Leben schon fiihren. Es ist die Aufgabe meines Ge-
wissens, dafiir zu sorgen, dass ich mit meinen Empfindungen tibereinstimme. Zu
jedem Augenblick, in jeder Situation vertritt es die Einheit meiner Person, die
sich selber doch immer nur in der Differenz zu sich — sich an sich erinnernd, sich
zum Versprechen gebend — »hat«. Die Einheit der Person »ist< ihre tibers Gewis-
sen vermittelte Distanz zu sich.** Durch mein Gewissen spricht niemand als ich
selbst zu mir — ich selbst als niemand, d.h. als jemand, der nicht schon identisch
mit sich selbst ist, der zeitlebens werden muss, der er schon ist.

18 Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhiltnis des Physischen
zum Psychischen, S. 19.

19 Vgl. Alfred North Whitehead: Prozef3 und Realitit, S. 406.

20 Vgl. Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 268.

- am 14.02.2026, 14:26:45


https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

170 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Einerseits bin ich dafiir verantwortlich, mit meinen Empfindungen iiberein-
zustimmen, andererseits beziehe ich die Kraft zum Einssein mit mir von woan-
dersher als mir. Ich beziehe sie aus dem, was mich umgreift. Denkend verbinde
ich, was mich umgreift, mit meinen Empfindungen. Ich bin in Bezug auf das,
was ich denke und empfinde, also nicht frei. Ich finde mich als so Denkenden
und Empfindenden schon vor; ich verspdte mich gegeniiber meinem eigenen
Denken und Empfinden. Zugleich ist mein Denken und Fiihlen mein Denken und
Empfinden, Ausdruck meines Selbstbesitzes. Andererseits wiederum >habe< ich
mich nicht schon, sondern bin nur in Vorleistung, im Mir-voraus-Sein, >ich<:
Denkend und empfindend lerne ich mein Denken und Empfinden immer erst
noch kennen.

Denken und Empfinden sind Modi inneren Werdens. Werden ist ein koevo-
lutiondres Geschehen, der Prozess einer durchlaufenen Innen-Auflen-Differenz.
Ich bin mir selbst, aufgrund des mir eignenden Doppelaspekts, ein Leib zu sein
und einen Koérper zu haben, gleichzeitig ein Innen und Aulen. Zu mir werdend,
nehme ich mich mir selber zum Partner; ich koevolviere mit mir, indem ich mein
Denken darauf verwende, mich mit meinen Empfindungen in Ubereinstimmung
zu bringen. Auf diese Weise fiihre ich mein Leben. Ich fiihre es, indem ich mich
einem mich von innen — meinen Empfindungen — und von auflen — den gegebe-
nen Verhiltnissen — her Umgreifenden 6ffne, lerne, um meiner selbst willen von
mir abzusehen. Mein Leben fithrend, merke ich, dass ich meinerseits bereits ge-
fuhrt werde; je schon folge ich etwas, das mich im Innern bewegt. Nach Viktor
E. Frankl besteht die Aufgabe des Gewissens denn darin, dem Einzelnen aus sei-
ner Selbstbewegung heraus sein individuelles Seinsollen (sein Bezogensein auf
sein objektives Selbst) zu erschlieBen: das individuelle Sein der jeweiligen Per-
son mit einem, durch alle Verschieden- und Verlorenheit hindurch, uns allesamt
Verbindenden zu synchronisieren.”’

Das Gewissen ist kein Wissen; es hélt mir vielmehr die Grenzen meines
Wissens bewusst. Das unterscheidet es von der Gewissheit. Nichts ist weiter ent-
fernt von Gewissheit und ihr zugleich so dhnlich wie das Gewissen, aufgrund
seiner Funktion, fiir die Einheit der Person zu sorgen. Das Gewissen sorgt dafiir
jedoch nur in negativ-korrigierender Weise, iiber eine verstarkte Aufmerksam-
keit gegeniiber dem, was ich nicht schon selber bin. Es hélt mein Ich offen fiir
das, was es »stort<. Es ldsst mich zu mir werden, indem es mich an die Grenzen
meines Ichs fiihrt, dariiber, dass ich mir den Selbstwertgehalt der mir widerste-
henden Wirklichkeit erschlieen lerne.

21 Vgl. Viktor E. Frankl: Grundrif} der Existenzanalyse und Logotherapie. A.a.O., S. 78.

- am 14.02.2026, 14:26:45


https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 171

Thomas von Aquin unterscheidet zwei Aspekte des Gewissens, »synderesis«
und »conscientia«.”> Die Synderesis stellt meine prinzipielle, qua Vernunft mit-
gegebene Teilhabe am Selbstverstindlichen als dem »natiirlichen Sittengesetz«
dar. Die Conscientia bezeichnet dagegen meine Fahigkeit, etwas aus eigener Ur-
teilskraft heraus als gut oder schlecht zu erfassen. Die Synderesis gibt mein
Geneigtsein zur Wahrheit (»habitus«) als Grundeinstellung meines Geistes zum
Ewigen Gesetz wieder. Aufgrund dieser Grundeinstellung bin ich auf Wahrheit
ausgerichtet, ohne sie kennen zu miissen. Weil ich die Wahrheit nicht kenne,
muss ich denken. Ich kann aber nur denken, sofern mein Geist prinzipiell wahr-
heitsfahig ist. Er erweist seine Wahrheitsfahigkeit dariiber, dass ich nicht nur
denke, was ich denken will, sondern was mir zu denken gibt. Dass es iiberhaupt
etwas zu denken gibt, hat damit zu tun, dass ich mit Bewusstheit ausgestattet bin;
dass mir alles immer nur in Form der Subjekt-Objekt-Spaltung gegeben ist. Von
daher verfiige ich, bevor ich irgendetwas weil}, iber das Grundwissen, dass die
Welt erscheinende, mir erscheinende Welt ist. Auch wenn ich nicht viel von der
Welt weiB, so weil3 ich mich doch in ihr, inmitten von Erscheinungen, die verge-
hen und im Vergehen schon von anderen abgelost werden.

Waihrend die Synderesis also meine grundsitzliche Teilhabe an der Wahrheit
des mich mit den anderen Verbindenden verbiirgt, wendet die Conscientia meine
Fahigkeit zur Vernunft auf den je konkreten Fall an (»actus«). Der Gewissensakt
der Conscientia unterliegt damit zugleich meiner Irrtumsfihigkeit, meiner mit
der Vernunft mitgegebenen Fahigkeit zu Selbstkorrektur und Umkehr. Sie ist es
denn auch, die mich durch die mich aktuell bestimmende Innen-Aullen-Diffe-
renz fuhrt. Leistet die Conscientia der Standortgebundenheit und Geschichtlich-
keit meiner Existenz Tribut und mit ihr der Losung zeitgendssischer Probleme,
so richtet die Synderesis meine denkende Zeitgenossenschaft auf etwas Uberge-
schichtliches aus. Von dorther erfahre ich mich als Mitmensch nicht nur in Hin-
blick aufs Hier und Heute, sondern im universalgeschichtlichen Sinne tiber die
Zeiten und Kulturen hinweg. Kraft der Synderesis erfahren wir in moralischen
Dingen denn auch nichts, wovon wir nicht schon irgendwie wiissten. So brau-
chen wir weder eine v6llig neue Moral zu erfinden, noch miissen wir befiirchten,
unser moralisches Wissen je vollstindig zu vergessen. Noch wo wir uns eigen-
stindig Normen und Gesetze geben bzw. gegen geltende Normen und Gesetze
rebellieren, héren wir nicht auf, dem natiirlichen Gesetz unseres Wesens, der
Conditio humana, zu unterstehen. Es sind nicht wir, besagt dieses Gesetz, die ei-
ne moralische Ordnung schaffen; vielmehr sind wir nur angehalten, innerhalb
unserer Gesetzgebungen und Handlungen dem transzendentalen Gesetz der uns

22 Vgl. im Folgenden Thomas von Aquin: Uber die Wahrheit, quaestio 17.

- am 14.02.2026, 14:26:45


https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

172 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

einenden Menschlichkeit zu entsprechen. Deren Mafstébe sind uns aufgrund un-
serer bloBen Vernunftbegabtheit prinzipiell zugénglich. Die MaBstiblichkeit des
natiirlichen Sittengesetzes gilt {iberall, unabhéngig von Kultur und Geschichte,
wenn es von uns fordert, nach dem Prinzip der Gegenseitigkeit — unserer Gleich-
heit innerhalb unserer Unterschiedenheit — zu leben und zu handeln.

Thomas von Aquin versteht das natlirliche Sittengesetz als Teilhabe am Ewi-
gen Gesetz, nicht als das Ewige Gesetz selbst. Hierzu haben wir keinen Erkennt-
niszugang. Weil wir ihn nicht haben, haben wir eine Moral notig. Wir haben eine
Moral gleichwohl als bereits ethische Wesen nétig, die, aufgrund ihrer grund-
sdtzlichen Zugeneigtheit zur Wahrheit, aufgerufen sind, sich selbst eine Moral zu
geben. Danach kann es nach Jacques Maritain” auch nicht darum gehen, gleich-
sam mit dem Lineal in der Hand das eigene Handeln an einer vorgegebenen Re-
gel zu messen, sondern zu lernen, unter Beachtung einer eingesehenen Regel zu
handeln: frei und vernunftgeleitet.23 Frei handelnd bin ich, so verstanden, noch
ein Antwortender, an sein Gewissen Gebundener. Freies Handeln ist Frei-han-
deln-Miissen, eben: gewissensgebundenes Handeln. Indem ich mich in meinem
Handeln dieser Bindung — der Bereitschaft zur Beachtung der eingesehenen Re-
gel — entziehe, handle ich selbstzentriert, »bose«: Ich mache mich, nach innen wie
nach auflen, einer willentlichen Geistesabwesenheit schuldig.

Als ethische Wesen, die nicht tiber die erste Initiative verfiigen (welche uns
in den Stand setzen wiirde, nicht nur Gutes zu tun, sondern das Gute selbst zu er-
schaffen), kommen wir nicht umhin, handelnd zugleich aufs Gliicken unserer
Handlung hoffen zu miissen. Um richtiges Handeln bemiiht, kann ich doch nicht
mehr, als darauf zu hoffen, dass ich recht gehandelt haben werde. Sind wir auch
nicht Schopfer unserer selbst, so sind wir doch Konstrukteure unseres Selbst-
seins: Uns selbst voraus, sind wir fahig, die Rechtheit unseres Lebens und Han-
delns im Futur II — der Zeitform sich erfiillt habender Versprechungen — zu re-
flektieren.

Doppelte Kontingenz

Ich ringe meine Integritét meiner Verlorenheit, meiner Unterschiedenheit von al-
lem, auch von mir selber, ab. Meine Verlorenheit fithrt mir mein Bediirfnis nach

*  Jacques Maritain (1882-1973), franzosischer Philosoph. Einer der fithrenden Vertre-
ter der Neuscholastik.

23 Vgl. Jacques Maritain: Von Bergson zu Thomas von Aquin. Cambridge (Massachu-
setts) 1945, S. 258.

- am 14.02.2026, 14:26:45


https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 173

einem Halt auBerhalb meiner vor Augen, wie sie mich selber zu Mitgefiihl befa-
higt. Ich weil3, dass ich den Anderen in seiner Andersheit nicht erreichen, seine
Verlorenheit nie ermessen werde — und er nicht die meine. Vor dem Hintergrund
dieses Wissens zirkuliert jeder, operational geschlossen, monadisch, in sich
selbst: Niemand ermisst jemanden, wie jemand sich selbst auffasst, weil nie-
mand jemandem die Bewdltigung seiner ihn bestimmenden Innen-Aufen-
Differenz abnehmen kann.

Wir sind nicht in der Lage zu erkennen, was den Anderen im Inneren be-
stimmt. Wir konnen bloB, gemif Niklas Luhmanns Theorem der »doppelten
Kontingenz«, mit seinem Eigensinn rechnen.” Danach ist jeder jedem eine
Blackbox, die innerhalb ihrer selbst selbstreferenziell operiert. Was uns mitein-
ander verbindet, ist ironischerweise das Wissen um unsere gegenseitige Unzu-
géinglichkeit. Nur vermittels dieser Reduktion wird der Andere dem Anderen als
Anderer zuginglich. Im MafBe unserer gegenseitigen Undurchsichtigkeit, darii-
ber, dass ich, um ihn zu verstehen, verstehen muss, dass ich ihn gar nicht verste-
hen kann, sondern immer nur von mir auf ihn schliefle, ist er mir voraus. Er ist
immer >schneller< als ich und somit mir nie berechenbar.

Jeder bleibt nicht nur jedem Anderen unberechenbar, sondern auch sich
selbst: Das Innen des Anderen ist mir so unzugénglich, wie ich mein eigenes erst
im Durchgang der mich bestimmenden Differenz von Innen und Auflen ermittle.
Niemandes Innen ist sich selbst unmittelbar zuganglich; es ist von sich selber ge-
trennt durch jeweils zu absolvierende Innen-Auflen-Differenz, die es bestimmt.
Eigensinnig gebe ich mich den Anderen als innerliches Wesen zu erkennen, das
sein eigenes Inneres gar nicht kennt, geschweige denn damit hausieren geht. Wo
der Egozentriker verstanden will, wie er sich selbst versteht, zeigt sich der Ei-
gensinnige in einer Ichstirke, die noch ein Wissen um die eigene Unzuginglich-
keit beinhaltet. Mit Kierkegaard kénnen wir den Eigensinn als Beieinander von
Stolz und Demut im Verhiltnis des Einzelnen zu sich selbst auffassen.” Stolz
und demiitig zugleich, bin ich ein Ich auf sichtbar exzentrische, mutige Weise,
auf eine Weise, die die Moglichkeit eigenen Scheiterns mit zeigt. So bewahre ich
mich mit den Mitteln der Extraversion als innerliches Wesen. Demgegeniiber
braucht Egozentrik duleren Erfolg; so wenig sie sich in ihrer Bediirftigkeit zu

*  Niklas Luhmann (1927-1998), deutscher Soziologe. Fiihrte maBgeblich die System-
theorie in der Soziologie ein.

24 Vgl. im Folgenden Niklas Luhmann: Soziale Systeme. Frankfurt/M. 1987, S. 156.

25 Vgl. Soren Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-
schrift., S. 20.

- am 14.02.2026, 14:26:45


https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

174 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

zeigen wagt, so sehr ist sie um ihres Erfolges willen bereit, ihr Inneres preiszu-
geben.

Egozentriker bleiben einander inkommunikabel: Selbstbehauptungen, wel-
cher Art auch immer, lassen nicht mit sich reden. Eigensinnige hingegen erken-
nen im Anderen die Unhintergehbarkeit von dessen Eigensinn an: Ich verstehe
ihn, auch wenn ich ihn nicht, wie er sich selber versteht, verstehe. Ich verstehe
ihn so weit, wie ich um die Unumgénglichkeit meiner eigenen Subjektivitit
weill. Unumgénglich muss ich sie mir gleichwohl selbst immer erst noch er-
schlieBen. Indem ich mit dem Eigensinn des Anderen rechne, lasse ich mich von
ihm dazu ermutigen, unter Bedingungen meiner Unterschiedenheit von allem,
noch von mir selber, »ich« zu sein.

- am 14.02.2026, 14:26:45


https://doi.org/10.14361/9783839436325-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

