Bernd Arlt-Niedecken

Angst

Wir brauchen eigentlich gar nicht erst die Frage zu stellen, wie wir uns
dem Thema Angst ndhern wollen, denn sie ist ja immer schon da oder
zumindest schon da gewesen. Sie ist uns irgendwie bekannt, aber eben
nur irgendwie. Es ist in der Praxis gar nicht so einfach einzuschétzen,
was jemand meint, der sagt: Ich habe Angst.

Da gibt es Leute, die klagen, sie hatten stindig Angst, gelegentlich gar
Panikattacken, und sie wiirden sich nicht mehr aus der Wohnung trauen.
Es gibt welche, die von grellen Angsten vor einem Verfolger gepeinigt
werden und nach einer Therapie mit Medikamenten eine bodenlose, na-
menlose Angst verspiiren, die alles Denken einnimmt. Dann wiederum
sagen uns einige, sie hétten manchmal aus unerfindlichen Griinden
Herzrasen, der Atem gehe schwer und sie bekdmen weiche Knie und das
sei Angst.

Wir wissen selbst, da3 es eine Angst bei real drohenden Gefahren gibt,
eine Angst ganz allein und verlassen zu sein, und auch jene Angst vor
Strafe, die uns veranlalit, an der roten Ampel doch lieber zu halten, auch
wenn niemand anders zu sehen ist. Psychoanalytiker haben sich dariiber
viele Gedanken gemacht und man erwartet schon, etwas liber Angst und
Sexualitit, Odipuskomplex und Kastrationsangst zu héren. Das soll hier
auch kurz und knapp referiert werden, aber eigentlich geht es mir an die-
ser Stelle um das grundlegende Problem — und das ist hier wortlich zu
nehmen —, bzw. um die grundlegende Funktion, die Angst fiir das Sub-
jekt hat ebenso wie der Phallus, der von der Angst nicht zu trennen ist.
Sigmund Freud hat mehrere Arbeiten zum Thema verfalit, die wichtigste

14.02.2026, 11:26:04. o

81


https://doi.org/10.14361/9783839403914-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

82

heiit Hemmung, Symptom und Angst, deren Zusammenfassungen er in
der 25sten und 32sten seiner Vorlesungen gibt. Er definiert Angst so:

»Wir haben gesagt, Angst sei ein Affektzustand, also eine Vereinigung von bestimmten
Empfindungen der Lust-Unlust-Reihe mit den ihnen entsprechenden Abfuhrinnervatio-
nen und deren Wahrnehmung, wahrscheinlich aber der Niederschlag eines gewissen be-
deutungsvollen Ereignisses, durch Vererbung einverleibt [...]. Als jenes Ereignis, das eine
solche Affektspur hinterlassen, haben wir den Vorgang der Geburt in Anspruch genom-
men, bei dem die der Angst eigenen Beeinflussungen von Herztétigkeit und Atmung

zweckmaRig waren.«'

Er unterscheidet die Realangst als eine begreifliche Reaktion auf die Ge-
fahr einer von aulen erwarteten Schédigung und die neurotische Angst,
die durchaus rétselhaft und zwecklos erscheint. Bei der letzteren unter-
scheidet er die Angstneurose mit der frei flottierenden allgemeinen Angst-
lichkeit, die bereit ist, sich mit jeder neu auftauchenden Mdoglichkeit oder
Vorstellung in der sogenannten Erwartungsangst zu verkniipfen, von der
Phobie. Hier ist die Angst fest an bestimmte Vorstellungen gebunden, die
eine Begriindung liefern, aber maBlos iibertrieben sind (Schlangenphobie,
Spinnenphobie, Platzangst, Klaustrophobie). Die Angst in der Hysterie
und in anderen schweren Neurosen wird von Symptomen begleitet, tritt
als Anfall oder langer anhaltender Zustand auf, ohne einen fiir die bewul3-
te Wahrnehmung ersichtlichen Grund. Ich ergidnze noch die Liste durch
die psychotische Angst, die im Wahn als Angst vor einem Verfolger vor-
kommt oder als ein Gefiihl der absoluten Haltlosigkeit, so als miisse man
gleich in einen Abgrund stiirzen oder sterben.

In seinen ersten Forschungen zu unserem Thema hat Freud festgestellt,
dal} offenbar ein frustrierendes Sexualleben mit der Angstentwicklung
zusammenhénge. Die gewohnlichste Ursache der Angstneurose sei die
frustrane Erregung, in der libidindse Erregung hervorgerufen aber nicht
befriedigt sei und nicht verwendet werden konne. Die Erregung kdnne
nicht in der Schwebe gehalten werden, die unbefriedigte Libido verwand-
le sich direkt in Angst.

Die Untersuchung der Phobien kleiner Kinder zeigt Freud, daf hier Ein-
samkeit oder ein fremdes Gesicht beim Kind die Sehnsucht nach der ver-
trauten Mutter wecken; das Kind kann diese libidindse Erregung nicht
beherrschen, sondern verwandelt sie in Angst. Bei den erwachsenen Pho-
bikern verhilt es sich ganz dhnlich. Hier geniigt eine auslosende Situation,
um eine unbewufite Sehnsucht oder Versuchung zu wecken, deren Erre-
gung das gleiche Schicksal ereilt. In der Hysterie fdllt die abzuweisende

14.02.2026, 11:26:04. o



https://doi.org/10.14361/9783839403914-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angst

Vorstellung meist bis zum Unkenntlichen entstellt der Verdringung
anheim, ihr Affektbetrag wird, so Freud, regelmifig in Angst verwandelt,
gleichgiiltig ob es Aggression oder Liebe ist.” Der Libido- bzw. Affektbe-
trag ist also in allen drei Fillen unverwendbar geworden, d.h. die Erre-
gung findet keine befriedigende Abfuhr, sowohl bei ungestillter
Sehnsucht, bei unterdriickten sexuellen Strebungen als auch bei den ver-
dréngten erregenden Vorstellungen in der Hysterie.

Es wiederholen sich jeweils Trennungserfahrungen mit der Konsequenz
eines unlustvollen Anwachsens der Bediirfnisspannung.” Das Vermissen
des geliebten Objekts ist also die Gefahr geworden, bei deren Eintreten
das Subjekt das Angstsignal gibt. Ist es bei der Geburt noch eine reale
Trennung, so wird das geliebte Objekt mit voranschreitender Entwicklung
mehr und mehr zu einem psychischen Objekt, d.h. zu einer im psychi-
schen Apparat mit einem libidinésen Affektbetrag besetzten Représen-
tanz, die sich urspriinglich von einer geliebten Objektperson ableitet.
Beim Séugling ist es die fiir die Versorgung und Befriedigung wichtige
Mutter, beim Kleinkind wird es immer mehr das Genital, dessen hohe
narzifitische Einschitzung sich, so Freud, darauf berufen kann, »daf} der
Besitz dieses Organs die Gewiahr fiir eine Wiedervereinigung mit der
Mutter (dem Mutterersatz) im Akt des Koitus enthilt.«* Wohlgemerkt:
hier geht es bereits um eine Vorstellung, ndmlich dafl die Befriedigung
mit dem gerade lustvoll entdeckten Organ gemeinsam mit dem geliebten
Objekt erfolgt. Das Subjekt ist schon vorher auf die Moglichkeit der Tren-
nung vom geliebten Objekt aufmerksam geworden. Es ist also keine intel-
lektuelle Verrenkung oder die explizite Gewaltandrohung nétig, um diese
Maoglichkeit auf weitere Objekte fortzuschreiben.

Aber die Kastrationsangst ist ganz und gar nicht einfach. Wir haben es
nidmlich mit einem Subjekt zu tun, das zu sich selbst in ein Verhéltnis tritt.
Es nimmt sich selbst wahr, indem es sich auf seine Sinneseindriicke, z.B.
das im Korper Gefiihlte, das Gesehene und das Gehorte bezieht. Und die-
se Wahrnehmungen sind alles andere als einheitlich, sondern beunruhi-
gend, befremdlich und fremd, sie kommen von auBlen, von anderen und es
sind Worte, die ihm ein Verhéltnis nahelegen oder sogar aufdridngen. Das
alles ist in Teile zerstiickelt, verwirrend und wirr und lduft stdndig davon
und wieder auseinander. Festhalten gelingt selten und einen Halt zu fin-
den, ist beschwerlich und nicht von Dauer. Seinen Korper kann es nie
ganz sehen, der Spiegel vermittelt zwar einen erfreulichen Eindruck, aber
der ist imaginér, d.h. man sieht nur die ihm zugewandte Seite des Korpers,
die Seiten sind verkehrt und das, was man sieht, entspricht nicht unbe-

14.02.2026, 11:26:04. o

83


https://doi.org/10.14361/9783839403914-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

84

dingt der Vorstellung, ganz zu schweigen vom Erwiinschten. Die auf-
kommende Kastrationsangst ist aber keineswegs abhéngig von zufélligen
Lebensereignissen oder davon, wie padagogisch aufgeklart die Eltern je-
weils sind, z.B. ob sie heute noch so blod sind, mit dem alten »>ich
schneid’ dir gleich den Pimmel ab< zu drohen.

Die Kastrationsangst entsteht logisch notwendig in dem Moment, wo das
Subjekt zum geliebten Mutterobjekt in eine dialektische Beziehung tritt,
d.h. in dem es seine Wunschvorstellungen in ein gegenseitiges Wechsel-
verhiltnis iibertrdgt: Das kleinkindliche Subjekt befindet sich in einem
engen liebevollen Verhéltnis zu seiner Mutter. Es verlangt, daf3 sie stets
zur Verfiigung steht und alle Bediirfnisse ohne Verzug befriedigt. Es hat
seine Mutter in einer liebevollen Umschlingung >zum Fressen gern<. In
seiner gleichermalien alles vereinnahmenden Eigenliebe setzt es voraus,
dal3 sie es ebenso wiederliebt. Indem es versucht, sich dies vorzustellen,
wird es buchstiblich eng. Das Wort Angst gehort zum Wortstamm eng
und das Gefiihl der beklemmenden Beengung reicht vom Geburtserlebnis
an bis in den wortlichen Ausdruck. Wenn ndmlich die riesige Mutter ihren
kleinen Fratz ebenso in iiberschwinglicher Liebe verschlingen wollte, wie
er selbst es sich von sich vorstellt und wie sie das gemal seiner Forderung
der gleich grofen Gegenliebe eigentlich tun miifite — wir sagen dazu: das
Kind hélt sich fiir den Phallus der Mutter —, dann wiirde es bedrohlich
eng, ja vernichtend fiir das kindliche Subjekt werden. Spétestens hier steht
es einer libidinésen Konstellation gegeniiber, die Gefahr bedeutet: Es
steht seinen eigenen Wiinschen hilflos gegeniiber. Befriedigung heif3t
Vernichtung. Verzicht bedeutet, dem Ansteigen der unlustvollen Erregung
hilflos ausgeliefert zu sein, und er bedeutet, das geliebte Objekt, insbe-
sondere das lebensvolle Gefiihl geliebt zu werden, zu verlieren, also den
wichtigsten Teil des Gefiihls {iberhaupt zu leben, zu verlieren. Dies ist ein
Moment, in dem nicht nur die Objektreprasentanzen, sondern auch der
bisher fast ausschlieBlich iiber diese Liebesbeziehung laufende Prozef3 der
Selbstwahrnehmung und Selbstdefinition erléschen. Das Subjekt droht,
sich aufzuldsen. Das ist die eigentliche Gefahr, vor der das Angstsignal es
bewahren soll.

Sobald das kindliche Subjekt wéhnt, es sei Phallus der Mutter, ist es hilf-
los dariiber, wie es das vorgestellte Begehren der Mutter befriedigen soll
und erfihrt gleichzeitig, dal es sich verloren hat, weil es sich als Phallus
der Mutter definiert hat, und es nun nie wieder sein kann. Hier fehlt etwas,
das es dem Subjekt ermoglicht, sich anders als einem radikalen Mangel
ausgesetzt wahrzunehmen. Kastration bezieht sich also hier auf den Ver-

14.02.2026, 11:26:04. o



https://doi.org/10.14361/9783839403914-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angst

lust des Phallus, nicht des Penis. Eine Verschiebung muf} her, etwas, das
den Phallus ersetzt. Das Subjekt muf} in die symbolische Ordnung eintre-
ten, um die symbolische Operation vollziehen zu kdnnen, mit der ein An-
deres das vormals eingebildete Eine an dessen Platz ersetzen kann. Hier
wird hoffentlich deutlich, was so schéadlich am Inzest ist und warum das
Subjekt eine Struktur durchlaufen muB, die wir den Odipuskomplex nen-
nen. Das ist nicht nur etwas, das nur sexuell frustrierte jiidische Wienerin-
nen vor hundert Jahren mal hatten. Es ist ein Vorgang, in dem das Subjekt
sich selbst konstruiert und zugleich konstruiert wird. Konstruktion heif3t
Zusammenstellung, Struktur heifit Aufstellung. Es geht auch um einen
konsistenten Stand des Subjekts. Andernfalls wiirde es immer wieder zer-
fallen und buchstéblich nicht wissen, wer es ist, wie z.B. in sehr schweren
psychotischen Zustéinden oder bei schweren Hirnverletzungen, bei denen
nicht einmal mehr der Angstzustand moglich ist.

Die Aufstellung bekommt eine neue Wendung, wenn das Wissen um die
Zeugung hinzutritt. Denn das bedeutet, da3 es da einen gegeben hat, der
sich liebestoll dem Mutterdrachen genéhert hat, etwa wie das Méannchen
einer Gottesanbeterin, das im Zeugungsakt gefressen wird. Oder aber es
ist einer, der noch méchtiger ist als die Mutter. Hier ist die Stelle fiir die
Vorstellung von Freuds Urvater. Eine gleichfalls bedngstigende Figur,
aber mit dem Vorteil, da3 sie sich zwischen das Subjekt und die Mutter
schiebt und es abschirmt. Natiirlich darf man — in der Logik dieser Vor-
stellungen — nicht die Aufmerksamkeit dieser zwei méchtigen Triebwesen
auf sich ziehen, man wiirde mit einem Happs verschlungen: die Vorlage
fiir viele Geschichten mit Ungeheuern, etwa wie Jurassic Park. Es ergibt
sich also fiir das Subjekt ein gewisser Nutzen daraus, sich in der Néhe der
Angst aufzuhalten. Hinter dem Riicken der bedngstigenden Figuren gibt
es so etwas wie eine heimliche Sicherheit. Diese Figuren, wir konnen sie
fiir spatere Aufstellungen auch Gott nennen, diirfen nur gerade nicht auf
das sich verbergende Subjekt aufmerksam werden. Das erinnert daran,
wie viele neurotische Subjekte sich in ihr Heim zuriickziehen, den Namen
von der Klingel entfernen und sogar Angst davor bekommen, den Brief-
kasten zu 6ffnen.

Der Vater kommt als ungeliebter geliebter Retter in der Not ins Spiel. Er
wird kiinftig fiir das Subjekt diese schwarze Stunde der Not, des Mangels
und des Versagens, und zugleich den Verlust des phallischen Mutterob-
jekts reprasentieren. Und da es nicht angenehm ist, sténdig im vollen Be-
wulltsein des eigenen Untergangs zu leben, baut sich das Subjekt eine
Konstruktion aus Vorstellungen, das Phantasma. Der Inhalt: Vater ist

85

14.02.2026, 11:26:04. o



https://doi.org/10.14361/9783839403914-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

86

schuld an dem, was er als Signifikant fiir das Subjekt eigentlich nur repré-
sentiert: Durch das Phantasma erhilt es sich die Illusion, das phallische
Mutterobjekt wire noch verfiigbar, wenn Vater nicht dazwischen gegan-
gen wire. In diesen Vorstellungen erscheint dann héufig, der Vater habe
die Mutter kastriert und das Kind damit bedroht. Hier ist die Quelle fiir
gewisse neurotische Gewaltphantasien, die nicht zuletzt unter anderem in
Albtriumen den Angsttraum machen. Es wird vielleicht auch deutlich,
warum der Vaterldowe im Angsttraum nicht nur droht, sondern auch an-
greift, denn wenn der Vater die Mutter-Kind-Verbindung nicht wirklich
und wirksam trennt, dann droht Schlimmeres als nur die Panikattacke,
welche die Angstneurotiker mit Nachdruck angeblich von uns abgeschafft
haben wollen: ndmlich die Aufldsung des Subjekts. Das Phantasma hat
die Aufgabe, das Subjekt vor dem Schrecken seiner eigenen Auflosung
abzuschirmen, das Symptom soll ihm die Angst vor dieser gro3en Gefahr
ersparen, sogar durch herabgeminderte Angstsignale, wie in der Angst-
neurose, bzw. Angststorung. Halten wir fest: Wenn wir unseren Analy-
sanden das Symptom nehmen, so wir es denn konnten, wir haben nichts,
was wir ihnen statt dessen geben kdnnen.

Die Angst entsteht also sowohl, wenn zuviel Phallus erkennbar wird, als
auch, wenn zu wenig davon erscheint. Das Objekt wird von nun an ein
vages Ding, das sich von einem anderen zum néchsten anderen verschiebt,
der Phallus wird sich fortlaufend verwandeln. Die Untersuchung des Ob-
jekts vollzieht sich in der Untersuchung vieler kleiner sich abwechselnder
Objekte. Das Objekt des GenieBlens ist zum Objekt des Begehrens, der
imaginére Phallus der Vorstellung zum symbolischen Phallussignifikanten
geworden. Es ist immer die unbewufBte Suche nach dem Phallus und dem
Begehren im urspriinglichen Objekt, die man den Objekten der Realitét
nicht ansieht: Man sieht eben im Spiegel nicht das Begehren, allenfalls
einen Gesichtsausdruck, der darauf schlie3en 146t.

Der Ubergang von der Situation, in der die Beziehung zwischen Mutter
und Kind hin und her flimmert, in die sogenannte 6dipale Struktur, ist also
nicht nur ein zufélliger Werdegang, sondern eine logische konstruktive
Entwicklung des Subjekts. Sie wird aber nicht nur durch imaginére Pro-
zesse erreicht, also nicht nur dadurch, daf das Subjekt sich in ein Verhalt-
nis zu Eigen- und Fremdwahrnehmungen und zu gewissen Vorstellungen
setzt, sondern auch und vor allem durch die Wirkungen der Sprache und
des Sprechens. Es ist von Anfang an in eine Sprechumgebung hineingebo-
ren. Denken Sie nur daran, wie das Signal »Nein!< und warnende Sitze
mit dem Wort »>nicht¢, immer mehr an Bedeutung in der Entwicklung ge-

14.02.2026, 11:26:04. o



https://doi.org/10.14361/9783839403914-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angst

winnen und das Subjekt vor Gefahren bewahren und gleichzeitig mit
sprachlichen Mitteln bei Gelegenheit das Angstsignal ausldsen.
Geschichten und Erzdhlungen, in Gesprichen von Erwachsenen offen
oder heimlich Mitgehortes, sind flir das kindliche Subjekt von hochstem
Interesse, weil hier das eigentliche Begehren der Erwachsenen verhandelt
wird und man merkt am Tonfall, wenn es begehrlich oder eng wird. Wer
kennt nicht die Angst vor den Réubern oder dem Wolf aus Geschichten,
prominente Gestalten des Seelenlebens, die heute kaum jemand person-
lich trifft. So ist es kein Wunder, wenn das Angstsignal auch durch
sprachliche Wendungen ausgeldst wird, ja sogar Symptome auf das engste
mit sprachlichen Strukturen, etwa in Worten gedachten gefahrlichen
Wunschstrebungen verkniipft sind.

Eine Analysandin berichtete mir eines Tages, sie habe sich eine neue Bril-
le kaufen wollen und sei deshalb in die Monckebergstralle gegangen. Sie
wollte zu Fielmann (dem Optiker), konnte den Laden jedoch nicht finden
und dachte bei sich »Das gibt es nicht mehr«. Dann habe sie einen Panik-
anfall bekommen. Sie erklérte sich den Anfall damit, daB3 hier die groBe
Menschenansammlung den Anfall ausgelost hatte, eine Symptomatik, un-
ter der sie schon seit Jahren litt. Sie hatte ihren Mut zusammengenommen
und die Innenstadt aufgesucht, um den Umgang mit der Angst zu iiben, so
wie sie es in mehreren Therapien gelernt hatte. In der Therapie war man
davon ausgegangen, dal} es die Situation ist, die Angst auslost, also dhn-
lich wie in der Kind-Mutter-Stellung, die in der Vorstellung immer be-
drohlicher wurde. Entsprechend dachte man, indem man die Situation
iibe, werde eine Gewodhnung eintreten, welche die Angst verschwinden
lasse.

Die Psychoanalyse ergab etwas ganz anderes: Als Kern der Erzdhlung der
Dame entpuppte sich ein Satz, der den zentralen Gedanken wiedergibt,
welcher die Angstreaktion ausloste: Ich wollte zu Fielmann, das gibt es
aber nicht mehr. Dieser Satz versteckt hinter einer kleinen Verdnderung
der Buchstaben das ganze Problem der Frau, auf das ich durch Berichte
iiber die Lebenssituation und ihre Geschichte nicht ganz unvorbereitet
war. Sie hatte ihren Gedanken mehr schlecht als recht verborgen, indem
sie Fiel und Mann zusammenzog und das V durch das F ersetzte, was man
freilich beides kaum hort. Die Verkleidung liegt hier also auf der Ebene
der Schrift und der Betonung. Der Gedanke lautete: Ich wollte zu viel
Mann, das gibt es aber nicht mehr.

In der Tat hatte die Dame sich vorgenommen, nach etlichen schwierigen
Partnerschaften, deren letzte gerade beendet war, zu versuchen, allein zu

14.02.2026, 11:26:04. o

87


https://doi.org/10.14361/9783839403914-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

88

leben und in der neu gewonnenen Freiheit den Versuchungen neuer Lie-
besbeziechungen, deren sich einige anboten, aus dem Wege zu gehen. Der
Versuchung standen auch moralische Bedenken entgegen. Den Wunsch
nach einer neuen Liebe hatte sie also zugunsten ihres Seelenfriedens un-
terdriickt. Aber Wiinsche kann man nicht erschlagen und so dringte diese
Strebung weiter nach Befriedigung. Die bewulite Vorstellung und der
Wunschgedanke konnten zwar verdriangt werden, nicht aber der Affekt.
Der Wunsch nach Seelenruhe stand also unvereinbar dem Wunsch nach
neuer Liebe gegeniiber und ersterer wurde gegen den anderen durchge-
setzt, indem der Liebeswunsch durch das Angstsignal aus dem Bewul3t-
sein verbannt wurde. Diese Abwehrfunktion ist recht einfach und sehr
wirkungsvoll. Der unterdriickte Wunsch drangt mit seinem unbefriedigten
Affektbetrag ins BewuBtsein. Das Angstsignal wird dazwischen gesendet
und die Aufmerksamkeit von der Innenwahrnehmung auf eine vermeintli-
che duBere Gefahr abgelenkt. Die Gefahr des Durchbrechens der uner-
wiinschten Vorstellung in das Bewultsein ist fiirs erste gebannt. Das
Subjekt nimmt hier also die Qual einer Angstempfindung auf sich, um
sich vor einer grofleren Unlustempfindung zu schiitzen.

Aber das erscheint bis jetzt noch recht beliebig. Bisher haben wir zwei
Wiinsche und es kann uns egal sein, welcher hier mit Unlust durch Unlust
gemieden wird. Es geht also um mehr. Das Zuviel des Triebanspruches im
Wunsch nach einer neuen Liebe ist heikler, als der scheinbar freiwillige
EntschluB zur Selbstbescheidung, der das Subjekt sich selbst als Herrin
ihrer Entscheidung erscheinen ldBt. In Wahrheit ist sie alles andere als
souverdn. Die Dame war vor kurzem flinfzig Jahre alt geworden und die-
ses Datum hatte ihr in Erinnerung gebracht, das sie dlter wurde. Die
Furcht, unattraktiv zu werden, nichts mehr zu genie3en zu haben und die
folgende Zeit ihres Lebens alt und einsam verbringen zu miissen, hatte sie
ergriffen, und sie wollte nunmehr ein autonomes Subjekt werden, das auf
andere nicht angewiesen ist und nicht mehr zur Selbstvergewisserung in
den Spiegel schauen muB}, wofiir sie seit einiger Zeit die Brille brauchte.
Die Vorstellung von Liebesverlust, Verlassenheit, Einsamkeit und
schlieBlich dem Tod war ihr unertréglich. Hier haben wir die grundlegen-
de Angst vor der Aufldsung des Subjekts, die den eigentlichen Anlaf3 fiir
die Angst und den hohen psychischen Aufwand der Symptomproduktion
motiviert. Wir sehen hier, dafl sich die Anlésse fiir die Angst mit der
Lebenszeit und der Lebenssituation fortentwickeln, das grundlegende Pro-
blem der Gefahr der Aufldsung und die Funktion der Angst mit der Kon-
struktion des Subjekts jedoch eng verkniipft sind. Sowohl das kindliche

14.02.2026, 11:26:04. o



https://doi.org/10.14361/9783839403914-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angst

Subjekt in der Beziehung zur Mutter wie auch die eben erwidhnte Dame
kommen in ihrer Konfrontation auch an jene Schwelle, an der deutlich
wird, daf3 es eine volle Befriedigung nicht gibt, ja, da3 das Objekt des Be-
gehrens eigentlich der Mangel im Anderen ist, denn der soll ja unter dem
Mangel leiden, dal ich ihm fehle, damit er mich auch ordentlich will.
Umgekehrt ist klar, daB3 der andere dies ganz genauso in mir sucht. Der
Phallus, also das was dieses Loch schlieBBen soll, fehlt gerade dann, wenn
man ihn am meisten braucht. Wir ahnen schon, dal} es sich dabei um ei-
nen Signifikanten handelt, also um eine Art virtuelle symbolische Struk-
tur, die da erscheint, wo wir den Untergang unserer — sagen wir Einheit
oder Ganzheit — erlebt haben, und dessen Spur wir in unserer Erinnerung
ausloschen miissen, weil es sich damit nicht leben 146t. Und auch die Aus-
16schung der Ausloschung muf3 noch sein, damit es so ist, als hétte es das
nie gegeben.

Jacques Lacan sagt dazu: >Der Phallus ex-sistiert dem Realen<.” Wir kén-
nen das fiir unsere Zwecke ungefahr iibersetzen mit: Es gibt ein Element,
das ist nicht Element der Menge des Unmdglichen. Und dieses Element
trigt den Namen Phallus. Das heifit noch lange nicht, dal es wirklich so
etwas gibt, was das Loch schlie3t. Aber da ist zumindest eine Mdoglich-
keit, an der sich der Wunsch bzw. das Begehren ausrichten kann. Ein Si-
gnifikant ist eine virtuelle Struktur, die Bedeutungseffekte produziert, und
damit entsteht eine Mdglichkeit fiir die Verschiebung des Wunsches von
einem Objekt zum néchsten.

Ich mochte noch einmal zuriickkommen auf Freuds Wort, in der Neurose
bleibe die libidindse Erregung in der Schwebe und wandele sich in Angst
um. Was entscheidet dariiber, ob eine Erregung als Angst oder als lustvoll
erlebt wird, sind doch die korperlichen Erregungen im Angstanfall zu-
néchst die gleichen wie beim Liebesakt? Das menschliche Subjekt unter-
scheidet sich dadurch von allen anderen Wesen, dal} es zu sich selbst in
ein Verhdltnis treten kann. Es kann sich selbst als ein von anderen Wesen
Verschiedenes wahrnehmen, innere von dufleren Erscheinungen und so-
gar, alltagssprachlich ausgedriickt, seinen Willen von seinen Triebansprii-
chen unterscheiden. Diese Selbstwahrnehmung ist existentiell, das heif3t,
wenn sie nicht moglich ist, dafiir werden bisweilen Begriffe wie Ver-
schwimmen der Ich-Grenzen, Kontrollverlust oder Hilflosigkeit einge-
setzt, erlebt es das als Gefahr. Wir sagen, daB3 jene beiden Verhiltnisse, in
denen das Subjekt sich intensiv wahrnimmt, Begehren und Angst sind.

Im Begehren steht das Subjekt ja eigentlich in der gleichen Struktur wie in
der Angst. Es begehrt, da3 der andere es begehrt. — Ich sollte hier viel-

14.02.2026, 11:26:04. o

89


https://doi.org/10.14361/9783839403914-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

90

leicht den Satz mit ich formulieren, aber wir unterscheiden in der Psycho-
analyse zwischen Ich und Unbewuf3tem, und wenn wir vom Subjekt spre-
chen, meinen wir in erster Linie das Subjekt des Unbewuliten. — Also das
Begehren, wie Lacan sagt, ist das Begehren nach dem Begehren des ande-
ren. Dieser andere/Andere ist hier, nach Lacan, zweifach zu denken. Zum
einen als das andere Subjekt, zum anderen aber auch als jene symbolische
Ordnung der Signifikanten, in der das Subjekt seine Selbstreprasentanzen
findet, z.B. seinen Namen, das heif}t jene Ordnung, die mir einen Platz in
der Ordnung der Subjekte zuweist und so meine Existenz absichert, die,
wie wir uns erinnern, in dem Zusammenbruch der Kastration auf neue
Beine gestellt werden mufte. Uber diese Ordnung kann ich mich selbst
anerkennen und von anderen als Subjekt anerkannt werden. Deren Zersto-
rung bedeutet die Zerstdrung des Subjekts und dessen Auslieferung an die
Angst: die Methode der Folter und der Konzentrationslager. Das Begeh-
ren héngt also davon ab, daf} das Subjekt im Anderen/anderen seinen Platz
hat, in der symbolischen Ordnung der Signifikanten oder im anderen Sub-
jekt, dem ich fehle, im giinstigen Falle, weil er oder sie mich liebt. Oder
um es anders zu sagen: Ich liebe es, wenn ich begehrt werde. Denn dann
bin ich Phallus des anderen. Das kann auch unheimlich werden. Hier gibt
es einen Ubergang zur Angst, aber davon spiiter.

Im Begehren gibt es eine Libidobesetzung eines Objekts, das der Mangel
des anderen ist. Der begehrt mich, weil ich ihm fehle oder umgekehrt, ge-
nau weill man das ja nie, und gerade das ist es, was ich so anziehend an
ihm finde, denn es ist genau das, was mir fehlt. Es gibt fiir die Erregung
einen Ausgang in der Befriedigung des Begehrens durch ein Objekt. Ob
die Befriedigung gelingt, ist zunéchst einmal eine andere Geschichte. Der
Unterschied zwischen Panikattacke und Orgasmus ist der Ausgang. Wol-
len wir sagen: der Erguf3?

In der Angst ist die Libido in der Schwebe, nicht festgelegt, aufler in dem
autoerotischen oder narzifftischen Rest, den man nicht hergibt, der den
Selbstbezug absichert, das Heim, von wo aus man auszieht, damit etwas
moglich wird, wie Kierkegaard® deutlich gemacht hat. Die Erregung hat
keinen Ausgang, das Subjekt weill nicht, wohin es sich wenden soll oder
will. Es ist nichts mdglich oder eben alles mdglich. Mein Mangel be-
kommt weder Form noch Gestalt durch den Anderen/anderen und bleibt
dadurch ein Loch. Es ist das Reale einer radikalen Einsamkeit. Aber es ist
eben auch die Bedingung fiir die Moglichkeit des Subjekts, also einer
Struktur, die sich selbst als etwas vom Anderen Getrenntes wahrnehmen
kann. In der Angst vor seinem Untergang bescheinigt es sich selbst seine

14.02.2026, 11:26:04. o



https://doi.org/10.14361/9783839403914-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angst

Ex-sistenz, denn was es nicht gibt, kann auch nicht untergehen. Insofern
gibt es einen Grund, die Angst festzuhalten als eine Art Existenzwahr-
nehmungsversicherung. Die Angst kann bestdndiger, sicherer wirken als
das Begehren, das wandelbar, manchmal schwindet und wankelmiitig we-
sentlich unsicherer anmutet. Insofern kann man die Neurose auch als eine
Strategie des Subjekts begreifen, die Angst fiir diese Funktion festzuhal-
ten, als Angst vor der Angst herabgemindert auf ein ertragliches Maf}
durch Spiegelung.

Wie entsteht die neurotische Angst in der Spiegelung? Ich betone hier die
Spiegelbeziechung des Subjekts zu sich selbst, die Lacan hauptsichlich in
seinem Seminar L Angoisse (Die Angst), in seiner Lektiire des Textes
von Freud iiber Das Unheimliche® entwickelt.

Freud zeigt in seinem Aufsatz, wie das Wort heimlich seine Bedeutung
hin zu einer Ambivalenz entwickelt. Unheimlich sei irgendwie eine Art
von heimlich, und er verweist auf ein Zitat von Schelling, der schreibt,
unheimlich nenne man alles, was im Geheimnis, im Verborgenen bleiben
sollte und hervorgetreten ist. In unsere Auffassung vom Subjekt konnte
man dies so iibersetzen, dafl das Eigene, also das, was in der imaginiren
Spiegelung das Subjekt als sich selbst zugehorig ansieht, im Verlaufe der
Subjektentwicklung sich von etwas narziitisch Geliebtem zu etwas ambi-
valent Bewertetem verdndert. Das Heim, welches spéter unheimlich wird,
ist zunéchst die vom kindlichen Subjekt autoerotisch geliebte eigene Ge-
stalt, bezichungsweise das, was es davon z.B. im Spiegel wahrnehmen
kann, aber auch die lustspendenden Organe, das Genital, Hinde, Augen,
Gehor, die in der Vorstellung, etwa im Traum, einander auch vertreten.
Dazu gehodren auch narzifitische Vorstellungen von magischen Fahigkei-
ten wie jene, dal sich der bloBe Gedanke oder Wunsch in der Realitdt er-
fiillt oder dafl man leblose Dinge per Gedanken zum Leben erwecken
kann.

Diese autoerotische Besetzung, deren wesentlichen Teil Freud den prima-
ren NarziBmus nennt,” wird vor dem Untergang der Kastration gerettet.
Das Subjekt ist nicht in der Lage sie aufzugeben, mufl dafiir aber den
Preis zahlen, daf} diese Inhalte kiinftig aus dem Bewuftsein verbannt sind,
denn ein allméchtiges Ich konnte in der Konfrontation mit dem allméchti-
gen Vater geféhrlich werden. Kiinftig werden jene Vorstellungen und Ge-
danken, die sich mit den unbewuBten geféhrlichen Vorstellungen ver-
kniipfen lassen, ihrerseits gefdhrlich. Das Gewissen, bzw. das Uber-Ich,
wie Freud diese Funktion spiter zusammenfaBt,'" wird schlieBlich zur
psychischen Kontrollinstanz, die {iber die psychischen Vorginge, insbe-

91

14.02.2026, 11:26:04. o



https://doi.org/10.14361/9783839403914-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

92

sondere die Gedanken, eine Zensurfunktion ausiibt. Was nun aus dem
Heim kommt, wird unheimlich. Der Doppelgénger in der Geschichte wird
unheimlich, wenn er durch die Projektion mit Vorstellungen ausgestattet
wird, die den verdridngten narzifltischen Anteilen fritherer Phasen der Ich-
Entwicklung angehoren. Die durch die Betreuung ihrer Kinder an einer
Karriere gehinderte Mutter wird eine Angst um die Kinder entwickeln,
wenn sich die unterdriickten Aggressionen gegen die Kinder mit der un-
bewuBten alten Vorstellung verkniipfen, Gedanken konnten sich durch
magische Krifte erfiillen.

Hier fallt auf, daB diese Vorginge dem sonst im psychischen Apparat
herrschenden Lustprinzip widersprechen. Die psychische Funktion stellt
Verkniipfungen her, die unlustvoll sind. Der Riickgriff auf die das Ich be-
griindenden Besetzungen hat als eine Art Existenzversicherung offenkun-
dig Vorrang vor dem Lustprinzip. Freud schreibt dazu in seinem Text
iber Das Unheimliche:

»Im seelisch UnbewuBten 3Rt sich ndmlich die Herrschaft eines von den Triebregungen
ausgehenden Wiederholungszwanges erkennen, der wahrscheinlich von der innersten
Natur der Triebe selbst abhangt, stark genug ist, sich iiber das Lustprinzip hinauszuset-
zen, gewissen Seiten des Seelenlebens den damonischen Charakter verleiht, sich in den
Strebungen des kleinen Kindes noch sehr deutlich duRert und ein Stiick vom Ablauf der
Psychoanalyse des Neurotikers beherrscht. Wir sind durch alle vorstehenden Erérterun-
gen darauf vorbereitet, daR dasjenige als unheimlich verspirt werden wird, was an die-

sen inneren Wiederholungszwang mahnen kann.«"

Das Selbstbild, iiber welches das Subjekt zu sich ins Verhéltnis tritt, ist in
Lacans Konzept der Spiegelbeziehung ein Spiegelbild.'> Wo sich das Sub-
jekt in der direkten Wahrnehmung nur partiell, also zerstiickelt wahrneh-
men kann, bietet das Spiegelbild die Vorstellung von einer idealen
Einheit. Fiir diesen Prozel der Selbstwahrnehmung schreibt er den Funk-
tionen des Blicks, der Projektion und der Projektionsfliche die entschei-
dende Bedeutung in jenem Vorgang zu, in dem das Objekt entsteht, das
zundchst einmal das Subjekt fiir sich selbst ist. Als Beispiel fiir dieses
Verhiltnis im Zusammenhang mit der Entstehung von Angst kann Freuds
Analyse des »bosen Blicks« dienen, welches er in seinem Text anfiihrt:

»Eine der unheimlichsten und verbreitetsten Formen des Aberglaubens ist die Angst vor
dem >bésen Blick« [...]. Die Quelle, aus welcher diese Angst schdpft, scheint niemals ver-
kannt worden zu sein. Wer etwas Kostbares und doch Hinfalliges besitzt, fiirchtet sich
vor dem Neid der anderen, indem er jenen Neid auf sie projiziert, den er im umgekehr-

14.02.2026, 11:26:04. o



https://doi.org/10.14361/9783839403914-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angst

ten Falle empfunden hatte. Solche Regungen verrat man durch den Blick, auch wenn
man ihnen den Ausdruck in Worten versagt, und wenn jemand durch auffllige Kennzei-
chen, besonders unerwiinschter Art, von den anderen hervorsticht, traut man ihm zu,
daR sein Neid eine besondere Starke erreichen und dann auch diese Starke in Wirkung
umsetzen wird. Man fiirchtet also eine geheime Absicht zu schaden, und auf gewisse
Anzeichen hin nimmt man an, daR dieser Absicht auch die Kraft zu Gebote steht.«"

Der kostbare und doch hinfillige Besitz, den Freud hier anspricht, der
Schatz, ist das, was der andere begehrt, und zwar nach der Vorstellung
des édngstlichen Subjekts. Es handelt sich um eine Projektion, und die Pro-
jektionsflache, der Spiegel, ist der andere. Und Lacan betont hier: Das,
was hier das Objekt, die Ursache des Begehrens, beriihrt bzw. trifft, ist der
Blick."* Im Blick des blickenden Subjekts auf den Blick des anderen ent-
steht jenes Objekt, das der andere begehrt, das selbst aber nicht zu sehen
ist. Es ist zugleich das, was das Subjekt unter allen Umsténden fiir sich
behalten will. Lacan spricht vom autoerotischen Rest, von der libidindsen
Besetzung des Ichs als Ideal, die nicht auf andere Objekte iibertragen wird
und primér narziltisch ist. Wenn, wie im Beispiel des bosen Blicks, dieses
Objekt in diesem Projektionsvorgang plotzlich als etwas erscheint, das,
wie andere Objekte auch, vom anderen weggenommen, abgeschnitten
werden kann, dann macht das Angst. Dieses Objekt a wird in der Vorstel-
lung représentiert durch den Phallus oder auch anderes. Lacan sagt dazu:

»Es gibt aber — und wenn ich den Phallus hervorgehoben habe, dann natiirlich deshalb,
weil er hinsichtlich der Tatsache der Kastration das illusterste ist —, es gibt aber auch
noch andere, das wissen Sie, andere, die Sie kennen, die bekanntesten Aquivalente die-
ses Phallus, die, die ihm vorausgehen, das skybalon, die Brustwarze. Es gibt vielleicht
auch welche, die Sie weniger kennen, auch wenn sie in der analytischen Literatur sehr
gut zu sehen sind, und wir werden versuchen, sie zu bezeichnen. Diese Objekte — wenn
sie frei erkennbar in dieses Feld eintreten, wo sie nichts zu suchen haben, ins Feld des
Teilens, wenn sie erscheinen, dann signalisiert uns die Angst die Besonderheit ihres Sta-
tus'. Diese Objekte, die der Konstituierung des Status des gewdhnlichen Objekts voraus-
liegen, des kommunizierbaren, des vergesellschafteten Objekts — genau darum handelt
es sich beim a.«®

Lacan verweist darauf, daB es bei der Projektion dessen, was als Genie3en
begehrbar ist, um einen imagindren Zustand geht, in dem das Subjekt sich
ungehemmt auf sich selbst in einer Vorstellung als unbeschrinktes ein-
heitliches Wesen ohne Mangel bezieht. Einen Zustand, den es nicht geben
kann, weil bereits das sich auf sich selbst beziehen schon eine Teilung

93

14.02.2026, 11:26:04. o



https://doi.org/10.14361/9783839403914-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

94

erfordert, und die Vorstellung einer Einheit und eines am hochsten Begeh-
renswerten schon den Bezug auf ein anderes erfordert, in dem es Zer-
stiickelung, Mangel und Unlust gibt. So erinnert das Auftauchen des
Phallus im Feld der Projektionen, sobald er durch sein Fehlen oder durch
ein Zuviel an Phallus auffillt, das Subjekt immer zugleich auch an seine
eigene Gebrechlichkeit, d.h. daB nur eine zerbrechliche virtuelle Kon-
struktion seine letzte Bastion ist, die vor der Aufldsung im Nichts steht.
Schauen wir uns nun einen anderen Fall an: Ein Mann berichtet, er habe
von seiner Kindheit an, bis zu seiner Volljahrigkeit im Bett der Mutter
schlafen miissen, in einem Schlafzimmer, dessen Zugang durch ein Vor-
zimmer fiihrte, in dem der Vater schlief. Der Vater habe ihm von Beginn
an zu verstehen gegeben, er habe nur eine Daseinsberechtigung, weil die
Mutter sich ihn gewiinscht habe. Er habe nichts tun kdnnen, was er selbst
wollte. Hitte er sich geweigert, diese Funktion auszufiillen, hitte ihm et-
was Schlimmeres gedroht als der Tod.

Wir haben es hier mit einer Aufstellung zu tun, in der das Subjekt dem
Genieflen der iiberméichtigen Eltern nicht ausweichen kann. Es wird zum
Ding der Mutter an der Hand des Vaters oder zum Phallus des Vaters,
welcher der Mutter zum GenieBen angeboten wird. Die Moglichkeit als
etwas Besonderes oder Eigenes, also als Subjekt in Erscheinung zu treten,
beinhaltet Schlimmeres als den Tod. Der Vater erforscht mit dem Kind als
Ding die Bedingungen des Begehrens, d.h. des Mangels der Mutter, um
dieses Loch endgiiltig zu stopfen. Der Vater ist grausam. Das Subjekt ist
seiner Subjektwerdung beraubt, weil es nur von Mdglichkeiten der Un-
moglichkeit umstellt ist. Ein Signifikant, der das Subjekt als etwas, was
sich von anderen unterscheidet, représentieren kdnnte, kann nicht erschei-
nen. Das Ergebnis dieser Konstellation war eine paranoid-halluzina-
torische Psychose, frither Schizophrenie genannt. Das Subjekt konnte sich
allenfalls im Imaginéren entwerfen, im Wahn, und nur imaginédre Bedeu-
tungseffekte haben, Halluzinationen empfangen, in der symbolischen
Ordnung war es noch gar nicht reprisentiert. Das Subjekt ist in dieser
Konstellation, sobald es zu sich als Subjekt ins Verhéltnis tritt, mit den
Moglichkeiten seiner Ausloschung konfrontiert. Erscheint es als Subjekt,
verliert es seine Daseinsberechtigung, erscheint es als Ding, wird es von
der Mutter konsumiert. Aber beachten wir, daf3 es hier an der Moglichkeit
leidet und ihm genau genommen die Wendung in den Akt, d.h. in die Rea-
lisierung fehlt. Dieses Verhéltnis entwickelt Kierkegaard in seinem Text
Der Begriff der Angst. Genau genommen kann es, da es nur von Moglich-
keiten der Ausléschung umgeben ist, nur noch seiner Angst entgegentre-

14.02.2026, 11:26:04. o



https://doi.org/10.14361/9783839403914-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angst

ten und als Subjekt hervortreten und so aus dem Zustand der Moglichkeit
der Vernichtung libergehen in die Handlung, seinen eigenen Tod als eige-
nen zu riskieren und so erfahren, was die Wirklichkeit gegeniiber der
Moglichkeit wirklich bringt. An dieser Stelle hat der psychotische Aus-
bruch in eine pldtzliche Handlung, passage & ’act, seine Funktion. Das
psychotische Subjekt versucht sich in einem Akt zugleich gegen seine
Bedringung zu wenden und sich damit zugleich als Subjekt zu setzen und
endlich dem Verharren in der Angst vor der Moglichkeit seiner Auslo-
schung zu entkommen. Es gelingt heute mit Medikamenten, das Subjekt
soweit ruhig zu stellen, da3 die Angst stark gemildert und die imaginére
Tatigkeit soweit geldhmt werden kann, da es kaum noch zu grofler
Angst, Wahn, Halluzinationen und Ausbriichen kommen kann. Das
Ergebnis ist aber ein Subjekt, das entsetzt auf die dumpfe Leere seiner
haltlosen Ex-sistenz starrt. Diesen Zustand nennt man auch depressive
Nachschwingung einer Psychose. Auch die kann noch mehr oder weniger
gut medikamentds behandelt werden. Das Subjekt als Pausenzeichen, das
sich mit den Ereignissen des Tages die Zeit totschldgt. Viele finden das
noch weit besser als die grellen Schrecken der psychotischen Symptome
oder die dumpfe Agonie der Depression.

Ich glaube, Kierkegaard rechnet nicht mit der Psychose, wenn er die
Angst als einen Kursus der Moglichkeiten schétzt und beschreibt, daf} sie
eben eine Funktion ist, in der das Subjekt zu sich selbst und zu seinen
Moglichkeiten und dadurch eben auch zu seiner Wirklichkeit kommen
kann.'® Fiir das neurotische Subjekt mag das gelten. Aber selbst in der
Psychose behélt die Angst jene fundamentale psychische Funktion als
letzte Bastion des Subjekts, in der es sich unter Zuhilfenahme des starken
Affekts eine konsistente Wahrnehmung ermdoglicht. Der Ausfall dieser
Funktion, sei es bei Drogenvergiftung, Demenz, Hirnverletzungen oder
katatonem Stupor, kennzeichnet regelméBig die schwersten psychopathi-
schen Fille.

Anmerkungen

1 Sigmund Freud: »Neue Folge der Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse
(1933 [1932]), 32. Vorlesung, in: ders., Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psycho-
analyse. Und Neue Folge, Studienausgabe [StA] I-X Bde. und Ergénzungsband, Frank-
furt am Main 1969, hier StA 1, 517. Vgl. auch Freud, »Hemmung, Symptom und
Angst, in: ders., Hysterie und Angst, StA VI, 228-309.

2 Freud, »Neue Folge der Vorlesungen«, StA I, 519ff.

3 Vgl Freud, »Hemmung, Symptom und Angst«, StA VI, 277ff.

14.02.2026, 11:26:04. o

95


https://doi.org/10.14361/9783839403914-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernd Arlt-Niedecken

96

wv

O ooNO

1
12

13
14

15
16

Ebd., 279.

Vgl. Jacques Lacan: Das Seminar. Buch X. Die Angst (1961-1962), unautorisierte Mit-
schrift, libersetzt von Gerhard Schmitz, Lacan-Archiv, Ziirich.

Vgl. Soren Kierkegaard: Der Begriff Angst, Frankfurt am Main 1984.

Vgl. Lacan, Die Angst, 94.

Freud, »Das Unheimliche, in: ders., Psychologische Schriften, StA 1V, 241-274.

Vgl. Freud, »Zur Einfiihrung des NarziBmus, in: ders., Psychologie des Unbewussten,
StA III, 37ff.

Vgl. Freud, »Das Ich und Das Es«, in: ders., Psychologie des Unbewussten, StA 111,
273ff.

Freud, »Das Unheimliche«, StA IV, 261.

Vgl. Jacques Lacan: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion«, in: ders.,
Schriften I, Norbert Haas (Hg.), iibersetzt von Rudolphe Gasché, Norbert Haas, Klaus
Laermann, Peter Stehlin unter Mitwirkung von Chantal Creusot, Olten 1973.

Freud, »Das Unheimliche«, StA IV, 262.

Vgl. Jacques Lacan: Das Seminar. Buch XI. Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse,
Textherstellung von Jacques-Alain Miller; Norbert Haas, Joachim Metzger (Hg.),
ibersetzt von Norbert Haas, Weinheim, Berlin 1978, 73ff.

Lacan, Die Angst, 94.

Kierkegaard, Der Begriff Angst, 143.

14.02.2026, 11:26:04. o



https://doi.org/10.14361/9783839403914-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

