1 Einleitung

Inden1990er Jahren kam es im deutschsprachigen Raum verschiedentlich zu loka-
len Konflikten um den Bau von Moscheen und Minaretten. Die Auseinanderset-
zungen stiefden allerdings nicht auf iiberregionales Interesse. Dieses setzte erst
nach den Terroranschligen des 11. Septembers 2001 in den USA ein. Danach folg-
te eine wachsende Nachfrage nach Erklirung und Einordnung der Phinomene
Terrorismus und Islam seitens der Politik und der Medien.

Als 2004 in Madrid und 2005 in London islamistisch motivierte Anschlige
durch in Spanien bzw. England aufgewachsene junge Minner veriibt wurden, er-
weiterte sich die sicherheitspolitische Debatte in Europa um den Themenkreis
Migration und Integration. Seither entwickelte sich in europiischen Offentlich-
keiten ein breit anschlussfihiger Islamdiskurs, der etwa auch eine jahrhunder-
tealte Islam-Debatte weiterfithren konnte, die in Europa durch zwei Weltkriege
und den darauf folgenden Kalten Krieg in den Hintergrund geriickt war. Diese
Debatte nahm nach dem Mauerfall in den 1990er Jahren wieder Fahrt auf, als es
galt, nach der bipolaren Weltordnung des Ost-West-Konfliktes neue Weltsichten
zu etablieren, etwa den “Kampf der Kulturen”.

Die zunehmende politische Instrumentalisierung der Islamdebatte beférder-
te eine Rhetorik der Ausgrenzung gegeniiber Muslimen. Die muslimischen Min-
derheiten gerieten unter einen Generalverdacht, aufgrund ihrer religiésen Uber-
zeugung (Stichwort: “Scharia”) den sikularen, demokratischen Rechtsstaat in Fra-
ge zu stellen, Terroranschlige stillschweigend gutzuheiflen oder gar aktiv zu un-
terstiitzen. Dabei entspannte sich eine andauernde Diskussion dariiber, wie der
Radikalisierung von zumeist Jugendlichen und jungen Erwachsenen begegnet
werden kann und wer sich als Partner von Sicherheitsbehdrden und fiir Integrati-
onsmafinahmen eignet oder aber itberwacht werden muss.

Die Islamdebatte wurde zu Beginn vor allem durch christliche Journalisten,
Theologen und Orientalisten geprigt, die sich schon lange mit dem Verhiltnis
von Christentum und Islam beschiftigten und sich dabei mit religiésen Auslegun-
gen, militirischen Konfrontationen und politischen Einflussbereichen auseinan-
dersetzten. Als nach 2001 die Nachfrage nach solcher Expertise sprunghaft an-

14.02.2026, 19:23:17.


https://doi.org/10.14361/9783839449738-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Vernetzte Islamfeindlichkeit

stieg, wurden ihre Biicher neu aufgelegt. Der Buchmarkt brachte den Typus des
kritischen “Islam-Experten” und der kritischen “Islam-Expertin” hervor, der “den
Islam” fiir ein breites Publikum in einen gréfReren historischen und politischen
Zusammenhang stellte.

Diese “Experten” und “Expertinnen” wurden nun bei lokalen Konflikten bei-
gezogen, von Sicherheitsbehdrden konsultiert und entwickelten sich zu belieb-
ten Interview- und Diskussionspartnern fiir Zeitungs- und Fernseh-Journalisten.
Durch die medial geschaffene Figur des kritischen “Experten” zu Islamfragen wur-
de den Muslimen die Deutungshoheit itber den Islam im 6ffentlichen Diskurs zu-
nehmend streitig gemacht.

Es dauerte allerdings einige Jahre bis durch das Minarettbauverbot in der
Schweiz 2009 oder Thilo Sarrazins Bestseller “Deutschland schafft sich ab” 2010
offen islamfeindliche Positionen salonfihig wurden. Dazu beigetragen hatte das
Internet, wo sich interaktive Anti-Islam-Blogs zunehmend Bekanntheit verschaff-
ten, seit sie 2006 “Mohammed-Karikaturen” veréffentlicht hatten und sich da-
durch - in Umgehung der etablierten medialen Gatekeeper — als “alternative” Me-
dien in Szene setzen konnten. Denn die journalistisch gefithrten Maflenmedien
verzichteten zumeist auf den Nachdruck der Karikaturen, die in einer dinischen
Zeitung erschienen waren und weltweit zu heftigen Protesten gefithrt hatten.

Durch die neuen sozialen Plattformen im Internet entstand eine transatlan-
tisch verbundene islamfeindliche Bewegung, die sich international austauschte,
organisierte, Tagungen und Kundgebungen durchfiihrte. Als auch im deutsch-
sprachigen Raum das soziale Netzwerk Facebook immer stirker genutzt wurde,
verlagerte sich die islamfeindliche Vernetzung zunehmend dorthin.

Mit dem Schlagwort der “Islamisierung” mobilisieren unterschiedliche ge-
sellschaftliche Stromungen ihre Anhinger. Unterbelichtet bleiben jene Posi-
tionen, die nicht dem verbreiteten westlichen Selbstbild als fortschrittlich-
demokratische, auf den universellen Menschenrechten basierende, sikulare
Gesellschaften entsprechen. Denn das Engagement gegen eine wahrgenommene
“Islamisierung” dient auch dem Kampf gegen liberale Demokratien mit ihrem ge-
sellschaftlichen Pluralismus. Am Umgang mit den muslimischen Minderheiten
zeigt sich daher ein innergesellschaftlicher Kulturkampf um das Selbstverstind-
nis westlicher Nationalstaaten, das durch Globalisierungsprozesse, 6konomische
Verwerfungen und eine Orientierungskrise nach dem Mauerfall herausgefordert
wird. Diese Entwickungen untergraben westliche Uberlegenheit und Dominanz,
diampfen den Fortschrittsoptimismus und bringen apokalyptische Nieder- bzw.
Untergangsszenarien hervor, die nach fundamentalem Wandel verlangen.

14.02.2026, 19:23:17.


https://doi.org/10.14361/9783839449738-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung 15

1.1 FRAGESTELLUNG

Durch die eingangs geschilderten Entwicklungen stellt sich die Frage, wie eine
auf Ablehnung und Ausgrenzung zielende Wissensvermittlung zu Muslimen und
Islam und der daraus resultierende Einfluss auf den Umgang mit muslimischen
Minderheiten in Europa und Nordamerika analysiert werden kann, wenn dabei
die grenziiberschreitende — insbesondere transatlantische — Vernetzung von Ak-
teuren, Organisationen und Medien beriicksichtigt wird. Wie lasst sich daher ein
seit der Jahrtausendwende im deutschsprachigen und angelsichsischen Raum
aufkommendes, mehr oder weniger organisiertes Engagement gegen eine wahr-
genommene Bedrohung durch “Islamisierung” als Netzwerk fassen und als so-
ziale Bewegung verorten? Wie verlaufen dabei die Uberginge einer explizit anti-
islamischen, transnationalen Bewegung hin zu oft blofd noch implizit islamfeind-
lichen gesellschaftlichen Stromungen und Positionen? Wie (unter)stiitzen und le-
gitimieren diese peripheren, d.h. nicht direkt auf den Islam ausgerichteten, kol-
lektiven und korporativen Akteure die Inhalte und Aktivititen eines Kernnetz-
werks? Was sind die Ankniipfungspunkte, die verbindenden Akteure, Organisa-
tionen, Ereignisse und Inhalte, die hier greifen?

“Islamisierung” wird innerhalb der Bewegung, insbesondere durch die Diffe-
renzierung zwischen “Westen” und “islamische Welt”, als eine internationale An-
gelegenheit betrachtet. Deshalb ist zu fragen, wie Linder- und Sprachgrenzen
iberwunden werden und wie aus Sicht des deutschsprachigen Raumes eine trans-
atlantische Vernetzung zustande kommt. Hier sind Kommunikations-Netzwerke
von spezieller Bedeutung.

Als Ausgangsthese wird postuliert, dass Islamfeindlichkeit in einer makroso-
ziologischen Dimension (auch aus emischen Perspektiven) auf den Antikommu-
nismus' des Ost-West-Konflikts folgt, wobei geopolitische Bedrohungsszenarien
durch ein Verstindnis von Islam als einer expansiven politischen Ideologie, dem

1 Zum Terminus Antikommunismus halt das Historische Lexikon der Schweiz fest: “Weder um-
schreibt er eine eindeutig definierte Ideologie und Zielsetzung, noch bezieht er sich stets
aufeine oder mehrere genau bestimmbare Organisationen. Als Abwehrkraft und -haltung
gegen den Kommunismus ist er zwar Reaktion auf diesen, doch stand er nie zwingend
in direktem Verhaltnis zur Starke seines Gegners.” Es handle sich dabei sowohl um ei-
ne Gesinnung, die gesellschaftliche Grundwerte als gefihrdet erlebe, wie auch eine Deu-
tung der “Welt”, die jedoch die vermeintliche Gefahr systematisch iiberschitze, da sie
auf der Idee einer kommunistischen Verschworung griinde, die den politischen Mythen
zuzurechnen sei (Eintrag von Brigitte Studer vom 23.03.2009, URL: http://www.hls-dhs-
dss.ch/textes/d/D27836.php [Zugriff 30.03.2017]).

14.02.2026, 19:23:17.


https://doi.org/10.14361/9783839449738-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 Vernetzte Islamfeindlichkeit

“Islamismus”, aufrechterhalten werden. Wie beim Antikommunismus korrespon-
diert bei der Islamfeindlichkeit die Wahrnehmung einer westlichen Gesellschaft,
die nicht nur von aufen, sondern auch von innen bedroht wird, wobei dem zu
schiitzenden Eigenen — wahlweise der freien Welt, der westlichen Zivilisation, dem
christlichen Abendland — subversive Aushohlung und Zersetzung droht.

Fiir die wahrgenommene Untergrabung eigener Interessen — der nationalen
Souverinitit, wirtschaftlichen Prosperitit und kollektiven Identitit mit politisch-
kultureller und religiéser Leitkultur — steht dabei symptomatisch die “Islamisie-
rung’. Diese wird als mehr oder weniger diffuse gesellschaftliche Unterwande-
rung verstanden, der elitire politische, kulturelle und 6konomische Kreise (pas-
siv) den Weg bereitet hitten oder — laut Verschworungstheorien - die “Islamisie-
rung” gar aktiv initiiert hitten und weiterhin férdern wiirden. Als Ausgangspunkt
dieser als Niedergang gedeuteten (auch demographischen) (Fehl-)Entwicklung
wird insbesondere die 68er-Bewegung” ausgemacht, die mit ihrem angeblich de-
kadenten Einfluss auf Schule, Politik und Kirche die gesellschaftlichen Abwehr-
krifte mafigeblich geschwicht hitte.

1.2 AUFBAU DER ARBEIT

In Kapitel 2 werden der Forschungsstand zu Islamfeindlichkeit sowie die in der
Arbeit verwendeten Begrifflichkeiten und Konzepte diskutiert. Thematisiert wird
dabei auch die Anschlussfihigkeit islamfeindlicher Diskurse in historischer wie
geopolitischer Hinsicht.

Die netzwerktheoretische Methode zur Datenerhebung und Analyse wird in
Kapitel 3 erldutert. In Teil Il werden danach in einem ersten Schritt explizit islam-

2 “Inzahlreichen Lindern assoziiert man heute mit den historischen Ereignissen der1960er
Jahre jugendlichen Protest, generationelle Revolte, gegenkulturelle Ausgelassenheit, se-
xuelle Befreiung sowie zum Teil harsche Reaktionen seitens offizieller Stellen. [...] Da-
bei variiert die kollektive Erinnerung an dieses Jahrzehnt auf nationaler Ebene erheb-
lich. Was heute im deutschsprachigen Raum unter der Chiffre 1968’ zusammengefasst
wird, vereinigt in internationaler Perspektive die unterschiedlichsten politischen und so-
zialen Transformationsprozesse von den 1950er bis 1970er Jahren. Denn die internen
Umwadlzungen erschiitterten nicht nur die westliche, kapitalistische Welt, sondern auch
die Warschauer-Pakt-Staaten sowie die Dritte Welt in Lateinamerika, Afrika und Asi-
en” (Aus: Klimke, Martin: “1968 als transnationales Ereignis”. Bonn: Bundeszentrale fiir
politische Bildung [bpb] vom 19.03.2008, URL: http://www.bpb.de/geschichte/deutsche-
geschichte/68er-bewegung/51984/68-transnational [Zugriff 30.03.2017].)

14.02.2026, 19:23:17.


https://doi.org/10.14361/9783839449738-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung 17

feindliche Akteure iiber ihre Teilnahme an Ereignissen erhoben. Es werden deren
Motivationen und Beziehungen untereinander beschrieben und untersucht (Ka-
pitel 4). Das so identifizierte zentrale islamfeindliche Netzwerk wird durch die
Einbindung weiterer Ereignisse und Akteure in einem zweiten Schritt um eine
Peripherie erginzt, die zu einem weitergefassten — daher nicht mehr explizit is-
lamfeindlichen — losen Netzwerk fithrt (Kapitel 5). Dieses Gesamtnetzwerk soll
tiber die transatlantischen Verbindungen und die zentralen Positionen von Ak-
teuren im erweiterten Netzwerk Aufschluss geben. Drittens werden den Akteu-
ren des Gesamtnetzwerks durch Einzelfall-Recherche Attribute zugeordnet, die
es ermOglichen, neben dem Akteurs-Netzwerk auch ein Medien- und Organisati-
onsnetzwerk nachzuzeichnen. Die Synthese dieser drei Schritte bietet die Grund-
lage fiir eine umfassende Rekonstruktion des Untersuchungsgegenstandes, die es
erlaubt, Kommunikationskanile, Ressourcen und Institutionalisierungsprozesse
der Bewegung zu bestimmen.

In Teil I1I werden schlieflich die historischen Urspriinge und Entwicklungen
der Akteure und Organisationen nachgezeichnet, die in Teil II netzwerkanaly-
tisch erhoben wurden. Es geht hier nicht mehr um die Entstehung und Vernet-
zung einer explizit anti-islamischen Bewegung, die bereits im Kapitel 4 darge-
stellt wurden, sondern um die Entstehung der gesellschaftlichen Grundlagen, die
dem entstehenden Kernnetzwerk die nétigen Ressourcen lieferten und als diskur-
siver Nahrboden dienten, um die islamfeindlichen Positionen anschlussfihig zu
machen und die Bewegung gedeihen zu lassen.

In Kapitel 6 wird die Etablierung von parakirchlichen Organisationen aufge-
zeigt, die sich aus dem christlichen Antikommunismus als spendenbasierte Missi-
onsorganisationen formierten oder aus Opposition zum Genfer Okumenischen Rat
der Kirche. Der christliche Antikommunismus wurde dabei stark politisch aufgela-
den und zeigte sich insbesondere in der internationalen Auseinandersetzung mit
dem siidafrikanischen Apartheidsregime im Kontext des Kalten Krieges. Im stidli-
chen Afrika wird schliefilich der Wandel vom Antikommunismus zur Islamfeind-
lichkeit sichtbar, wobei es auch zur Vernetzung von nordamerikanischen und eu-
ropiischen Akteuren kommt (Kapitel 7).

In Kapitel 8 wird kurz auf die jahrhundertelange christliche Auseinanderset-
zung mit dem Islam verwiesen, die aufgrund der eschatologischen Rolle Israels
im christlichen Zionismus schlieflich neue Impulse erhilt. Durch den Nahost-
konflikt wird Israel, wie zuvor Siidafrika im Kalten Krieg, zum Knotenpunkt ei-
ner europdischen und nordamerikanischen Islamfeindlichkeit, in der Israel zum
Bollwerk gegen den Islam hochstilisiert wird, wie es zuvor im Kalten Krieg bereits
als Vorposten gegen den Kommunismus galt.

14.02.2026, 19:23:17.


https://doi.org/10.14361/9783839449738-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 Vernetzte Islamfeindlichkeit

Die lange christliche Beschiftigung mit dem Islam fiihrt schlieflich dazu,
dass es christliche “Islam-Experten” sind, die als Publizisten ab den 1990er Jah-
ren das Islambild im 6ffentlichen Diskurs zu prigen beginnen und eine entschei-
dende Rolle bei der Vernetzung und Institutionalisierung islamfeindlicher Krifte
spielen. Im Kalten Krieg entstandene christliche Missionsorganisationen tragen
durch ihre Offentlichkeitsarbeit zu einer akzentuierten Wahrnehmung einer un-
tiberbriickbaren Differenz zwischen christlicher und islamischer Welt und zur in-
ternationalen anti-islamischen Vernetzung bei (Kapitel 9).

In Kapitel 10 wird schliefilich gezeigt, wie die muslimischen Minderheiten
in Europa und den USA zunehmend problematisiert und unter Generalverdacht
gestellt werden, wobei ihre Selbstorganisation durch “alternative” Organisatio-
nen in Frage gestellt und unterlaufen wird, nachdem ihnen durch die “Islam-
Experten” im Vorfeld bereits die Definitionshoheit iiber den Islam streitig ge-
macht worden war. Wihrend diese Bestrebungen dazu dienen sollen, einen fort-
schrittlichen Westen gegen einen riickstindigen Islamismus als dufleren und
inneren Feind zu verteidigen, interpretiert eine Gegenbewegung die angeblich
stattfindende “Islamisierung” als gesellschaftliches Krisensymptom. Dabei wird
gerade dieses westliche Selbstbild, das gegen den Islam in Stellung gebracht
wird, als dekadent gebrandmarkt. Die pluralistische sikulare Gesellschaft wird
als schwach und nicht iiberlebensfihig dargestellt, da sie sich durch ihren “Fort-
schritt” selbst in eine Sackgasse manovriert habe, aus der sie sich nur durch eine
radikale Umkehr befreien kénne.

14.02.2026, 19:23:17.


https://doi.org/10.14361/9783839449738-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

