
155

Georg Dickmann
Krankheit,  
Verletzbarkeit  
und Wissen 
Schmerz als intraaktives 

Beziehungsgefüge in  
Anne Boyers Körperessay  

Die Unsterblichen 

Autotheorie als Körperessay
Zuletzt hat Sara Ahmed darauf hingewiesen, dass in der Theorie nach wie vor 
vom Affektiven und vom Alltäglichen abstrahiert wird.1 Insbesondere nicht
situierte Theorien seien bemüht, eine erkenntnistheoretische Distanz zwi-
schen Subjekt und Objekt aufzubauen und sich dabei den Untersuchungsge-
genstand im wahrsten Sinne vom Leib zu halten. Wenn Ahmed also schreibt: 
»I began to appreciate that theory can do more the closer it gets to the skin«2, 
dann drückt sich darin ein Unbehagen an männlich dominierten und hegemo-
nialen Theorieformen aus, die, obwohl sie seit dem Poststrukturalismus eine 
Hinwendung zum Somatischen vollziehen, dies nur auf Gegenstandsebene 
tun. Die Tradition eines verkörperten und selbsttheoretisierenden Schreibens 
findet sich vor allem in den feministischen Texten, die bis in die 1970er Jah-
re zurückreichen. Daran anschließend haben heute Texte Konjunktur, in de-
1	 Ahmed, Sara: Living a Feminist Life, Durham/London 2017, S. 10. 
2	 Ebd., S. 10. 

Irgendwo habe ich gelesen, dass zur Geschichte von Krankheit viele 
Bücher geschrieben wurden, zur Geschichte der Kranken jedoch kein ein-
ziges. Ich denke allerdings, das stimmt so nicht. Jede:r, der:die einen Kör-
per hat, ist insgeheim Historiker:in und schreibt an diesem Buch: Haut als 
Jahrbuch der Empfindungen, Genitalien als Scherze, die Narren erzählen, 
Zähne der Aufstieg und Fall des Zubeißens. Anne Boyer, Die Unsterblichen

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Georg Dickmann

nen Autor*innen ihre eigene Subjektivität und Körperlichkeit im Rahmen en-
gagierter theoretischer und ästhetischer Erörterungen exponieren und den 
feministischen Diskurs eines selbstinvolvierten Schreibens erweitern. Die 
Schreibweisen, die hier gemeint sind, sind verankert in einer künstlerischen 
Lebensform3 und verbinden biografische Fundierung und theoretische Eru-
dition sowie subjektive Erfahrung und philosophisches Argument in einem 
autotheoretischen Schreiben. 

Bereits vor der Veröffentlichung von Ahmeds Living a Feminist Life (2017) 
folgt Paul B. Preciado diesem Aufruf mit seinem Buch Testo Junkie4. Neben 
der theorie-fiktionalen Dokumentation seiner Selbstverabreichung von 
Testosterongel und einer Diskursgeschichte der Pornografie entwickelt der 
Philosoph und Queer-Theoretiker darin eine Biopolitik und Genealogie des 
Hormons. In Abgrenzung zu Foucaults Begriff der Disziplinargesellschaft und 
vor dem Hintergrund der Entwicklungen der Endokrinologie, Biotechnologie 
und Pharmakologie der Gegenwart sei die Zeit einer panoptischen Subjekti-
vierungsweise vorbei und weiche einer verflüssigten und weitaus subtileren 
Machtform, die die großen Architekturen wie das Gefängnis durch inner-
körperliche, verkleinerte, private und nahezu post-optische Wirkungsweisen 
ersetzt hätte. Der Körper der spätkapitalistischen Gesellschaft ist nach Pre-
ciado nicht makroprothetisch und vertikal regiert, sondern vielmehr mikro-
technologisch durchflutet, pharmakologisch optimiert und mittels klinischer 
Daten digital überwacht. Diese Kontrollformen seien jedoch nicht nur das 
machtvolle Außen, sondern könnten gegenhegemonial angeeignet werden. 
So lässt sich der Einsatz des eigenen Körpers in Preciados Selbstexperiment 
als Umstülpung des Regimes und als radikale Konkretion der Theorie be-
trachten. Das Körperliche ist vor dem Hintergrund dieser Affirmation der 
Machttechnologien keine passive Einschreibefläche für die Wirkungen von 
Kontrolle, sondern ein technisch-pharmazeutisches Interface und ein offenes 
Körperset, das geschlechtspolitische Fluchtlinien erkennt und neue Subjekti-
vierungsweisen erprobt. 

Davon ausgehend möchte ich im Folgenden die erkenntnistheoretischen, 
politischen und ästhetischen Implikationen einer verkörperten Theorie an-
hand von Anne Boyers Essay Die Unsterblichen. Krankheit, Körper, Kapitalismus 

3	 Der Begriff der Lebensform weist eine Affinität zu Foucaults Konzept der 
»Ästhetik der Existenz« auf. Bei Foucault bezeichnen diese Konzepte For-
men der Selbstregierung, jedoch nicht im Sinne eines Solipsismus oder einer 
authentischen Selbstwerdung, sondern vielmehr als Einübung von Praktiken, 
die Transformationen erzeugen und neue Subjektivierungsweisen hervorbringen 
können. Vgl. dazu: Michel Foucault: Technologien des Selbst, hg. von Luther 
H. Martin, Frankfurt/M. 1993; ders.: Diskurs und Wahrheit. Die Problema-
tisierung der Parrhesia. Sechs Vorlesungen gehalten im Herbst 1983 an der 
Universität von Berkeley / Kalifornien, hg. von Joseph Pearson, Berlin 1996; 
ders.: Ästhetik und Existenz. Schriften zur Lebenskunst, hg. von Daniel De-
fert und François Ewald, Frankfurt/M. 2007. 

4	 Preciado, Paul B.: Testo Junkie. Sex, Drugs and Biopolitics in the Phar-
mapornographic Era, New York 2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

Krankheit, Verletzbarkeit und Wissen

(2021) untersuchen. Während Preciado die geschlechtliche Binarität mittels 
chemischer Stoffe zu überwinden versucht, um zu spekulativen Existenzwei-
sen zu gelangen, handelt Boyers Text, den ich als Körperessay bezeichnen 
möchte, von einem Körper im Schmerz und zeigt damit eine Kehrseite der 
Verkörperung auf, die nicht auf Entgrenzung setzt, sondern auf Verletzbar-
keit. Bevor ich jedoch dazu komme, möchte ich zunächst darauf eingehen, 
was unter Autotheorie und Körperessay zu verstehen ist, um anhand einer 
kurzen Begriffsklärung in Vorleistung zu gehen. 

Für die anschließenden Überlegungen ist zentral, dass das am eigenen 
Körper durchgeführte Experiment und die damit verbundenen Prozesse der 
Selbstbeschreibung nicht nur Konsequenzen für die geschlechtliche Transiti-
on haben, sondern gleichermaßen Auswirkungen auf den Wissensbegriff mit 
sich bringen. Anhand von Praktiken des Selbstexperiments und ihrer Proto-
kollierung der Gegenwart lässt sich in den Autotheorien eine Aktualisierung 
der Wissenspraxis des Selbstexperiments in der Moderne beobachten.5 Denn 
der Körper in den selbstexperimentellen Ausformungen queer-feministischer 
Theorien sowie autofiktionaler bzw. autotheoretischer Texte rückt heute er-
neut ins Zentrum des Denkens und des Wissens. Wissen möchte ich vor diesem 
Hintergrund nicht als Evidenz verstehen, die durch eine selbstobjektivierende 
Introspektion ein propositionales »mehr-an-Wissen« produzieren soll, son-
dern erstens als Produziertheit, was eine Untrennbarkeit von Beobachtendem 
und Beobachteten impliziert. Diese epistemologische Neujustierung lässt sich 
mit Karen Barad auch als »Intra-action«6 begreifen, die Subjekte, Objekte 
und wissenschaftliche Apparaturen als sich gegenseitig hervorbringende und 
intra-agierende Phänomene begreift. Diese Relata gehen den Relationen so 
nicht voraus, sondern entstehen erst im wechselseitigen Vollzug. Das Kör-
perliche ist folglich nicht nachrangig existent und tritt als objektivierter Ge-
genstand in Interaktion, sondern ist immer schon ein in materiell-diskursive 
Prozesse eingeflochtenes Phänomen, das Teil der Erkenntnisproduktion ist. 
Folglich lässt sich insbesondere anhand der Vielzahl von selbsttheoretisieren-
den und selbstfiktionalisierenden Schriften der Gegenwart eine epistemische 
Verschiebung von abstrakten und distanzierten Theorien über den Körper 
zu situierten und intimen Schreibweisen mit dem Körper beobachten, die 
einen unmarkierten Standpunkt in der Theorie aufgeben. Davon ausgehend 
arbeiten sie mit anderen Methoden, Praktiken und Textgenres und suchen 
das propositionale Terrain des »Wissens« zu verlassen. Gleich zu Beginn der 
Einleitung von Testo Junkie heißt es programmatisch: 

5	 Zum erkenntnistheoretischen Konnex von subjektiven Erfahrungen und Lebens-
wissenschaften in der Moderne siehe Soldhju, Katrin: Selbstexperimente. Die 
Suche nach der Innenperspektive und ihre epistemologischen Folgen, Pader-
born 2011. 

6	 Barad, Karen: »Posthumanist performativity: Toward an understanding of how 
matter comes to matter«, in: Danuta Walters, Suzanna / Kaplan, Carla (Hg.): 
Signs: Journal of Women in Culture and Society, Chicago 2003, S. 801–831, 
hier: S. 801f.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

Georg Dickmann

This book is not a memoir. This book is a testosterone-based, voluntary 
intoxication protocol, which concerns the body and affects of BP. A bo-
dy-essay. Fiction actually. If things must be pushed to the extreme, this is 
a somato-political fiction, a theory of the self, or self-theory.7

Mit den Begriffen »body-essay« und »self-theory« ist also nicht die Doku-
mentierung von subjektiver Erfahrung gemeint, wie dies etwa in einer Auto-
biografie vorgenommen wird. Das »Selbst« des Textes ist auch keine auktori-
ale und zuverlässige Instanz, sondern vielmehr eine dezentrierte und zugleich 
situierte Subjektivität, die sich als ein Verhandlungsraum zwischen Subjekt 
und Objekt, Theorie und Fiktion sowie zwischen Narration und Dokumenta-
tion versteht und die Gleichzeitigkeit der Techniken des Selbst und der Tech-
nologien der Macht am eigenen Körper performativ vorführt.8 Der Begriff der 
»autotheory«, der bei Preciado mit dem Begriff der »self-theory« bereits an-
klingt, macht seit der Veröffentlichung von Maggie Nelsons »post-memoire« 
The Argonauts9 in den USA Karriere und ist dort mittlerweile zu einem auto-
nomen und kanonischen Genre avanciert. Nelsons Körper-Essay spielt ver-
gleichbar zu Preciados Projekt auf mehreren Ebenen gleichzeitig. Erstens ist 
es ein Protokoll ihrer Schwangerschaft und zweitens die Beschreibung ihrer 
Beziehung zu ihrem Partner Harry, der sich in einer female-to-male-Transiti-
on befindet, wodurch Nelson die eigene Cis-Position ihrer Schwangerschaft 
zu der Transition ihres Partners in Beziehung setzt sowie literarisch und the-
oretisch reflektiert. Es gibt seit Nelson eine regelrechte Konjunktur von au-
tofiktionalen und autotheoretischen Texten, die hauptsächlich aus dem ang-
loamerikanischen Raum kommen und bisher vor allem in Deutschland nur 
sporadisch untersucht worden sind. 

Nelson »stiehlt« den Begriff der autotheory, wie sie selbst in einem 
Interview mit Micah McCrary darlegt, bei Preciado. Dort heißt es: »I flat 
out stole this term from Paul Preciados amazing Testo Junkie […] it seemed 
an apt description even if its form, or its particular investment in theory, is 
quite distinct from Preciado’s experiment.«10 Diese Aussage deckt sich mit 
der Beschreibung ihrer Arbeitsweise in The Argonauts, wenn Nelson schreibt, 
es sei ein »leaning against the ideas of others«.11 Also eine affirmative und 
vor allem taktil-körperliche Praxis, die ein Schreiben zu entwickeln versucht, 

7	 Preciado 2013 (wie Anm. 4), S. 11. 
8	 Vgl. zu einer ausführlichen Auseinandersetzung mit der Genealogie und Bio-

politik des Hormons bei Preciado: Dickmann, Georg: »Molekulare Prothesen. 
Intoxikation, Spekulation und Materialität in Paul B. Preciados ›Testo Jun-
kie‹«, in: Angerer, Marie-Luise / Gramlich, Naomie (Hg.): Feministisches Spe-
kulieren. Genealogien, Narrationen, Zeitlichkeiten, Berlin 2020, S. 187–193. 

9	 Nelson, Maggie: The Argonauts, Minneapolis / Minnesota 2015. 
10	 McCrary, Micah / Nelson, Maggie: »Riding the blinds: Micah McCrary interviews 

Maggie Nelson«, in: Los Angeles Review of Books, 26. April 2015, URL: ht-
tps://lareviewofbooks.org/article/riding-the-blinds/ (letzter Zugriff: 20. 
Juli 2021).

11	 Nelson 2015 (wie Anm. 9), S. 83. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

Krankheit, Verletzbarkeit und Wissen

das assoziativ, zitathaft und konstellativ funktioniert. Das konstellative und 
sich im Werden befindliche Denken spiegelt sich in den intimen und autobio-
grafischen Elementen des Buches wider. So ist das Formale des Werdens im 
Denken auch in der Transformation durch ihre Schwangerschaft und Mut-
terschaft vorzufinden. Dies führt Nelson jedoch nicht zurück in binäre Ge-
schlechterrollen, sondern zu neuen Plateaus, auf denen diese Kategorien im 
Dialog mit sich selbst, mit ihrem Partner Harry, mit Freund*innen, aber auch 
im Austausch mit philosophisch-gesellschaftstheoretischen Positionen wie 
denen von Eileen Myles, Judith Butler, Jacques Lacan, Ludwig Wittgenstein, 
D.W. Winnicott, Gilles Deleuze und Claire Parnet diskutiert werden. Auch 
Nelson begibt sich so auf eine Suche nach Subjektivierungsweisen diesseits 
binärer Geschlechterkonstruktion und versucht in der Gleichzeitigkeit aus 
Selbstprotokoll und Diskursanalyse Geschlechtermythen, Ressentiments und 
normative Zuschreibungen aufzudecken. Die Autotheorie ist damit eng an 
queer-feministische Schreibweisen und Strategien geknüpft und stiftet keinen 
Identitätsdiskurs, der letztlich das Ziel der Selbstauthentifizierung verfolgt, 
sondern betreibt eine sich selbst mitthematisierende Kritik an der Theorie-
praxis. Auf diese Weise werden gelebte Erfahrung, subjektive Verkörperung 
und Diskurstheorie miteinander verschränkt. Der erkenntnistheoretische 
und politische Einsatz der Autotheorie ist damit ein doppelter: Kritik erstens 
an Theorien, die einen »neutralen« Standpunkt einnehmen und die Bedin-
gungen und Voraussetzungen von z. B. nichteuropäischen, nichtmännlichen 
und nichtheterosexuellen Perspektiven mittels einer falschen Objektivität 
verdecken. Zweitens die Hinwendung zu experimentellen, ästhetischen und 
literarischen Verfahren, die im Gegensatz zu der distanzierenden und abstra-
hierenden Herangehensweise eher die Nähe zum Untersuchungsgegenstand 
suchen.12 

Autotheorie lässt sich demnach einerseits von der Forschung zur philo-
sophischen Autobiografie und andererseits von der literarischen Autofiktion 
abgrenzen, was nicht bedeutet, dass sie sich in Gänze von diesen Formen 
unterscheidet. Vielmehr handelt es sich dabei um eine Oszillation, die bei-
de Genres vermittelt, ohne sich auf die eine oder andere Seite zu schlagen. 

12	 Die Autotheorie ist ein junges Genre des späten 20. bzw. frühen 21. Jahrhun-
derts und sowohl in akademischen als auch in künstlerischen Kontexten vor-
zufinden, wenn man an Claudia Rankines Citizen: An American Lyric (2014), 
Moyra Daveys Les Godesses (2011), Virginie Despentes King Kong Theory 
(2006), Chris Kraus’ I Love Dick (1997) und nicht zuletzt an Ocean Vuongs 
On Earth We’re Briefly Gorgeous (2019) denkt. Die Texte, die hier nur eine 
knappe Erwähnung finden, sind natürlich historisch nicht singulär, sondern 
greifen auf eine längere Tradition feministischer Selbstnarration zurück, 
verwiesen sei etwa auf Shulamiths Firestones A Dialectic of Sex (1970) oder 
auch Audre Lordes A Burst of Light (1988). Parallel zu feministischen Auto-
theorien der Postmoderne und Gegenwart sind einige Texte der französischen 
Theorietradition zu nennen, wie Roland Barthes Über mich selbst (1975) oder 
Jean-Luc Nancys Das fremde Herz (2000), die ebenfalls das Autobiografische, 
Theoretische und Somatische miteinander vermengen.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

Georg Dickmann

Auffällig ist, dass theoretische Ansätze bislang die Autofiktion als literarische 
Gattung aus einer rein literaturwissenschaftlichen Perspektive bearbeiten, 
während sich die philosophiehistorische Forschung auf die philosophische 
Autobiografie als Aussagenarchiv konzentriert, ohne der Literarizität und der 
somatischen Dimension des Schreibens genügend Beachtung zu schenken. 
Zu nennen sind in diesem Kontext jüngere Publikationen, die dem Theorem 
des »Todes des Autors«13 zum Trotz ein erneutes Interesse am Autor*in-
nensubjekt äußern und sich aus literaturwissenschaftlicher Perspektive der 
Systematisierung des Verhältnisses von Selbst und Autofiktion widmen.14

Folglich wäre es zu einfach, vom »Körperessay« als einer simplen »Ver-
schränkung von Leben und Text«15 zu sprechen, was Wagner-Engelhaaf 
der Autofiktion attestiert. Es handelt sich dabei vielmehr um eine radikale 
Verkörperung, in der Autor*in, Protagonist*in und Gegenstand des Textes 
zusammenfallend eine neue epistemisch-ästhetische Situation ergeben. Diese 
Konstellation soll dem Umstand Rechnung tragen, dass ein sogenanntes 
life-writing nicht nur den bios der Biografie als ein soziales, diskursives und 
politisches Leben umfasst, sondern auch die zoë als eine verletzliche und 
fleischliche Vitalität, die zu dem diskursiven und sozialen Leben transversal 
verläuft. Denn es erschöpft sich, so die Annahme des Beitrags, keine Biografie 
im Begriff des bios. Genau wie eine Erzählung der zoë es unmöglich macht, 
das reine Leben zu erzählen bzw. dieses zu theoretisieren. Meine These ist, 
dass die Autotheorie den Versuch unternimmt, ein ko-relationales Verhältnis 
von bios und zoë als Lebensform und als nicht-subjektives Leben in der expe-
rimentellen und am eigenen Körper erprobten Selbsttheorie zu verwirklichen. 
In diesem double bind besteht die Herausforderung einer Analyse darin, 

13	 Vgl. dazu Barthes, Roland: »Der Tod des Autors«, in: Jannidis, Fotis (Hg.): 
Texte zur Theorie der Autorschaft. Stuttgart 2000, S. 181–193; Foucault, 
Michel: »Was ist ein Autor?«, in: ders.: Schriften zur Literatur, Frank-
furt/M. 1988, S. 7–31.

14	 Vgl. Schaffrick, Matthias / Willand, Marcus (Hg.): Theorien und Prakti-
ken der Autorschaft, Berlin 2014; Kreknin, Innokentij: Poetiken des Selbst. 
Identität, Autorschaft und Autofiktion am Beispiel von Reinald Goetz, Joa-
chim Lottmann und Alban Nikolai Herbst, Berlin / Boston 2014 oder auch Krum-
rey, Birgitta: Der Autor in seinem Text: Autofiktion in der deutschspra-
chigen Gegenwartsliteratur als (post-)modernes Phänomen, Göttingen 2015. 
Auf der Seite philosophischen Autobiografien ist insbesondere der Sammel-
band The Philosophy of Autobiography (2015), hg. von Christopher Cowley zu 
nennen. Dieser untersucht die Beziehung zwischen Autobiografie und Litera-
tur, zwischen Narration, Epistemologie und Handeln und setzt sich dabei mit 
den Topoi der autobiografischen Ethik und der Pflicht des Schreibens aus-
einander. Zuletzt ist insbesondere die 2019 erschienene Ausgabe Literatur 
der Zeitschrift Texte zur Kunst beachtenswert, die sich der Gegenwart und 
der Genese der Autofiktion widmet und einige Verzweigungen mit der Autothe-
orie bereits andeutet und skizziert. Vgl. dazu: Texte zur Kunst: Literatur, 
Nr. 115, Berlin 2019.

15	 Wagner-Egelhaaf, Martina: »Einleitung: Was ist ein Auto(r)fiktion?«, in: 
dies. (Hg.): Auto(r)fiktion. Literarische Verfahren der Selbstkonstruktion, 
Bielefeld 2013, S. 7–21, hier: S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

Krankheit, Verletzbarkeit und Wissen

den Körper weder zu naturalisieren noch in Diskursen aufgehen zu lassen, 
wodurch die erkenntnistheoretische Frage aufflammt: Welcher theoretische 
Zugang ermöglicht, sich auf den Körper als Erkenntnissubjekt und zugleich 
als Erkenntnisobjekt einzulassen, ohne dabei das jeweils andere reduktiv zu 
behandeln? 

Der Körperessay als »Krankenhausfabel«
Die vorangestellten Überlegungen zeigen auf, dass die autotheoretischen und 
körperzentrierten Schreibweisen einen rein propositionalen und körperlosen 
Wissensbegriff auf die Probe stellen. Diese Probe möchte ich anhand eines 
jüngeren Beispiels ausführlicher nachvollziehen. Dabei wird von mir Anne 
Boyers Die Unsterblichen. Krankheit, Körper, Kapitalismus (2021) in den Blick 
genommen. In Boyers Text werden das Autorinnensubjekt und der zu unter-
suchende Gegenstand aufs Engste amalgamiert. In der Verschränkung aus 
theoretischen und literarischen Verfahren wird darin ein sich selbst theoreti-
sierendes Denken in seiner schmerzhaften Verkörperung mittels schonungs-
loser und selbst entblößender Schreibweisen eingeübt. 

Während Preciado die geschlechtliche Binarität mittels chemischer 
Transformation zu überwinden versucht, um zu neuen Existenzweisen zu ge-
langen, und Maggie Nelson in Die Argonauten komplementär dazu nach einem 
Zufluchtsort und nach einer Heimat queerer Identität sucht, unterscheidet 
sich Anne Boyers Projekt von Preciado und Nelson: Die Unsterblichen ist zwar 
ebenfalls eine radikale Form einer autotheoretischen Exponiertheit des ei-
genen Körpers, jedoch nicht in seiner beschleunigten Entgrenzung, sondern 
vielmehr in seiner Krankheit und Verletzbarkeit. Der Text handelt von Anne 
Boyers Brustkrebserkrankung, die die Autorin nicht als ein rein privates 
und autobiografisches Phänomen beschreibt, sondern als einen historisch 
gewachsenen und vor allem geschlechtspolitischen Macht-Wissen-Komplex, 
der institutionell in der Klinik und speziell im Dispositiv der Onkologie wirk-
mächtig wird: »Krankheit ist nie wertfrei. Behandlung nie nicht-ideologisch. 
Sterblichkeit nie ohne ihre eigene Politik.«16 Krankheit und Sterben sind 
damit keine neutralen-physiologischen bzw. rein medizinischen Phänomene, 
sondern irreduzibel mit Klassenpolitik, geschlechtsspezifischen Markierun-
gen und rassenspezifischen Sterblichkeitsraten verbunden. Als marxistisch 
motivierte Feministin, die ihr eigenes Leiden in den Prozess ihrer Analysen 
miteinbezieht, nimmt Boyer eine ambigue Analyseperspektive ein, die sie 
sowohl zum Subjekt als auch zum Objekt der historischen und materiellen 
Rahmenbedingungen des Brustkrebses macht. Sie schreibt über sich selbst: 
»einen Körper zu haben in der Welt, bedeutet nicht, denke ich, einen Kör-
per in Wahrheit zu haben: Es bedeutet, einen Körper in der Geschichte zu 
haben.«17 

16	 Boyer, Anne: Die Unsterblichen. Krankheit, Körper, Kapitalismus, Berlin 
2021 [zuerst New York 2019], S. 116. 

17	 Ebd., S. 231.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

Georg Dickmann

Boyers Körperkonzept schließt damit einerseits an diskursanalytische bzw. 
archäologische Ansätze bei Foucault und andererseits an differenztheore-
tische und queerfeministische Theorien der Gegenwart an. Der Körper ist, 
dem folgend, keine überzeitlich konstante Substanz, dessen Haut die Inte-
grität sichert, sondern eine offene und historisch geformte Entität, die per-
manenten Veränderungen, Regulierungen und materiellen Bedingungen aus-
gesetzt ist.18 Im gleichen Zuge referiert Boyer auf die Krebstagebücher und 
-essays von Susan Sontag19 oder Audre Lorde20 und stellt damit ihre Auto-
theoretisierung in den historischen Kontext von anderen feministisch moti-
vierten Selbstnarrationen der Krankheit. Dabei kritisiert Boyer an Sontags 
Theoretisierung des Brustkrebstodes, dass sie das Persönliche weitestge-
hend ausklammert. »Ich« und »Krebs« kämen in Sontags Krankheit als Me-
tapher nie zusammen in einem Satz vor – und die Stellen, an denen Sontag 
in ihren Tagebüchern überhaupt über ihren Brustkrebs spricht, seien ext-
rem rar.21 Das Vorhaben Boyers fußt damit nicht darauf, eine Geschichte der 
Krankheit, sondern eine Krankengeschichte zu schreiben, die sowohl privat 
als auch zugleich historisch, literaturgeschichtlich und institutionell einge-
bettet ist. Ihr Buch vereint entsprechend auch unterschiedliche literarische 
Formen und Gattungen: Aphorismen, kleinere Gedichte, literaturgeschicht-
liche Verweise, diskurstheoretische Auseinandersetzungen sowie, wie Boyer 
sie humorvoll nennt, »Krankenhausfabeln«22 oder »Onkosurrealismen«23. 

Eine Krankengeschichte im Gegensatz zu einer Geschichte der Krankheit 
ist nach Boyer vor allem eine Narration – eine Form des storytellings im Sinne 
von Donna Haraway. Das Erzählen von Geschichten als eine Form des situier-
ten Produzierens von Wissen ist nach Haraway wesentlich aufschlussreicher 
und progressiver als durch institutionelle und definitionsmächtige Prozesse 
hervorgebrachtes Wissen, weil institutionelles Wissen eine Objektivität 

18	 Zu einer ausführlichen Beschäftigung mit der Historizität des Körpers vgl. 
Sarasin, Philip: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Körpers 1765–1914, 
Frankfurt/M. 2001. 

19	 Sontag, Susan: Krankheit als Metapher & Aids und seine Metaphern, Frank-
furt/M. 2003 [zuerst New York 1977]. 

20	 Lorde, Audre: Auf Leben und Tod: Krebstagebuch, Berlin 1994 [zuerst London 
1980]. 

21	 Vgl. Boyer 2021 (wie Anm. 16), S. 10. Im gleichen Zug bespricht Boyer kurz 
die Schreibweisen des Brustkrebses in Kathy Ackers The Gift of Desease 
(1997), Audre Lordes The Cancer Journals (1980), Frances Burneys Diaries 
and Letters (1976), Jacqueline Susanns Valley of Dolls (1996), Virginia 
Woolfs On Being Ill (2012) und in Eve Kosofsky Sedgwicks A Dialogue on Love 
(2006), die auf unterschiedliche Weisen das »Selbst« in ihre Narrative ein-
bauen, und betont dabei, dass die geschlechtsspezifische oder auch inter-
sektionale Frage nach dem Krebs auch immer die Frage nach der Form stellt. 
Vgl. dazu Boyer 2021 (wie Anm. 16), S. 12.; Sontag 2003 (wie Anm. 19). Vgl. 
zum feministischen Brustkrebsliteraturdiskurs vor allem Leopold, Ellen: A 
Darker Ribbon: Breast Cancer, Women, and Their Doctors in the Twentieth 
Century, Boston 2000. 

22	 Boyer 2021 (wie Anm. 16), S. 199. 
23	 Ebd., S. 187. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

Krankheit, Verletzbarkeit und Wissen

behauptet und einem Wissensfortschrittsgedanken anhängt, der definiert, 
was Wissen ist und was nicht, und dabei marginalisierte Wissensformen 
entweder übersieht oder diese bewusst ausgrenzt. Haraways Ansatz ist es, mit 
storytelling sichtbar zu machen, dass keine wissenschaftliche Erkenntnis ohne 
Narrative auskommt und das Erzählen einer Geschichte Transformationen 
effektiver hervorrufen kann als ein rein rationales Argument. Das storytelling 
ist damit in Bezug auf hegemoniale Wissenspraktiken sowohl als Kritik zu 
begreifen wie auch als spekulative und fabulierende Überschreitung, die uto-
pische und bisher noch nicht gedachten Denk- und Handlungsräume eröffnen 
soll. Es geht beim storytelling wesentlich darum, immer wieder gegen die ei-
genen Denkgewohnheiten anzudenken, sie mit Geschichten zu überschreiben 
und sich dabei mit anderen Geschichten zu verbinden. Es ist so etwas wie eine 
spekulative Übung, die quer zu den etablierten Wissenspraktiken liegt, in der 
Verkörperung und Situierung eine taktile und vortastende Form des Denkens, 
die im Gegensatz zu einem auf begrifflich eingeebneten Bahnen verlaufenden 
Denken spekulative Ordnungsvorstellungen kreieren kann. Situiertheit ist in 
diesem Sinne nicht die rigide Identifikation einer Subjektposition, die man 
beansprucht, sondern das Einnehmen einer partialen Position innerhalb einer 
Komplexität von weiteren partialen Positionen.24 Es geht also nicht darum, 
irgendeine Geschichte zu erzählen, sondern eine Geschichte, die einen angeht, 
berührt und verletzbar macht. So möchte ich auch Boyers Krankengeschichte 
als eine Form des situierten storytellings verstehen, die ein rein reflexives und 
präpositionales Wissen zurückweist. Vor diesem Hintergrund ist die Klinik so 
wenig eine standortlose Institution, die objektiv gültige Ergebnisse über Er-
krankungen produziert, wie Boyers Erfahrung der Krankheit eine idealisierte 
Form des Krankseins repräsentiert. Boyer entwirft ein situiertes Krankheits- 
und Schmerzwissen, das sich gegen die Allgemeinplätze eines Wissens über 
Schmerzen richtet, was meint, dass Schmerzwissen materiell-historisch spe-
zifisch ist und es ein klar identifizierbares Schmerzwissen nicht gibt, sondern 
vielmehr so etwas wie eine Umgebung des Schmerzwissens, in die das kranke 
Subjekt eingelassen ist und das das kranke Subjekt verkörpert. 

Schmerzwissen und der »informatisierte Körper«
Die Unsterblichen lässt sich insbesondere im Anschluss an Foucaults Studie 
Die Geburt der Klinik (1988) als ein theorie-fiktionaler Selbstversuch lesen, der 
die Bedingungen der Möglichkeit von medizinischer Erfahrung am eigenen 
Körper neu zu vermessen versucht und Foucaults Ansätze mittels eines ver-
körperten Wissens in die Gegenwart übersetzt. Foucaults These ist bekannt: 
Der Mensch als ein verletzliches und sterbliches Wesen ist nicht die Entde-
ckung der Philosophie, sondern der Medizin im 19. Jahrhundert. Das Wissen 
über den Menschen formiert sich erst über den Tod und über die Öffnung 
der Leiche. Wodurch sich auch die Individualität und Einzigartigkeit des To-
24	 Haraway, Donna J.: Unruhig bleiben. Die Verwandtschaft der Arten im Chthu-

luzän, Frankfurt/M. 2018 [zuerst Durham / London 2016], S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

Georg Dickmann

des offenbarte, wodurch »der erste wissenschaftliche Diskurs über das Indi-
viduum«25, der laut Foucault die Geburt des modernen Subjekts zur Folge 
hatte, von der Medizin vorgenommen wurde und nicht von der Philosophie. 
Waren Krankheit und Tod in der Renaissance dadurch gekennzeichnet, dass 
sie als egalitär, tragisch und kontingent galten und somit jede*n treffen konn-
ten, ist der Tod unter dem ärztlichen Blick der Moderne ein Phänomen, das 
durch die Offenlegung des Gewebes, das Individuelle und vor allem die phy-
siologischen Prozesse sichtbar zutage förderte. Foucault bedient sich in sei-
ner genealogischen Analyse der Licht- und Dunkel-Metaphorik: »Die Nacht 
des Lebendigen weicht vor der Helligkeit des Todes.«26 Statt der Dunkelheit 
einer Krankheit als solche, die im Leben unerkannt bleibt und als so etwas 
wie das radikal Andere galt, strahlt der geöffnete Einzelkörper durch seine 
Konkretion und Individualität eine radikale Sichtbarkeit aus, wodurch nach 
Foucault die Endlichkeit des Menschen nicht mehr in der Transzendenz ei-
nes Himmels zu verorten ist, sondern in der Immanenz des Organischen, die 
auf sich im Laufe der Zeit abnutzenden Prozessen und Organfunktionen be-
ruht.27 Dadurch wird der Körper nicht nur in seiner Prozesshaftigkeit sicht-
bar, sondern durch seine Messbarkeit auch regulierbar. Auch Boyer bedient 
sich der Licht- und Dunkel-Metapher, jedoch im Kontext der gegenwärtigen 
Klinik – sie spricht dabei auch in Anlehnung an den disziplinierten Körper 
bei Foucault von einem »informatisierten Körper«, der gescannt, in diverse 
bildgebende Verfahren eingespeist und in abstrakte Daten verwandelt wird: 

Eine Krankheit, die sich nicht darum scherte, sich den Sinnen anzukün-
digen, erstrahlt in ihrem Bildschirmleben, da Licht Schall ist und Infor-
mation, verschlüsselt, unverschlüsselt, in Umlauf, analysiert, bewertet, 
erforscht und verkauft. Auf den Servern zerfällt oder verbessert sich 
unsere Gesundheit. Früher waren wir in unseren Körpern krank. Heute 
sind wir krank in einem Körper aus Licht.28 

Im Gegensatz zu Foucaults These der Sichtbarmachung durch die gewaltsa-
me Öffnung von Körpern wird laut Boyer heute die unsichtbare Krankheit 
Teil der medizinischen Apparatur: mittels bildgebender und minimalinvasi-
ver Verfahren wird die unsichtbare Krankheit in Form von Daten und In-
formationen visualisiert, ohne dass der Körper geöffnet werden müsste. Im 
Zentrum stehen klinische Daten, die quantifiziert und ausgewertet werden. 
Gesundheit ist nach Boyer nicht mehr die Angelegenheit des individuellen 
Körpers, sondern wird zu einem Teil des klinischen Milieus, der Apparate, 
an die man angeschlossen ist. Der Körper wird also zu einem Teil des Kli-
nikdispositivs, das mittels Informationstechnologien und nicht mittels har-

25	 Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen 
Blicks, Frankfurt/M. 1988 [zuerst Paris 1963], S. 207. 

26	 Foucault 1988 (wie Anm. 25), S. 160f. 
27	 Ebd., S. 185. 
28	 Boyer 2021 (wie Anm. 16), S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

Krankheit, Verletzbarkeit und Wissen

ter disziplinarischer Grenzziehungen regiert. Wenn also Donna Haraway von 
der »Informatik der Herrschaft«29 als dem in der Gegenwart vorherrschen-
den Machtsystem spricht und damit Fragen der Biopolitik zu einem Problem 
der Kodierung bzw. zu einem Übersetzungsproblem von Phänomenen in Da-
ten macht, dann gilt dies vor dem Hintergrund der digitalen bildgebenden 
Verfahren auch für die Praktiken der Gegenwartsmedizin. In diesem onkolo-
gischen Dispositiv, das im Foucault’schen Sinne Aussagesysteme, Apparate 
und Institutionen zu einem Machtgefüge zusammenschweißt, dokumentiert 
Boyer zusätzlich auch so etwas wie eine performative Choreografie der Kli-
nik, die die Gesten des Personals, audiovisuelle Eindrücke, Materialien und 
Praktiken des Klinikalltags mit der eigenen Behandlung ins Verhältnis setzt: 

Willkommen, Messgeräte mit Namen aus Buchstaben: MRT, CT, PET. 
Ohrenschützer auf, Kittel an, Kittel aus, Arme rauf, Arme runter, ein-
atmen, ausatmen, Blut abnehmen, Kontrastmittel spritzen, Zauberstab 
rein, Zauberstab an, bewegen oder bewegt werden – Radiologie macht 
aus einem Menschen aus Fleisch und Blut eine Patientin aus Licht und 
Schatten. Es gibt leise Radiologietechniker:innen, lautes Rattern, warme 
Decken, Piepen wie im Film.30 

Implizit an Barad anknüpfend, stellt Boyer die Krebsbehandlung hier als ein 
materiell-diskursives Gefüge vor. Anders als Foucaults Kliniksubjekt, das ei-
nem rein repressiven und hierarchischen Top-down-Prinzip unterworfen ist, 
ist die Patientin bei Boyer vielmehr multidirektional subjektiviert – in einem 
»Gewirr von Richtungen«31. Entsprechend verwendet Boyer auch den Begriff 
des Pavillons statt den der Klinik, um im Gegensatz zu Foucault die Offen-
heit und Anschlussfähigkeit der Körper zu betonen.32 Der Schmerz ist da-
mit nicht einfach in die Technik ausgelagert, wie es z. B. Ernst Jünger mit 
seinem »Schmerzvitalismus«33 behauptet und letztlich eine faschistische 
Heroisierung des Leidens vorschlägt, sondern unterminiert nach Boyer die 
Dichotomie zwischen Subjekt und Technik, indem er als eine Assemblage be-
greifbar wird. So ist die Krebsbehandlung in der Klinik eine sowohl synchro-
ne als auch diachrone Beziehung, in der menschliche wie nicht-menschliche 
Agenzien zugleich am Werk sind. Mit der Betonung auf materielle Entitäten 

29	 Haraway, Donna J.: »Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus 
und das Privileg einer partialen Perspektive«, in: dies.: Die Neuerfindung 
der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen, hg. von Carmen Hammer und Immanuel 
Stieß, Frankfurt/M./New York, 1995, S. 73–97, hier: S. 48. 

30	 Boyer 2021 (wie Anm. 16), S. 21. 
31	 Ebd., S. 64.
32	 Vgl. ebd., S. 64. 
33	 Jünger, Ernst: »Über den Schmerz«, in: ders.: Werke, Bd. 5: Essays I. Be-

trachtungen zur Zeit, Stuttgart 1960, S. 149–198. Zum Begriff des Schmerzvi-
talismus und seiner faschistischen Grundstruktur bei Jünger vgl. Koschorke, 
Albrecht: »Der Traumatiker als Faschist. Ernst Jüngers Essay ›Über den 
Schmerz‹«, in: Mülder-Bach, Inka (Hg.): Modernität und Trauma: Beiträge zum 
Zeitenbruch des Ersten Weltkrieges, Wien 2000, S. 211–227, hier: S. 216.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

Georg Dickmann

und Prozesse der Klinik macht Boyer einen Vorschlag, den Foucault’schen Di-
spositivbegriff breiter zu fassen. Während Foucault in seiner Diskurs- bzw. 
Dispositivanalyse der Klinik den Fokus auf schriftliche und rein institutio-
nelle Macht-Wissen-Gefüge legt, sensibilisiert Boyer, wie das obige Zitat ver-
deutlicht, für die materiellen und performativen Phänomene der Klinik.34 

Schmerz ist folglich nicht durch das erkennende Subjekt vermittelt, 
sondern vielmehr ein Materialisierungsgeschehen, das sich diesseits des Sub-
jekt-Objekt-Verhältnisses vollzieht. Der Schmerz ist damit weder dem Subjekt 
zugehörig noch eine objektivierbare Größe, die durch das Subjekt empfunden 
wird. Sondern vielmehr ein Dazwischen, das in der Gleichzeitigkeit aus sub-
jektiver Empfindung und Ausgesetztsein in der Klinik entsteht. Es geht nicht 
darum, heroisch den Schmerz auszuhalten, sondern um eine Erforschung und 
eine »Erziehung in Schmerzen zu beschreiben«.35 Das Nicht-(mehr-)Können 
und die Passivität des Krankseins bleiben auf diese Weise nicht unsichtbar. 
Während in der Klinik standardisierte medizinische Schmerzskalen entwi-
ckelt werden, die letztlich eine falsche Objektivität suggerieren und damit 
am Phänomen des Schmerzes vorbeigehen, versucht Boyer die nummerische 
Skala der Schmerzempfindung anhand von eigens angelegten Metriken zu 
überschreiben. An anderen Stellen finden sich Passagen, in denen grammati-
kalische Fehler eingebaut sind: 

Die nackte Grammatik meiner Schmerzen ging so: wie solle snur wei-
tergheen der tage ndlich vorbei abers okanns nicht gehen auch wenn 
ich ein licht im gesicht hab als kleine rfeude und eine ibuc genommen 
muss mehr vitamin d nehmen jeden künstlichen sonnenstrahl die welt in 
flammen letzte nacht als ich schlief so erdlichem schmerz.36 

Hier findet sich nicht die Abwesenheit der Sprache, sondern eine Schmerz-
grammatik, die Boyer textperformativ vorführt. Der Fehler dokumentiert 
so einerseits durch seine Dysfunktionalität die Zersetzung der Sprache im 
Schmerz und bringt eine reibungslose Rezeption ins Stottern, andererseits 
lenkt das Stottern der Sprache den Fokus auf die Sprache selbst. Die feh-
lerhafte Grammatik hat eine doppelte Funktion. Einerseits repräsentiert sie 
die Unfähigkeit der Sprache im Schmerz, andererseits ist sie im Sinne von 
Gilles Deleuzes Konzept des Minoritären der Versuch, eine Art Fremd- oder 
Schmerzsprache zu implementieren.37 In diesem Sinne argumentiert Boyer 
34	 Der terminologischen Unschärfe des Begriffs des Dispositivs und seiner Nähe 

zum Begriff der Assemblage bin ich mir bewusst. Dennoch werden gerade in 
Boyers Text hinsichtlich der Materialität die feinen Unterschiede deutlich. 
Zu Ähnlichkeiten und Differenzen der beiden Begriffe vgl. Deleuze, Gilles: 
»Was ist ein Dispositiv?«, in: ders.: Schizophrenie und Gesellschaft. Texte 
und Gespräche von 1975 bis 1995, hg. von Daniel Lapoujade, Frankfurt/M. 
2005, S. 322–331. 

35	 Boyer 2021 (wie Anm. 16), S. 188. 
36	 Ebd., S. 191. 
37	 Vgl. dazu den Begriff des Stotterns in: Deleuze, Gilles: Kritik und Klinik, 

Frankfurt/M. 2000 [zuerst Paris 1993], S. 145. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

Krankheit, Verletzbarkeit und Wissen

ebenso gegen die Annahme von Elaine Scarry, der Schmerz zerstöre die Spra-
che,38 wie auch gegen Hannah Arendts Ansatz, der Schmerz sei ein rein pri-
vates Phänomen, das zwar Mitleid erwecken könne, jedoch stumm bleibe.39 
Im Schmerz gibt es somit eine Gleichzeitigkeit aus Unvermögen und Potenz. 
Dies wird insbesondere an der raum-zeitlichen Struktur des Schmerzes deut-
lich. Boyer schreibt: »Im Schmerz wird Räumliches zeitlich, wie in dem Satz: 
Schmerz ist die Erfahrung einer Stelle, die nur als verzweifeltes Verlangen 
nach ihrem Ende existiert.«40 Eine chronologisch fortlaufende Zeit, aber 
auch ein klar identifizierbarer Ort des Schmerzes wird durch diese Struktur 
problematisiert. Ich verstehe Boyers Satz so, dass die linear fortlaufende Zeit 
im Schmerz zur unerträglichen Dauer wird. Schmerz in seiner raumgreifen-
den Struktur schließt den Körper in eine Dauer des Schmerzes ein, die einen 
Selbstbezug unmöglich macht. Dauer ist damit nicht das Andere der Zeit, 
sondern eine Potenz bzw. ein Zwischenreich, weder 0 noch 1. An zwei Stellen 
in Boyers Text tritt diese Gleichzeitigkeit deutlich hervor: 

Krankheit verstärkt das Empfinden von Körperteilen und -kreisläufen. 
Im Krankenbett zersammeln die Kranken sich und diese Zersammlung 
schwärmt wie ein Kosmos, Organe und Nerven und Glieder und Per
spektiven melden sich als raumgreifende Details: ein versiegender linker 
Tränenkanal – ein neues Universum; ein absterbender Haarbalg – ein 
Sonnensystem; das Nervenende im vierten Zeh des rechten Fußes – von 
den Chemotherapiemedikamenten fast ganz vernichtet – ein kollabieren-
der Stern.41

Unsere Körpergrenzen brechen auf. Alles, was in uns bleiben sollte, 
scheint herauszuwollen. Blut von dem Nasenbluten, das die Chemothe-
rapie verursacht, tropft auf Laken, Papier, Apothekenzettel, Bücher aus 
der Bibliothek. Wir können nicht aufhören zu weinen. Wir dünsten üble 
Gerüche aus. Wir müssen uns übergeben. […] Wir haben giftige Vaginas 
und giftige Spermien. Unser Urin ist so toxisch, dass Hinweisschilder im 
Bad der Patient:innen anweisen, zweimal zu spülen. Wir sehen nicht aus 
wie Menschen: Wir sehen aus wie Menschen mit Krebs. Wir sind einer 
Krankheit ähnlich, mehr als wir uns selbst ähnlich sind.42

Der Begriff der »Zersammlung« beschreibt den Prozess dieser Gleichzeitig-
keit und der Potenzialität. Also eine dysjunktive Synthese bzw. eine Span-
nung zwischen intensivierter Empfindsamkeit und dem Zerfall. Es scheint so, 

38	 Vgl. Scarry, Elaine: Der Körper im Schmerz. Die Chiffren der Verletzlich-
keit und die Erfindung der Kultur, Frankfurt/M. 1992 [zuerst New York / Ox-
ford 1985], S. 13.

39	 Vgl. Arendt, Hannah: Vita Activa oder vom tätigen Leben, München 1967, 
S. 51. 

40	 Boyer 2021 (wie Anm. 16), S. 197.
41	 Ebd., S. 97.
42	 Ebd., S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

Georg Dickmann

als ob der Körper sich selbst entfliehen wollte und die Organe und Stoffe sich 
selbstständig machten. Insbesondere das Metaphernfeld aus der Astronomie, 
das den eigenen Schmerz als ein sich im Raum des begrenzten Körpers un-
endlich ausdehnendes kosmologisches Ereignis beschreibt, ist hier überra-
schend. Vor allem das Aufbrechen der Körpergrenzen ist daran von Inter-
esse, da es das Schmerzhafte auch in der rezeptionsästhetischen Dimension 
denkbar werden lässt und damit auch die erkenntnistheoretische Spannung 
von Nähe und Distanz sowie zwischen Text und Leserin performativ mit den 
Mitteln der Drastik vorführt. Die Drastik der sich öffnenden Körper besteht 
in der Anschaulichkeit, Explizitheit und Direktheit, wodurch mittels der Här-
te der Sätze gerade nicht die Distanz, sondern eine Intimität mit der Leserin 
erzeugt wird. Denn es ist nicht so sehr die Übertreibung, die hier schockiert 
und Schaudern auslöst, als vielmehr die Bedrohung durch eine selbst expli-
zierende Wahrheit, die das lesende Subjekt in seiner*ihrer Integrität erschüt-
tert oder durchfährt.43 Es ist ein Zeigen auf ungeliebte und verfemte Wahr-
heiten. 

Terézia Mora schreibt in ihrem Essay »Über die Drastik«: »Ein unerträg-
licher Satz ist demnach einer, der keine Chance lässt wegzuschauen.«44 Dies 
scheint auf die zitierte Stelle zuzutreffen. Die Explizitheit der Darstellung von 
sich öffnenden Körpern und den herausfließenden Stoffen und Substanzen, 
impliziert nicht nur das übermäßig Sichtbare und Gewaltsame, sondern auch 
das Subtile, das uns im Moment der Rezeption erfrieren lässt oder ins Stottern 
bringt. Hier spielt vor allem das Obszöne der Körperöffnungen eine zentrale 
Rolle. Als ein ambivalenter Modus zwischen Scham und Ekel, der hier als 
Indienstnahme von Affekten fungiert und damit die normative Ordnung stört 
und von Boyer als politisches Performativ der Ermächtigung inszeniert wird. 
Boyer operiert somit nicht mit Lakonie oder Ironie, beides häufig verwen-
dete Mittel der Kritik, sondern mit rhetorischer Konkretion und Obszönität 
der Selbstexposition, wodurch Verletzbarkeit zu einer feministischen und 
zugleich literarisch-theoretischen Strategie wird. Damit reiht sich Boyer in 
eine Vielzahl von ähnlichen gelagerten künstlerischen Ansätzen, etwa bei 
Hannah Wilke, Jo Spence oder Claire Denis, ein, am augenfälligsten ist aber 
in diesem Kontext wohl ihre Nähe zu den Schriften von Virginie Despentes, 

43	 Siller, Peter: Politik der Drastik. 30 Versuche über die Sichtbarmachung 
des Furchtbaren, in: Polar 16: Kunst der Drastik, Frühjahr 2014, S. 9–16, 
hier: S. 9. Die Drastik weist eine Familienähnlichkeit mit dem Begriff der 
parrhesia auf. Parrhesia (Wahrsprechen) ist nach Michel Foucault die frei-
mütige Rede, die sich entgegen sonstiger Gepflogenheiten unverblümt und di-
stanzlos äußert. Vgl. dazu: Foucault, Michel: Der Mut zur Wahrheit. Die Re-
gierung des Selbst und der anderen II, Vorlesungen am Collège de France 
1983/84, Frankfurt/M. 2012 [zuerst Paris 1984]. Siehe dazu auch den Beitrag 
von Kathrin Busch in diesem Band.

44	 Mora, Térezia: »Über die Drastik«, in: BELLAtriste. Zeitschrift für junge 
Literatur, Nr. 16, Hildesheim 2016, S. 74. Vgl. zum Begriff der Drastik auch: 
Dath, Dietmar: Die salzweißen Augen. Vierzehn Briefe über Drastik und Deut-
lichkeit, Frankfurt/M. 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

Krankheit, Verletzbarkeit und Wissen

deren ebenfalls autotheoretisch-motivierte Schrift King Kong Theorie45 – ein 
Text-Hybrid aus Manifest, Konfession und feministischer Theorie – sich 
als radikale Aufdeckung der normativen Kehrseite kultureller Bilder von 
Geschlecht und Sexualität lesen lässt. Themen wie Sexarbeit, Pornografie 
oder sexualisierte Gewalt gegen Frauen werden darin in schonungsloser 
Exponiertheit offengelegt. Die Härte der Buchstäblichkeit der Sprache sowie 
die drastischen und pornografischen Elemente werden erstens als zentrale 
Operatoren der Selbstermächtigung in Stellung gebracht und zweitens als 
eine Form der (Gegen-)Aneignung eines männlich kodierten und gewaltvollen 
Sprechens. Entsprechend wählt Despentes als Beschreibung für sich selbst 
die liminale Figur des King Kong, die als Metonymie für eine ungebändigte Se-
xualität vor der Unterscheidung der Geschlechter fungieren soll. Das behaar-
te Monster ist nach Despentes einerseits ein geschlechtsloses, andererseits 
ein sich zwischen den Kategorien Mensch und Tier, Erwachsen und Kind, 
Gut und Böse bewegendes Wesen.46 Also eine Figur der Verkomplizierung 
von dichotomen Konstrukten und insofern auch eine Subversion anthropo-
zentrischer Normen.

Verletzbarkeit, situiertes Wissen und das Wissen der Literatur
Wenn wir nun Bilanz ziehen, ist Schmerz nach Boyer weder eine Essenz des 
Sozialen noch eine rein subjektive Erfahrung, sondern eine Form des situier-
ten und verkörperten Wissens: »Aber es wäre falsch, Schmerz als eine Art 
Eigentum darzustellen – so falsch, wie ihn als Metaphysik darzustellen. Im 
Schmerz gibt es immer etwas zu erforschen, aber niemals etwas zu erobern. 
Es liegt kein Imperium in einem Nerv.«47 Der Schmerz ist uns weder unzu-
gänglich noch durch die Medizintechnik objektiviert und verstellt, sondern 
enthält sowohl das Unvermögen als auch die Handlungsmöglichkeit. So be-
handelt / verweist Boyers Körperessay auch nicht auf Verletzlichkeit, sondern 
vielmehr auf Verletzbarkeit. Während Verletzlichkeit auf ein reines Erleiden 
abzielt, weist das Suffix »bar« im Althochdeutschen auf die Möglichkeit und 
das Können zurück. Wie die Literaturwissenschaftlerin Lea Schneider in ih-
rem Dissertationsprojekt Radikale Verletzbarkeit als feministische Strategie he-
rausstellt, bedeutet, verletzbar zu sein – wie im englischen »vulnerability« 
augenfällig wird –, eine Fähigkeit zu haben: offen zu sein, affiziert zu wer-
den, Beziehungen einzugehen und zu lernen. Entgegen der Opfer-Konnota-
tion der Verletzlichkeit ist die Verletzbarkeit damit eine aktive und ermögli-
chende Kompetenz.48 

45	 Despentes, Virginie: King Kong Theorie, Köln 2018 [zuerst Paris 2006]. 
46	 Ebd., S. 114. 
47	 Boyer 2021 (wie Anm. 16), S. 212.
48	 Siehe dazu: »Verletzbarkeit als emanzipatorische Praxis. Mit Paula Fürsten

berg, Lea Schneider und David Wagner«, in: Mental Health und Literatur. 
Diskussion und Lesungen, Literaturforum im Brecht-Haus, YouTube-Livestream 
20. April 2021, URL: https://www.youtube.com/watch?v=ZbQdpIr6UX4&t=1083s 
(letzter Zugriff: 04. August 2021.) Zum Begriff der Verletzbarkeit vgl. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

Georg Dickmann

Ausgehend von der Situierung und Verkörperung des Schmerzes insistiert 
Boyer zwar darauf, dass sowohl jede*r Einzelne als auch der kollektive Kör-
per grundsätzlich verwundbar sind, Art, Intensität und vor allem Geschlecht 
der Verletzbarkeiten jedoch erst in sozialen Strukturen, habitualisierten 
Praktiken und klinischen Zusammenhängen konstruiert und reproduziert 
werden – also einen Resonanzraum umfassen, der von zahllosen Wechselwir-
kungen mit anderen Subjekten, institutionellen Dispositiven und materiellen 
Entitäten verändert wird und damit nicht mit der subjektiven oder gar solip-
sistischen Perspektive zu verwechseln ist. Damit ist die Krankheit nicht nur 
zufällig verteilt, sondern auch Resultat spezifisch gesellschaftlich, politisch 
und institutionell wirksam werdender Gefüge. Nicht zuletzt lassen sich Bo-
yers Überlegungen in unmittelbare Nähe zu den gegenwärtigen Vulnerabili-
tätskonzepten bringen, die im Zuge der Pandemie zirkulieren. Während sich 
im aktuellen öffentlichen Diskurs um die Pandemie ein medizinisches Vulne-
rabilitätsverständnis durchzusetzen scheint, das Krankheit naturalisiert und 
essenzialisiert, insistiert Boyer mit ihrem Körperessay auf der unbedingten 
Eingebundenheit in Machtdispositive und in materielle Assemblagen. 

Boyer erkundet mit ihrem Körperessay Schreibweisen, die die Genregren-
zen zwischen Theorie und Literatur übersteigen. Dies gelingt ihr, indem sie 
das Literarische, Theoretische sowie die Materialität des Körperlichen und 
den Diskurs gleichberechtigt miteinander in Beziehung setzt. Dadurch ergibt 
sich eine epistemische Situation, die auch für ein Wissen der Künste eine Vi-
rulenz darstellt. Das analysierende Subjekt und das zu analysierende Objekt 
zerfallen nicht in der Dichotomie aus aktiv und passiv, sondern werden zu 
einem sich gegenseitig bedingenden Gefüge. Dies verhält sich kongruent zu 
Haraways Definition eines situierten Wissens, das sich der Spaltung in ein 
aktiv wahrnehmendes Subjekt und ein passiv da liegendes Objekts wider-
setzt. Haraway betont eindringlich: »Situiertes Wissen erfordert, dass das 
Wissensobjekt als Akteur und Agent vorgestellt wird und nicht als Leinwand 
oder Grundlage der Ressource.«49 

Der Körperessay als ein junges und bisher im deutschen Sprachraum 
wenig untersuchtes Genre scheint im Konnex einer bereits etablierten For-
schung zur Poetologie des Wissens neue methodische und erkenntnistheo-
retische Einsichten für die Literaturwissenschaft und die Theoriebildung 
bereitzuhalten. Denn die Untersuchungen zu einer Poetologie des Wissens 
bewegen sich, wenn man dies heuristisch annehmen möchte, zwischen zwei 
Polen: Auf der einen Seite stehen Studien, die in ihren Analysen literarische 
Texte als Elemente von Diskursen begreifen; auf der anderen Ansätze, die 
auf einem spezifischen und privilegierten anderen Wissen der Literatur und 
der Künste beharren.50 Das situierte Wissen, das ich anhand von Boyers 

Butler, Judith: Precarious Life: The Power of Mourning and Violence, Lon-
don / New York 2004.

49	 Haraway 1995 (wie Anm. 29), S. 93. 
50	 Vgl. dazu: Vogl, Joseph: Kalkül und Leidenschaft. Poetik des ökonomischen 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

Krankheit, Verletzbarkeit und Wissen

Körperessay vorgestellt habe, scheint in gleichen Anteilen an beiden Polen 
zu partizipieren und damit ein drittes methodisches Setting zu eröffnen. 
Diese Wissensform folgt einer Logik der Verschränkung, bei der sowohl das 
Subjekt als auch das Objekt der Untersuchung im Vollzug des verkörperten 
Schreibens gleichermaßen hervorgebracht wird. Wie bereits zu Beginn dieses 
Textes skizziert, könnte man mit Karen Barad bei Boyer von einer »Intra-ak-
tion« bzw. einer »Onto-Epistemologie« sprechen. Während die »Interaktion« 
klar definierte Dinge, aber vor allem zwischenmenschliche Relationen in Be-
ziehung setzt, beschreibt die »Intra-aktion« Prozesse, die vielmehr immanent 
ineinander verschränkt sind. Ausgehend vom beobachtenden Subjekt gibt es 
keine cartesianische Trennung zwischen Subjekt und Objekt, Beobachter*in 
und Beobachtetem sowie untersuchender Person und zu untersuchendem 
Gegenstand. Agens ist damit keine Kategorie oder Eigenschaft, die durch 
subjektive und bewusstseinsmäßige Intentionalität angetrieben wird, sondern 
eine allgemeine und vor allem disseminierte Potenz der weltlichen Verände-
rungen zwischen, aber auch in den Dingen. Boyers Körperessay ist nicht das 
Ergebnis sprachlicher Repräsentation, sondern ein umkämpfter Schauplatz, 
in dem die Krankheit nicht die Rolle eines passiven Untersuchungsobjektes 
einnimmt, sondern wesentlich am Schreiben beteiligt ist oder sich sogar im 
Schreibprozess erst formiert. Wissen ist folglich nicht in kantischer Manier 
an die Erkenntnisfähigkeit des menschlichen Geistes gebunden, sondern ent-
steht in ko-relationalen Beziehungen zur Materie und zum Körperlichen. Er-
kenntnis findet nur im Vollzug einer Verkörperung statt – also diesseits einer 
Dichotomie zwischen einem erkennenden Subjekt und einem passiv wahrge-
nommenen Objekt. Einem kontemplativen und distanzierten Anschauen und 
Erkennen wird mit Die Unsterblichen ein situiertes und einverleibtes Wissen 
entgegengesetzt. Ein Spekulieren mit dem eigenen Körper, der die Grenzen 
des Wissens experimentell abtastet, sie auf ihre Gültigkeit hin befragt und sie 
zugleich überschreitet. Diese relationale und situiert-verkörperte Poetik ist 
nicht ein Schreiben über als vielmehr ein Schreiben mit dem Schmerz.

Menschen, Berlin 2004; ders.: Poetologien des Wissens um 1800, München 
2010; Gamper, Michael (Hg.): Experiment und Literatur. Themen, Methoden, 
Theorien, Göttingen 2010; Mersch, Dieter: Epistemologien des Ästhetischen, 
Berlin 2012; Busch, Kathrin: Anderes Wissen, München 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462201-010 - am 14.02.2026, 14:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

