Postmigrantische Lebensformen und kosmopolitische
Blicke in Texten von Yadé Kara und Mely Kiyak

Martina Moeller

Abstract

Literary texts by authors with migrant backgrounds like Yadé Kara (»Selam Berlin«, 2003;
»Cafe Cyprus«, 2008) and Mely Kiyak (»Istanbul Notizen«, 2013) describe among oth-
er issues experiences of migration, yet to simply classify these texts as migrant literature
completely fails to come to terms with their literary complexity. By using literary themes of
wandering and wanderers in between different cultural spaces, these texts rather focus on
cosmopolitan lifestyles against the background of a postcolonial and globalised world. In
this respect, the innovative and transcultural potential of these literary forms can be con-
ceptualized using Homi K. Bhabha’s theories of cultural hybridity and the third space. In-
deed, cultural hybridity permits the postcolonial individuals in these texts to be empowered
and to position themselves beyond the typical roles of victimhood, as represented in texts
by Edward Said and others. Instead of remaining in dichotomising juxtapositions of cul-
tures, Bhabha sees cultural hybridity - in opposition to Frantz Fanon in »Black Skin, White
Masks« (»Peau noire, masques blancs«, 1952) — not as a problematic aspect, but as a basic
element for cultural articulation, including artistic and aesthetic innovations.

In texts by Kara und Kiyak, the main characters follow the above-mentioned patterns
by wandering through different cultural spaces in a way that transgresses the limits of Ger-
man-Turkish migrant litevature. Kara’s protagonist investigates the transcultural urban
environments of Berlin and London as a self-confident nomadic drifter. In »Istanbul Noti-
zen«, Mely Kiyak uses literary forms of fragmentary travel writing to capture impressions,
encounters and the transcultural potential of the city of Istanbul. The immersion into and
the transgression of cultural spaces ave highlighted by the trans-lingual format of these
texts. In how far can these texts be understood as forms of post-migrant writing? And finally,
is multilingualism orchestrated as an articulation of cultural hybridity that paves the way
for aesthetic innovation?

Title: Postmigrant ways of life and cosmopolitan views in texts by Yadé Kara and
Mely Kiyak

13.02.2026, 09:05:48.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2352

Martina Moeller

Keywords: Post-migrant lifestyles; cosmopolitan view; transculturality; cultural
hybridity; intercultural literature; travel writings

1. Migratorische Bewegungen

Migratorische Bewegungen stellen zentrale Merkmale der Romane Selam Berlin

(2003) und Café Cyprus (2008) von Yadé Kara und des Reiseberichts Istanbul Notizen

(2013) von Mely Kiyak dar. Jedoch lassen sich die Texte kaum in die Kategorie der

Migrantenliteratur einordnen, die gerne genutzt wird, um literarische Werke von

Autoren, die aus zwei oder mehreren Kulturkreisen stammen, zu beschreiben. Als

deutsche Autorinnen mit tiirkisch-kurdischen Hintergriinden (Kiyaks Eltern sind

aus der Tiirkei stammende Kurden) konnen sie weder selbst auf Migrationserfah-
rungen zuriickblicken, noch verortet sich ihre literarische Produktion primir in

dieser Erfahrungswelt.! Beide Schriftstellerinnen sind entweder in der Tirkei

oder in Deutschland geboren und leben als Menschen mit Migrationshintergrund

in der zweiten oder dritten Generation im zuletzt genannten Land. In ihren Tex-
ten wird kulturelle Hybriditit weder als Zerrissenheit zwischen Kulturen noch als

schmerzhafter Prozess der Integration dargestellt, wie z.B. in Romanen der Gast-
arbeiter- oder Migrantenliteratur. Die Tiirkei, das Herkunftsland der Eltern, er-
scheint in ihrem Schreiben als Paralleluniversum auf Augenhéhe zu Deutschland.
Beide Linder werden vergleichend betrachtet und kulturelle Differenz wird dank
des kosmopolitischen Blicks mit Leichtigkeit spielerisch inszeniert. Welche nar-
rativen Strategien und Motive sind in diesen Texten am Werk, um Begegnungen

in inter- und transkulturellen Raumen einer globalisierten Welt zu illustrieren?®

1.1 Postmigrantische Lebensformen

Die literarischen Erzeugnisse der Autorinnen passen in das von Erol Yildiz und
Marc Hill eingefithrte soziologische Konzept »postmigrantischer Lebensformenc
(Yildiz/Hill 2014: 10). Es geht um Erfahrungen des Lernens und Strategien des
Uberlebens in einer globalisierten Welt, die die literarischen Texte dieser Gene-
ration von deutschsprachigen Schriftstellern auszeichnen. Yildiz und Hill zeigen
in ihrer soziologischen Studie, dass gegenwirtige Gesellschaften einem Wandel
unterliegen, der durch den »kosmopolitischen Blick« (Beck 2004: 90) gekenn-
zeichnet ist und transnationale Riume eroffnet. Die Transgression dessen, was

1 Gemeint sind hier migratorische Erfahrungen, die in der Gastarbeiter- und Migrantenliteratur
beschrieben werden.

2 Die BegriffesInterkulturalitatcund>Transkulturalitat<werden hier mit Bezug auf die Definitionen
von Wolfgang Welsch (2012) verwendet.

13.02.2026, 09:05:48.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Postmigrantische Lebensformen und kosmopolitische Blicke

als Teil der Nationalkultur empfunden wird, ist hier ein zentraler Aspekt, der auf
zunehmende weltweite Beziige verweist. Dieser Entnationalisierung stehen aber
auch Prozesse der zunehmenden Re-Nationalisierung entgegen, welche durch
die aktuelle Migrationspolitik in einigen europiischen Gesellschaften verstirkt
werden. Man kann hier von zwei dominanten Perspektiven sprechen: Einerseits
eine transkulturelle Perspektive, welche kulturelle Diversitit betont und ande-
rerseits eine monokulturelle Perspektive. Die Letztere wiederum hebt kulturelle
Differenz im Sinne einer negativen Bewertung hervor, da das kulturell Andere
traditionell durch die Dichotomie des wir und sie dargestellt wird.

Inwieweit finden sich diese divergenten Perspektiven in den literarischen
Texten in Form einer Darstellung von Globalisierungsgewinnern und -verlierern
wieder? Charakteristika dieser Positionen sollen in der folgenden Analyse anhand
von Identititsartikulationen herausgearbeitet werden. Ziel ist es zu zeigen, wie
kulturelle Hybriditit in Form von transnationaler Mobilitit (d.h. globale migra-
torische Bewegungen) und von Mehrsprachigkeit zur Darstellung kommen und
welche Bewertungen ihnen in den Texten zugeschrieben werden.

Die Handlung der Romane Selam Berlin und Café Cyprus ist in internationalen
Metropolen wie Berlin, Istanbul und London angesiedelt. GrofRstidte erscheinen
als Orte des kosmopolitischen Seins jenseits von nationalen Zuschreibungen.
Dies lisst sie zu Riumen des Transnationalen und der kulturellen Hybriditat
werden. Hasan Kazan, der 19-jihrige Held beider Romane, wird in diesem Sinne
als hybride Personlichkeit mit transkultureller Pragung eingefithrt. Schon seine
doppelte Namensgebung als Hasan alias Hansi, wie er im Berliner Jargon ge-
nannt wird, betont die kulturelle Hybriditit seiner Identitit. In Berlin als Sohn
zyprisch-tiirkischer Immigranten geboren und aufgewachsen, wird er mit sechs
Jahren gemeinsam mit seinem Bruder nach Istanbul geschickt, um dort auf eine
deutschsprachige Eliteschule zu gehen. Der Ich-Erzihler kommentiert diesen
Ortswechsel mit folgender Begriindung: Die Eltern wollten ihre Kinder vor west-
licher »Moral und Erziehung« (Kara 2003: 1) schiitzen. Der Ortswechsel lisst die
ganze Familie in eine Art Transitleben zwischen Berlin und Istanbul eintauchen:

Und wir pendelten all die Jahre zwischen Istanbul-Berlin-Istanbul hin und her.
Meine Eltern konnten damals noch nicht ahnen, dafd uns Jahre spater die Leute Ka-
nacken hier und Almancis dort nennen wiirden. Kanacke her, Almanci hin. Egal, ich
war, wie ich war. Ich war ein Kreuzberger, der sich voller Neugier und Saft im Sack
aufdas Leben stirzte. (Ebd.: 5)

Sprachlich kénnten hier dank der Formulierung »Kanacke her, Almanci hin« Be-
ziige zu Feridun Zaimoglus Kanak Sprak — 24 MifStone vom Rande der Gesellschaft
(1995) aufgeworfen werden. Allerdings ist der Protagonist Hasan nicht als Aufien-
seiterfigur in Sinne eines aus bildungsfernen Milieus stammenden Deutsch-Tiir-

13.02.2026, 09:05:48.

233


https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Martina Moeller

ken konstruiert, der scheinbar in keiner Kultur wirklich zu Hause ist. Karas
Protagonist und seine hybride Identitit werden durch eine selbstbewusste und
spielerisch-sinnlich inszenierte Erzihlweise prisentiert, die z.B. Formen des biir-
gerlichen Erzihlens, der Jugendsprache bzw. Popliteratur und Aspekte der Mig-
rantenliteratur, der interkulturellen Literatur und andere miteinander vernetzt.
Wir haben es mit Verflechtungen und Durchdringungen von Sprach-, Schreib-
und Darstellungsstilen zu tun, die typisch fir Darstellungsformen des kulturell
Hybriden sind. Diese Form der Inszenierung kultureller Hybriditit durchzieht
den Text als narrative Strategie wie ein roter Faden. Hybriditit wird inszeniert,
ohne einer hierarchisierenden Wertung unterworfen zu sein.

Diese Inszenierung von hybriden Sprach- und Literaturstilen geht einher mit
einem Verwirrspiel von nationalen Klischees und Stereotypen. Entgegen der gin-
gigen Muster vieler Migrantenromane stellt der Text kulturelle Hybriditit nicht
nur auf der Ebene der Interkulturalitit dar. Vielmehr beginnt die Exposition der
Figuren mit den kurdisch-tiirkischstimmigen Eltern, die kaum in Formen ste-
reotypischer Zuschreibungen passen. Die Darstellung der Vaterfigur ist in Form
eines Verwirrspiels gestaltet, das stereotypisierende Identititszuschreibungen
entlarvt: Er kommt als von der Hippiebewegung der 1970er Jahre angehauchter
Marxist zum Studium nach Deutschland und eben nicht als das Klischee des
ungebildeten anatolischen Bauern. Die Figur entspricht eher dem deutschen
Alt-Achtundsechziger-Typus als dem Bild des Gastarbeiters. Denn, wie im Roman
beschrieben, die sozialistisch angehauchte Hippiebewegung der 70er Jahre war
nicht nur ein Phdnomen westlicher Lander. Sie machte als transnationale Politik-
und Mentalititsbewegung auch vor Istanbul nicht halt und pragte die Lebenswelt
der fiktionalen Eltern in den Romanen.

Auch Wort-Bedeutungen werden aus ihrem nationalen Kontext herausgelost,
speziell aus dem Vorwende-Kontext, wie das folgende Beispiel deutlich macht:
Der als Transit bezeichnete hiufige Ortswechsel zwischen Istanbul und Berlin 18st
das Wort Transit aus dem Ost-West-Kontext der 80er Jahre ab und iiberfithrt es in
einen transnationalen Kontext. Gemeint ist hier die Transitstrecke, der Autobahn-
abschnitt, welcher von Westberlin nach Westdeutschland durch die ehemalige
DDR fiihrte und im westdeutschen Jargon als Transit bezeichnet wurde.

Des Weiteren werden die Stiddte Istanbul und Berlin als Orte kultureller Dif-
ferenz und Diversitit in der Ehe der Eltern inszeniert. D.h. der Problemkomplex,
welcher tblicherweise mit dem Thema Integration oder auch Assimilation um-
rissen wird, betrifft hier nicht nur die dufiere Umwelt (Gastland) der Figuren,
sondern erscheint als ein Thema, das sowohl die Charakterzeichnung als auch
die Beziehung der Figuren zueinander kennzeichnet: »Uber dieses Thema gerie-
ten meine Eltern sich oft in die Haare, und meistens endete es in einer Grund-
satzfrage: Wo sollen wir leben? In Berlin oder in Istanbul? Meine Eltern waren
ein Nord-Siid-Gefille.« (Kara 2003: 10) Der Vater liebt die Zuverlissigkeit der

13.02.2026, 09:05:48.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Postmigrantische Lebensformen und kosmopolitische Blicke

deutschen Biirokratie und blonde Frauen, wihrend die Mutter den orientalischen
Einfluss in der Familie hochhilt. Wie der Text am Beispiel ihrer Figur deutlich
macht: »Ich bin Orientalin und keine Schwedins, sagte sie immer. Damit meinte
Mama, daf sie dem osmanischen Schonheitsideal folgte und nicht dem des blon-
den Barbie Bimbos des Westens.« (Ebd.: 10) Obgleich die Elternfiguren demsel-
ben Kulturraum entstammen, werden ihre fiktionalen Charaktere als Darstellung
interkultureller Differenz (Deutschland/Tiirkei) inszeniert. Die Identititskons-
truktionen der Figuren basieren auf einem Leben in zwei Welten. Diese Form der
Inszenierung kultureller Differenz macht das spezifische Potential von Karas
Texten aus. Kulturelle Differenz wird nicht als Aspekt eines bedrohlichen Auflen
inszeniert (Gastland), sondern, wie das obige Zitat gezeigt hat, als eine Art lust-
voll, sinnlich und spielerisch erlebtes Wechselspiel zwischen Innen und Aufien.
Diese Form der Darstellung von kultureller Differenz und Diversitat verweist auf
pluralistische Formen des Seins und nimmt im Ansatz die postmigrantische und
kosmopolitische Perspektive der Kindergeneration vorweg.

Nach Norbert Mecklenburg zeigt sich das »spezifische interkulturelle Poten-
tial von kiinstlerischer Literatur eben darin [...], wie und mit welchen Effekten sie
kulturelle Differenzen inszeniert« (Mecklenburg 2008: 11). Ein weiteres Beispiel
fir die spielerisch-sinnliche Inszenierung von kultureller Differenz findet sich
gleich zu Anfang des ersten Romans. Das Ereignis des Mauerfalls wird verwoben
mit Hasans sinnlichen Phantasien, die eine deutsche Mitschiilerin namens Britta
in ihm wachruft:

Sie war der neuste Hit an der deutschen Schule. Blond, langbeinig und easy go-
ing. Britta war stdndig prasent in den Morgentraumen der Jungs. Sie war ein Pha-
nomen. Vor meinen Augen erschienen ihre leidenschaftlichen Attacken. Brittas
tiefes Seufzen erregte mich, und mir wich das Blut aus dem Kopf und wanderte
woandershin. (Kara 2003: 6)

Wie auch die Darstellung der Vaterfigur zeigte, geht es hier um die sinnlich-spie-
lerische Inszenierung von kultureller Differenz. Der orientalische Blick im Sinne
Edward Saids erfihrt hier eine Umkehrung, und es ist die Deutsche Britta, die
als Klischee des kulturell Anderen exotisch und als explizit sexualisiertes und
sexualisierendes Narrativ inszeniert wird. Ein Unterschied in Bezug auf die El-
terndarstellung zeigt sich daran, dass die Differenz der Elternfiguren als inter-
kultureller Aspekt erscheint, der nur zwei Kulturen verhaftet bleibt. Die narrative
Inszenierung der Sohne, also der zweiten Generation, geht einen Schritt weiter
und schliefdt eine neue transkulturelle Perspektive mit ein. »Ediz und ich stan-
den dazwischen und mussten Position beziehen. Wir entschieden uns fiir New
York. Somit waren wir auf neutralem Boden, hofften wir jedenfalls.« (Ebd.: 10)
Die Migrationserfahrung im Sinne einer Zerrissenheit zwischen zwei Welten ist

13.02.2026, 09:05:48. - Open A

235


https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Martina Moeller

vor allem Teil der elterlichen Perspektive. Fiir die S6hne ergibt sich aus dem Tran-
sit-Dasein der Eltern zwischen Berlin und Istanbul eine durch stindige Mobilitit
errungene transkulturelle Kompetenz, die eine transnationale Perspektive und
Ausrichtung erdffnet.

Vor allem am Beispiel von Hasans jiingerem Bruder Ediz verdeutlich der Text,
worin sich das interkulturell ausgerichtete Dazwischen der Eltern von der trans-
kulturellen und transnationalen Perspektive der Kinder unterscheidet. Hasan be-
schreibt die Metropole Istanbul mit ihren ca. 12 Millionen Einwohnern als »bom-
bastisch« und »chaotisch« (ebd.: 12). »Die ganze Stadt war wie eine vergewaltigte
Mitresse, die dem ganzen Chaos mit letzter Kraft und Schénheit zu trotzen ver-
suchte. [...] Im Vergleich zu Istanbul war Berlin ein Kaff.« (Ebd.) Dieser interkultu-
rell ausgerichtete Vergleich zwischen zwei internationalen GroRstidten wird im
nichsten Schritt auf die Ebene des Transnationalen gehoben, als Ediz Istanbul als
Schule des Lebens bezeichnet. Eine Metropole also, die auf das Leben in anderen
Grof’stidten vorbereitet: »If you make it in Istanbul — you make it everywheres,
sagte Ediz und dachte dabei an New York.« (Ebd.) Und eine Seite spiter kommt
Hasan hierauf zuriick, um zu verdeutlichen, dass fiir die Istanbuler Bildungseli-
ten Deutschland nicht unbedingt der Ort der aktuellen Migrationsbewegung ist:
»Viele der Jungs vom Bosporus gingen nach Boston, zum Studieren. Sie nannten
es Bostonbul.« (Ebd.: 13)

Diese Darstellung zeigt deutlich, dass hier keine migrantische Perspektive im
Sinne der Migrantenliteratur eréffnet wird, sondern migratorische Bewegung
erscheint als Teil einer kosmopolitischen Perspektive, die vor allem bildungs-
migratorische Bewegungen umfasst, wie das zitierte Textbeispiel verdeutlicht.
In dieser Hinsicht lisst sich die Kindergeneration als Teil einer kosmopolitisch
orientierten Bildungselite beschreiben. Fiir diese Eliten ist Migration kein negativ
besetztes Element, sondern stellt einen Teilaspekt ihrer Lebensnormalitit dar. In
dieser Hinsicht entspricht diese literarische Inszenierung Ulrich Becks Definition
des Begriffs Kosmopolitismus: »Kosmopolitismus meint [...] im Kern die Anerken-
nung von Andersheit sowohl im Inneren als auch nach auflen. Kulturelle Unter-
schiede werden weder in einer Hierarchie der Andersartigkeit geordnet, noch
werden sie universalistisch aufgelost, sondern akzeptiert.« (Beck 2004: 90)

Aufbauend auf Becks Modell definiert der Soziologe Benedikt Kéhler das
Konzept des »neuen Kosmopolitismus«, der sich durch die »Abwehr von essen-
tialistischer Identititsvorstellung« und durch »die Transzendenz partikularer
Gemeinschaften und Identititen« (Kohler 2006: 38) auszeichnet. In dieser Hin-
sicht ist es eben die interkulturelle Perspektive, die dank des Lebens in zwei Wel-
ten der Elterngeneration eine Art von Normalitit darstellt und die transkulturelle
Perspektive der nachfolgenden Generation vorbereitet.

13.02.2026, 09:05:48. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Postmigrantische Lebensformen und kosmopolitische Blicke

1.2 Mehrsprachigkeit als Ausdruck der Verortung im Kosmopolitischen

Die kosmopolitische Perspektive des Protagonisten wird ebenfalls durch den
Sprachstil der Romane verdeutlicht und artikuliert eine Form der kulturellen Hy-
briditat, die sich durch ihren permanenten Bewegungsmodus auszeichnet. Neben
Hochdeutsch als Standardsprache finden sich Fachsprachen (z.B. kulturwissen-
schaftliche und postkoloniale Diskurse), Soziolekte wie (Pop-)Jugendsprachen,
Berlinerisch und fremdsprachliche Einfliisse (tiirkische, englische und franzosi-
sche Sprachelemente). Die fremd- und muttersprachlichen Elemente kommen in
Form von Code-switching® und Code-mixing* vor. Diese Mischung kann sowohl
dem interlingualen als auch dem translingualen Sprachgebrauch zugeordnet
werden. Nach Ettes Definition zeichnet sich der interlinguale Sprachgebrauch
aus durch

[..] a multilingual juxtaposition of different languages and language-spaces,
which display little or no overlapping, and an interlingual communality, in which
two or more languages exist and communicate in an intensive connection with
one another, cannot be confused for one another, and seek to remain separate
from one another (Ette 2016: 39).

Auch translinguale Aspekte® in Form von Neologismen — wie z.B. »Bostonbul«
(Kara 2003: 13) — finden sich, allerdings seltener. Daneben kommen auch Sprach-
schopfungen wie »Schwarzweifichose« im folgenden Zitat vor, die eine Kombina-
tion aus interlingualem und translingualem Sprachgebrauch darstellen: »Er ver-
wies auf Spike Lees Film Do the right thing. Der Film war heftig und hatte es in sich.
Ich dachte, wenn Spike Lee noch nicht mal aus dieser ganzen Schwarzweif3chose

w

Der Begriff Code-switching wird hier im Sinne der Definition von Martin Piitz benutzt. Pitz in-
tegriert sowohl linguistische als auch soziale Ebenen, wie das folgende Zitat zeigt: »Der Begriff
Sprachwechsel (Code-switching) verweist generell auf den alternierenden, funktionalen Ge-
brauch zweier oder mehrerer Sprachen in sozialen Situationen bzw. in der diese konstituieren-
den interaktionalen Kommunikation (Konversation). Sprachwechsel-Erscheinungen lassen sich

inihrersozialen, pragmatischen und linguistisch/formalen Manifestierung aufder Diskursebene,
Satzebene, Phrasenebene oder Wortebene identifizieren.« (Piitz1994: 137)

4 Pieter Muysken definiert in seinem Buch Code-switching als »language interaction between

cauases und Code-mixing fiir »intra-causal phenomena« (Muysken 2004: 4); obgleich er andere

Begrifflichkeiten fiir diese Phdnomene verwendet: »alternation/code-switching« und »intersec-
tion/code-mixing« (ebd.: 4).

1%

»0ne may distinguish from the multilingual and the interlingual, however a translingual situa-
tion, which here indicates and unending process of constant intersection of languages. Two or
more languages are thus by implication no longer to be differentiated, but instead mutually per-
meate one another, such that new translingual formulations arise.« (Ette 2016: 39)

13.02.2026, 09:05:48. - Open A

237


https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Martina Moeller

rauskommt, wie soll es dann der Rest schaffen. Ey man! Hey, ho, let’s go and make
love and peace.« (Ebd.: 173)

Nach Steven G. Kellmans Definition in Switching Languages: Translingual
Writers Reflect on Their Craft (2003) lisst sich Yadé Kara als »translingual writer«
(Kellman 2003: ix) bezeichnen. Dies meint eine Schriftstellerin, die nicht nur in
einer Sprache schreibt. Denn Kara verfasst ihre Texte nicht nur in ihren Mutter-
sprachen Deutsch und Tirkisch, sondern auch auf Englisch und nutzt ebenfalls
franzosische Sprachelemente. Nach Kellman sind dies Autoren, die Sprach- und
Kulturgrenzen tiberschreiten: »[They] flaunt their freedom from the constraints
of the culture into which they happen to be born [..] by expressing themselves
in multiple verbal systems.« (Kellman 1996: 161f.) Diese Definition trifft auch auf
Yadé Karas Sprachgebrauch zu, der nationalsprachliche Grenzen in kreativer
Weise tiberschreitet und hierdurch spielerisch kulturelle Hybriditit inszeniert.

Dieser Umgang mit Sprache deutet auch auf ein spielerisches Switchen zwi-
schen Gruppen- und Kulturzugehorigkeiten, d.h. Sprachidentititen, hin. Abgren-
zung von Sprach-Gruppen ist hier kein Thema: Es geht eben um das Spiel mit Zu-
gehorigkeiten und Sympathien, welches sich in dem Codemixing und -switching
von Sprachen und Sprachelementen wiederspiegelt. Mehrsprachigkeit ist hier
identitdtsstiftende Normalitit und bezieht sich nicht nur auf die vermeintlichen
Muttersprachen Deutsch und Tirkisch, sondern auch auf andere Sprach- und
Kulturzugehorigkeiten (Englisch etc.). Als identititsstiftende Elemente stehen
die verschiedenen Sprachen fiir unterschiedliche Anteile eines jeweiligen Iden-
tititsaspekts, die nicht miteinander konkurrieren, sondern selbstbewusst und
gleichwertig als Teil einer hybriden Identitit und der Artikulation eines kosmo-
politischen Seins am Werk sind. In beiden Romanen iiberwiegt das Hochdeutsch.
Neben der hiermit bezeichneten Zugehdrigkeit zur Gruppe der Deutschsprachi-
gen findet durch den Berliner Dialekt eine Differenzierung statt, die sich im ein-
gangs zitieren Textausschnitt schon verdeutlicht. Hasan sieht sich selbst als Ber-
liner bzw. noch differenzierter als Kreuzberger. Die zweite oft genutzte Sprache
ist das Englische. Als Teilaspekt der aktuellen Jugend- und Popkultur wird das
Englische vor allem genutzt, um Emotionen, Situation und Stimmungen auszu-
driicken. Die Nutzung von international bekannten englischsprachigen Slogans,
Liedtiteln oder auch Filmtiteln nimmt hier eine prominente Funktion ein. Uber-
haupt erscheint die englische Sprache als das translinguale Element schlechthin.
Sie verweist auf transnationale und kosmopolitische Einfliisse. Tiirkisch hin-
gegen wird im Text selten benutzt und meist mit Bezug auf die familidre Kons-
tellation (wie z.B. in der Kommunikation mit den Eltern). SchlieRlich finden sich
auch noch fachsprachliche Elemente wie z.B. aus dem Bereich der postkolonialen
Studien - dies unterstreicht den Bezug zum postkolonialen Setting der Romane
und zur kosmopolitischen, postmigrantischen Perspektive des Protagonisten.

13.02.2026, 09:05:48.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Postmigrantische Lebensformen und kosmopolitische Blicke

Das transnationale Element wird spiter noch durch das Aufdecken des Dop-
pellebens des Vaters und seiner zweiten Familie (ostdeutsche Frau und Sohn) auf
die Spitze getrieben. Denn der Mauerfall, die Wende, als kontextueller, histori-
scher Hintergrund des ersten Romans weist dem deutsch-deutschen Wendepunkt
eine neue, iiber den nationalen Kontext hinausgehende transnationale Bedeu-
tung zu. Nicht nur die Ossis und Wessis sind mit einem krisenhaften historischen
Umbruch konfrontiert, auch fiir Deutsche mit Migrationshintergrund, nimlich
Hasans Familie, bricht im wahrsten Sinne des Wortes eine heile Welt zusammen.
Der Fall der Mauer macht es unmoglich, das Geheimnis des Doppellebens des
Vaters, nimlich die Existenz der zweiten Familie, einer Ostberlinerin und eines
gemeinsamen Sohnes im Alter von Hasan, vor seiner ersten Frau und Familie zu
verheimlichen. Durch diese narrative Strategie des Herauslésens aus nationalen
Zuweisungen und Zusammenhingen von Ereignissen und Aspekten (wie z.B.
dem Fall der Mauer), die eine zentrale Funktion zur Stiftung von Identitits- und
Nationalititszugehorigkeit einnehmen, werden Klischees entlarvt und nationale
Prozesse dank neuer Sinnzuweisungen entnationalisiert und globalisiert.

1.3 Die Figur des Abenteurer-Schelms als Kommentator postmigrantischer
Lebensweisen in inner- und auBereuropdischen Metropolen

Eine weitere narrative Strategie stellt die schelmenhaft konstruierte Identitit des
Protagonisten dar. Der Begriff des Schelms wird von Yadé Kara selbst in einem
Interview (Geissler 2003) mit Bezug auf die Hauptfigur Hasan eingefiihrt. Hier
lasst sich allerdings die Frage stellen, welche Art des Schelms gemeint ist. Hasan
ist kein ungebildeter, gar grober Picaro wie z.B. die Protagonisten der Romane
Simplicissimus (1668/9) oder Lazarillo de Tormes (1554), welche ohne eigenes Zutun
von einem Ereignis ins nichste stolpern. Hasans identitire Konstruktion erinnert
eher an Thomas Manns Picaro-Gestalt Felix Krull. Wie auch Manns Roman (1954)
kann Selam Berlin als Abenteuerroman mit pikaresken Elementen gelesen werden,
der Gesellschaftskritik unter dem Deckmantel des Komischen betreibt. Der Ger-
manist Matthias Bauer unterstreicht genau diese Aufgabe des Schelmenromans
seit Lazarillo de Tormes: »Indem der Leser mit dem Schelm hinter die Fassade der
vermeintlichen Wohlanstindigkeit und in den Abgrund der menschlichen Heu-
chelei und Gemeinheit blickt, gelangt er aus dem Zustand der (Selbst-)Tiuschung
in den Zustand der Erniichterung.« (Bauer 1994: 14)

In Selam Berlin geht es auch um ein initiatorisches Erkunden der Welt, das vor
dem Hintergrund des historischen Wendepunktes des Mauerfalls Weltanschau-
ungen und Einstellungen sowie deren Ambiguititen in den Vordergrund riickt.
In diesem Zusammenhang verweist die migratorische Erkundung der Welt des
jungen Hasans auf die Entwicklung der Figur, welche sich im Ubergang zum Er-
wachsenenalter befindet. Beide Romane kénnen also als Entwicklungsromane

13.02.2026, 09:05:48.

239


https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Martina Moeller

gelesen werden, deren Handlung sich im Rahmen des coming of age, das heiflt in
der Post-Pubertit situiert, und die hiermit verbundenen Lern- und Reifeprozesse
darstellt, wie z.B. das folgende Zitat zeigt:

Einmal sagte Redford zu mir: Dukommest aus einer alten Kultur mit Wurzeln, Iden-
titat. Da kannst du stolz sein, ja wirklich. [..] Redford schwarmte fiir Istanbul, ob-
wohl er noch nie dort war. Onkel Breschnew und Baba erzihlten von einem Istan-
bul, das es nicht mehr gab. Ediz fand Boston toll, das er nicht kannte. Ich begann
zuverstehen, dafR man sich was vormacht. Immer da, wo man nicht war, waresam
schonsten. Alle lebten von Illusionen und brannten sich diese ins Herz ein. (Kara
2003:170)

Das schelmische Element zeigt sich aber auch in der Entlarvung von klischeehaf-
ten Zuschreibungen und ethnokulturellen Verklirungen, die in jedem Kulturkreis
zu finden sind. Sie konnen als transkulturelle Strategien der Idealisierung und
der eventuell darauffolgenden Desillusionierung gelesen werden — wie die fol-
genden beiden Textbeispiele verdeutlichen. Das erste Beispiel entlarvt klischee-
hafte Kategorisierungen, die Deutsche oftmals tiirkischen Mitbiirgern zuschrei-
ben — wie die folgende Episode einer Begegnung Hasans mit Frau Schulze, einer
Berliner Hundesalon-Besitzerin, zeigt:

Die Leyla ist ja ne janz reizende Person. Sie ist ja nich so wie die andern Tiirken ...
Neee! Uberhaupt nich! stellte Schulze fest. Ach ja, wie sind denn die anderen Tiir-
ken?fragteich leise und blatterte dabeiin einem Hundebuch herum. [.] Na, die ist
so modern, so ohne Kopftuch und so ... So anders als die andern, na ja, Sie wissen
schon, wat ick meene ...? Ick hab ja nischt jejen Tirken, dat Se da bloRR mich nich
miflverstehen [..] Eigentlich hatte ich sie nicht verstanden, dachte ich, wie kannich
sie dann mifdverstehen? Aber was soll’s! ich wollte jetzt keine Kopftuch-Debatte
einleiten. (Ebd.: 178).

Der schelmische Blick der Figur Hasans entlarvt aber auch die Ethno-Ideali-
sierungen seiner Cousine Leyla, einer in Deutschland geborenen und lebenden
Deutsch-Tirkin.

In letzter Zeit lief Leyla im Ofra-Haza-Look herum. Mit langer, lockiger Mdhne, gro-
en Ohrringen und fettem Kajalstrich um die Augen. La femme orientale war ihre
neue Devise. [..] An ihrer Schlafzimmertir hing eine Fotocollage von verhillten
Frauen, und darunter hatte sie geschrieben: Tschador is sexy. Bestimmt, dachte ich,
solange man ihn nicht selber tragen mufite. (Ebd.: 161)

13.02.2026, 09:05:48.


https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Postmigrantische Lebensformen und kosmopolitische Blicke

Es geht Kara also weniger um spezifisch biirgerliche Gesellschaftsschichten, die
sie durch den Blick des Beobachters entbloft. Kara riickt mittels der schelmen-
haften Entlarvung nationalitits- und kulturspezifische Stereotype und Klischees
ins Zentrum ihrer Inszenierung, die dank Hasans biographisch anmutender Er-
zihlweise durch den rasant-lockeren Sprachmodus in diskontinuierlichen Situa-
tions- und Metamorphose-Reihungen dargeboten werden.

1.4 Das kreative Potential des Kosmopolitischen

Karas Darstellungen riicken postmigrantische Lebensweisen in inner- und
auflereuropiischen Metropolen ins Blickfeld. Wo im ersten Roman Istanbul und
Berlin humorvoll und ironisierend auf ihr kosmopolitisches Potential hin ver-
glichen werden, erkundet der Protagonist im zweiten Roman Café Cyprus (2008)
neues Terrain, nimlich die Stadt London. Wie schon gezeigt werden konnte, ak-
zentuiert dieser Ortswechsel den Ubergang von einer interkulturellen zu einer
transkulturellen Perspektive, welche dann im zweiten Roman verstirkt betont
wird. Kara hat dies selbst anlisslich der Veroffentlichung ihres zweiten Romans
wie folgt formuliert:

Mein zweiter Roman Cafe Cyprus, ist ein interkultureller Roman, der London und
die»neuen Londoner, die Miriam, Kuldeep, Ali und Isaahk heifRen«zum Thema hat.
Es geht um den neuen Typus von Europier, die in London, Berlin, Paris und Mad-
rid das Stadtbild mitpragen und von denen man in Zukunft noch viel héren wird.
(Drossou 2010)

Obgleich die Autorin den Begriff Transkulturalitit nicht verwendet und Café Cy-
prus als einen interkulturellen Roman und ihre Figuren als Europier bezeichnet,
lasst sich meines Erachtens aufgrund der Analyse festhalten, dass in Café Cyprus
translinguale und transkulturelle Aspekte der kosmopolitischen Perspektive
deutlicher hervortreten. Obgleich Kara im oben genannten Zitat von einer euro-
paischen Perspektive spricht, scheinen die Begriffe des Transkulturellen und des
Kosmopolitischen angemessener, da die migratorischen Bewegungen der Ro-
manhandlung Europas Grenzen iiberschreiten. Referenzpunkte hierfir sind z.B.
Istanbul oder auch die USA als Studienziel von Hasans Bruder Ediz. Kara selbst
betont, dass diese spezifische Form einer kosmopolitischen Perspektive sich dank
der Erfahrungen ihrer Kindheit entwickelt hat — wie das folgende Zitat zeigt:

Als Kind war es selbstverstandlich fiir mich, mich in mehreren Sprachen und Kul-
turen zu bewegen und mit der Zeit entwickelt man eine Antenne, eine dritte Pers-
pektive und beginnt, die Kulturen, Sprachen und Denkweisen zu vergleichen und
sieht dabei die Paradoxien, Missverstindnisse, die Starken und Schwéchen der

13.02.2026, 09:05:48.

241


https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Martina Moeller

verschiedenen Kulturen. Mit anderen Worten, man wird polyglott und multi-per-
spektiv. (Ebd.)

Sie spricht hier von einer dritten Perspektive, die man durchaus im Rahmen von
Homi K. Bhabhas Konzept des dritten Raums® verstehen kann. Bhabha beschreibt
den dritten Raum als »interruptive, interrogative, and enunciative« (Bhabha 1994:
1), als einen Raum, in dem neue Formen kultureller Bedeutung und Artikulation
die Grenzen bestehender Bedeutungen verwischen und etablierte Ideen beziig-
lich der Kategorien Kultur und Identitit in Frage stellen.

Des Weiteren stellt der dritte Raum auch eine Metaebene dar, die eine ver-
gleichende Perspektive beziiglich der verschiedenen kulturellen und identitiren
Referenzpunkte erlaubt, die sich im Rahmen einer kulturell hybriden Identitit
miteinander verbinden. Die postmigrantische Perspektive ist Teil der Metaebene,
insofern es nicht darum geht, zwischen zwei Kulturen abzuwigen, welche nun
die Bessere sei, sondern das Hybride steht als Kompetenz im Vordergrund, die
es erlaubt, gleichzeitig in mehreren Kulturen zuhause zu sein, ohne diese gegen-
einander auf- oder abrechnen zu miissen. Diese Form des Nebeneinanders von
Mehrfachverortungen in unterschiedlichen Kulturen kennzeichnet nach Becks
Definition kosmopolitische Identititskonstruktionen:

Das kosmopolitische Subjekt wird weder als eindeutig, zugeschrieben und stabil
noch als vollstindig eingebettet oder freischwebend vorgestellt, sondern ist in
der Lage, sich an unterschiedlichen Orten gleichzeitig zu binden und dies nicht nur
hinsichtlich des Duals lokal/global —every human is being rooted (beheimatet) by
birth in two worlds, in two communities: the cosmos (namely, nature) and in the
polis (namely, the city/state). (Beck 2003: 16)

Das kreative Potential der Romane zeigt sich auch in Form der Vermischung und
Uberschreitung von literarischen Gattungselementen und -formen. Die Litera-
turkritik bezeichnete z.B. den ersten Roman als tiirkischen Wenderoman. Auf-
grund der Reisebewegungen, die ein zentrales Element der Handlung beider Ro-
mane darstellen, konnte man auch von der Kategorie der Reiseliteratur sprechen.
Des Weiteren wurde herausgearbeitet, dass die Texte als Entwicklungsromane im
Sinne eines coming-of-age-Narrativs verstanden werden konnen. Auch der Teilas-
pekt des Schelmenromans in Form der Entlarvung von nationalen Klischees trifft
auf beide Texte zu. Kara selbst definiert, wie das oben genannte Zitat anlisslich
der Veroffentlichung ihres zweiten Romans Café Cyprus zeigt, ihren zweiten Ro-
man als einen interkulturellen Roman. Eine umfassendere Zuordnung bietet Ott-

6 Derdritte Raum »initiates new signs of identity, and innovative sites of collaboration and contes-
tation« (Bhabha 1994:1).

13.02.2026, 09:05:48. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Postmigrantische Lebensformen und kosmopolitische Blicke

mar Ettes Konzept der Literaturen ohne festen Wohnsitz: »Es wire folglich auch irre-
fithrend, wollte man die Literaturen ohne festen Wohnsitz einem fest umrissenen
Raum [...] zuweisen und kulturell verorten. Im Brennpunkt steht ein ZwischenWel-
tenSchreiben, das sich zwischen verschiedenen Welten hin- und herbewegt.« (Ette
2005:15) Dieses Konzept stellt die migratorischen Bewegungen der Romane in den
Vordergrund. Gemeinsam mit der postmigrantischen Perspektive und dem kos-
mopolitischen Blick sind sie als die Hauptmerkmale der narrativen Konstruktion
zu betrachten, die den Boden fiir narrative Darstellungen des Hybriden bieten.

1.5 Gewinner und Verlierer auf dem nationalen und transnationalen Parkett

Yadé Karas erster Roman Selam Berlin spielt nicht ohne Grund vor dem histori-
schen Hintergrund des Zusammenbruchs der DDR. Die Wende stellte ein Ereig-
nis dar, das Globalisierungsprozesse beschleunigte. Wie wir heute riickblickend
sehen konnen, haben diese Prozesse langfristig zwei Positionen in den westlichen
Gesellschaften wenn nicht hervorgebracht, so doch verstirkt. Einerseits finden
sich transnationale Bildungseliten, die das kosmopolitische Potential der Gegen-
wart nutzen und problemlos zwischen Welten hin- und herpendeln. Anderer-
seits zeigen sich Gruppierungen, welche sich auf nationalstaatliche Strukturen
zuriickziehen méchten und im Rahmen eines neuen Konservativismus Globali-
sierungsprozesse am liebsten riickgingig machen wiirden (in Deutschland z.B.
Pegida, AfD etc.). Beide Positionen gehen auf unterschiedliche Bewertungen der
aktuellen Globalisierungsprozesse zuriick. Wihrend die erste Gruppe zu den
Globalisierungsgewinnern gezihlt werden kann, so lisst sich die zweite Gruppe
weitliufig als Globalisierungsverlierer oder solche, die befiirchten, dass sie zu
Globalisierungsverlieren werden kénnten, bezeichnen. Diese beiden Tendenzen
umfassen alle Bevolkerungsgruppen und Gesellschaftsschichten.

Im Rahmen der Romane werden kosmopolitische und postmigrantische Per-
spektiven als kreatives Potential begriffen. Problematisierungen der hybriden
Identitit werden an den Protagonisten von Auflen herangetragen; er jedoch weist
diese Form der Reduzierung auf spielerische Weise zuriick. Hasan ist ein wen-
diger Virtuose mehrere Kulturen; ein typischer Protagonist der transkulturellen
und translingualen Bildungselite, die sich iiberall auf der Welt zurechtfinden.
Sein Leben ist ein stindiger Transit zwischen Welten, die ihm vertraut und unver-
traut sind. Er ist In- und Outsider von Okzident- und Orient-Diskursen zugleich,
ohne an seiner Beobachterrolle zu leiden. Es ist ein kosmopolitisches Dasein, das
spielerisch in Kulturen eintaucht und nationalistische Zuweisungen im Rahmen
der Inszenierung entlarvt und das Dynamisch-Hybride lustvoll und spielerisch
monokulturellen Orientierungen entgegensetzt.

»Postmigrantische Strategien werden als kreative Potentiale, als performa-
tiver Lernakt im Zeichen globaler Offnungsprozesse interpretiert.« (Yildiz 2010:

13.02.2026, 09:05:48.

243


https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244

Martina Moeller

1) Dies ldsst sich auch auf kreative Prozesse des Schreibens iibertragen. Das
Postmigrantische Schreiben verweist wie auch postkoloniale Strategien auf ein
Empowerment, das sich durch das Entlarven alter Machtstrukturen und Diffe-
renzierungen zu erkennen gibt. Diese Entlarvung spielt sich auf der Ebene der
Darstellung von Stereotypen und Klischees ab, die durch die postmigrantische
Perspektive und den kosmopolitischen Blick eine Infragestellung und teils auch
einen Bedeutungswandel erfahren. Ulrich Beck bezeichnet diese Strategie als
»methodologischen Kosmopolitismus« (Beck 2004: 116f.; Beck/Grande 2010: 188).
Diese Strategie macht sich der Typus des Globalisierungsgewinners zunutze, in-
dem auf spielerische Weise transkulturelle Rdume eroffnet, genutzt und tber-
schritten werden.

Benedikt Kohler entwickelt Becks Definition weiter und spricht von einem
»neuen Kosmopolitismus« (Kohler 2006: 260), der sich insbesondere anhand einer
Distanzierung von Zuweisungen wie Nation und Staat festmachen lisst. Stand-
punkte, das heiflt riumliche Verortungen zwischen Welten, werden zu Aus-
gangspunkten einer Kritik, die verschiedene Standorte durch eine postkoloniale
Perspektive kritisch reflektiert, seien es nun z.B. das Herkunftsland der Eltern
oder westliche Lebenszusammenhinge. In dieser Hinsicht er6ffnen die Romane
postethnische Identititsentwiirfe, die ganz im Zeichen der Globalisierung stehen.

2. Postmigrantische Perspektiven in Mely Kiyaks
Istanbul Notizen (2013)

Mely Kiyak ist eine in Deutschland geborene Schriftstellerin und Journalistin, de-
ren Eltern als aus der Tiirkei stammende Kurden nach Deutschland immigrierten.
Thre schriftstellerischen und journalistischen Arbeiten veroffentlicht Kiyak unter
anderem in der Zeit, der Welt und der taz. Von 2008 bis 2013 arbeitete Kiyak auch
fur die Frankfurter Rundschau und schrieb parallel eine politische Kolumne fiir die
Berliner Zeitunyg. Kiyaks Reisebericht Istanbul Notizen (2013), der in dem damals neu
gegrindeten Digitalverlag Shelff erschienen ist, stellt eine Mischung aus doku-
mentarischem und fiktionalem Schreiben dar. Der Text wurde von der Literatur-
kritik als »Reisetagebuch, autobiographischer Abstecher, Beobachtung und lite-
rarischer Kurzurlaub am Bosporus« (Junk 2014) betitelt. Die Reisenotizen fangen
vor allem in subjektiver Manier die Atmosphire der Stadt Istanbul wihrend eines
mehrmonatigen Aufenthalts der Autorin ein.

Kiyaks Verhaltnis zur Tiirkei als Auswanderungsland der Eltern stellt einen
zentralen narrativen Aspekt der Notizen dar. Es findet sich ebenfalls keine Insze-
nierung eines schmerzhaft erlebten Dazwischen in Bezug auf die Linder Deutsch-
land und Tiirkei, sondern ein spielerischer Umgang mit den hybriden Identitits-
anteilen dominiert den Text. Was in Karas Romanen anhand des Protagonisten

13.02.2026, 09:05:48.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Postmigrantische Lebensformen und kosmopolitische Blicke

Hasan als fiktionalisierte Identititskonstellation beschrieben wird, nimliche eine
dreifach konnotierte Identitit (zypriotisch-tiirkisch-deutsche Identititskonstel-
lation), erscheint in Kiyaks Erfahrungs- und Fiktionswelt als Realitit im Rahmen
der kurdisch-deutsch-tiirkischen Identititskonstellation. Deutsche und kurdi-
sche Anteile verbinden sich problemlos in ihrer hybriden Identititskonstellation.
Allerdings ist Kiyaks Bezug zur Tiirkei ein durchaus problematischer. Die Tiirkei
als Land und Istanbul als Stadt sind der Autorin sowohl fremd als auch vertraut.
Aufgrund ihrer kurdischen Abstammung empfindet sie sich selbst zu Beginn des
Textes als Fremdkorper in der Tiirkei. So ergeht es der Erzihlerin auch mit der
tiirkischen Sprache, wie wir spiter sehen werden. Ihr Tiirkeiportrait verbindet
Kindheitserinnerungen mit aktuellen Eindriicken und Erfahrungen. Es sind vor
allem Alltagsbeschreibungen und -reflexionen, durch die sie Atmosphirisches
aus einem revolutionir bewegten Istanbul, noch vor dem jiingst erlebten Militir-
putschversuch, einzufangen sucht.

Ich komme also irgendwo an, will mich ausruhen, und dann geht entweder das
Land kaputt, oder das Internet, oder Tausende von Demonstranten verlangen,
dass die Regierung zurlicktritt. Tayyip Erdogan regiert seit zehn Jahren die Tiirkei.
AberausgerechnetindemJahr, in dem ich fir ein paar Monate nach Istanbul ziehe,
haben sie die Nase voll von ihm und gehen auf die Strafie. Ich hatte gerade begon-
nen, das zu machen, wovon moderne Frauen meines Alters immer so schwarmen,
Yoga, Ferien vom falschen Atmen, das eigene Sein geniefRen, sich mit Lavendeldl
massieren, da gehen die Tiirken auf die Barrikaden. (Kiyak 2013: 211f)

Politische Agitation wird hier mit Selbstwahrnehmung kontrastiert. Aulere Un-
ruhe versus Sehnsucht nach innerer Ruhe und sinnlichem Erleben. Ein Kontrast,
der deutlich macht, dass der Reisebericht aus einer Perspektive der inneren Dis-
tanzierung geschrieben ist. Schon auf den ersten Seiten des Textes wird diese Dis-
tanzierung dank eines zweisprachigen Mottos eingefithrt:

Benim adim Mely Kiyak.
Istanbulu begeniyor musun?
Hayir.

Ich heifRe Mely Kiyak.
Gefélltdir Istanbul?
Nein. (Ebd.: 1)

Als Spiel mit der Erwartungshaltung des Lesers konstruiert, fithrt dieses Motto
eine translinguale und transkulturelle Perspektive ein und bricht gleichzeitig mit
der Idee, dass Menschen mit einem postmigrantischen tiirkischen Hintergrund

13.02.2026, 09:05:48.

245


https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Martina Moeller

das Herkunftsland bzw. in diesem Falle das Ausreiseland der Eltern, mégen mils-
sen.

3. Blicke von AuBen: Begegnungen mit Deutschen und Tiirken

Eindeutige Identititszuschreibungen werden in den Reisebeschreibungen an die
Erzihlerfigur von auflen, insbesondere von deutschen Touristen in Istanbul, he-
rangetragen.

In dieser Stadt bin ich eine Touristin. Das betone ich deshalb, weil Deutsche, die
ich in Istanbul treffe, jedes Mal meinen, ich wisse alles. Sie denken, dass ich iiber
jede Buslinie Bescheid weif3, wie man von Maltepe nach Karakéy kommt, wo man
besonders gut Armani-Jeans kaufen kann, wie genau die erste Bosporusbriicke
heif’t [..] und jedes Mal sind sie enttduscht, wenn ich die Moscheen nicht an ihren
Minarett-Silhouetten in der untergehenden Sonne erkenne und solche Sachen. Ich
weifd gar nichts. Das heif3t, ich weifs ein paar Dinge, so wie ich ein paar Dinge tiber
Miinchen weifs oder (iber Hamburg oder (ber Leipzig. Im Grunde genommen ist
das nichtviel. (Ebd.: 98)

Die Tatsache, dass Kiyak aufgrund ihrer Zugehorigkeit zur kurdischen Minder-
heit in der Tiirkei sich selbst eben nicht als Tiirkin sieht, findet in dieser Form
der fliichtigen Reisebegegnung mit deutschen Touristen keinen Raum. Vor allem
im zweiten Teil der Reisenotizen tritt jedoch Kiyaks problematischer Bezug zur
Tiirkei immer stirker in den Vordergrund und verleiht dem Text einen stark poli-
tisierten Unterton.

Des Weiteren ist der Bericht durch einen eher dezenten translingualen
Sprachgebrauch gekennzeichnet. Der Text ist hauptsichlich auf Deutsch verfasst,
daneben finden sich auch tiirkische Einschitbe und Formen des Codemixings
mit englischsprachigen Wortern. Das Thema des Dazwischen erscheint in Mely
Kiyaks Bericht zwar, aber in einer Form, die nicht auf gingige Muster der Mig-
rantenliteratur verweist, denn es geht hierbei um ein Dazwischen, das sich im
Turkisch-Kurdischen ansiedelt.

Warum hatte ich mich immer geweigert, auf Tirkisch zu lesen? Es war vielleicht
eine Weigerung, mit dieser Sprache etwas zu tun haben zu wollen. Hat vielleicht
auch damit zu tun, dass mein Vater, als ich noch klein war, zu mir sagte, deine
Muttersprache ist Kurdisch, aber kurdisch sprechen ist verboten, also sprechen wir
tlrkisch und mir dann doch die Freiheit lie}, zu sprechen, was ich wollte, und das
Tarkisch verkiimmerte, und das bisschen, was wir sprachen, war mit lokalem Dia-

13.02.2026, 09:05:48. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Postmigrantische Lebensformen und kosmopolitische Blicke

lekt vermischt, so wie es alle in der Familie sprachen, nicht kurdisch, nicht tirkisch,
etwas dazwischen, es war mir alles zu kompliziert. (Ebd.: 1241)

Die deutsche Sprache ist hier kein Gegenstand komplexer Diskussion. Kiyaks
Mehrsprachigkeit beziiglich der drei Sprachen, Deutsch, Kurdisch und Tirkisch,
beschreibt einen Zustand der Normalitit. Als identititsstiftende Elemente gelten
jedoch nur das Deutsche und das Kurdische, wohingegen das Tiirkische als Spra-
che der politisch motivierten Unterdriickung konnotiert ist. Der postkoloniale
Diskurs verschiebt sich hier weg von einer vermeintlichen deutsch-tiirkischen
Problematik hin zu einer kurdisch-tiirkischen. Die Tiirkei und ihre der Autorin
aufgezwungene Sprache stellen ein konfliktreiches Feld dar, ein Dazwischen, das
in einer »komplizierte[n] Identititslage« (ebd.) miindet. »Die Sprache und ich, das
sollte keinesfalls zusammen gehéren. Denn auch die Tiirkei und ich gehérten ja
irgendwie nicht zusammen. Nicht richtig. Nicht sehr. Die innere Haltung verbat
es. Die komplizierte Identititslage.« (Ebd.: 1241)

Diese ernsten politischen Untertone lassen aber trotz allem auch Raum fiir
spielerische Formen der Begegnung mit den Einwohnern der Stadt Istanbul. Als
Beispiel lasst sich das Kapitel »Flichtiger Zitrusduft. Leicht und heif zugleich«
(ebd.: 565f.) anfiithren. Ironisierend spielt die Autorin nicht nur mit nationalen Kli-
schees und Stereotypen, sondern auch mit Klassen- und Gender-Klischees. Das
Setting dieser Begegnung stellt ein Reisebiiro auf der gehobenen europiischen
Seite Istanbuls dar. Die Erzihlerin flirtet mit dem Mitarbeiter und nutzt diese
Begegnung, um Klischees iiber bourgeoise Tiirken zu illustrieren. Diese Dar-
stellung ist durch einen mehrfachen Wechsel der Perspektiven gekennzeichnet.
Die Positionen des Fremdkulturellen und der Innenperspektiven wechseln sich
fortwihrend ab, wie z.B. das folgende Zitat zeigt: »Wenn du hier einen Typen be-
eindrucken maochtest, dann besteht die einfachste Moglichkeit darin, viel Geld zu
haben und trotzdem warm und freundlich zu sein. Die lieben Tiirken sehr. Wenn
man reich ist und sich fir eine Dienstleistung dennoch bedankt.« (Ebd.: 572)

Diese Leichtigkeit des Hin- und Herspringens zwischen den kulturellen Pers-
pektiven kann hier als Element des Kosmopolitischen im Sinne von Becks Defini-
tion betrachtet werden, das hier auch auf Formen des Postmigrantischen verweist.

Ich binverzweifelt. Ich binalleinin Istanbul. Im Reisebiiro sitzt ein zitrusduftender
Prachtkerl, und alles was mich von ihm und einer gemeinsamen Zukunft trennt,
sind 1590 Lira. Das Durchschnittsgehalt eines normalen Tiirken. Es niitzt nichts. Ich
gehe zuriick ins Reisebiiro, vor Scham ist mir schwindelig. [..] Er steht lassig mit
einem Bein an die griechische Amphore gelehnt und hat in der Zwischenzeit sei-
nen Zitrusduft erneuert. Es ist genau die Dosis zuviel, die mich fast ohnmachtig
werden ldsst. Die Abendsonne brat durch das Leder meiner Handtasche hindurch
die Kofte, der Kreuzkiimmel zieht penetrant hoch, aus Sorge, dass Herr Eren den-

13.02.2026, 09:05:48.

247


https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Martina Moeller

ken kénnte, der Geruch kime von mir, verlasse ich ohne Flugticket den Ort meiner
Schande. (Ebd.: 667f.)

Die Begegnung mit dem Mitarbeiter des Reisebitros ist als Phantasie der Auto-
rin inszeniert, bei der es unklar bleibt, ob das Gegeniiber auch nur in geringster
Weise in die ihm zugedachten Kategorien hineinpasst. Gerade als Flirt-Situation
verweist dieser Einschub auf eine touristische Ebene und verbindet reales Erle-
ben mit imaginiren Zuschreibungen — der Mitarbeiter des Reisebiiros erfihrt
eine Orientalisierung im Sinne Edward Saids durch den westlichen Blick und die
daran gekoppelten erotischen Triumereien Kiyaks. In dieser Hinsicht entlarvt
Kiyaks postmigrantische Perspektive auf spielerische Weise den westlichen Blick
deutscher Touristen. Dies entspricht Christoph Hennings Definition beziiglich
aktueller Formen des Reisens: »Der Tourismus entfaltet sich im Spannungsfeld
von kulturell vermittelten Phantasien und realer Ortsverinderung. Sein Ziel be-
steht wesentlich in einer scheinbar paradoxen Form des Erlebens: in sinnlichen
Erfahrungen imaginarer Welten.« (Hennings 1997: 95£.)

Gegen Ende des Textes bietet die Riickkehr nach Berlin Anlass fiir Heimatdis-
kurse. Im Flugzeug fragt die Stewardess:

Fliegen Sie nach Hause? Oder fliegen Sie von zu Hause weg? Warum weinen Sie?
Weil Sie nach Hause fliegen oder weil Sie von zu Hause wegfliegen? Ich antworte:
Ich weine, weil ich Angst vor dem Fliegen habe. Und weil ich mein Zuhause nicht
erreichen werde. [..] Die Stewardess antwortet hierauf: Wer erreicht schon sein
Zuhause?Ich lebe in Istanbul und fliege taglich viermal die Strecke Berlin Istanbul.
Der Weg nach Hause dauert ein Leben lang. (Kiyak 2013: 1299f.)

Wie auch das Reisen, so erscheint Heimat ebenfalls als ein fortwihrendes Imagi-
nires, das mal mehr, mal weniger sinnlich erlebt wird und ebenfalls paradoxer-
weise mit migratorischer Bewegung verbunden sein kann. Es lasst sich also fest-
halten, dass Mely Kiyak in ihrem Reisebericht in Bezug auf die Elterngeneration
eine umgekehrte Migrationsbewegung vollzieht. Sie reist von Deutschland in die
Tirkei. Die Tirkei markiert in der Migrationsgeschichte ihrer Familie, ebenso wie
Deutschland, einen Ort migrantischer Bewegung, der aufgrund der politischen
Konflikte zwischen Kurden und Tiirken stark belastet ist. Fragen der identiti-
ren Zuschreibung erfolgen in diesem Text nicht in Bezug auf Deutschland, son-
dern zielen auf die Tiirkei ab. Mely Kiyaks literarische Inszenierung entspricht
laut Werth (1983: 107) den realen Lebenseinstellungen tiirkischer Jugendlicher in
Deutschland. Werth konnte zeigen, dass viele tiirkische Jugendliche eher eine
»Zufriedenheit mit ihrer hiesigen Lebenssituation« (ebd.) in Deutschland zum
Ausdruck bringen. Und es »ist tatsichlich so, dafs die Partizipation von der zwei-
ten tiirkischen Generation am gesellschaftlichen, politischen und kulturellen Le-

13.02.2026, 09:05:48.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Postmigrantische Lebensformen und kosmopolitische Blicke

ben Deutschlands ihren festen Platz eingenommen hat. Die Kinder der einfachen
Arbeitnehmer beziehen zunehmend wichtige Positionen in der deutschen Wirt-
schaft.« (Ebd.)

Kiyaks Reisebericht stellt eine postmigrantische Perspektive im Sinne der ein-
gangs vorgestellten Definition dar. Es geht auch hier um Erfahrungen des Ler-
nens und Strategien des Uberlebens in einer globalisierten Welt. Die Formen der
Hybriditit erscheinen im Text, wie in Karas Romanen, auf der Ebene der formalen
und der narrativen Gestaltung. Einerseits lisst sich der Text eindeutig als Reise-
literatur betiteln, aber andererseits nimmt der stark politisierte Subtext in Bezug
auf kurdisch-tiirkische Verhiltnisse eine zentrale Position ein.

Literatur

Bauer, Matthias (1994): Der Schelmenroman. Stuttgart.

Beck, Ulrich (2003): Rooted Cosmopolitanism: Emerging from a Rivalry of Dis-
tinctions. In: Ulrich Beck/Nathan Sznaider/Rainer Winter (Hg.): Global Amer-
ica? The Cultural Consequences of Globalization. Liverpool, S. 15-30.

Ders. (2004): Der kosmopolitische Blick oder Krieg und Frieden. Frankfurt a.M.

Beck, Ulrich/Grande, Edgar (2010): Jenseits des methodologischen Nationalismus.
AuRereuropiische und europiische Variation der Zweiten Moderne. In: So-
ziale Welt 61, S. 187-216.

Drossou, Olga (2010): »Es geht um den neuen Typus von Europier.« Interview mit
Yadé Kara. In: Heinrich Béll Stiftung, Rubrik Heimatkunde; online unter:
https://heimatkunde.boell.de/2010/01/18/es-geht-um-den-neuen-typus-von-
europaeer [Stand: 23.5.2019].

Ette, Ottmar (2016): TransArea: A Literary History of Globalization, Berlin/Boston.

Geissler, Cornelia (2003): Der Roman von Yade Kara handelt von der Wende. Wie
sie ein Tiirke in Berlin erlebt hat — und von den Klischees, die immer bleiben
werden. In: Berliner Zeitung v. 11.3.2003; online unter: www.berliner-zeitung.
de/der-roman-von-yade-kara-handelt-von-der-wende-wie-sie-ein-tuerke-in-
berlin-erlebt-hat-und-von-den-klischees-die-immer-bleiben-werden-damals-
im-westen-16746490 [Stand: 23.5.2019].

Henning, Christoph (1997): Reiselust. Frankfurt a.M./Leipzig.

Junk, Kevin (2014): Und dann waren da noch die Proteste. Kritik zu »Istanbuler
Notizen« von Mely Kiyak; online unter: www.fixpoetry.com/feuilleton/kriti
ken/mely-kiyak/istanbuler-notizen [Stand: 23.5.2019].

Kara, Yadé (2003): Selam Berlin. Ziirich.

Dies. (2008): Cafe Cyprus. Ziirich.

Kellman, Steven G. (1996): ]. M. Coetzee and Samuel Beckett: In: The Translingual
Link. Comparative Literature Studies 33, H. 2, S. 161-172.

13.02.2026, 09:05:48.

249


https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Martina Moeller

Ders. (2003): Switching Languages: Translingual Writers. Reflect on Their Craft.
Lincoln.

Kiyak, Mely (2013): Istanbul Notizen. Berlin.

Kohler, Benedikt (2006): Soziologie des neuen Kosmopolitismus. Wiesbaden.

Mecklenburg, Norbert (2008): Das Miadchen aus der Fremde. Germanistik als
interkulturelle Literaturwissenschaft. Miinchen.

Muysken, Pieter (2004): Bilingual Speech: A Typology of Code-Mixing. Cambridge.

Piitz, Martin (1994): Sprachékologie und Sprachwechsel. Die deutsch-australische
Sprechergemeinschaft in Canberra. Frankfurt a.M.

Welsch, Wolfgang (2012): Was ist eigentlich Transkulturalitit? In: Dorothee Kim-
mich/Schamma Schahadat (Hg.): Kulturen in Bewegung. Beitrage zur Theorie
und Praxis der Transkulturalitit. Bielefeld, S. 26-40.

Werth, Martin (1983): Riickkehr- und Verbleibeabsichten tiirkischer Arbeitnehmer.
Saarbriicken.

Yildiz, Erol (2010): Die Offnung der Orte zur Welt und postmigrantische
Lebensentwiirfe; online unter: www.uni-klu.ac.at/frieden/.../yildiz-artikel-
postmigrantisch.pdf [Stand: 27.1.2017].

Yildiz, Erol/Hill, Marc (Hg.) (2015): Nach der Migration. Postmigrantische Pers-
pektiven jenseits der Parallelgesellschaft. Bielefeld.

13.02.2026, 09:05:48.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

