
 349 

Spinoza stellt den inneren Frieden her durch die Vereinigung der Macht der Indivi-
duen. Auf der Ebene der Staaten kommt es aber doch zu einer Spaltung von Macht 
und Recht. Das Recht zum Krieg gibt es für jeden Staat, soweit er Macht hat, der 
Frieden dagegen ist eine Übereinstimmung. Gedacht ist das zunächst als ein Zu-
sammenschluß zur Steigerung der gemeinsamen Macht. Aber das System ist offen 
zu einer kosmopolitischen Vereinigung der gesamten Macht. Politischer Traktat III, 
16 liest Cheneval als Völkerbund. Eine weltbürgerliche Vereinigung von Individuen 
gibt es bei Spinoza nicht. 

6.7.4 Pufendorf 

Samuel (Freiherr von) Pufendorf, 1623-1694, geboren in Dorfchemnitz in Sachsen 
als Sohn eines Pastors. Jurist, Professor für Naturrecht in Heidelberg (der 1. Lehr-
stuhl dieser Art, eingerichtet an einer Philosophischen Fakultät, weil die Juristische 
Fakultät damit nichts zu tun haben wollte), Professor in Lund (diesmal an einer 
Juristischen Fakultät), Schwedischer Historiograph, dann Brandenburgischer Histo-
riograph. Pufendorf hatte als Theologiestudent begonnen und wird in der Bedrohung 
des Protestantismus durch Ludwig XIV theologischer Schriftsteller (bemüht um die 
Einheit der Protestanten, nicht wie einst Grotius und später Leibniz um die Zusam-
menführung aller christlichen Kirchen). 

 
Vergleiche an Stelle einer Biographie: 
Detlef Döring, Pufendorf-Studien : Beiträge zur Biographie Samuel von Pufendorfs 
und seiner Entwicklung als Historiker und theologischer Schriftsteller. – Berlin 
1992. 

 
Pufendorf, der erste große Systematiker des Naturrechts, hat gegen Hobbes und 
Spinoza darauf bestanden, daß eine Fiktion eines Urzustandes ohne Pflichten als 
Basis für das Naturrecht ausscheidet. Das Naturrecht ist nicht das Recht für Gott und 
nicht das Recht für unvernünftige Tiere, sondern das Recht für Menschen unter der 
Annahme, daß sie gesellig und vernünftig leben. Es sind Gesetze, deren Einhaltung 
das ganze Menschengeschlecht in beständigem Wohlstand erhalten würde. Der 
Mensch hat Pflichten gegen sich selber; er muß sich um seine eigene Vervollkom-
menung bemühen, er ist zur Würde verpflichtet, er ist verpflichtet, den Schöpfer zu 
ehren und ein Leben zu führen, das sich von dem der Tiere unterscheidet. Er hat 
diese Verpflichtungen nicht nur wegen sich selber, sondern um der Menschheit 
willen, „als ein edler und pflichttreuer Bürger dieser Welt“. Die Vernunft verweist 
den Menschen auf den Frieden als natürlichen Zustand für Menschen. Frieden be-
deutet, daß keiner dem anderen unrechtmäßig Schaden zufügt, daß die Menschen 
einander die Pflichten der Mitmenschlichkeit erweisen und daß sie freiwillig leisten, 
was sie zu leisten versprochen haben. Daß alle Menschen Menschen sind, „recom-
mendiret“ sie einander (wie es die Übersetzung von 1711 ausdrückt, ein Cicero-
Zitat). Möglich ist der Frieden nur, wenn sich der Mensch gegen das Leben als Tier 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-349 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 350

entscheidet. Tatsächlich weiß Pufendorf, wie sehr die Triebstruktur der Menschen 
diese Vernunfts- oder Naturorientierung zur Würde und Mitmenschlichkeit behin-
dert. Deshalb gibt es Staaten mit Strafgewalt. 
Vergleiche zu Pufendorfs Naturrecht: 
Leonard Krieger, The Politics of Discretion : Pufendorf and the Acceptance of Natu-
ral Law. – Chicago 1965 (immer noch der umfassendste Überblick; siehe unten S. 
354) 
Horst Denzer, Moralphilosophie und Naturrecht bei Samuel Pufendorf : eine geistes- 
und wissenschaftsgeschichtliche Untersuchung zur Geburt des Naturrechts aus der 
Praktischen Philosophie. – München 1972 
Fiammetta Palladini, Samuel Pufendorf discipolo di Hobbes : per una 
reinterpretazione del giusnaturalismo moderno. – Bologna 1990 
Vanda Fiorillo, Tra egoismo e socialità : il giusnaturalismo di Samuel Pufendorf. – 
Napoli 1992 
Simone Goyard-Fabre, Pufendorf et le droit naturel. – Paris 1994 
Thomas Behme, Samuel von Pufendorf : Naturrecht und Staat ; eine Analyse und 
Interpretation seiner Theorie, ihrer Grundlagen und Probleme. – Göttingen 1995 
Gerhard Sprenger, Die Bedeutung der Lehre von der imbecillitas bei Samuel Pufen-
dorf : einige anthropologische Anmerkungen, in: Samuel Pufendorf filosofo del 
diritto e della politica : atti del Convegno internazionale Milano 11-12 novembre 
1994 / a cura di Vanda Fiorillo. – Napoli 1996. – S. 251-267 (eine der klarsten Ein-
leitung zu Pufendorfs Naturrecht). 

 
Die Staatenbildung hebt bei Pufendorf die Weltgesellschaft nicht auf. Es gibt wei-
terhin Pflichten der humanitas, eine Art Weltbürgerrecht, vor allem in Handel und 
Migration. Aber überwiegend beschäftigt sich Pufendorf mit dem Umgang zwischen 
Staaten. Das Naturrecht soll auch das Recht zwischen Staaten sein. Das Recht muß 
nicht noch einmal in Abmachungen zwischen Staaten festgehalten werden (als ob es 
eine höhere Sanktion als den Willen Gottes geben könnte) und was es an Abma-
chungen zwischen Staaten gibt, betrachtet Pufendorf mit Mißtrauen (vor allem das 
Kriegsrecht). Das Friedensgebot gilt auch für Staaten. Gegen den hobbesianischen 
Naturzustand führt Pufendorf die Empirie an: Es gibt durchaus freundschaftliche 
Beziehungen zwischen Staaten, der Krieg ist nicht der Normalfall der Beziehungen 
zwischen Staaten. Pufendorf hat Hobbes’ Idee, daß die Staaten in Analogie zum 
Einzelmenschen gesetzt werden können weiterentwickelt. Aber er folgt Hobbes auch 
in dem entscheidenden Unterschied zwischen Person und Staat: die Person ist 
schwach und im Naturzustand bedroht, der Staat ist stark und kann sich leisten, nicht 
in einem Weltstaat aufgehen zu müssen. Pufendorf kann sich an dieser Freiheit des 
Staates (eher des Fürsten) durchaus begeistern und die modernen Darstellungen 
internationaler Beziehungen bei Pufendorf beginnen bei Hans Welzel mit einer Deu-
tung in der Tradition des deutschen Anti-Internationalismus; gerade den Begriff 
„Kulturstaat“, den ominösen Leitbegriff der deutschen Angst vor der Einordnung 
des Staates in eine Internationale Gesellschaft, findet Welzel bei Pufendorf. Es gab 
immer wieder Versuche, durch einen Rückgriff auf die Geselligkeit des Naturzu-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-349 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 351 

standes Pufendorf von der Tradition der übersteigerten Staatsindividualität abzulö-
sen. Voll gelungen ist das nie. Pufendorf bleibt spannend für die Internationalen 
Beziehungen gerade wegen der Spannung von Menschengesellschaft und Staatsin-
dividualität. 

 
Pufendorf war Erfinder des Begriffs eines Staatensystems (Martin Wight, Systems of 

States. – Leicester 1971. – S. 21 hat das gewürdigt), Historiker des europäischen 
Staatensystems und ein Begründer der realistischen Lehre von den Internationale 
Beziehungen des Machtgleichgewichts und der Allianzen. Vgl. Dissertatio de 

systematibus civitatum. – Heidelberg 1667 (wieder abgedruckt in Dissertationes 

academicae selectiores. – Lund 1675 und danach nie wieder). 
 

Die Wiederbelebungen Pufendorfs für die Theorie der Internationalen Beziehungen 
sind selten. Die größte Bedeutung hatte der Rückgriff auf eine Art Pufendorfisches 
Naturrecht für eine Fundierung des Diskurs über Normen bei Friedrich V. Kratoch-
wil, Rules, Norms, and Decisions : on the Conditions of Practical and Legal Reaso-

ning in International Relations and Domestic Affairs. – Cambridge 1989. – S. 95-
129 The Discourse on Grievances : Pufendorf and the „Laws of Nature“ as Consti-

tutive Principles for the Discursive Settlement of Disputes.  
 
 

Texte 
 

De jure naturae et gentium libri octo (1672) 
Berlin : Akademie Verl., 1998. – 2 Teile (Gesammelte Werke ; 4) 
Deutsche Übersetzung: Acht Bücher vom Natur- und Völkerrecht 1711, Neu-
druck 1998 
II, 2 § 4  Die Staaten leben miteinander in einem temperierten Naturzustand, 
der weniger lästig ist als der Naturzustand zwischen den Menschen. Die Herrscher, 
die an der Spitze eines ganzen Volker stehen, haben im Naturzustand Kraft und 
Vermögen zu regieren, die Personen haben im Naturzustand nur Gefahr. Es ist na-
türlich, daß die Personen eine Verbindung eingehen, es ist aber ebenso natürlich, 
daß die Staaten keine Verbindung eingehen. Wer die höchste Gewalt über andere 
hat, soll von aller menschlichen Botmäßigkeit befreit sein. Wer keinen Herrn über 
sich hat, kann frei seiner eigenen Vernunft folgen. 
II, 3 § 23  Er folgt Hobbes, daß „Völkerrecht“ nur ein Name des Naturrechts ist, 
wenn es auf Staaten angewendet wird. Das Völkerrecht ist deshalb das Recht der 
Geselligkeit für die Staaten, so wie das Naturrecht das Recht der Geselligkeit zwi-
schen den Menschen ist. Das sogenannte Kriegsrecht ist dagegen nur eine Verabre-
dung der Krieger, um dem (ungerechten) Krieg etwas Akzeptanz zu verschaffen. 
Wenn es einen gerechten Kriegsgrund gibt, kann man alle diese Regeln vergessen. 
Wer einen ungerechten Krieg führt, tut dagegen wohl daran, sich an alles zu halten, 
was den Krieg begrenzt. Besser wäre ein Kriegsrecht, das im Naturrecht fundiert ist. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-349 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 352

Vergleiche dazu das Kriegsrechtskapitel VIII, 6, in dem Pufendorf die naturrechtli-
chen Regeln und den Kriegsbrauch des solemnen Krieg häufig parallel referiert. 
VIII, 6 § 2 Frieden ist der Stand, der sich für Menschen von Natur her am besten 
schickt. Den Krieg haben die Menschen mit den Tieren gemeinsam, aber Frieden 
können Tiere nicht halten, weil ihnen der Vernunftschluß fehlt, anderen freiwillig 
etwas zu leisten und sich von Schädigung anderer zurückzuhalten. Trotzdem ist der 
Krieg den Menschen erlaubt, um arglistige Schädigung abzuwehren. Krieg darf nur 
geführt werden, wenn er auf Frieden hin gerichtet ist. Gerechte Kriege dürfen offensiv 
sein, aber dann muß der Rechtsgrund ganz klar sein. Wer einen Krieg erwägt ist des-
halb verpflichtet, es zunächst mit Verhandlungen, Schiedspruch, Los zu versuchen. 
VIII, 6 § 7 Eigentlich sind Menschen verpflichtet einander Friedensdienste zu 
leisten. Der Krieg, den einer ungerecht gegen mich führt, spricht mich von dieser 
Verpflichtung los. Damit habe ich das Recht auf eine unendliche Gewalt. Das gilt 
auch, wenn der Feind mich nur begrenzt schädigen will, weil es so wenig ein Recht 
gibt für geringen Schaden anzugreifen, als für großen Schaden. Der zu Unrecht 
Angegriffene darf nicht nur den Schaden abwehren, sondern auch für seine künftige 
Sicherheit sorgen (Proportionalität ist nur angebracht, wo es ein Gericht gibt, das 
auch die Sicherheit verbürgt). Aber die humanitas verpflichtet, die Frage des Krie-
ges nicht nur vom Rechtsstandpunkt her zu sehen. Wenn es mit seiner Sicherheit 
vereinbar ist, soll sich ein Staat so sehr mäßigen, wie immer es möglich ist (schon 
aus dem Klugheitsgrund, daß man er einst nicht gleich unmäßig behandelt wird). 

 
De officio hominis et civis iuxta legem naturalem libri duo (1673) 
Berlin : Akademie Verl., 1996 (Gesammelte Werke ; 2) 
Deutsche Übersetzung: Über die Pflicht des Menschen und des Bürgers nach 
dem Gesetz der Natur / hrsg. und übersetzt von Klaus Luig. Frankfurt am 
Main : Insel, 1994 (Bibliothek des deutschen Staatsdenkens ; 1) 
In der Kurzfassung des Naturrechtswerkes steht, was Pufendorf zu Krieg und Frie-
den zu sagen hat, in II, 16. 
 
Pufendorfs historische Werke umfassen Darstellungen der Außenpolitik Schwedens 
und Brandenburgs im und nach dem Dreißigjährigen Krieg, angefertigt in direktem 
politischen Auftrag, und Einleitung zu der Historie der vornehmsten Reiche und 

Staaten so itziger Zeit in Europa sich befinden (1682), Lehrbuch für Adelserzie-
hung, das in vielen Übersetzungen und Fortsetzungen sehr verbreitet war, die erste 
Darstellung der Europäischen Geschichte als System von Großmächten. 

 
 

Literatur 
 

Welzel, Hans 
Die Naturrechtslehre Samuel Pufendorfs : ein Beitrag zur Ideengeschichte des 
17. und 18. Jahrhunderts. – Berlin : de Gruyter, 1958. – 113 S. 
Überarbeitete Veröffentlichung von Welzels Dissertation von 1928 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-349 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 353 

Pufendorf beginnt zwar mit den Pflichten, die jeder Mensch gegen jeden Menschen 
hat, aber er betont den Vorrang der Pflichten gegen den Staat vor den Pflichten ge-
gen die Menschheit. Ein Völkerrecht aus einer den Staaten vorgeordneten Instanz 
kann es nicht geben. Es gibt nur das Naturrecht und das ist nicht pazifistisch. Pufen-
dorf folgt im Kriegsrecht im einzelnen Grotius. Aber während Grotius den Krieg 
möglichst rechtlich einengen will, „sieht Pufendorf in erster Linie die mit allen Mit-
teln um ihre Existenz kämpfenden Staaten.“ Pufendorf wird zum Theoretiker des 
Staates, der nach außen mit allen Mitteln seine Eigenexistenz verteidigen darf, weil 
er nach innen nicht nur Sicherheit garantiert, sondern ein voll entfaltetes Leben erst 
möglich macht. Deshalb gibt es nicht einen Weltstaat, sondern zahlreiche selbstän-
dige staatliche Verbände. 
Welzel ist immer noch lesenswert, weil er einige Motive bei Pufendorf herausgear-
beitet hat, für die sich die spätere Forschung nicht interessiert hat. Freilich hat er 
eine einfallsreiche Art, Motive aus verschiedenen Zusammenhängen bei Pufendorf 
zu einer einheitlichen Theorie im Sinne des deutschen Anti-Internationalismus zu-
sammen zu ziehen. 

 
Schiffer, Walter 
The Legal Community of Mankind : a Critical Analysis of the Modern Concept 
of World Organization. – New York : Columbia Univ. Pr., 1954. – S. 49-63 
Pufendorf’s Concept of Free and Equal States Coexisting in a State of Nature 
Das Naturrecht wird bei Pufendorf aus dem Willen Gottes abgeleitet, deshalb ist es 
verpflichtend. Die Aufgabe des Staates ist es, das Naturrecht, das das Recht der 
Menschheit ist, sicher zu machen. Gemeinsam bilden die Staaten (nicht die einzel-
nen Menschen) eine universale Gemeinschaft, von Anfang an eine Koexistenz der 
Staaten, auch ohne staatliche Bindung der Staaten in einem Weltstaat. Die Staaten 
sind niemanden Rechenschaft schuldig als Gott, das ist der Anfang der Lehre von 
der Gleichheit der Staaten. Die Staaten sind vor allem zur Selbsterhaltung verpflich-
tet; sie benötigen dazu aber die Hilfe der anderen Staaten. Zur Übereinstimmung 
kann das nur gebracht werden, wenn Freundschaft und Frieden als Langzeitinteres-
sen dominieren. In diesem Sinne wird Frieden zur ursprünglichen conditio humana.  
Krieg wird als Gerechter Krieg zugelassen. Aber während Grotius den Gerechten 
Krieg in Analogie zum Prozeß sieht, sieht ihn Pufendorf in Analogie zu Selbsthilfe 
des Geschädigten. Wegen der Gleichheit der Staaten kann er nicht zulassen, daß ein 
Staat den anderen beurteilt oder ein Herrscher im Auftrag der Völkergemeinschaft 
tätig wird. Der Selbsthilfe muß immer ein direkter Konflikt vorausgegangen sein 
und es besteht eine Verpflichtung, daß der Krieg nur das letzte Mittel sein darf (nach 
Verhandlung, Vermittlung, Arbitration, Los). Was Grotius für Zweifelsfälle vor-
sieht, wird bei Pufendorf eine Forderung für den üblichen Verkehr zwischen Staa-
ten. Diese Verfahren setzen Vernunft voraus, die Staaten (wie Individuen) freilich 
oft fehlt. Letztlich beruht der Frieden deshalb auf der Gottesfurcht. 
Daß Pufendorf keinen Weltstaat vorsieht, liegt daran, daß Staaten den Weltstaat 
nicht so dringend benötigen wie Individuen den Staat, weil die elementare Sicherheit 
im Einzelstaat gewährleistet ist. Dieser Unterschied ist gottgewollt. Der Staat kann 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-349 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 354

nur höchste Autorität haben, wenn er keine Beschränkung seiner Freiheit hat. Eine 
internationale Ordnung zwischen Gruppen muß anders organisiert werden als die 
staatliche Ordnung zwischen Menschen. 
 
Krieger, Leonard 
The Politics of Discretion : Pufendorf and the Acceptance of Natural Law. – 
Chicago (u.a.) : Univ. of Chicago Pr., 1965. – S. 164-169 International Law 
Bei Pufendorf gibt es einen klaren Bruch zwischen dem rechtlich geregelten Staat 
und den weitgehend rechtlosen internationalen Beziehungen. „Rechtlos“ bedeutet 
„Naturrecht“ und das heißt, daß Frieden herrschen und kein Staat den anderen mut-
willig schädigen soll. Pufendorf baut darauf, daß es Standards der Freundschaft 
zwischen den Staaten gibt, die ohne juristische Festschreibung wirken. Beim Über-
gang vom Frieden zum Krieg folgt Pufendorf der Lehre vom Gerechten Krieg mit 
ihren traditionellen gerechten Gründen. Der Übergang vom Krieg zum Frieden wird 
dagegen völlig vom Nutzen der Staaten her gesehen. Die Frage, ob tatsächlich nur 
Interesse/Nutzen zwischen Souveränen herrscht, wird von Pufendorf nicht direkt 
gestellt, aber seine ganze Darstellung zeigt es. (Das entspricht auch dem Verhalten 
der Individuen im Naturzustand; Abmachungen gehen nie weiter als der Nutzen). 
Die Souveräne sind noch freier, weil es im internationalen Verkehr nicht die natürli-
chen Gemeinschaften (Familie usw.) gibt, die die vorstaatlichen Individuen binden. 
Dieser Zustand wird von Pufendorf nie erklärt, aber der Grund ist deutlich: Souve-
räne sind nur politische Personen. Geschaffen für Sicherheit ist ihr ganzes Verhalten 
an Sicherheit orientiert. 
Pufendorfs Ansichten über internationale Beziehungen müssen ansonsten nicht im 
Naturrecht, sondern in seinen historischen Werken gesucht werden. 
 
Linklater, Andrew 
Men and Citizens in the Theory of International Relations. – London (u.a.) : 
Macmillan, 1982. – S. 62-79 Pufendorf’s Theory of International Relations 
Pufendorf folgt Hobbes darin, daß die Menschen staatliche Gesellschaft suchen, um 
vor Gewalt geschützt zu werden. Daß dabei verschiedene Staaten gegründet werden, 
wird pragmatisch erklärt. Pufendorf hat keinen Zweifel, daß es allgemeine Pflichten 
gegenüber allen Menschen gibt, die jetzt durch spezifische Pflichten überlagert wer-
den. Diese neuen Verpflichtungen müssen die alten achten. Am Vertrag beteiligt 
sind aber nur die, die den Staat etablieren, nicht die Außenstehenden. Pufendorf 
selber bemerkt, daß mit dem Aufbau mehrerer staatlicher Machtzentren, die Unsi-
cherheit bleibt. Er sieht zwar Auswege vor (etwa das freie Recht sich seine Gemein-
schaft selber zu wählen), aber er kommt von der hobbesianischen Beschreibung des 
internationalen Systems nicht mehr los. Er verwirft den Weltstaat, will aber nie 
richtig anerkennen, daß er dann nur noch ein System souveräner Staaten hat. (Rawls 
macht denselben Fehler!) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-349 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 355 

Bazzoli, Maurizio 
La concezione pufendorfiana della politica internazionale, in: Samuel 
Pufendorf filosofo del diritto e della politica : atti del convegno internazionale 
Milano, 11-12 novembre 1994 / a cura di Vanda Fiorillo. – Napoli : La Città del 
Sole, 1996. – S. 29-72 
Pufendorfs bleibende Leistung ist der Begriff eines Staatensystems. Die Freiheit 
eines Staates wird bestimmt als Fähigkeit, für seinen Erhalt sorgen zu können und 
dabei auch zukünftige Sicherheit zu erlangen. Die Macht eines Staates wird dabei im 
Verhältnis zur Macht seiner Nachbarn gesehen, d.h. ein dynamisches System zug-
rundegelegt. Im Ganzen folgt daraus eine pessimistische Sicht des internationalen 
Friedens: Moralische Regeln helfen nicht weiter, ständige Beachtung der wandeln-
den Machtverhältnisse sind nötig. Pufendorf betont die Rolle von Treu und Glauben, 
aber nicht aus Moral sondern aus Nutzen. Die Polemik gegen die falsche Nützlich-
keit greift auf den wahren Nutzen zurück. Pufendorf setzt im einzelnen die Theorie 
des Gerechten Krieges fort, aber durch sein dynamisches Bild des internationalen 
Systems ist diese Theorie bedeutungslos geworden. Völkerrecht ist bei Pufendorf 
vor allem Allianzbildung, letztlich zur Erhaltung des Gleichgewichts. Eine perma-
mente Allianz zur Erhaltung der eigenen Freiheit ist eine Möglichkeit, das ist das 
Modell des Deutschen Reiches. Es liegt ganz im Sinne dieser Sicht der internationa-
len Beziehungen, daß Pufendorf zum Historiker werden mußte. Seine Geschichte 
des europäischen Staatensystems ist eine Lehre von den Interessen der Staaten, letzt-
lich eine Lehre, welche Staaten ein Interesse haben in Frieden miteinander zu leben 
und welche nicht. 

 
Tuck, Richard 
The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order 
from Grotius to Kant. – Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. – S. 140-165 
Pufendorf will Hobbes widerlegen, indem er zeigt, daß das internationale System 
gerade kein Naturzustand ist. Der Mensch hat bereits im Naturzustand einen Souve-
rän, nämlich Gott; damit unterscheidet sich Pufendorfs Naturzustand nicht mehr 
wesentlich von Hobbes’ Zivilzustand. Jeder menschliche Verkehr muß durch eine 
Abmachung geregelt werden, damit kann aber auch über alle Konflikte ein Einver-
ständnis erzielt werden. Entsprechend hat er durch die Analogie von Naturzustand 
und internationalem System ein ganz anderes Bild des internationalen Systems: 
geprägt von vertraglichen Beziehungen zwischen Staaten, die bei ihm nicht voll 
souverän sind (er kennt diverse Formen der Teilung der Souveränität zwischen ver-
schiedenen Staaten). In der Frage der Intervention gegen unmenschliche Bräuche 
kritisiert er Grotius besonders scharf: Kein Staat hat das Recht sich zum Richter 
über andere Staaten zu machen. Was im Westen eine Frage des Rechts auf Koloni-
sierung ist, ist für Pufendorf in Deutschland eher eine Frage der Intervention in 
Kriege anderer Mächte. Es bleibt bei ihm aber eine humanitäre Intervention auf 
Bitten der Untertanen eines Tyrannen möglich. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-349 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 356

Boucher, David 
Resurrecting Pufendorf and Capturing the Westphalian Moment, in: Review of 
International Studies 27 (2001) 557-577 
Pufendorf treibt die Analogie zwischen Staat und Individuum weiter als seine Vor-
gänger. Diese haben in der Tradition des Römischen Rechtes der künstlichen Person 
nur Rechte zugesprochen, aber keinen Willen und keine Pflichten. Pufendorf hat 
eine moralische Ordnung, die universal ist, in der Menschen gegenüber anderen 
Menschen Pflichten haben, nur weil sie Menschen sind, und in der nur Gott wirklich 
souverän ist. Indem er Staaten als Personen sieht, hat er diese Ordnung auch zwi-
schen Staaten. Da aber Staaten weniger als Menschen auf Zusammenarbeit angewie-
sen sind, können sie in einer nur losen Freundschaft mit anderen leben, die freilich 
rasch in Feindschaft umschlagen kann. Pufendorf hat erkannt, daß auch universale 
Rechte erst effektiv Rechte sind, wenn ein Staat sie als sein Recht adoptiert hat. 
Boucher beschäftigt sich ansonsten mit den Staatenverbindungen bei Pufendorf, eine 
komplexe Lehre, die Pufendorf für die Beurteilung des Deutschen Reiches heranzog, 
Boucher aber zur Beurteilung der Europäischen Union nutzen will. 
 
Cheneval, Francis 
Philosophie in weltbürgerlicher Bedeutung : über die Entstehung und die phi-
losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens 
der Moderne. – Basel : Schwabe, 2002 (Schwabe Philosophie ; 4) 270-286 Pu-
fendorf 
Pufendorf steht in Fragen internationaler Beziehungen Hobbes näher als Grotius, 
weil er von Hobbes übernimmt, daß es kein positives Völkerrecht gibt. Aber er hat 
ein völlig anderes Konzept des Naturzustandes. Pufendorf hat als erster erkannt, daß 
Hobbes den Naturzustand zwischen Individuen aus dem Zustand zwischen Staaten 
konstruiert. Pufendorf konstruiert umgekehrt aus der Friedensgeneigtheit der Ursitu-
ation die Friedensgeneigtheit der Individuen im Staat und die der Staaten unterein-
ander. „Der Kriegszustand zwischen den Staaten mag eine Tatsache sein, er ist aber 
für Pufendorf weder rational nachvollziehbar noch natürlich.“ Wenn diese Friedens-
geneigtheit nicht vorausgesetzt werden könnte, dann könnten Verträge nicht Frieden 
stiften. Er muß freilich zugeben, wie prekär dieser Frieden ist. Der Naturzustand 
muß deshalb auch bei Pufendorf überwunden werden, weil er ein Zustand des Krie-
ges und der Misere ist. Internationale Organisation kann er sich nicht vorstellen (er 
kennt nur die Verteidigungsföderation und die diskutiert er nicht theoretisch, son-
dern aufs Deutsche Reich bezogen). 

6.7.5 Locke 

John Locke, 1632-1704, geboren in Wrington bei Bristol in einer Gentryfamilie. 
Dozent an der Universität Oxford, Arzt, Diplomat, Sekretär von Anthony Ashley 
Cooper, des 1. Earl of Shaftesbury, als dieser Minister war, und wohl auch heimlich 
für ihn tätig, als dieser die Opposition gegen die Regierung organisierte. Im nieder-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-349 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

