Spinoza stellt den inneren Frieden her durch die Vereinigung der Macht der Indivi-
duen. Auf der Ebene der Staaten kommt es aber doch zu einer Spaltung von Macht
und Recht. Das Recht zum Krieg gibt es fiir jeden Staat, soweit er Macht hat, der
Frieden dagegen ist eine Ubereinstimmung. Gedacht ist das zunichst als ein Zu-
sammenschlufl zur Steigerung der gemeinsamen Macht. Aber das System ist offen
zu einer kosmopolitischen Vereinigung der gesamten Macht. Politischer Traktat 111,
16 liest Cheneval als Volkerbund. Eine weltbiirgerliche Vereinigung von Individuen
gibt es bei Spinoza nicht.

6.7.4 Pufendorf

Samuel (Freiherr von) Pufendorf, 1623-1694, geboren in Dorfchemnitz in Sachsen
als Sohn eines Pastors. Jurist, Professor flir Naturrecht in Heidelberg (der 1. Lehr-
stuhl dieser Art, eingerichtet an einer Philosophischen Fakultdt, weil die Juristische
Fakultit damit nichts zu tun haben wollte), Professor in Lund (diesmal an einer
Juristischen Fakultit), Schwedischer Historiograph, dann Brandenburgischer Histo-
riograph. Pufendorf hatte als Theologiestudent begonnen und wird in der Bedrohung
des Protestantismus durch Ludwig XIV theologischer Schriftsteller (bemiiht um die
Einheit der Protestanten, nicht wie einst Grotius und spéter Leibniz um die Zusam-
menfiithrung aller christlichen Kirchen).

Vergleiche an Stelle einer Biographie:

Detlef Doring, Pufendorf-Studien : Beitrige zur Biographie Samuel von Pufendorfs
und seiner Entwicklung als Historiker und theologischer Schriftsteller. — Berlin
1992.

Pufendorf, der erste groBle Systematiker des Naturrechts, hat gegen Hobbes und
Spinoza darauf bestanden, dal eine Fiktion eines Urzustandes ohne Pflichten als
Basis fiir das Naturrecht ausscheidet. Das Naturrecht ist nicht das Recht fiir Gott und
nicht das Recht fiir unverniinftige Tiere, sondern das Recht fiir Menschen unter der
Annahme, daB3 sie gesellig und verniinftig leben. Es sind Gesetze, deren Einhaltung
das ganze Menschengeschlecht in bestindigem Wohlstand erhalten wiirde. Der
Mensch hat Pflichten gegen sich selber; er muf} sich um seine eigene Vervollkom-
menung bemiihen, er ist zur Wiirde verpflichtet, er ist verpflichtet, den Schopfer zu
ehren und ein Leben zu fithren, das sich von dem der Tiere unterscheidet. Er hat
diese Verpflichtungen nicht nur wegen sich selber, sondern um der Menschheit
willen, ,,als ein edler und pflichttreuer Biirger dieser Welt“. Die Vernunft verweist
den Menschen auf den Frieden als natiirlichen Zustand fiir Menschen. Frieden be-
deutet, daf keiner dem anderen unrechtmifig Schaden zufiigt, daB die Menschen
einander die Pflichten der Mitmenschlichkeit erweisen und daB sie freiwillig leisten,
was sie zu leisten versprochen haben. Daf} alle Menschen Menschen sind, ,,recom-
mendiret” sie einander (wie es die Ubersetzung von 1711 ausdriickt, ein Cicero-
Zitat). Moglich ist der Frieden nur, wenn sich der Mensch gegen das Leben als Tier

349

22.01.2028, 03:43:57.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

entscheidet. Tatsdchlich wei3 Pufendorf, wie sehr die Triebstruktur der Menschen
diese Vernunfts- oder Naturorientierung zur Wiirde und Mitmenschlichkeit behin-
dert. Deshalb gibt es Staaten mit Strafgewalt.

Vergleiche zu Pufendorfs Naturrecht:

Leonard Krieger, The Politics of Discretion : Pufendorf and the Acceptance of Natu-
ral Law. — Chicago 1965 (immer noch der umfassendste Uberblick; siehe unten S.
354)

Horst Denzer, Moralphilosophie und Naturrecht bei Samuel Pufendorf : eine geistes-
und wissenschaftsgeschichtliche Untersuchung zur Geburt des Naturrechts aus der
Praktischen Philosophie. — Miinchen 1972

Fiammetta Palladini, Samuel Pufendorf discipolo di Hobbes : per una
reinterpretazione del giusnaturalismo moderno. — Bologna 1990

Vanda Fiorillo, Tra egoismo e socialita : il giusnaturalismo di Samuel Pufendorf. —
Napoli 1992

Simone Goyard-Fabre, Pufendorf et le droit naturel. — Paris 1994

Thomas Behme, Samuel von Pufendorf : Naturrecht und Staat ; eine Analyse und
Interpretation seiner Theorie, ihrer Grundlagen und Probleme. — Géttingen 1995
Gerhard Sprenger, Die Bedeutung der Lehre von der imbecillitas bei Samuel Pufen-
dorf : einige anthropologische Anmerkungen, in: Samuel Pufendorf filosofo del
diritto e della politica : atti del Convegno internazionale Milano 11-12 novembre
1994 / a cura di Vanda Fiorillo. — Napoli 1996. — S. 251-267 (eine der klarsten Ein-
leitung zu Pufendorfs Naturrecht).

Die Staatenbildung hebt bei Pufendorf die Weltgesellschaft nicht auf. Es gibt wei-
terhin Pflichten der humanitas, eine Art Weltbiirgerrecht, vor allem in Handel und
Migration. Aber liberwiegend beschaftigt sich Pufendorf mit dem Umgang zwischen
Staaten. Das Naturrecht soll auch das Recht zwischen Staaten sein. Das Recht muf3
nicht noch einmal in Abmachungen zwischen Staaten festgehalten werden (als ob es
eine hohere Sanktion als den Willen Gottes geben konnte) und was es an Abma-
chungen zwischen Staaten gibt, betrachtet Pufendorf mit Miftrauen (vor allem das
Kriegsrecht). Das Friedensgebot gilt auch fiir Staaten. Gegen den hobbesianischen
Naturzustand fiihrt Pufendorf die Empirie an: Es gibt durchaus freundschaftliche
Beziehungen zwischen Staaten, der Krieg ist nicht der Normalfall der Beziehungen
zwischen Staaten. Pufendorf hat Hobbes’ Idee, da die Staaten in Analogie zum
Einzelmenschen gesetzt werden konnen weiterentwickelt. Aber er folgt Hobbes auch
in dem entscheidenden Unterschied zwischen Person und Staat: die Person ist
schwach und im Naturzustand bedroht, der Staat ist stark und kann sich leisten, nicht
in einem Weltstaat aufgehen zu miissen. Pufendorf kann sich an dieser Freiheit des
Staates (cher des Fiirsten) durchaus begeistern und die modernen Darstellungen
internationaler Beziehungen bei Pufendorf beginnen bei Hans Welzel mit einer Deu-
tung in der Tradition des deutschen Anti-Internationalismus; gerade den Begriff
,Kulturstaat™, den ominésen Leitbegriff der deutschen Angst vor der Einordnung
des Staates in eine Internationale Gesellschaft, findet Welzel bei Pufendorf. Es gab
immer wieder Versuche, durch einen Riickgriff auf die Geselligkeit des Naturzu-

350

22.01.2028, 03:43:57.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

standes Pufendorf von der Tradition der {ibersteigerten Staatsindividualitit abzul6-
sen. Voll gelungen ist das nie. Pufendorf bleibt spannend fiir die Internationalen
Beziehungen gerade wegen der Spannung von Menschengesellschaft und Staatsin-
dividualitat.

Pufendorf war Erfinder des Begriffs eines Staatensystems (Martin Wight, Systems of
States. — Leicester 1971. — S. 21 hat das gewiirdigt), Historiker des européischen
Staatensystems und ein Begriinder der realistischen Lehre von den Internationale
Beziehungen des Machtgleichgewichts und der Allianzen. Vgl. Dissertatio de
systematibus civitatum. — Heidelberg 1667 (wieder abgedruckt in Dissertationes
academicae selectiores. — Lund 1675 und danach nie wieder).

Die Wiederbelebungen Pufendorfs fiir die Theorie der Internationalen Beziehungen
sind selten. Die grofite Bedeutung hatte der Riickgriff auf eine Art Pufendorfisches
Naturrecht fiir eine Fundierung des Diskurs tiber Normen bei Friedrich V. Kratoch-
wil, Rules, Norms, and Decisions : on the Conditions of Practical and Legal Reaso-
ning in International Relations and Domestic Affairs. — Cambridge 1989. — S. 95-
129 The Discourse on Grievances : Pufendorf and the ,,Laws of Nature* as Consti-
tutive Principles for the Discursive Settlement of Disputes.

Texte

De jure naturae et gentium libri octo (1672)

Berlin : Akademie Verl., 1998. — 2 Teile (Gesammelte Werke ; 4)

Deutsche Ubersetzung: Acht Biicher vom Natur- und Vélkerrecht 1711, Neu-
druck 1998

I,2§4 Die Staaten leben miteinander in einem temperierten Naturzustand,
der weniger léstig ist als der Naturzustand zwischen den Menschen. Die Herrscher,
die an der Spitze eines ganzen Volker stehen, haben im Naturzustand Kraft und
Vermogen zu regieren, die Personen haben im Naturzustand nur Gefahr. Es ist na-
tiirlich, da die Personen eine Verbindung eingehen, es ist aber ebenso natiirlich,
dal3 die Staaten keine Verbindung eingehen. Wer die hochste Gewalt iiber andere
hat, soll von aller menschlichen BotmaBigkeit befreit sein. Wer keinen Herrn iiber
sich hat, kann frei seiner eigenen Vernunft folgen.

II,3§23 Er folgt Hobbes, daB3 ,,Volkerrecht” nur ein Name des Naturrechts ist,
wenn es auf Staaten angewendet wird. Das Vdlkerrecht ist deshalb das Recht der
Geselligkeit fiir die Staaten, so wie das Naturrecht das Recht der Geselligkeit zwi-
schen den Menschen ist. Das sogenannte Kriegsrecht ist dagegen nur eine Verabre-
dung der Krieger, um dem (ungerechten) Krieg etwas Akzeptanz zu verschaffen.
Wenn es einen gerechten Kriegsgrund gibt, kann man alle diese Regeln vergessen.
Wer einen ungerechten Krieg fiihrt, tut dagegen wohl daran, sich an alles zu halten,
was den Krieg begrenzt. Besser wire ein Kriegsrecht, das im Naturrecht fundiert ist.

351

22.01.2028, 03:43:57.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergleiche dazu das Kriegsrechtskapitel VIII, 6, in dem Pufendorf die naturrechtli-
chen Regeln und den Kriegsbrauch des solemnen Krieg hiufig parallel referiert.
VI, 6 § 2 Frieden ist der Stand, der sich fiir Menschen von Natur her am besten
schickt. Den Krieg haben die Menschen mit den Tieren gemeinsam, aber Frieden
konnen Tiere nicht halten, weil ihnen der Vernunftschluf fehlt, anderen freiwillig
etwas zu leisten und sich von Schadigung anderer zuriickzuhalten. Trotzdem ist der
Krieg den Menschen erlaubt, um arglistige Schédigung abzuwehren. Krieg darf nur
gefiihrt werden, wenn er auf Frieden hin gerichtet ist. Gerechte Kriege diirfen offensiv
sein, aber dann muf} der Rechtsgrund ganz klar sein. Wer einen Krieg erwégt ist des-
halb verpflichtet, es zundchst mit Verhandlungen, Schiedspruch, Los zu versuchen.
VI, 6 §7  Eigentlich sind Menschen verpflichtet einander Friedensdienste zu
leisten. Der Krieg, den einer ungerecht gegen mich fiihrt, spricht mich von dieser
Verpflichtung los. Damit habe ich das Recht auf eine unendliche Gewalt. Das gilt
auch, wenn der Feind mich nur begrenzt schidigen will, weil es so wenig ein Recht
gibt fiir geringen Schaden anzugreifen, als fiir groen Schaden. Der zu Unrecht
Angegriffene darf nicht nur den Schaden abwehren, sondern auch fiir seine kiinftige
Sicherheit sorgen (Proportionalitét ist nur angebracht, wo es ein Gericht gibt, das
auch die Sicherheit verbiirgt). Aber die humanitas verpflichtet, die Frage des Krie-
ges nicht nur vom Rechtsstandpunkt her zu sehen. Wenn es mit seiner Sicherheit
vereinbar ist, soll sich ein Staat so sehr méBigen, wie immer es moglich ist (schon
aus dem Klugheitsgrund, da3 man er einst nicht gleich unmaBig behandelt wird).

De officio hominis et civis iuxta legem naturalem libri duo (1673)

Berlin : Akademie Verl., 1996 (Gesammelte Werke ; 2)

Deutsche Ubersetzung: Uber die Pflicht des Menschen und des Biirgers nach
dem Gesetz der Natur / hrsg. und iibersetzt von Klaus Luig. Frankfurt am
Main : Insel, 1994 (Bibliothek des deutschen Staatsdenkens ; 1)

In der Kurzfassung des Naturrechtswerkes steht, was Pufendorf zu Krieg und Frie-
den zu sagen hat, in II, 16.

Pufendorfs historische Werke umfassen Darstellungen der AuBBenpolitik Schwedens
und Brandenburgs im und nach dem DreiBigjahrigen Krieg, angefertigt in direktem
politischen Auftrag, und Einleitung zu der Historie der vornehmsten Reiche und
Staaten so itziger Zeit in Europa sich befinden (1682), Lehrbuch fiir Adelserzie-
hung, das in vielen Ubersetzungen und Fortsetzungen sehr verbreitet war, die erste
Darstellung der Europiischen Geschichte als System von Groméchten.

Literatur

Welzel, Hans

Die Naturrechtslehre Samuel Pufendorfs : ein Beitrag zur Ideengeschichte des
17. und 18. Jahrhunderts. — Berlin : de Gruyter, 1958. — 113 S.

Uberarbeitete Veroffentlichung von Welzels Dissertation von 1928

352

22.01.2028, 03:43:57.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pufendorf beginnt zwar mit den Pflichten, die jeder Mensch gegen jeden Menschen
hat, aber er betont den Vorrang der Pflichten gegen den Staat vor den Pflichten ge-
gen die Menschheit. Ein Volkerrecht aus einer den Staaten vorgeordneten Instanz
kann es nicht geben. Es gibt nur das Naturrecht und das ist nicht pazifistisch. Pufen-
dorf folgt im Kriegsrecht im einzelnen Grotius. Aber wihrend Grotius den Krieg
moglichst rechtlich einengen will, ,,sieht Pufendorf in erster Linie die mit allen Mit-
teln um ihre Existenz kdmpfenden Staaten.” Pufendorf wird zum Theoretiker des
Staates, der nach auen mit allen Mitteln seine Eigenexistenz verteidigen darf, weil
er nach innen nicht nur Sicherheit garantiert, sondern ein voll entfaltetes Leben erst
moglich macht. Deshalb gibt es nicht einen Weltstaat, sondern zahlreiche selbstén-
dige staatliche Verbénde.

Welzel ist immer noch lesenswert, weil er einige Motive bei Pufendorf herausgear-
beitet hat, fiir die sich die spétere Forschung nicht interessiert hat. Freilich hat er
eine einfallsreiche Art, Motive aus verschiedenen Zusammenhéingen bei Pufendorf
zu einer einheitlichen Theorie im Sinne des deutschen Anti-Internationalismus zu-
sammen zu ziehen.

Schiffer, Walter

The Legal Community of Mankind : a Critical Analysis of the Modern Concept
of World Organization. — New York : Columbia Univ. Pr., 1954. — S. 49-63
Pufendorf’s Concept of Free and Equal States Coexisting in a State of Nature
Das Naturrecht wird bei Pufendorf aus dem Willen Gottes abgeleitet, deshalb ist es
verpflichtend. Die Aufgabe des Staates ist es, das Naturrecht, das das Recht der
Menschheit ist, sicher zu machen. Gemeinsam bilden die Staaten (nicht die einzel-
nen Menschen) eine universale Gemeinschaft, von Anfang an eine Koexistenz der
Staaten, auch ohne staatliche Bindung der Staaten in einem Weltstaat. Die Staaten
sind niemanden Rechenschaft schuldig als Gott, das ist der Anfang der Lehre von
der Gleichheit der Staaten. Die Staaten sind vor allem zur Selbsterhaltung verpflich-
tet; sie bendtigen dazu aber die Hilfe der anderen Staaten. Zur Ubereinstimmung
kann das nur gebracht werden, wenn Freundschaft und Frieden als Langzeitinteres-
sen dominieren. In diesem Sinne wird Frieden zur urspriinglichen conditio humana.
Krieg wird als Gerechter Krieg zugelassen. Aber wihrend Grotius den Gerechten
Krieg in Analogie zum ProzeB sieht, sieht ihn Pufendorf in Analogie zu Selbsthilfe
des Geschadigten. Wegen der Gleichheit der Staaten kann er nicht zulassen, dal3 ein
Staat den anderen beurteilt oder ein Herrscher im Auftrag der Volkergemeinschaft
titig wird. Der Selbsthilfe muB3 immer ein direkter Konflikt vorausgegangen sein
und es besteht eine Verpflichtung, da3 der Krieg nur das letzte Mittel sein darf (nach
Verhandlung, Vermittlung, Arbitration, Los). Was Grotius fiir Zweifelsfélle vor-
sicht, wird bei Pufendorf eine Forderung fiir den iiblichen Verkehr zwischen Staa-
ten. Diese Verfahren setzen Vernunft voraus, die Staaten (wie Individuen) freilich
oft fehlt. Letztlich beruht der Frieden deshalb auf der Gottesfurcht.

DafB3 Pufendorf keinen Weltstaat vorsieht, liegt daran, da3 Staaten den Weltstaat
nicht so dringend benétigen wie Individuen den Staat, weil die elementare Sicherheit
im Einzelstaat gewahrleistet ist. Dieser Unterschied ist gottgewollt. Der Staat kann

353

22.01.2028, 03:43:57.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur hochste Autoritit haben, wenn er keine Beschrinkung seiner Freiheit hat. Eine
internationale Ordnung zwischen Gruppen muf} anders organisiert werden als die
staatliche Ordnung zwischen Menschen.

Krieger, Leonard

The Politics of Discretion : Pufendorf and the Acceptance of Natural Law. —
Chicago (u.a.) : Univ. of Chicago Pr., 1965. — S. 164-169 International Law

Bei Pufendorf gibt es einen klaren Bruch zwischen dem rechtlich geregelten Staat
und den weitgehend rechtlosen internationalen Beziehungen. ,,Rechtlos® bedeutet
,.Naturrecht und das heif3t, da3 Frieden herrschen und kein Staat den anderen mut-
willig schéddigen soll. Pufendorf baut darauf, dal es Standards der Freundschaft
zwischen den Staaten gibt, die ohne juristische Festschreibung wirken. Beim Uber-
gang vom Frieden zum Krieg folgt Pufendorf der Lehre vom Gerechten Krieg mit
ihren traditionellen gerechten Griinden. Der Ubergang vom Krieg zum Frieden wird
dagegen vollig vom Nutzen der Staaten her gesehen. Die Frage, ob tatséchlich nur
Interesse/Nutzen zwischen Souverdnen herrscht, wird von Pufendorf nicht direkt
gestellt, aber seine ganze Darstellung zeigt es. (Das entspricht auch dem Verhalten
der Individuen im Naturzustand; Abmachungen gehen nie weiter als der Nutzen).
Die Souverine sind noch freier, weil es im internationalen Verkehr nicht die natiirli-
chen Gemeinschaften (Familie usw.) gibt, die die vorstaatlichen Individuen binden.
Dieser Zustand wird von Pufendorf nie erklért, aber der Grund ist deutlich: Souve-
réne sind nur politische Personen. Geschaffen fiir Sicherheit ist ihr ganzes Verhalten
an Sicherheit orientiert.

Pufendorfs Ansichten iiber internationale Bezichungen miissen ansonsten nicht im
Naturrecht, sondern in seinen historischen Werken gesucht werden.

Linklater, Andrew

Men and Citizens in the Theory of International Relations. — London (u.a.) :
Macmillan, 1982. — S. 62-79 Pufendorf’s Theory of International Relations
Pufendorf folgt Hobbes darin, da3 die Menschen staatliche Gesellschaft suchen, um
vor Gewalt geschiitzt zu werden. Daf} dabei verschiedene Staaten gegriindet werden,
wird pragmatisch erklirt. Pufendorf hat keinen Zweifel, daB es allgemeine Pflichten
gegeniiber allen Menschen gibt, die jetzt durch spezifische Pflichten iiberlagert wer-
den. Diese neuen Verpflichtungen miissen die alten achten. Am Vertrag beteiligt
sind aber nur die, die den Staat etablieren, nicht die AuBlenstehenden. Pufendorf
selber bemerkt, dal mit dem Aufbau mehrerer staatlicher Machtzentren, die Unsi-
cherheit bleibt. Er sieht zwar Auswege vor (etwa das freie Recht sich seine Gemein-
schaft selber zu wihlen), aber er kommt von der hobbesianischen Beschreibung des
internationalen Systems nicht mehr los. Er verwirft den Weltstaat, will aber nie
richtig anerkennen, daf3 er dann nur noch ein System souverdner Staaten hat. (Rawls
macht denselben Fehler!)

354

22.01.2028, 03:43:57.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bazzoli, Maurizio

La concezione pufendorfiana della politica internazionale, in: Samuel
Pufendorf filosofo del diritto e della politica : atti del convegno internazionale
Milano, 11-12 novembre 1994 / a cura di Vanda Fiorillo. — Napoli : La Citta del
Sole, 1996. — S. 29-72

Pufendorfs bleibende Leistung ist der Begriff cines Staatensystems. Die Freiheit
eines Staates wird bestimmt als Féhigkeit, fiir seinen Erhalt sorgen zu kénnen und
dabei auch zukiinftige Sicherheit zu erlangen. Die Macht eines Staates wird dabei im
Verhéltnis zur Macht seiner Nachbarn gesehen, d.h. ein dynamisches System zug-
rundegelegt. Im Ganzen folgt daraus eine pessimistische Sicht des internationalen
Friedens: Moralische Regeln helfen nicht weiter, stindige Beachtung der wandeln-
den Machtverhéiltnisse sind ndtig. Pufendorf betont die Rolle von Treu und Glauben,
aber nicht aus Moral sondern aus Nutzen. Die Polemik gegen die falsche Niitzlich-
keit greift auf den wahren Nutzen zuriick. Pufendorf setzt im einzelnen die Theorie
des Gerechten Krieges fort, aber durch sein dynamisches Bild des internationalen
Systems ist diese Theorie bedeutungslos geworden. Volkerrecht ist bei Pufendorf
vor allem Allianzbildung, letztlich zur Erhaltung des Gleichgewichts. Eine perma-
mente Allianz zur Erhaltung der eigenen Freiheit ist eine Moglichkeit, das ist das
Modell des Deutschen Reiches. Es liegt ganz im Sinne dieser Sicht der internationa-
len Beziehungen, dafl Pufendorf zum Historiker werden mufite. Seine Geschichte
des europdischen Staatensystems ist eine Lehre von den Interessen der Staaten, letzt-
lich eine Lehre, welche Staaten ein Interesse haben in Frieden miteinander zu leben
und welche nicht.

Tuck, Richard

The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order
from Grotius to Kant. — Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. — S. 140-165
Pufendorf will Hobbes widerlegen, indem er zeigt, dal das internationale System
gerade kein Naturzustand ist. Der Mensch hat bereits im Naturzustand einen Souve-
rdn, ndmlich Gott; damit unterscheidet sich Pufendorfs Naturzustand nicht mehr
wesentlich von Hobbes’ Zivilzustand. Jeder menschliche Verkehr muf3 durch eine
Abmachung geregelt werden, damit kann aber auch iiber alle Konflikte ein Einver-
stindnis erzielt werden. Entsprechend hat er durch die Analogie von Naturzustand
und internationalem System ein ganz anderes Bild des internationalen Systems:
geprigt von vertraglichen Beziechungen zwischen Staaten, die bei ihm nicht voll
souverdn sind (er kennt diverse Formen der Teilung der Souverénitit zwischen ver-
schiedenen Staaten). In der Frage der Intervention gegen unmenschliche Briuche
kritisiert er Grotius besonders scharf: Kein Staat hat das Recht sich zum Richter
iiber andere Staaten zu machen. Was im Westen eine Frage des Rechts auf Koloni-
sierung ist, ist fiir Pufendorf in Deutschland eher eine Frage der Intervention in
Kriege anderer Michte. Es bleibt bei ihm aber eine humanitidre Intervention auf
Bitten der Untertanen eines Tyrannen moglich.

355

22.01.2028, 03:43:57. - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783845222097-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Boucher, David

Resurrecting Pufendorf and Capturing the Westphalian Moment, in: Review of
International Studies 27 (2001) 557-577

Pufendorf treibt die Analogie zwischen Staat und Individuum weiter als seine Vor-
génger. Diese haben in der Tradition des Romischen Rechtes der kiinstlichen Person
nur Rechte zugesprochen, aber keinen Willen und keine Pflichten. Pufendorf hat
eine moralische Ordnung, die universal ist, in der Menschen gegeniiber anderen
Menschen Pflichten haben, nur weil sie Menschen sind, und in der nur Gott wirklich
souverdn ist. Indem er Staaten als Personen sieht, hat er diese Ordnung auch zwi-
schen Staaten. Da aber Staaten weniger als Menschen auf Zusammenarbeit angewie-
sen sind, kdnnen sie in einer nur losen Freundschaft mit anderen leben, die freilich
rasch in Feindschaft umschlagen kann. Pufendorf hat erkannt, da3 auch universale
Rechte erst effektiv Rechte sind, wenn ein Staat sie als sein Recht adoptiert hat.
Boucher beschiftigt sich ansonsten mit den Staatenverbindungen bei Pufendorf, eine
komplexe Lehre, die Pufendorf fiir die Beurteilung des Deutschen Reiches heranzog,
Boucher aber zur Beurteilung der Europdischen Union nutzen will.

Cheneval, Francis

Philosophie in weltbiirgerlicher Bedeutung : iiber die Entstehung und die phi-
losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens
der Moderne. — Basel : Schwabe, 2002 (Schwabe Philosophie ; 4) 270-286 Pu-
fendorf

Pufendorf steht in Fragen internationaler Beziehungen Hobbes néher als Grotius,
weil er von Hobbes libernimmt, dal3 es kein positives Volkerrecht gibt. Aber er hat
ein vollig anderes Konzept des Naturzustandes. Pufendorf hat als erster erkannt, daf3
Hobbes den Naturzustand zwischen Individuen aus dem Zustand zwischen Staaten
konstruiert. Pufendorf konstruiert umgekehrt aus der Friedensgeneigtheit der Ursitu-
ation die Friedensgeneigtheit der Individuen im Staat und die der Staaten unterein-
ander. ,,Der Kriegszustand zwischen den Staaten mag eine Tatsache sein, er ist aber
fiir Pufendorf weder rational nachvollziehbar noch natiirlich.” Wenn diese Friedens-
geneigtheit nicht vorausgesetzt werden konnte, dann konnten Vertrdge nicht Frieden
stiften. Er muf3 freilich zugeben, wie prekir dieser Frieden ist. Der Naturzustand
muf} deshalb auch bei Pufendorf tiberwunden werden, weil er ein Zustand des Krie-
ges und der Misere ist. Internationale Organisation kann er sich nicht vorstellen (er
kennt nur die Verteidigungsfoderation und die diskutiert er nicht theoretisch, son-
dern aufs Deutsche Reich bezogen).

6.7.5 Locke

John Locke, 1632-1704, geboren in Wrington bei Bristol in einer Gentryfamilie.
Dozent an der Universitdt Oxford, Arzt, Diplomat, Sekretir von Anthony Ashley
Cooper, des 1. Earl of Shaftesbury, als dieser Minister war, und wohl auch heimlich
fiir ihn tétig, als dieser die Opposition gegen die Regierung organisierte. Im nieder-

356

22.01.2028, 03:43:57.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

