
Kommentare

Timo Tohidipur

Islam und Menschenrechte revisited*

Wider die dunkle Seite der Projektion

»Es sind die vorgefaßten Meinungen, die es den Völkern so schwer machen,
einander zu verstehen, und die es ihnen so leicht machen,
einander zu verachten.«

Romain Rolland

Kritik der Vorwegnahme des Eigentlichen

Der Beitrag von Kartal zu »Islam und Menschenrechten« manifestiert schon zu
Beginn, im ersten Satz der so genannten »Einleitung«, die unumstößlich schei-
nende Conclusio: »Ein im Wesentlichen oder auch nur teilweise nach religiösen
Gesichtspunkten regierter Staat kann die auf Liberalität und Aufklärung basie-
renden Menschenrechte nicht uneingeschränkt gewährleisten und wird ihrem We-
sen nicht gerecht.« Islam und seine Verwirklichung durch den islamischen Staat
sind mit Menschenrechten damit unvereinbar. Schluss und Aus. Der Frage und
dem Argument wird hier kein Raum gegeben. Dieses Diktum, das Kartal nicht als
Ergebnis, sondern letztlich als Grundlage der weiteren Betrachtung formuliert,
möchte schon von Beginn an jede Hoffnung auf Vereinbarkeit zwischen Islam und
Menschenrechten als illusionär erscheinen lassen. Dabei kann der Text von Kartal
bezüglich dieser Argumentationslinie weder methodisch noch inhaltlich überzeu-
gen. Gerade in einer globalisierten Welt, in der geographische Abstände ihre Be-
deutung verloren haben, ist das Verständnis für den »Anderen«, dessen Horizonte
und Leitvorstellungen, immer wichtiger geworden – so es das letztlich nicht schon
immer war. Subjektiv vorbelastete Argumentation und Abgrenzung, die sich einer
Selbstreflexion verschließt, endet zumeist im profanen Duktus des Kampfes der
Kulturen oder der Religionen; dies sollte jedoch kein Schlachtfeld des wissen-
schaftlichen Diskurses sein. Vielmehr sollte dieser wenigstens im Versuch der
nüchtern informierten Auseinandersetzung und des Dialoges geführt werden,
beispielsweise anlehnend an der vom Iran angestoßenen UN-Initiative »Dialog
der Kulturen«1 sowie des, zuweilen leider im wissenschaftlichen Abseits düm-
pelnden, interkulturellen Religions- und Philosophiedialoges,2 um so einem Do-
minanzdenken die Basis zu entziehen. Und doch schwingt solches Dominanz-
denken im gesamten Text von Kartal zwischen den Zeilen mit und lässt schon den
Entwurf einer islamisch geprägten Gesellschaft per se als »Entwicklungsland« für
kulturell-geistiges Fortkommen am externen Maßstab westlich-europäischen Ge-
dankengutes erscheinen. Diese Denkweise, die erfüllt ist von der Projektion der
eigenen Vorstellung, hat Edward W. Said vor Jahren bereits eindringlich für die
Beziehung zwischen Europa, dem Westen und dem Orient analysiert. So war der

I.

* Zugleich eine Replik auf: Celalettin Kartal, Islam und Menschenrechte – Konturen des Konzepts vom
Koran und der Scharia im Vergleich der UN-Konvention, KJ 2003, S. 382 ff. (im Folgenden zitiert: Kartal).

1 Vgl. dazu: Kofi Annan (Hrsg.), Brücken in die Zukunft – Ein Manifest für den Dialog der Kulturen,
Frankfurt 2001, angestoßen vom iranischen Präsidenten Khatami. Vgl. weiter: Hans Küng/Dieter Senghaas
(Hrsg.), Friedenspolitik – Ethische Grundlagen internationaler Beziehungen, München 2003.

2 Beispielhaft: Hamid Reza Yousefi/Klaus Fischer (Hrsg.), Die Idee der Toleranz in der interkulturellen
Philosophie, Nordhausen 2003.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:07:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305


Orient, und damit auch die islamische Welt, stets Ort der Projektion von Vor-
stellungen seitens der »westlichen Welt« und insbesondere Europas.3 Früher über-
wogen zunächst die positiven Projektionen, wenn auch in einem eher romantisie-
renden Verständnis. Auch heute ist der Orient, die islamische Welt, abermals Ob-
jekt von Projektionen – diesesmal aber gänzlich negativer und vorurteilsbelasteter
Art. Unterschwellig existent bleibt die lichterfüllte Vorstellung des »guten« Ori-
ents, des Orients aus 1001 Nacht, der in einer längst vergangenen, klassischen
Epoche verortet wird. Im Gegenzug bildet sich die dunkle Vorstellung eines
»schlechten« Orients heraus, der im gegenwärtigen Asien unter dem Einfluss des
erstarkenden Islam verortet wird.4 Ist diese Vorstellung erst einmal maßgeblicher
Deutungshorizont, erwächst daraus unter dem Eindruck der Terrorismusproble-
matik schnell der Ausruf: «Der Haß steigt hervor aus der Religion des Islam.«5

Diese dunkle Seite der Projektion, die leider auch dem westlichen Projektions-
denken untergeordnete Teilhaber, abstammend aus orientalisch-islamischen Ge-
sellschaften, findet6 und damit Seriosität und Glaubwürdigkeit vortäuscht,7 darf
kein Leitbild in der wissenschaftlichen Betrachtung und Auseinandersetzung sein.
Die Projektion der eigenen Vorstellung blendet das Originäre des Adressaten der
Projektion aus. Das Eigentliche in der Auseinandersetzung mit dem Anderen,
nämlich Erkenntnis und Argument als Basis des Dialoges und der Kritik, wird
vorweggenommen durch Postulate und Dikta, die sich jeglicher Selbstreflexion
entziehen. In Abgrenzung dazu soll im Folgenden, in Auseinandersetzung mit den
Ausführungen und Argumentationssträngen Kartals, der Versuch unternommen
werden, eine Kritik der verbreiteten Betrachtung des Islam und seiner Implika-
tionen auf Menschenrechte zu formulieren und eine Basis des Verständnisses von
Staat, Gesellschaft und Menschenrechten in Bezug auf den Islam kontextbezogen
und somit als Basis vergleichender Betrachtung offenzulegen.

Die Idealisierung der Moderne als Maßstab

Zunächst ist ein methodisch-begrifflicher Fehlgriff zu beklagen. So zeigt sich als
entscheidende Argumentationslinie Kartals für die positive Vorbildfunktion eines
»westlichen Konzepts« (der Menschenrechte) die durchgängige Berufung auf die
»Moderne« in Abgrenzung zur behaupteten Rückständigkeit des Islam. Das Ver-
schweigen einer Begriffsbestimmung, die die Tauglichkeit »der Moderne« als
Maßstab begründen könnte, erleichtert Kartal deren dauernde Verwendung. Die
Berufung auf die Moderne geschieht in Form des modernen Staates,8 der modern-
westlichen Gesellschaft9 und der modernen Menschenrechte.10 Ziel müsse es sein,
an »die Moderne« anzuknüpfen11 und den Islam an »die Moderne« anzupas-

II.

3 Edward W. Said, Krise des Orientalismus, in: Christoph Conrad/Martina Kessel (Hrsg.), Kultur und
Geschichte, Stuttgart 1998, S. 75 ff.; Siehe auch: Edward W. Said, Orientalismus, Frankfurt 1994.

4 Said, Krise des Orientalismus (Fn. 3), S. 81.
5 Josef Isensee, Nachwort: Der Terror und der Staat, dem das Leben lieb ist, in: Eckart Klein u. a. (Hrsg.),

Der Terror, der Staat und das Recht, Berlin 2004, S. 83 (100).
6 So seit Jahren in vorderster Linie Bassam Tibi, der mit dem Anspruch der Wissenschaftlichkeit aus-

drücklich vor dem Streben des Islam nach »Weltherrschaft« warnt: Bassam Tibi, Selig sind die Beloge-
nen, Vortrag 2002, abrufbar unter: http://www.efg-hohenstaufenstr.de/downloads/texte/se-
lig_sind_die_belogenen.html.

7 Dies ist leicht erkennbar durch die ständige Berufung auf ebendiesen Bassam Tibi in von negativen
Projektionen durchfluteten wissenschaftlichen Beiträgen, zuletzt beispielsweise: Isensee (Fn. 5) Nach-
wort, S. 83 (98); Ronald Pofalla, Kopftuch ja – Kruzifix nein?, NJW 2004, S. 1218 (1220).

8 Kartal (Fn. *), S. 386, 389.
9 Ebd., S. 396, 397.

10 Ebd., S. 382, 386.
11 Ebd., S. 397.

306

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:07:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305


sen.12 Zudem würden sich alle politischen Systeme der Welt heutzutage auf »mo-
derne« Menschenrechte stützen.13

Doch was ist die Botschaft des »Modernen«? Gibt es einen einheitlichen Sinnge-
halt der Moderne, die einen bestimmten Zustand darstellt oder einen bestimmten
Inhalt impliziert und damit als Argument für eine Zustandsbeschreibung tauglich
ist? Eine Bestimmbarkeit, die zudem rein positive Assoziationen erwecken soll,
wenn man, wie der Autor, das Moderne an sich schon als Maßstab allen Seins
formuliert. Die Moderne scheint insoweit Teil, genauer: Zeitgeistelement einer
historischen Abfolge, die Kontinuität verheißt und sich als vorläufigen Endpunkt
einer kontinuierlichen Entwicklung ausweist, der zu erreichen ist,14 freilich ent-
wickelt am historischen Kontext des europäischen Kontinents. Die Moderne wird
also assoziiert mit der Vorstellungswelt der Vernunftsaufklärung,15 die der Islam
»noch« nicht erlebt habe. Kartal betont ja auch in seinem ersten Satz, dass Men-
schenrechte auf »Liberalität und Aufklärung« beruhen,16 und führt später aus, dass
sie sich (notwendig?) aus historischen Unrechtserfahrungen ableiten.17 Basierend
auf einem streng linearen Geschichtsmodell, das nur eine Deutung der Entwick-
lung zulässt, steht also den islamischen Gesellschaften die ihrige Aufklärung und
Abarbeitung von Unrechtserfahrungen nach dem Vorbild Europas noch bevor –
hier paart sich scheinbar der christliche Missionsgedanke mit dem klassischen Ab-
solutheitsanspruch im säkularen Gewand und legt den islamischen Gesellschaften
nahe, die vorbestimmte Entwicklung eilig »nachzuholen«.18 Hier zeigt sich eine
»Vergangenheit als Diktat der Voreingenommenheit«.19 Diese Form der behaup-
teten Kontinuität der Weltgeschichte ist Wunschdenken, ist Fiktion und zugleich
willfähriges Mittel derer, die die Konstruktion einer zwingenden Abfolge von Er-
eignissen als Argumentationsreservoir für die Formulierung der Vorreiterrolle ei-
nes bestimmten Konzepts, hier also des westlichen Denkweges, nutzen wollen.
Der Versuch der Formulierung einer derartigen welthistorischen Kontinuität geht,
wie viele andere Versuche historischer Kontinuitätsbehauptungen, ins Leere.20

Derweil wird das ehemalige Paradigma des Maßstabes Europa einer Revision un-
terzogen und gar die Frage gestellt, ob nicht vielleicht Europa den »Sonderfall«
darstellt.21 Wir haben das vermeintliche »Ende der Geschichte« schon erlebt und
überlebt.
So ist selbst der Versuch, die Kultur der Moderne mit der westlichen Kultur
gleichzusetzen, zum Scheitern verurteilt.22 Klarheit und gar Bestand der Moderne,
insbesondere soweit sie zunehmender Differenzierung mit vereinheitlichenden

12 Ebd., S. 397.
13 Ebd., S. 382, 384, 385.
14 Ebd., S. 389, sieht das Problem daher auch in einer »ahistorischen« Vorstellung.
15 Niklas Luhmann, Beobachtungen der Moderne, Darmstadt 1992, S. 12; Jürgen Habermas, Die Moderne

– ein unvollendetes Projekt, in: ders., Die Moderne – ein unvollendetes Projekt, Leipzig 1990, S. 41 f.
16 Kartal (Fn. *), S. 382.
17 Ebd., S. 389.
18 So letztlich sogar Peter Häberle, der beklagt, dass das »Fehlen der europäischen Aufklärung« im Islam

erst die Probleme bereite, siehe: Peter Häberle, Schlusswort zum Podium: Kulturspezifische Muster des
Verfassungsstaates, in: Martin Morlok (Hrsg.), Die Welt des Verfassungsstaates, Baden-Baden 2001,
S. 221 (222); Ablehnend: Peter Antes, Ethik und Politik im Islam, Stuttgart 1982, S. 13.

19 Juri Andruchowytsch, Mittelöstliches Memento, in: Juri Andruchowytsch/Andrzej Stasiuk, Mein Eu-
ropa, Frankfurt am Main 2004, S. 34.

20 Der Historiker Peter Eglund, Menschheit am Nullpunkt, Stuttgart 2001, S. 247, formuliert zu Recht:
»Die Geschichte kennt nur wenige wirklich unausweichliche Ereignisse«. In diesem Sinne auch: Gianni
Vattimo, Das Ende der Moderne, Stuttgart 1990, S. 14 f.; Antes (Fn. 18), S. 13; Felix Hanschmann, »Ge-
schichtsgemeinschaft«. Ein problematischer Begriff und seine Verwendung im Staats- und Europarecht,
Rechtsgeschichte 5 (2004), im Erscheinen.

21 Danièle Hervieu-Léger, Religion und sozialer Zusammenhalt in Europa, Transit 26 (2004), S. 101
(102 f.).

22 Thomas Meyer, Die Identität Europas, 2004, S. 76 f. weist die Gegenläufigkeit anschaulich nach.

307

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:07:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305


Konzeptionen zu begegnen versuchte, sind mehr als fraglich.23 In den 8oer Jahren
beschäftigte Jürgen Habermas der philosophische Diskurs der Moderne,24 wäh-
rend Gianni Vattimo zur selben Zeit schon über das »Ende der Moderne«
schrieb.25 Zygmunt Bauman zeichnete ein negatives Bild der Moderne, die zur
Intoleranz neige,26 und denkt heute über die »flüchtige Moderne« nach.27 Die
Moderne wurde auch als lediglich ein »Experiment mit offenem Ausgang« be-
schrieben28 oder begriffshistorisch gar das Ende der Moderne mit dem Jahr 1945
konstatiert.29 Das Ergebnis ist offensichtlich: »Die« Moderne verflüssigt sich,
gleitet durch die Kategorien der Fassbarkeit und präsentiert sich in ihrer offenba-
ren Ambivalenz und Widersprüchlichkeit, die weder historisch noch begrifflich
greifbar scheint und relativiert damit ihre Tauglichkeit als Leitstrahl einer recht-
lichen bzw. vergleichenden Betrachtung.

Rechtsvergleichende Methode und die Suche nach dem Gegenstand der
Betrachtung

Der Ansatz Kartals bei der Formulierung des Gegenstandes der Betrachtung war
es ausdrücklich, den theoretischen (Rechts-)Vergleich zu versuchen, also die Be-
trachtung der theoretischen und normativen Grundlagen, von Konturen und
Konzepten, und nicht des Grades deren praktischer Umsetzung im Einzelfall.30

Von diesem selbstgewählten Ansatz weicht Kartal jedoch stetig ab und verliert
sich in einer asymmetrischen Betrachtung, in dem Vergleich der idealen (»moder-
nen«) Menschenrechtsgarantien der UN-Charta, gleichsam in symbiotischer Ein-
heit mit dem Geist des westlichen Menschenrechtskonzepts, und der zum Teil
einzelfallbezogenen Praxis vieler islamischer oder islamisch geprägter Staaten.31

Lichtvolle normativ-theoretische Grundlagen der einen Seite mit den dunklen,
praktischen Exzessen der anderen Seite zu vergleichen, setzt sich dem Vorwurf
der Unlauterkeit aus. Richtet man den Focus auf die praktische Durchführung
normativ-theoretischer Verbürgung, wären auch westliche Staaten schnell ihres
vermeintlich makellosen Kleides entledigt. Die hier gewählte asymmetrische Vor-
gehensweise des Vergleichs von Theorie, d. h. normativem Anspruch, auf der einen
und Praxis auf der anderen Seite, bringt daher in der Sache nicht weiter und reiht
sich ein in den Gleichklang populistischer und zumeist kenntnisfreier Auseinan-
dersetzung in vielen Medien.
Rechtsvergleichung erschließt einen anderen Weg und gibt sich dabei grundsätz-
lich unparteiisch.32 Sie umfasst Beschreibung und vergleichende Systematisierung
verschiedener Rechtsordnungen bzw. Rechtssysteme. In der Tat wäre das vorur-
teilsreduzierte Verständnis des Anderen ohne den Ballast einer »kulturell imprä-

III.

23 Vgl. Barbara Boisits/Peter Stachel, Einleitung, in: dies. (Hrsg.), Das Ende der Eindeutigkeit – Zur Frage
des Pluralismus in Moderne und Postmoderne, Wien 2000, S. 13 ff.; Johannes Dingler, Postmoderne und
Nachhaltigkeit, München 2003, S. 18 f. Siehe auch: Reinhart Koselleck (Hrsg.), Studien zum Beginn der
modernen Welt, Stuttgart 1978; Wolf gang Welsch (Hrsg.), Wege aus der Moderne, 2. Auflage, Berlin
1994; ders., Unsere postmoderne Moderne, 6. Auflage, Berlin 2002.

24 Jürgen Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt 1988 sowie zuvor: ders. (Fn. 15).
25 Vattimo (Fn. 20).
26 Zygmunt Bauman, Moderne und Ambivalenz, Frankfurt 1995, S. 21.
27 Zygmunt Bauman, Flüchtige Moderne, Frankfurt 2003.
28 Hauke Brunkhorst, Demokratischer Experimentalismus, in: ders. (Hrsg.), Demokratischer Experimen-

talismus, Frankfurt 1998, S. 7.
29 Martin Albrow, Abschied vom Nationalstaat, Frankfurt 1998, S. 9.
30 Kartal (Fn. *), S. 383.
31 Vgl. Kartal, ebd., beginnend schon auf der zweiten Seite des Beitrages, mit S. 384 Fn. 4, dann ab S. 386 ff.
32 Rodolfo Sacco, Einführung in die Rechtsvergleichung, Baden-Baden 2001, S. 15.

308

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:07:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305


gnierten und national verengten Perspektive«,33 mithin ohne die dunkle Seite der
Projektion, erstrebenswerte Voraussetzung ertragreicher Rechtsvergleichung.
Verständnis setzt Verstehen voraus. Folglich widerspricht es dem Anspruch von
Wissenschaftlichkeit, wenn lediglich eine unreflektierte Bewertung statt dem zu-
nächst unvoreingenommenen Kennenlernen das Ziel der Untersuchung ist.34 Die-
ses Kennenlernen umfasst die Erforschung der jeweils eigenen und spezifischen
Logik sowie die jeweils eigene und spezifische Vernunft des zu betrachtenden
Rechtsmodells.35 Rechtsvergleichung verliert sich damit nicht in simplifizierenden
Kriterienpaaren wie »gut»/»schlecht« und »richtig«/»falsch«, sondern zielt auf die
Erfahrung von »so«/»anders«. Ziel ist das Verstehen des Kontextes von Rechts-
kulturen, um Genese und Geltung erfassen zu können. Doch die Plausibilität die-
ses Grundprinzips schützt nicht vor ihrer Missachtung. Kartal verweigert sich
dieser schwierigen Aufgabe der Herausarbeitung von prägenden Konzepten und
Konturen der islamischen Sicht, indem er die Minderwertigkeit dieser Sicht aus
der bewussten Andersartigkeit zum westlichen Konzept als Makel ableitet36 und
damit dem rechtsvergleichenden Dialog keinen Raum gibt. Als Allheilmittel für
die Völkerverständigung taugt Rechtsvergleichung ohnehin sicher nicht,37 sie birgt
aber doch den Keim der Erkenntnis des kulturellen und rechtlichen Pluralismus
und damit der Abkehr der Interpretation aus der selbstdefinierten zentralen Stel-
lung der eigenen (Rechts-)Kultur heraus. Die Idee der generalisierenden Verein-
heitlichung oder gar Einheitlichkeit des Rechts, die eine Bewertung nach dem
Kriterienpaar »richtig«/»falsch« voraussetzen würde, ist ein Auslaufmodell des 20.
Jahrhunderts und gerade angesichts fortschreitender Fragmentierung globaler wie
regionaler Systeme mehr als illusionär.38 Distanz ist vonnöten, also die Lösung
von den Fesseln fester Überzeugungen und vermeintlich gefestigtem (wahren?)
Wissen.39 Viele klassische westlich-akademische Denk- und Strukturschemata
greifen im Zusammenhang mit dem Islam nicht, und es gilt ein Bewusstsein dafür
zu schaffen, dass die in der islamischen Welt bestehenden juristisch-logischen
Denkschemata andere als die uns bekannten Rechtskonnotationen besitzen.40

Zur islamischen Religion und dem islamischen Recht

Der Islam, als monotheistische Offenbarungsreligion, ist einerseits Theologie,
welche die Glaubenslehre und Dogmen bestimmt und damit dem Muslim den
Glaubensinhalt vorgibt, andererseits ist der Islam das Gesetz (Schariya = der Weg),
das die Glaubensordnung, die religiöse Wertung aller Lebensverhältnisse, be-
inhaltet und den Gläubigen Handlungsanweisungen vorgibt. Diese Handlungs-
anweisungen sollen den Muslimen helfen, ein mit den Geboten Gottes überein-
stimmendes Leben zu führen.41 Der Islam ist damit seinem Wesen nach, wie das
Judentum, eine Religion des Gesetzes,42 des Gottesgesetzes, deren Quelle das jus

IV.

33 So Günter Frankenberg, Kritische Vergleiche – Versuche, die Rechtsvergleichung zu beleben, in: ders.,
Autorität und Integration, Frankfurt 2003, S. 299.

34 Emilio Mikunda-Franco, Der Verfassungsstaat in der islamischen Welt, in: Morlok (Fn. 18), S. 155. Sehr
eindringlich auch schon Léontin-Jean Constantinesco, Rechtsvergleichung, Band II, Köln u.a. 1972,
S. 31 f.

35 Sacco (Fn. 32), S. 15; Frankenberg, Kritische Vergleiche (Fn. 33), S. 301.
36 Kartal wirft dem Islam die bewusste »Verdrängung der Herausforderungen der Moderne« vor und sieht

darin eine Verweigerung den Menschenrechten gegenüber, Kartal (Fn. *), S. 389.
37 Sacco (Fn. 32), S. 15, spricht hier von einer zuweilen auftretenden »rührenden Sentimentalität«.
38 Sacco (Fn. 32), S. 18.
39 Frankenberg (Fn. 33), S. 303.
40 Mikunda-Franco (Fn. 34), S. 152 f.
41 Peter Heine, Islam, Hamburg 2003, S. 97.
42 Ernest Gellner, Der Islam als Gesellschaftsordnung, München 1992, S. 8; Der Begriff des »Gesetzes« ist

im Islam sehr weit gefasst. Vgl. Jamila Hussain, Islamic Law and Society, Leichhardt/NSW 1999, S. 26 ff.

309

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:07:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305


divinum, das göttliche unveränderliche Recht ist. Dies impliziert indes nicht, dass
es in einer islamischen Gemeinschaft (Umma) bzw. einem islamischen Staat (Um-
ma oder Doulat, dazu später) kein jus humanum, das menschliche veränderliche
gesetzte Recht geben kann. Hier irrt Kartal, wenn er geradezu verabsolutiert, dass
es »keine staatliche Gewalt mit gesetzgeberischer Funktion wie im Westen« geben
könne.43 Es gibt sie bereits: Offensichtliches Beispiel ist die Gesetzgebung in der
Islamischen Republik Iran. Dort obliegt, trotz der Festlegung des islamischen
Rechts als Hauptquelle der Gesetzgebung in Art. 2 der Verfassung, ebendiese Ge-
setzgebung dem Parlament. Auch wenn in Iran (zu) viele Gesetze vom Wächter-
rat44 als nicht mit dem Islam übereinstimmend verworfen werden, bleibt die Ge-
setzgebungskompetenz des Parlaments erhalten. Gesetze und Rechtsvorschriften
werden an das Parlament zurückgeleitet, wenn sie nach der Auffassung des Wäch-
terrates dem islamischen Recht widersprechen. Gemäß dem »Adäquatprinzip«45

ist die Richtungsvorgabe jedweder Gesetzgebung die notwendige Übereinstim-
mung mit dem jus divinum, feststellbar durch Rechtsgelehrte (Ulama), die die
Zuständigen für die Beurteilung islamischen Rechts sind.46 Dies ersetzt jedoch
nicht die staatliche Gesetzgebung, sondern setzt ihr einen bestimmten Rahmen.
Auch die simple Behauptung des angeblich vor Jahrhunderten eingetretenen Still-
standes des islamischen Rechts und des Fehlens allein schon der Möglichkeit fle-
xibler Rechtsfortbildung in Reaktion auf neue gesellschaftliche Probleme,47 ist eine
unterkomplexe Beschreibung. Auf der Basis der Schariya bildete sich, nach dem
Tod des Propheten Mohammad, die islamische Rechtswissenschaft, das Fegh
(Einsicht, Wissen).48 Diese islamische Rechtswissenschaft wird in zwei Teile ge-
gliedert. Sie untersucht einerseits die Wurzeln (Usul = allgemeines Fegh) und er-
klärt, wie man, durch Rechtschöpfungslehre, Methodik, Interpretation und Ar-
gumentation, von den Rechtsquellen (Koran, Sunnat = Handlungen Mohammeds,
Idjima = Konsens, Ghias = Analogieschluss, Istihsan = Bemühung des Rechtsge-
lehrten) ausgehend, die Gesamtheit der Lösungen finden kann, welche die Schariya
bilden. Andererseits behandelt die islamische Rechtswissenschaft die Rechtszwei-
ge, die Pflichtenlehre (Furu = besonderes Fegh), d. h. die materiellrechtlichen Lö-
sungen und Normen des islamischen Rechts. Das islamische Recht hat als ius di-
vinum seinen Geltungsgrund nicht in einer weltlichen Autorität, sondern allein
im Willen Gottes, was eine direkte Vergleichbarkeit mit dem staatlichen Recht
westlicher Vorstellung erschwert. Doch Rechtsfortbildung ist dabei nicht generell
ausgeschlossen. Eine rein statische Natur des islamischen Rechts ist nicht nach-
weisbar.49 Vielmehr ist hier etwa auf die, allerdings strengen Regeln folgende, Pra-
xis der Koranexegese und der Korankommentierung zu verweisen.50 Auch der
Brauch und das Gewohnheitsrecht können eine Rolle bei der Feststellung von
Rechtsnormen spielen.51 Die über die fundamentalen Grundsätze islamischen

43 Kartal (Fn. *), S. 397.
44 Dieses Wächterratsprinzip existiert im Übrigen schon seit der iranischen Verfassung von 1907 und ist

kein Konstrukt der Islamischen Republik Iran, siehe: Mehdi Tohidipur, Das Werden und der Inhalt der
iranischen Verfassung, VRÜ 1974, S. 201.

45 Vgl. Tohidipur, ebd., S. 201, unter Bezug auf dasselbe Prinzip in der iranischen Verfassung von 1907.
46 Koran, Sure 4, Vers 12, Sure 4, Vers 83. Diese Rechtsgelehrten müssen sich, dem Grundgedanken nach,

durch langjähriges Studium, besondere menschliche Qualitäten und der Anerkennung und Respekt
durch die Gemeinschaft qualifizieren.

47 Kartal (Fn. *), S. 396.
48 Mircea Eliade/Ioan P. Couliano, Handbuch der Religionen, Zürich 1991, S. 253 f.
49 Vgl. dazu die von Kartal seltsamerweise in konträrer Richtung zitierte Alexandra Petersohn, Islamisches

Menschenrechtsverständnis unter Berücksichtigung der Vorbehalte muslimischer Staaten zu den UN-
Menschenrechtsverträgen, Bonn 1999, S. 248 und Heine (Fn. 41), S. 98 ff. Dies gilt insbesondere für den
schiitischen Islam, der offener ist für Weiterentwicklung qua Neuinterpretation; Christiane Rajewsky,
Der gerechte Krieg im Islam, in: Hessische Stiftung Friedens- und Konfliktforschung (Hrsg.), Der ge-
rechte Krieg: Christentum, Islam, Marxismus, Frankfurt 1980, S. 19.

50 Adel Th. Khoury, Der Islam, Freiburg 1988, S. 49 f.; Amir M. A. Zaidan, At-Tafsir, Offenbach 2000.
51 Khoury, ebd., S. 53 f.

310

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:07:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305


Rechts hinausreichende intensive Betrachtung desselben im Hinblick auf aktuelle
gesellschaftliche Fragestellungen und Probleme muss die essentiellen Unterschie-
de und Gemeinsamkeiten der sunnitischen und der schiitischen Rechtsentwick-
lung ebenso wie die Herausbildung unterschiedlicher Rechtsschulen berücksich-
tigen,52 zum Teil begründet in der dezentralen Autoritätsstruktur des islamischen
Rechts. Als stets erneuerte gesellschaftliche Herausforderung ist auch das Leben
eines Moslem im nicht-islamischen Ausland zu bezeichnen. Hier kennt der Islam
besondere Regeln, die den Muslimen die Befolgung der jeweils geltenden Gesetze
vorschreiben oder wenigstens erlauben, ohne dass das Grundprinzip, das eigene
Leben in gottgefälliger Weise zu führen, aufgegeben werden muss. Religiöse Ge-
bote im Islam sind insoweit durchaus bis zu einem gewissen Grad flexibel und
anpassungsfähig, wie etwa die Gebetspflichten bei Aufenthalten im Ausland. Die
Unterwerfung unter eine europäische Rechtsordnung und die Verpflichtung auf
deren Einhaltung sind unproblematisch, solange keine kulturelle Assimilierung
verlangt wird.53 So entbehren Konzepte einer islamischen Religionsneugründung
in Europa – etwa die Idee eines »Euro-Islam« –54 jeglicher Notwendigkeit, zumal
die Begriffsschöpfung »Euro-Islam« eher die Nähe zum Euro als Währung denn
zum geografischen Raum Europa suggeriert.

Das Verständnis vom islamischen Staat

Der Beitrag von Kartal bleibt methodisch angreifbar durch die fehlende Kontur
der verwendeten Begrifflichkeiten. Es wird von »islamischen Staaten« gesprochen,
ohne zu ergründen, worin das Wesen eines solchen islamischen Staates liegt. Kartal
verweist lediglich auf die Staatspraxis einzelner Staaten des islamischen Raums,55

nähert sich aber der konzeptionellen Fundierung damit nicht an.
Was macht also den islamischen Staat aus? Da hier Konzepte zu vergleichen sind,
können nur solche Staaten »islamische Staaten« sein, die den Islam als Bestim-
mungsund Wesensmerkmal ihrer Rechts- und Gesellschaftsordnung normiert ha-
ben. Der Islam impliziert nicht lediglich eine Religion im Sinne eines theologisch-
dogmatischen Systems, sondern impliziert zugleich die Errichtung eines spezifi-
schen islamischen Staates.56 Der Islam enthält also untrennbar geistig-religiöse wie
weltlichpolitische Bestandteile. Islam ist nicht einfach nur eine Staatsreligion, die
islamische Gemeinde ist selbst gleichzeitig Religionsgemeinschaft wie Staat.57 Der
islamische Staat ist die politische Organisation der Gemeinde der Gläubigen

V.

52 Dazu: Bernd Radtke, Der sunnitische Islam, in: Werner Ende/Udo Steinbach (Hrsg.), Der Islam in der
Gegenwart, München 1989, S. 63 ff.; Karl-Heinz Ohlig, Weltreligion Islam, Mainz/Luzern 2000,
S. 261 ff.; Heine (Fn. 41), S. 106 ff.; Mikunda-Franco (Fn. 40), S. 166 ff.; Annemarie Schimmel, Der Islam,
Stuttgart 1990, S. 52 f.

53 Eine Assimilierung wird leider zu oft als Voraussetzung des »ungefährlichen Moslem« gesehen: So auch:
Bhikhu Parekh, Ist der Islam eine Bedrohung?, in: Transit 26/2004, S. 144 (150). Dabei stellt die Ver-
wirklichung von Assimilations-Praktiken juristisch einen völkerrechtlichen Verstoß gegen Art. 5
Abs. 2 des Rahmenübereinkommens zum Schutz nationaler Minderheiten dar. Dort werden die Mit-
gliedstaaten des Europarates ausdrücklich dazu verpflichtet, auf solche Zielsetzungen und Praktiken zu
verzichten, die auf Assimilierung von Angehörigen nationaler Minderheiten gerichtet sind und diese
Minderheiten darüberhinaus sogar vor jeglicher dergestaltiger Aktivität zu schützen.

54 So insbesondere wieder Bassam Tibi, Europa ohne Identität?, S. 193 ff., München 2000. Siehe auch:
Nezar Alsayyad/Manuel Castells (Hrsg.), Muslim Europe or Euro-Islam, Lanham 2002; Claus Legge-
wie, Auf dem Weg zum Euro-Islam?, Bad Homburg 2002. Es existiert gar eine von Wissenschaftlern
initiierte »Euro-Islam« Webseite, einsehbar unter: http://64.207.171.242/new/index.html.

55 Kartal (Fn. *), S. 386 ff.
56 Fritz Steppat, Der Muslim und die Obrigkeit, in: ders., Islam als Partner, Beirut 2001, S. 109 ff.; Khoury

(Fn. 50), S. 45.
57 Thomas Fleiner/Lidjia R. Basta Fleiner, Allgemeine Staatslehre, Berlin u. a. 2004, S. 479; Fritz Steppat,

Die politische Rolle des Islam, in: ders., Islam als Partner, Beirut 2001, S. 284.

311

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:07:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305


(Umma).58 Formuliert wird damit also kein Typus eines islamischen Staates, son-
dern der wirkliche islamische Staat selbst.59 Die Staatsmacht, die Regierung (Dou-
lat), bildet den exekutiven Teil dieses islamischen Staates. Die rechtliche Grund-
lage des Zusammenlebens der Muslime innerhalb des islamischen Staates ist die
Schariya, das islamische Gesetz, die die Beziehungen des einzelnen Menschen zu
Gott, zu den anderen Menschen und zum Staat regelt. Insoweit kann hier auch
von einer »Nomokratie« gesprochen werden.60 In der religiös-politischen Kon-
zeption des Islam ist der Staat Träger der religiösen Idee, Träger des göttlichen
Willens im Diesseits.61 Untrennbar verwoben mit der Konzeption der Umma ist
die Frage nach der demokratischen Struktur dieses Staates. Demokratie ist dabei
generell ein schwieriger Bezugspunkt, ist doch die Frage, was denn »die« Demo-
kratie ist, offen und kaum abschließend definierbar, angesichts der Vielfältigkeit
und Divergenz der Theorien und Meinungsstreitigkeiten und der Vielfalt der
praktischen Verwirklichung.62 Verständigen kann man sich auf die Idee der Ver-
wirklichung des Willens des Volkes – einer Herrschaft des Volkes – durch ein
institutionelles Organisationswesen zumeist repräsentativer Art.63 Soweit (von
außen) demokratische Alternativen in östlich-islamischen Gesellschaftsordnun-
gen gefordert werden, müssen diese jedenfalls auch den Islam, angesichts seiner
unbestreitbaren Präsenz, einbeziehen.64 Dies zeigt sich selbst bei der Auseinan-
dersetzung um die aktuellen afghanischen und irakischen Verfassungsentwürfe.
Das Mitdenken des islamischen Staates und seiner theoretischen Grundlagen ist
essentiell für die Betrachtung des Verhältnisses von Islam und Demokratie65 und
damit staatlicher Organisation. Der Vergleich der islamischen Vorstellung der
Organisation eines Gemeinwesens mit den westlichen Formen von Demokratie
kann nicht durch die Feststellung eines graduellen Unterschiedes von »mehr« oder
»weniger« Demokratie vorgenommen werden. Der Ansatz ist ein gänzlich anderer
und legt ein Regierungssystem eigener Art offen. Hier gerät die Umma als Ge-
samtheit der Gemeinde abermals in den Blick, denn sie ist Basis allen Handelns
und Entscheidens.66 Erst aus diesem Verständnis der Umma heraus kann die
Wirklichkeit islamisch geprägter Regierungsformen untersucht und können die
Methoden der Inklusion/Exklusion genauerer Betrachtung unterzogen werden.
Die Umma ist ihrem Ansatz nach letztlich eine unmittelbare Form der Verwirk-
lichung der demokratischen Idee, der Idee der Selbstregierung des Volkes, der
Selbststeuerung aller Bürger der Gemeinschaft, gar unter Aufhebung nationaler
Grenzen der Staatlichkeit.67 Die Umma ist nicht auf Staaten oder Staatsgrenzen
beschränkt, erweist sich somit gar als möglicher Identitätsbezug globaler Art. Sie
»spricht« in ihrer Gesamtheit, einer Art »volonté générale« im eigentlichen Sinne.
Dies wird betont durch den Ausspruch aus dem Hadith (= Überlieferung des Le-

58 Zur Frage der Repräsentation von (religiösen) Minderheiten vgl. die kenntnisreichen Ausführungen von
Albrecht Noth, Der Islam und die nicht-islamischen Minderheiten, in: Werner Ende/Udo Steinbach
(Hrsg.), Der Islam in der Gegenwart, München 1989, S. 527 ff.

59 Antes (Fn. 18), S. 69; Laurence Fitzgerald, The justice God wants – Islam and human Rights, North
Blackburn/Victoia 1993, S. 15.

60 Vgl. Montgomery Watt, Islam and the integration of society, London 1961; Gellner (Fn. 42), S. 127.
61 Antes (Fn. 18), S. 69.
62 Siehe exemplarisch: Herfried Münkler (Hrsg.), Die Chancen der Freiheit – Grundprobleme der De-

mokratie, München 1992; Manfred G. Schmidt, Demokratietheorien, 3. Auflage, Stuttgart 2004; Peter
Massing/Gotthard Breit (Hrsg.), Demokratietheorien, 2. Auflage, Schwalbach 2002.

63 Üblicherweise wird Demokratie mit einem repräsentativen System gleichgesetzt, das die Individualin-
teressen hinter dem Willen der Mehrheit zurücktreten lässt, vgl. Hans Köchler, Democracy and the
International Rule of Law, Wien/New York 1995, S. 3.

64 Jack Miles, Of Theology and Diplomacy, in: Sohail H. Hashmi (Hrsg.), Islamic Political Ethics, Prin-
ceton 2002, S. VII.

65 Antes (Fn. 18), S. 69.
66 Die Wertschätzung dieser Umma als Gesamtheit entspricht auch der Ausspruch im Koran Sure 3, Vers

111.
67 Die Zugehörigkeit zu einer Nation oder gar einer Klasse ist sekundäres Element islamischer Gruppen-

identität, vgl. Steppat (Fn. 57), S. 281 f.

312

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:07:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305


bens Mohammed): »Meine Gemeinde wird nie in einem Irrtum übereinstim-
men«.68 Der Mehrheitsgedanke tritt in dieser Lesart der theoretischen Grundlage
der Umma hinter der Notwendigkeit des Konsenses zurück. Doch gleichzeitig
bedeutet dies nicht die zwangsweise Unterordnung und Ausschaltung von Kritik
und abweichender Meinung, denn ein Hadith sagt auch: »Die Meinungsverschie-
denheit in meiner Gemeinde ist ein Zeichen göttlicher Barmherzigkeit.«

Menschenrechte und Menschenpflichten im Islam

Soweit im Beitrag von Kartal versprochen wird, Menschenrechtskonzeptionen auf
theoretischer Basis gegenüberzustellen, sucht man bis zuletzt vergebens nach kon-
textbezogener Erörterung von Rechts- und Pflichtenstrukturen. Ein Konzeptver-
gleich, also die Darlegung oder gar Analyse eines planvollen und einem theoreti-
schen Unterbau folgenden Systems, ist nicht zu erblicken. Menschenrechte sind
kein »organisches Produkt abendländischer Kulturgeschichte«.69 Die stetige Ver-
einnahmung der Menschenrechte aus der historischen Verwurzelung in der »west-
lichen Rechtskultur« lässt die zugleich bekundete Universalität ins Wanken gera-
ten.70 Die Universalität der materiellen Garantie lässt sich gerade nicht vereinbaren
mit der Verengung auf ein formales Rechtskonzept. Im Fall der Menschenrechte
darf Universalität nicht mit Uniformität gleichgesetzt werden.71 Zu Recht betont
Kartal, dass die Rechte des Menschen im Islam gottgegeben sind, und begründet
aber zugleich damit die Rückständigkeit des Rechtskonzepts. Doch worin besteht
der negative Wert dieser Feststellung? Können gottgegebene Rechte, die von allen,
also auch dem Staat, zu beachten sind, nicht umso mehr vorstaatlich und vor-
rechtlich sein, als sie gleichsam »vormenschlich« und damit ebenso unveräußerlich
ihrer Konzeption nach sind?72 Doch der Islam müsse »Menschenrechte im west-
lichen Sinne« kennen, fordert Kartal, eine Rezeption sei vonnöten, die bereits ein-
gesetzt habe.73 Dieser methodisch verengte, alleinige Blick auf »Rechte« blendet
das Kernelement der islamischen Tradition, die Pflichtenlehre,74 aus und entledigt
sich damit der Möglichkeit des Verständnisses der Menschenrechte im Islam.75

Verborgen bleibt so der Kern der islamischen Weltsicht: Nur Gott hat Rechte, die
Menschen haben Pflichten.76 Dies impliziert aber nicht die Rechtlosigkeit des
Menschen gegenüber dem Menschen oder des Menschen gegenüber dem Staat
oder anderer regulativ-politischer Organisation. Durch die Pflichtendefinition des

VI.

68 Zitiert nach: Schimmel (Fn. 52), S. 53; Khoury (Fn. 50), S. 52.
69 So der von Kartal oft zitierte Heiner Bielefeldt, Philosophie der Menschenrechte, Darmstadt 1998,

S. 203.
70 Widersprüchlich auch hier: Kartal (Fn. *), S. 399 f.; dazu: Bielefeldt (Fn. 69), S. 203. Siehe auch: Franz

M. Wimmer, Die Idee der Menschenrechte in interkultureller Sicht, in: ders., Globalität und Philosophie,
Wien 2003, S. 40 ff.; Charles Taylor, Religion, Identität und europäische Integration, in: Transit 26/2004,
S. 166 (181 f.) führt aus, dass es »alternative Rechtfertigungen« geben kann.

71 Otfried Höffe, Kulturimperialismus oder interkultureller Diskurs?, Zeitschrift für Kulturaustausch
1/02, S. 54.

72 Vgl. Lorenz Müller, Islam und Menschenrechte, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 28/97, S. 21, der
darauf hinweist, dass sich religiöse und naturrechtliche Begründungen der Menschenrechte grundsätz-
lich nicht unterscheiden, denn beide stellen bestimmte Rechtspositionen jenseits menschlicher Dispo-
sition.

73 So der in seiner Einseitigkeit offensichtliche, ausdrückliche Ausgangspunkt von Kartal (Fn. *), S. 389.
74 Tilman Nagel, Der Koran, München 1983, S. 301; Annemarie Schimmel, Spiegelungen des Islam, Berlin

2002, S. 55 f.; Bernhard Lewis, DIE ZEIT Nr. 13 vom 19. 3. 2004, S. 50. Das Konzept der Pflichtenlehre
ist auch dem christlichen Verständnis nicht gänzlich fremd, vgl. Patrick Collinson, Religion und Men-
schenrechte, in: Olwen Hufton (Hrsg.), Menschenrechte in der Geschichte, Frankfurt am Main 1998,
S. 27 (52 ff.).

75 Lediglich in einem Nebensatz auf S. 399 erwähnt Kartal, dass das islamische Konzept »fast nur Pflichten«
aufweise, ohne darauf näher einzugehen.

76 Bernhard Lewis, DIE ZEIT Nr. 13 vom 19. 3. 2004, S. 50.

313

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:07:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305


einen wird vielmehr der rechtliche Rahmen des Gegenüber gleich mitdefiniert.
Kartal übersieht, dass die Betonung der Pflichten keinen Mangel an Rechten be-
deuten muss. Vielmehr kann das Dringen auf Einhaltung von Pflichten auch die
Garantie von Rechten ermöglichen. Dieser Ansatz war auch gerade für das Kon-
zept der Grundrechte des Grundgesetzes bereits Anlass für wissenschaftliche
Auseinandersetzung, denn der Grundrechtskatalog des Grundgesetzes definiert
auch Grundpflichten implizit mit.77 Die Wechselbeziehung von Grundrechten
und Grundpflichten und damit auch Menschenrechten und Menschenpflichten
lässt sich als Symbiose begreifen, die das Verständnis der islamischen Pflichten-
lehre eröffnen könnte. Daher konnten auch Staaten, die den Islam als Grundlage
ihrer Staatsund Gesellschaftsordnung haben, aus voller Überzeugung die Men-
schenrechtserklärung der Vereinten Nationen vom 10. Dezember 1948 unter-
zeichnen,78 denn diese hat den Anspruch der Herstellung von Ordnung und Ge-
rechtigkeit, Forderungen, mit denen sich Muslime im Hinblick auf die Grundlagen
des Islam voll identifizieren können und deren Realisierung entscheidender Be-
standteil ihres religiös-politischen Glaubens ist. Das oberste Prinzip gesellschaft-
licher Ordnung muss Gerechtigkeit sein.79 Daraus lässt sich die Forderung pflicht-
gemäßen Verhaltens gegenüber anderen begründen. Die (Menschen)Rechtskon-
zeption des Islam kennt im Übrigen grundsätzlich keinen politischen bzw.
staatlichen Gegenpart, der die gegebenen Rechte streitig macht und demgegenüber
eine Abwehr notwendig ist. Auch der Staat und seine Handlungsträger sind Teil
der Verpflichteten. Selbst die Geistlichen, die die Gottesgebote ausführen, sind
weder zur Garantie noch zur Aberkennung befugt. Der Gehorsam gegenüber dem
politischen Herrscher ist damit auch nicht unbegrenzt. Da es also keinen Gehor-
sam in der Sünde gibt, besteht damit im Extremfall gar eine Art »Pflicht zur Re-
volution«.80

Der Schwerpunkt der islamischen Rechtskonzeption liegt nicht bei den politischen
Abwehrrechten, sondern bei den sozialen Rechten, die menschenwürdiges Leben
und Wirken in der Gesellschaft ermöglichen. Die Behauptung Kartals, das isla-
mische Recht bezwecke nicht die Lösung sozialer Probleme,81 verkennt die Aus-
wirkungen des islamischen Rechts- und Pflichtenkonzepts. Denn während nach
dem westlichen Konzept die politischen Freiheitsrechte an erster Stelle stehen,
liegt die Betonung auf islamischer Seite gerade auf den sozialen Schutzpflichten
und -rechten, begründbar auf dem starken Einfluss der Idee der Gerechtigkeit82

und der Ausrichtung am Allgemeinwohl, erkennbar an der Vielzahl moralischer
Vorschriften.83 Das »ummaorientierte« Denken sichert jedem Bedürftigen in der
Solidargemeinschaft die notwendige Unterstützung.84 Recht (Hagh) und Gerech-
tigkeit (Adl) sind mit dem islamischen Prinzip des »Gebietens des Rechten und
Verbietens des Unrechten« (al-amr bel-maruf wa an-nahy an al-munkar) die
Leitmotive koranischer Sprache und stellen die fundamentalen Normen des reli-
giösen Rechts und der Ethik des Islam dar. Auf dieser Basis bedarf es der weiteren
eingehenden Herausarbeitung einzelner Pflichten und damit Rechtekategorien.

77 Vgl. zu der Diskussion: Rolf Stober, Grundpflichten und Grundgesetz, Berlin 1979; Volkmar Götz,
Grundpflichten als verfassungsrechtliche Dimension, VVDStRL 41 (1983), S. 7 ff.; Hasso Hofmann,
Grundpflichten als verfassungsrechtliche Dimension, VVDStRL 41 (1983), S. 42 ff.; Günter Franken-
berg, Die Verfassung der Republik, Frankfurt 1997, S. 139 ff.; Thorsten Ingo Schmidt, Grundpflichten,
Baden-Baden 1999; Florian Dühr, Prinzip und System der Grundpflichten, Münster 2002.

78 Die aktuelle Liste der Unterzeichnerstaaten findet sich unter: http://www.unhchr.ch/udhr/miscinfo/
carta.htm.

79 Koran Sure 4, Vers 58 u. 135; Sure 5, Vers 8; Sure 7, Vers 29; Sure 16, Vers 90 u. 97; Sure 49, Vers 13;
Sure 60, Vers 8.

80 Bernhard Lewis, DIE ZEIT Nr. 13 vom 19. 3. 2004, S. 50.
81 Kartal (Fn. *), S. 396.
82 Antes (Fn. 18), S. 67.
83 Johannes Reissner, Die politische Rolle des Islams in der Gegenwart, in: Ende/Steinbach (Fn. 58), S. 167.
84 Antes (Fn. 18), S. 47.

314

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:07:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305


Die von Kartal generell angenommene Unvereinbarkeit der islamischen Men-
schenrechtskonzeption mit der UN-Konzeption ist nicht begründet.85

Konsequenz

Die Argumentation Kartals mündet in einer geradezu abstrusen Forderung: Da
der Islam so rückständig sei, solle es jedem Muslim selbst überlassen bleiben, ob
er sich an den Koran gebunden fühle!86 Doch ein Muslim, der sich an den Koran
nicht gebunden fühlt, ist ebenso wenig ein Muslim wie ein Christ, der sich nicht
an die Bibel gebunden sieht, kein Christ mehr ist. Plädiert Kartal also für die
Selbstauflösung des Islam? In diese Argumentationslinie passt auch der Versuch,
die islamische Religion der Lächerlichkeit preiszugeben, indem der Koran als
»vom Himmel gefallenes Buch« bezeichnet wird87 und die Schariya als »von Dog-
men und Diskriminierungen beherrscht«.88 Was folgt aus diesem vorurteils- und
projektionsbeladenen Umgang mit dem »Anderen«? In der öffentlichen Debatte
stellt sich die Wirklichkeit des Islam dergestalt dar, dass die islamische Religion
aggressiv sei und Muslime potentiell gefährlich seien,89 ferner, dass das islamische
Recht einer überholten Vergangenheit angehöre und zur Unbeweglichkeit erstarrt
sei, folglich besser zu ignorieren ist. Unterschiedliche Vorstellungen und Bewe-
gungen der islamischen Gemeinschaften werden zu einer einheitlichen Ableh-
nungsideologie hochstilisiert: Ziel des Islam, als einer »eroberungslustigen, krie-
gerischen und theokratischen Religion«90 und damit der Moslems, sei die Indok-
trinierung fremder Gesellschaften und letztlich die »Weltherrschaft«.91

Konsequenz der Abwehrhaltung ist aber auch die fortlaufende Selbstbeschädi-
gung des Rechtsstaats und der Demokratie in westlichen Staaten und damit gerade
die langsame, aber stetige Abkehr von eigenen maßstabgebenden Errungenschaf-
ten.92 Die Folgen der mangelnden Frage nach dem Verständnis des Islam vergrö-
ßert unnötig den bereits bestehenden »knowledge gap«.93 Der Ruf nach der Mo-
derne hilft hier nicht weiter, ebenso wenig die falsch verstandene Rechtsverglei-
chung, die den »schlechten« islamischen Konzepten den »guten« Westen
entgegensetzt und damit einer weiteren dunklen Projektion Vorschub leistet, die
sich gewahr werden muss, irreversible Schäden im gegenseitigen Miteinander an-
zurichten. Dabei ist das hier Ausgeführte idealtypisch für das Verständnis des Is-
lam und dessen politische Implikationen – doch allein das zu definierende theo-
retische Fundament offenbart das zugrunde liegende Konzept und kann damit
Maßstab einer kritischen und vor allem wirksamen Herangehensweise an die rea-
len Gegebenheiten sein,94 die gerade den rein polarisierend-wertenden Vergleich
ausspart.

VII.

85 Ebenso Petersohn (Fn. 49), S. 248.
86 Kartal (Fn. *), S. 397.
87 Ebd., S. 399.
88 Ebd., S. 398.
89 Vgl. Silvia Kaweh, Islam in Deutschland, in: Reza Yousefi/Fischer (Fn. 2), S. 181 (191 ff.), die zu Recht

von einem »Generalverdacht« spricht.
90 Vgl. Alexandre del Valle, Der Islam ist kriegerisch, in: FAZ v. 18. 11. 2001, S. 11; Dazu: Sabine Riedel,

Der Islam als Faktor in der internationalen Politik, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 37/2003, S. 15.
91 Bassam Tibi, Selig sind die Belogenen, Vortrag 2002, abrufbar unter: http://www.efg-hohenstaufen-

str.de/downloads/texte/selig_sind_die_belogenen.html. Siehe auch Fn. 6.
92 Richard Rorty, Feind im Visier, DIE ZEIT Nr. 13 v. 19. 3. 2004, S. 49.
93 Jack Miles, Of Theology and Diplomacy, in: Sohail H. Hashmi (Hrsg.), Islamic Political Ethics, Prin-

ceton 2002, S. VII.
94 Ebenso Antes (Fn. 18), S. 95.

315

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:07:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2004-3-305

