
III. Der Begriff der Gerechtigkeit

1. Die Gerechtigkeit im Staat

Nicht nur als Mittel zu anderen Gütern, sondern auch als 
ein Gut an und für sich soll und will Sokrates das Wesen 
und die Macht der Gerechtigkeit in der Seele erweisen 
(358 b, 366b). Die Betrachtung einer Polis empfiehlt 
Sokrates dabei nur als eine Art Sehhilfe für Kurzsichtige 
(368c-e). Für Scharfsichtige müßte es demnach auch 
möglich sein, bei der Betrachtung der Individuen und 
deren Vorstellungen von der Gerechtigkeit und vom guten 
Leben zu bleiben. Das könnte es angeraten erscheinen 
lassen, die ganze Staatstheorie zu übergehen und mit der 
Interpretation dort fortzufahren, wo Platon sich wieder 
den Verhältnissen in der Seele des einzelnen zuwendet. 
Versucht man dies einmal probeweise, so gerät man 
jedoch schnell in eine eigentümliche Leere. Zwar ist es 
durchaus möglich, die in Buch vier vorgeführte Zerlegung 
der Seele in Teile und auch die darauf bezogenen Defini­
tionen der Tugenden als Herrschafts- und Unterord­
nungsverhältnisse dieser Teile zu verstehen. Fragt man 
sich aber, was denn z. B. mit der dabei postulierten 
Herrschaft der Vernunft (441 e) gemeint ist, welches die 
Maximen dieser Herrschaft sind und wodurch sie gerecht­
fertigt werden, so findet man dort keine Antwort. Der 
materiale Gehalt der Tugenden und des Vernünftigen ist 
offenbar im Rahmen der Staatstheorie entwickelt worden. 
Deshalb kann diese in der Erörterung nicht übersprungen 
werden.

96

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Charakter dieser Theorie der Polis ist zum mindesten 
verblüffend. Weder findet man die Entwicklung eines 
Systems von gesetzlichen Bestimmungen noch den Ent­
wurf eines Gefüges von Institutionen und eine Beschrei­
bung von deren Ineinandergreifen und gegenseitiger Be­
grenzung. Auch dies hat Platon - in den ,Nomoi* - 
versucht, die Staatstheorie der ,Politeia* ist aber über weite 
Strecken eine Erziehungstheorie. So ist zuerst der Grund 
für diesen eigentümlichen Charakter der Theorie anzu­
geben.
Auffällig ist weiterhin, daß Platon nicht etwa unvermittelt 
beginnt, eine ideale Stadt zu konstruieren, sondern daß er 
die von ihm favorisierte Verfassung als, wenn auch nicht 
empirisch, so doch logisch notwendiges Resultat einer 
Entwicklung der Stadt aus ihren einfachsten Anfängen 
abzuleiten versucht. Dabei muß deutlich der im Duktus 
der ganzen Untersuchung liegende Anspruch Platons 
gesehen werden, hier nicht normierend in einem Prozeß 
einzugreifen, sondern lediglich die Selbstentwicklung ei­
ner Stadt nach ihren eigenen Gesetzen und Notwendigkei­
ten vorzuführen. Diesem Anspruch, der freilich nur ge­
dachten Selbstentwicklung nur als Zuschauer oder allen­
falls fragend als Katalysator beizuwohnen, verleiht auch 
die distanznehmende Formulierung 8t yiyvo|iEVT]v TtoXiv 
ffeaoatiiE'&a (369 a 6) Ausdruck. Insofern Platon die im­
manente Dynamik und Problematik einer Sache zu ent­
wickeln versucht, bleibt er dem Ansatz des Sokrates treu: 
Das Negative muß sein Positives aus sich selbst hervor­
bringen. Nur dadurch wird das Positive nicht zur wirk­
lichkeitsfremden Phantasie, sondern bleibt eine mit dem 
Alltag vermittelbare Utopie. Während für Sokrates aber 
der Indikator der Verkehrtheit einer Vorstellung deren 
Aufhebung im Selbstwiderspruch war, wird hier auf der 
Ebene des Staates ein neuer Indikator verwendet: die reale 

97

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstaufhebung des Staates in Krieg oder Bürgerkrieg. 
Allerdings stehen für Platon beide Indikatoren in einem 
engen Zusammenhang. Das wird deutlich, wenn man sich 
fragt, welches denn jene Gesetze und Notwendigkeiten 
sind, von denen die Entwicklung der Stadt abhängt. Dies 
sind für Platon, wie gleich deutlich werden wird, die 
Absichten und Bedürfnisse derer, die den Staat konstitu­
ieren. An einer späteren Stelle der ,Politeia‘ spricht er dies 
deutlich aus: Die Verfassungen der Staaten entstammen 
nicht den Eichen oder Felsen, sondern den Sitten und dem 
Wollen derer, die den Staat ausmachen (544 d,e). Deshalb 
kann und muß die Staatstheorie auch als Entwicklung 
einer individuellen Vorstellung vom guten Leben zum 
System des Staats und als die Weiterentwicklung einer 
solchen Vorstellung unter den Bedingungen des Staates 
verstanden werden. Die Entwicklung des Staates ist zu­
gleich die Entwicklung des Begriffes vom guten Leben. 
Am Anfang dieser Entwicklung stehen die Bedürftigkeit 
des Menschen und sein Unvermögen, diese im Alleingang 
zu befriedigen (368 b,c). Als Ausdruck dieses Systems der 
Bedürfnisse entsteht die erste Stadt. In ihr produzieren die 
Menschen arbeitsteilig (370b) und tauschen die Güter mit 
Hilfe des Geldes aus (371b). Jeder ist gemäß seiner 
natürlichen Begabung am Produktions- oder Distribu­
tionsprozeß beteiligt. Darüber hinausgehende Arbeiten 
gibt es gar nicht. Das naturnah-gesunde und friedliche 
Leben in dieser Stadt zeichnet Sokrates als die reine Idylle 
(372a-d), als eine erste Form der Glückseligkeit. Doch 
obwohl er dieser Stadt das Attribut wahrhaft beilegt 
(372 e), bleibt die Frage der Gerechtigkeit in ihr bis auf den 
dürftigen Hinweis des Adeimantos, diese liege wohl im 
gegenseitigen Verkehr der Bürger untereinander (372 a), 
unerörtert. Zwei Gründe dieser auffälligen Vernachlässi­
gung werden, wenn man einen Blick auf das Folgende 

98

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirft, schnell sichtbar. Dem Urstaat fehlt erstens eine 
innere politische Differenzierung. Abgesehen von ihrer je 
besonderen praktischen Tätigkeit, sind alle Bürger gleich. 
Es gibt hier noch keine Schicht oder Klasse, der ein 
Machtmißbrauch überhaupt möglich wäre. Die Unge­
rechtigkeit hat noch gar keinen Boden, auf dem sie im 
größeren Ausmaß gedeihen könnte. Gerade deshalb wird 
es innerhalb dieser Gemeinschaft natürlich gerecht zuge­
hen, und eine auf ein Urbild der Gerechtigkeit zielende 
Analyse erscheint durchaus lohnenswert. Der zweite und 
wichtigere Grund für den Verzicht auf diese Analyse wird 
deshalb wohl darin liegen, daß Platon seine Utopie nicht 
als rückwärtsgewandte, sondern durch die Entzweiung 
hindurch als vorwärtsgewandte präsentieren will. Dabei 
neigt er allerdings dazu, die Gerechtigkeit schließlich mit 
einem Verhältnis zwischen Klassen zu identifizieren und
darüber ihr Wesen, das - wie der Urstaat zeigt - ebensogut 
in anderen Formen erscheinen kann, zu vernachlässigen. 
Diese erste Stadt, von Glaukon spöttisch als Schweine­
stadt (372 d) denunziert, geht an demselben zugrunde, das 
auch der Anlaß ihrer Entstehung war - an der Bedürftig­
keit der Menschen. Diese begnügen sich auf Dauer nicht 
mit dem Lebensnotwendigen, sondern verlangen nach 
darüber hinausgehenden Gütern. Daß Platon als Beispiele 
für solche Güter Räucherwerk und Dichtung in einem 
Atemzug nennt (373 a,b), ist ebenso befremdlich wie für 
ihn charakteristisch. Auf diese Weise jedenfalls entsteht in 
seiner Konstruktion die zweite, die aufgeschwemmte
Stadt (372 a). Diese ist allerdings kaum als eigenständiges 
Stadium der Stadtentwicklur.g dargestellt, sondern nur
durch die inneren Widersprüche charakterisiert, die sie 
nötigen werden, in eine dritte Gestalt überzugehen. Mit 
der Vermehrung der Bedürfnisse über die Grenzen des 
Notwendigen hinaus meint Pjaton, auch die Ursache des 

99

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Krieges gefunden zu haben. |Weil nun das vorhandene 
Land zur Befriedigung der Ansprüche nicht mehr ausrei­
che, werde man ein Heer aufstellen und Krieg führen 
müssen, sei es, um die eigenen Gebietsansprüche gegen die 
Nachbarn durchzusetzen, oder sei es, um sich gegen diese 
zu verteidigen (373 d,e). Die Verbindung zwischen dem 
Mehrhabenwollen und dem Angriffskrieg ist allerdings 
nicht so stringent, wie Platon es hier vorführt. Als Metho­
den zur Befriedigung dieses Wollens sind die Vermehrung 
des Arbeitseinsatzes oder dessen Effektivierung minde­
stens ebenso plausibel. Die Verbesserung des materiellen 
Lebensstandards muß nicht notwendig auf Kosten ande­
rer gehen. Wenn Platon diese Möglichkeiten hier übergeht 
und wie selbstverständlich den Angriffskrieg als einzige 
Möglichkeit anbietet, dann einerseits deshalb, weil die 
Möglichkeiten zur Rationalisierung und zum technischen 
Fortschritt in der Antike natürlich geringer waren, als dies 
heute der Fall ist. Die Mehrarbeit andererseits steht in 
einem direkten Spannungsverhältnis zum gewünschten 
Resultat. Wer mehr arbeitet, hat weniger Zeit, die Früchte 
seiner Arbeit zu genießen. Darüber hinaus will Platon 
etwas über die Beschaffenheit der Bürger der aufge­
schwemmten Stadt sagen. Diese sind offenbar von keiner­
lei moralischen Skrupeln geplagt. Die Vertreibung oder 
Ermordung der Bewohner der zu erobernden Landstriche 
ist für sie keine qualitativ andere Vorarbeit zur Befriedi­
gung ihrer Interessen, als es die Ausrottung der wilden 
Tiere oder die Trockenlegung von Sümpfen wäre. Der 
Krieg ist ein Mittel zur Durchsetzung der eigenen Interes­
sen wie andere auch. Die Staaten stehen zueinander so, 
wie Kallikles den Naturzustand charakterisierte: der Stär­
kere setzt sich durch (Gorgias, 483 d,e). Dieses Verhältnis 
zur Gewalt ist das erste und wichtigste der Momente, die 
die schließliche Aporie dieses Staates konstituieren wer-

100

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den. Das zweite Moment ist die dem Gedanken ,Schlag­
kraft durch Spezialisierung4 folgende Einführung einer 
Berufsarmee (374 b-d), d. h. die Abtrennung der Kämp­
fer von denen, für die gekämpft werden soll. Aus beidem 
entwickelt sich die zentrale Antinomie in der Psyche 
dieser Kämpfer: 1) Der Wille, der die zweite Stadt beseelt, 
ist der Wille zum materiellen Fortschritt, zum Mehrhaben 
auch auf Kosten anderer. Die Armee ist nur Mittel und 
Ausdruck dieses Willens, insofern er gegen andere Staaten 
gerichtet ist. 2) Die Armee ist aber auch die einzige 
bewaffnete Macht im Staat. Daraus ergibt sich direkt die 
Antinomie. Wenn die Mitglieder der Armee von demsel­
ben rücksichtlosen Mehrhabenwollen beseelt sind, wie 
der Staat, dem sie dienen, was soll sie dann hindern, dieses 
Wollen an den eigenen Mitbürgern zu befriedigen oder 
innerhalb der Armee eine Besitz- und Machthierarchie zu 
etablieren und diese so in sich zu entzweien und zu 
schwächen (375 b,c)? Wie kann sichergestellt werden, daß 
die Soldaten oder Wächter, die doch gegen die Feinde 
eifrig und zupackend sein sollen (375 a,b), gegen ihre 
Mitbürger sanft bleiben werden? Was soll mit einem Wort 
diesen Staat davor retten, daß sich Aggressivität und 
Besitzgier, die er so bedenkenlos nach außen zu tragen 
gedachte, schließlich auch nach innen entladen? Die Bür­
ger können, wenn ihr Bereicherungswille zum alle besee­
lenden Prinzip wird, nicht die Verwirklichung ihrer Inter­
essen erwarten. Ihr Mehrhabenwollen gefährdet, absolut 
gesetzt, sich selbst. Nimmt man weiterhin an, daß der 
nach innen gewendete Egoismus den Staat im ganzen 
schwächen wird, so besteht das Problem letztlich darin, 
was den zum Staat organisierten Egoismus davor bewah­
ren kann, den Staat und damit sich selbst zu zerstören. 
Bis hierhin bleibt Platon seiner Rolle als Zuschauer und 
Katalysator treu. Durch seine Hinweise und Fragen er­

101

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeugt Sokrates in seinen Gesprächspartnern, die stellver­
tretend für die Bürger der aufgeschwemmten Stadt stehen, 
ein neues Problembewußtsein. Diese, deren Vorstellung 
vom besseren Leben naiv in dem Willen zur Vermehrung 
der konsumierbaren Güter aufging, müssen nun einsehen, 
daß ihr ,Materialismus4 auf nicht mehr materiellen Vor­
aussetzungen ruht. In der Zuwendung zu diesen Voraus­
setzungen liegt die entscheidende Umwandlung der an­
fänglich auf die äußeren Güter gerichteten Vorstellungen 
vom glückseligen Leben. Leider entspricht der notwendi­
gen Selbstaufhebung des rücksichtslosen Mehrhabenwol­
lens nicht eine ebenso empirisch notwendige Selbsthei­
lung, sondern hier greift eine überlegene Macht in den 
Lauf der Dinge und des Dialoges ein. Überlegen ist diese 
durch Sokrates repräsentierte Macht in dem Sinn, daß sie 
das Dilemma der üppigen Stadt radikal zu Ende denkt und 
versucht, die der Stadt drohende Gefahr dort zu bekämp­
fen, wo sie zuerst entspringt - im Individuum. Dement­
sprechend entwirft Platon nun nicht ein Gefüge von 
Institutionen, das die drohenden Interessengegensätze 
ausbalancieren könnte, sondern direkt wie auf dem Reiß­
brett Menschen, in denen die drohenden Gefahren inner­
lich überwunden sind. Mit prometheischer Gebärde be­
handelt Platon hier den Menschen selbst als etwas Mach­
bares. Das Mittel zur Konstitution der erforderlichen 
Menschen ist die Erziehung, und deshalb ist die ,Politeia‘ 
über weite Strecken ein Erziehungsprogramm. Trotz die­
ses Eingriffes bleibt Platon in dem, was den Soldaten nun 
anerzogen werden soll, zunächst den Zielsetzungen der 
Bürger der üppigen Stadt verpflichtet. Er zwingt der 
Entwicklung der Stadt nicht von außen schon fertige 
Normen auf, sondern realisiert nur auf radikale Weise das, 
was in dieser Entwicklung als notwendige Bedingung des 
Staates sichtbar geworden ist - die Einheit der Bürger 

102

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


untereinander. Mit der Erziehung der Wächter-Soldaten 
beginnt die Reinigung der aufgeschwemmten Stadt 
(399 e), von hier aus geht sie in ihre dritte und letzte 
Gestalt über. Wie also sieht die Erziehung aus, und was 
beweist sie für das Gutsein der Gerechtigkeit?
Es wirkt befremdlich, wenn Platon das zu lösende Pro­
blem nun so darstellt, als gehe es um die Verschmelzung 
zweier entgegengesetzter Naturen oder Naturanlagen - 
um die Vereinigung von Heftigkeit und Sanftmütigkeit 
(375 b,c). Dies wird dem ursprünglichen Problem aber 
nicht gerecht, denn es genügt ja nicht, daß die Wächter 
überhaupt zu beiden Verhaltensweisen in der Lage sind, 
sondern worauf es ankommt ist, daß sie sich friedfertig 
gegenüber allen Bürgern verhalten und nicht z. B. nur 
untereinander. Das ist aber nicht dadurch zu gewährlei­
sten, daß man Menschen sucht oder erzieht, die beide 
Verhaltensweisen zeigen können, sondern nur dadurch, 
daß man zusätzlich dafür Sorge trägt, daß diese Menschen 
entsprechenden Prinzipien folgen. Aus diesem Grund 
werde ich auf eine Erörterung der eher peinlichen Analo- 
gisierung des Wächterproblems mit einem Phänomen der 
Tierpsychologie (375e) und der nicht minder fragwürdi­
gen Applikation des Prädikats philosophisch auf Hunde 
(376 a,b) verzichten und mich direkt den Inhalten und 
Methoden der Erziehung und deren Rechtfertigung zu­
wenden.
Die Erziehung zerfällt in zwei Teilgebiete: Gymnastik für 
den Körper und Musik für die Seele (376 e). Diese Tren­
nung wird zwar später mit dem Hinweis, eigentlich 
dienten beide Erziehungsformen der Bildung der Seele, 
wieder zurückgenommen (410c-e), aber die Einteilung 
bleibt dennoch sinnvoll, weil es sich um zwei deutlich 
unterscheidbare Formen von Betätigung und Einwirkung 
handelt. Den größten Teil der Erziehungstheorie macht 

103

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Musische aus (376 e - 403 c). Das Gymnastische wird 
dagegen sehr kurz abgehandelt (403 c - 405 d und 
410 a - 412 b). Der Grund für dieses auffällige Ungleich­
gewicht wird erkennbar, wenn man sich vor Augen führt, 
was Platon alles zum musischen Teil zählt. Dieser zerfällt 
wiederum in zwei Teile: das Musische im engeren Sinn, 
wozu alles zählt, was mit Gesang, Tanz, Rhythmus und 
Takt zu tun hat (398 c - 400 c), und das Musische im 
weiteren Sinn, wozu Platon alle Arten des Redens rechnet 
(377b - 398 b). Der Grund für die schon quantitativ so 
starke Bevorzugung der Reden liegt darin, daß in diesen 
die Ziele der Erziehung direkt sichtbar werden und auch 
als Leitfaden für alles andere zuerst entwickelt werden 
müssen. Die übrigen Gebiete der Erziehung sind dem 
untergeordnet. Platons Grundgedanke zur Erziehung ist 
der, daß die Seelen der Heranwachsenden und insbeson­
dere deren Bestrebungen gleich von Anfang an durch alles, 
was auf sie einwirkt, geprägt werden und deshalb durch 
eine sorgfältige Auswahl dieser Einflüsse auch in eine 
gewünschte Richtung gelenkt werden können (377b,c). 
Die Methoden der Beeinflussung sind im wesentlichen 
vier:
1) Die direkte Identifikation der Heranwachsenden mit 
den Handlungen und Maximen der Helden der Geschich­
ten, die ihnen erzählt werden. Solche Mythen waren zu 
Platons Zeiten natürlich vorwiegend die von Göttern und 
Heroen. Die Vorstellungen der Hörer werden nach Pla­
tons Erwartungen dabei auf zweifache Weise geformt 
werden. Sie werden das Erzählte erstens für wahr halten. 
Darum muß, soweit es überhaupt sinnvoll ist, bei diesen 
Gegenständen von Wahrheit zu reden, auch die Wahrheit 
erzählt werden. Für Platon gehört hierzu, daß Gott nur als 
Ursache des Guten dargestellt werden darf (379 a - 380 c). 
Weit wichtiger ist aber, daß die Zuhörer zweitens das 

104

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erzählte auch für normal und nachahmenswert und gut 
halten werden (378 b). Die Erzählungen werden also nicht 
nur das Vorstellen, sondern auch das Wollen in eine 
bestimmte Richtung lenken. Sehr hellsichtig sieht Platon, 
daß aus den Gestalten der Mythen die ersten und wirk­
samsten Ich-Ideale gebildet werden (378 d). Die Heran­
wachsenden werden ihr eigenes Tun mit Hinweis auf die 
Taten der Götter und Heroen zu rechtfertigen versuchen 
(391 e). Deshalb seien die ersten Geschichten auf das 
sorgfältigste in bezug auf die Tugend zu erzählen (378 e). 
Die Einzeltugenden, die dabei - auf Götter und Heroen 
bezogen - erwähnt werden, sind u. a. Gerechtigkeit, 
Wahrhaftigkeit, Besonnenheit und Tapferkeit. Auffallend 
ist, daß diese Prägung über weite Strecken den Charakter 
einer vorbereitenden Identifikation hat. Das meiste, was 
den Kindern erzählt werden wird, fällt ja gar nicht in den 
Kreis von deren realen Handlungsmöglichkeiten - sie sind 
weder Liebhaber noch Feldherrn oder Krieger. Der Me­
chanismus der Verinnerlichung ist dabei der, daß die 
Kinder, von der Fülle der Handlungsmöglichkeiten der 
jeweiligen Protagonisten fasziniert, sich entweder phanta­
sierend oder im Spiel an deren Stelle versetzen und dabei 
zugleich die Regeln, nach denen diese handeln, überneh­
men. Wenn sie später einmal real in entsprechende Situa­
tionen geraten, verfügen sie schon über Vorstellungen, 
wie das Handeln jeweils auszusehen hat. Von elterlichen 
Sanktionen zur Durchsetzung bestimmter Forderungen 
und von der Identifizierung der Kinder mit diesen Postu- 
laten eben aus Furcht vor den Sanktionen, also - mit Freud 
zu reden - von der Verwandlung von Entdeckungs- oder 
Realangst in Gewissensangst, ist bei Platon nicht die Rede. 
Der Grund für diese weitgehende Ausklammerung von 
Sanktionen und von Angst aus dem Erziehungsprozeß 
wird noch sichtbar werden.

105

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2) Anscheinend rechnet Platon damit, daß es eine Über­
nahme von Handlungsmustern selbst dort gibt, wo man 
bloß etwas nachahmt. Die Jünglinge sollen deshalb, wenn 
sie überhaupt in einer Komödie oder Tragödie mitspielen, 
nur edle Rollen übernehmen (395 c,d), und auch die 
Dichter selbst dürfen in ihren Schriften nur den würdigen 
Mann nachahmend darstellen und müssen alle anderen 
Charaktere in die Distanz der Er-Erzählung bannen 
(397d - 398 b). Ein Dichter, der sich künstlicherweise 
vielgestaltig zeigen und während des Vortrages in viele 
Rollen schlüpfen könne, sei dagegen höflich, aber doch 
bestimmt, als ein heiliger und wunderbarer Mann aus der 
Stadt zu verweisen (ebd.). Das mutet sehr überzogen und 
fast neurotisch ängstlich an. Worin soll die Gefahr beste­
hen, wenn jemand einmal eine unedle Rolle spielt, solange 
nur klar ist, daß es sich dabei um eine solche handelt? Was 
Platon meint, kann man sich vielleicht so klarmachen: 
Wer eine unedle Rolle spielt, muß bestimmte Affekte - 
Angst, Liebe, Haß - an solchen Stellen zeigen, wo der 
Wohlgeartete dies nicht tut. Platon fürchtet offenbar 
gerade die Einübung solcher Affekte an den falschen 
Stellen. Die affektive Beschaffenheit eines Menschen gerät 
bei solchen Übungen in Widerspruch zu seinen sonst 
gültigen Handlungsmaximen und Idealen. Darin liegt die 
Gefahr, daß diese eingeübten Affekte abschwächend oder 
gar zersetzend auf die Gültigkeit jener Maximen wirken. 
Über das Ausmaß dieser Gefahr mag man streiten. Ganz 
sicher spielen dabei die Häufigkeit solcher Übungen und 
das Alter der Zöglinge eine große Rolle. Es bleibt aber der 
Eindruck einer gewissen Überängstlichkeit Platons, die 
nicht eben von Zutrauen zu der Wirksamkeit der von ihm 
empfohlenen Erziehung zeugt. Wichtig ist aber zu sehen, 
daß Platons Erziehung nicht nur auf die Herausbildung 
der richtigen Ideale, sondern ebenso auf die Formung der 

106

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekte selbst zielt. Diese sollen sich bei den Wohlerzoge­
nen schließlich nur noch dort einstellen, wo dies mit ihren 
Maximen vereinbar ist.
3) Auch den Tonarten mißt Platon eine erzieherische 
Bedeutung zu. So verbietet er bestimmte von ihm als 
kläglich und weichlich eingestufte Tonarten (398 d,e). Er 
befürchtet als Wirkung dieser Tonarten, wie sich später 
zeigt, eine Lähmung von Tatkraft und Mut (411a,b). 
Dadurch würden zwar die Inhalte der Erziehung nicht 
direkt gefährdet, wohl aber die Bereitschaft, diese im 
Ernstfall auch durchzusetzen. Hier geht es also weder um 
die Aneignung bestimmter Ideale noch um die Ausprä­
gung bestimmter Affekte zu bestimmten Anlässen, son­
dern weit unbestimmter um die Ausbildung einer seeli­
schen Grundhaltung, deren Inhalt nur vage umschrieben 
wird. Am ehesten charakterisierbar ist diese Haltung noch 
durch die Fähigkeit, sich zu auftretenden Schwierigkeiten 
aktiv verhalten zu können und nicht schon angesichts der 
Probleme zu verzagen.
4) Die Leibesübungen schließlich sollen den natürlichen 
Mut stärken (410 b). Gemeint ist damit wohl eine Gewöh­
nung an Strapazen und Gefahren. Eine solche Gewöh­
nung kann dann zweierlei bewirken: a) Das natürlich­
schreckhafte Reagieren auf Bedrohungen wird abgebaut, 
b) Das Training verbessert wirklich die Fähigkeit, mit 
Belastungen fertig zu werden. Sie erscheinen dann gar 
nicht mehr so belastend, wie sie dem Ungeübten erschei­
nen würden.
Am kompaktesten hat Platon Wesen und Ziel seines 
Erziehungsbegriffes in den ,Nomoi‘ dargestellt. Als Er­
ziehung bezeichnet er dort das Bemühen, die Gefühle 
Lust und Schmerz durch Gewöhnungen so zu lenken, 
„daß man gleich von Anfang an bis zum Ende haßt, was 
man hassen und liebt, was man lieben muß“ (653 c). Das 

107

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wesen der Erziehung ist demnach die Bindung der Affek­
te an bestimmte Gehalte. Damit wird klar, weshalb Pla­
tons Erziehungstheorie ohne Angst und Sanktionen aus­
kommen kann. Die Erziehung leistet bei ihm nicht die 
Umgewöhnung schon vorhandener Affekte, sondern 
vollbringt eine primäre Zuordnung elementarer Affekte 
zu bestimmten Situationstypen. Dabei wird allerdings 
vorausgesetzt, daß die affektive Beschaffenheit des Men­
schen von Natur über weite Strecken so unbestimmt ist, 
daß hier keine Widerstände zu überwinden sind. Das 
scheint aus heutiger Sicht doch sehr zweifelhaft. Das Ziel 
der Erziehung ist die Ermöglichung der Übereinstim­
mung dieser Affekte mit dem, was die Vernunft später 
einmal für richtig halten wird (Nomoi, 653 b). Was aber 
sagt die Vernunft? Hier wird die Zuwendung zu den 
Inhalten der Erziehung und der Art, wie Platon diese als 
richtig ausweist, notwendig.
Bevor ein Inhalt gerechtfertigt werden kann, muß er erst 
einmal sichtbar werden. Welchen Inhalt hat also die von 
Platon vorgeführte Erziehung? Da sich gezeigt hat, daß 
ein wesentlicher Teil der Erziehung in der Verinnerli­
chung von Idealen besteht, kann auch gefragt werden: 
Welche Ideale sollen verinnerlicht werden? Platons Ant­
wort darauf ist ambivalent. Die zumeist gegebene Aus­
kunft ist die schon erwähnte, daß in den Erzählungen aufs 
sorgfältigste auf die Tugend zu achten sei (378 e). Dieser 
Strang wird durch die zahllosen Hinweise auf die vier 
Kardinaltugenden - Gerechtigkeit, Weisheit, Tapferkeit, 
Besonnenheit - und daneben auch auf die Frömmigkeit 
repräsentiert. Schon hieraus wird klar, daß Platons Weige­
rung, den Heranwachsenden im Rahmen der Erziehung in 
Reden über die Menschen etwas über den Wert der 
Gerechtigkeit vortragen zu lassen (392 b,c), völlig schein­
heilig ist. Sehr richtig sieht er, daß, wenn darüber etwas 

108

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesagt werden würde, damit schon das vorweggenommen 
wäre, was doch erst als Resultat der ganzen Untersuchung 
ans Licht kommen soll - ob die Gerechtigkeit ein Wert für 
den Menschen ist oder nicht. Es kann aber nicht im Ernst 
behauptet werden, daß für diejenigen, an denen die ge­
schilderte Erziehung vollzogen worden ist, die Frage, ob 
die Gerechtigkeit ein menschliches Gut ist oder nicht, 
noch irgend offen sein kann. Die ganze Erziehung ist ja 
eine Erziehung zur Gerechtigkeit. Schon die Gerechtig­
keit, die in den Erzählungen von den Göttern und Heroen 
gelobt werden sollte, werden die Zuhörer, wie Platon sehr 
wohl sieht (378 b), nicht als Ideal für Götter verinnerli­
chen, sondern als eines für ihr Leben als Menschen. Wer 
aber solche Ideale einmal verinnerlicht hat, für den wird es 
dann auch ein Gut sein, sich ihnen entsprechend zu 
verhalten. Die intellektuelle Redlichkeit, die Platon hier 
vorschützt, ist damit scheinhaft. Was er seinen Zöglingen 
anerzieht, ist gerade ein moralisches Selbstverständnis. 
Daneben nennt Platon zwar weniger häufig, aber doch 
auffallend oft ein weiteres Erziehungsziel: die Wächter 
sollen die Freundschaft nicht für ein geringes Gut halten 
(378 c, 386a, 424 a). Damit ist wohl gemeint, daß die 
Erziehung eine Wertehierarchie in der Seele der Zöglinge 
etabliert und daß in dieser die Freundschaft einen hohen 
Stellenwert bekommen soll. Doch spätestens hier fällt auf, 
daß man durch beide Antworten nicht sehr viel klüger 
geworden ist, und dies deshalb, weil während des ganzen 
Erziehungsprogramms nahezu nichts über die inhaltliche 
Bestimmung der Erziehungsziele - seien das nun die 
Tugenden oder die Freundschaft - gesagt wird.
Daraus, könnte man einwenden, sei Platon aber kein 
Vorwurf zu machen. Schließlich habe er am Ende der 
Staatskonstruktion das Wesen der Tugenden explizit be­
stimmt. Das ist richtig. Allerdings sind die dort gegebenen 

109

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Definitionen der Tugenden, wie noch deutlich werden 
wird, ebenfalls sehr formal in dem Sinn, daß sie nur auf die 
Form des Staates bezogen sind. Sie verweisen ihrerseits 
zurück auf das Wenige, was im Rahmen der Erziehungs­
theorie entwickelt worden ist. Um den Umweg über die 
Definitionen zu vermeiden, soll deshalb bereits hier ver­
sucht werden, das Wesen der von Platon immer wieder 
beschworenen Gerechtigkeit etwas genauer zu fassen. 
Der einzige Anhaltspunkt dazu ist bisher die Situation, in 
der die Notwendigkeit entstanden ist, eine Gruppe von 
Menschen besonders zu erziehen. Die Erziehung zur 
Gerechtigkeit führt Platon ja gewissermaßen stellvertre­
tend für die Bewohner seiner zweiten Polis aus, die primär 
eine Armee zur Durchsetzung ihrer materiellen Interessen 
aufbauen wollten, und erst von Platon darauf aufmerksam 
gemacht wurden, daß sie dabei Gefahr laufen, selbst ein 
Opfer dieser Armee zu werden. Dieser Gefahr sollte die 
Erziehung zur Gerechtigkeit entgegenwirken. Daraus ist 
aber über deren Inhalt bereits etwas abzuleiten. Zum 
Wesen der Gerechtigkeit muß es damit gehören, das 
Leben und das Eigentum anderer nicht zum Objekt 
beliebiger eigener Interessen zu machen, auch wenn man, 
wie die Wächter, die Macht dazu hat. Gesundheit und das 
Verfügenkönnen über die Güter, die man zur eigenen 
Reproduktion erzeugt hat, sind aber elementare Bedin­
gungen des guten Lebens. Wer also als Gerechter andere 
dieser Grundgüter auch dort, wo er die Macht dazu hat, 
nicht willkürlich beraubt, gibt damit zu erkennen, daß er 
wenigstens bereit ist, darauf zu verzichten, das Wohl 
anderer dem eigenen aktiv unterzuordnen. Das Grund­
prinzip der Gerechtigkeit, die in dieser von Macht und 
Ohnmacht gekennzeichneten Ursituation sichtbar wird, 
kann demnach - obwohl Platon selbst dies nicht positiv 
bestimmt - in der Formel ,Das Wohl aller ist gleich zu 

110

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


berücksichtigen!‘ ausgedrückt werden. Daß es ihm um die 
gleiche Berücksichtigung des Wohls oder der Glückselig­
keit aller geht, macht Platon in der ,Politeia‘ an zwei 
hervorragenden Stellen deutlich: Weder dem Stand der 
Wächter (420b,c; 421 b,c) noch dem der ausgebildeten 
Philosophen-Herrscher (519 e - 520 a) will er eine heraus­
ragende Glückseligkeit zugestehen, sondern soweit wie 
möglich soll die ganze Stadt glückselig sein. Mit Recht hat 
Vlastos (gegen Grote und Popper) darauf hingewiesen, 
daß es Platon bei dieser Betonung der Glückseligkeit der 
ganzen Stadt nicht um die Herstellung der Glückseligkeit 
eines abstrakten Über-Individuums, genannt Polis, unab­
hängig von der Glückseligkeit der Bewohner geht.1 Denn 
überall dort, wo Platon das Glück der ganzen Stadt gegen 
das von Bewohnern verteidigt, verteidigt er es nicht gegen 
die Gesamtheit der Bürger, sondern immer nur gegen eine 
Gruppe derselben. Das Ziel dieser Beschränkungen des 
Glücks einzelner ist dabei gerade die möglichst weitgehen­
de Gleichverteilung des Glücks unter alle Bürger. Dieses 
Prinzip der gleichen Berücksichtigung des Wohls aller soll 
hier abkürzend - obwohl es im Griechischen dafür kein 
Pendant gibt - das Gleichberechtigungsprinzip genannt 
werden.
Dieses also wäre von den Wächtern als Gesetz ihres 
Handelns zu verinnerlichen. Aus diesem Prinzip folgt 
dann aber auch, daß die Wächter für das ursprüngliche 
Ziel ihrer bürgerlichen Auftraggeber nicht mehr verwend­
bar sein werden - für den Eroberungskrieg. Dabei würden 
ja gerade Leben und Eigentum anderer willkürlich den 
eigenen Interessen untergeordnet. Wären die Wächter zu 
einer solchen Praxis wirklich fähig, gäbe es für sie wieder 1 

1 G.Vlastos: The Theory of Social Justice in the Polis in Plato’s 
Republic, 14-16.

111

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keinen zwingenden Grund mehr, vor der Gewalt gegen 
ihre Mitbürger zurückzuschrecken. Die Gerechtigkeit 
kann nur dann eine zuverlässige seelische Disposition, die 
die egoistische Willkür des Subjekts begrenzt, sein, wenn 
sie nicht an anderer Stelle dem rücksichtslosen Egoismus 
zuliebe wieder willkürlich außer Kraft gesetzt wird. In 
dieser Dialektik beginnt die Eigendynamik des von den 
Bürgern angewandten Erziehungsprogramms zu wirken. 
Das Werkzeug emanzipiert sich von seinen Konstrukteu­
ren. Platon weist auf diese Dynamik nicht eigens hin, 
erwähnt den von den Bürgern geplanten Eroberungskrieg 
aber auch nie wieder. Allenfalls kann man sagen, daß 
Platon dieser Dynamik dadurch Ausdruck verleiht, daß er 
die Wächter schließlich zu den Beherrschern des Staats 
macht, und diese damit gar nicht mehr als Befehlsempfän­
ger der Bürger denkbar sind. Diese Umkehrung der 
ursprünglich geplanten Rollenverteilung wird zwar nicht 
im Rahmen des Erziehungsprogramms, aber doch in dem 
abschließenden Mythos von den drei Ständen direkt aus­
gesprochen (415 a,c). Den dritten Stand neben Wächtern 
und Bürgern hat Platon zuvor dadurch gebildet, daß er aus 
den Reihen der ersteren diejenigen, die die ihnen mitge­
teilte Erziehung am zuverlässigsten bewahren (413 b-e), 
ausgewählt und den anderen als Befehlshaber vorange­
stellt hat. Diese Kommandeure werden dann die vollkom­
menen Wächter genannt, deren Untergebene aber nur 
Helfer (414 b). Inhaltlich ist diese zusätzliche Untertei­
lung bedeutungslos, aber sie erleichtert Platon später die 
strukturelle Beschreibung und Lokalisierung der einzel­
nen Tugenden.
Im Anschluß an die Inthronisierung der Wächter umreißt 
Platon deren wesentliche innenpolitische Aufgaben. An 
diesen wird erkennbar, daß der bisherige Begriff der 
Gerechtigkeit als Gleichberechtigung noch nicht das von 

112

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Platon Gemeinte trifft. Die innenpolitische Aufgabe der 
Wächter oder Regenten besteht im wesentlichen aus drei 
Teilen:
1) Die Wächter sollen Armut und Reichtum in der Stadt 
verhindern (421 d - 422 a). Da die Wächter selbst besitz­
los leben sollen (416 d - 417b), kann sich diese Anord­
nung nur auf die Verhältnisse innerhalb des dritten Stan­
des beziehen. In äußerst gedrängter Weise bringt Platon 
drei Argumente für diese Maßnahme: a) Armut und 
Reichtum werden die Werke der Handwerker verschlech­
tern. Den armen unter ihnen werden die erforderlichen 
Werkzeuge fehlen, den reichen dagegen der Anreiz und 
der Zwang, ihre Arbeit sorgfältig zu verrichten, b) Dem 
wird eine menschliche Korruption folgen. Die Armen 
werden unter dem Druck ihres Elends immer mehr in eine 
unfreie Gesinnung und zur Gemeinheit getrieben werden, 
die Reichen dagegen immer fauler und beide Gruppen 
schließlich von der Lust zu Neuerung und Staatsumwäl­
zung ergriffen werden. Platon führt zwar nicht aus, was er 
damit meint, doch läßt sich dies unter Berücksichtigung 
seiner Darstellung der Oligarchie und der Demokratie 
(besonders Politeia, 555 e und 556 c) leicht ergänzen. Die 
Reichen werden am Ende gar nicht mehr selbst arbeiten, 
sondern von Zinsen, also von der Arbeit anderer leben 
wollen, und die Armen werden schließlich genau dagegen 
rebellieren, c) Damit hängt eng das dritte Argument 
zusammen, das Platon erst im Zusammenhang mit der 
Kriegsführung entwickelt. Eine Stadt, in der der Reich­
tum zum binnengesellschaftlichen Organisationsprinzip 
geworden ist, wird innerlich schwach sein, denn sie ist in 
viele feindliche Lager zerfallen - mindestens in das der 
Armen und der Reichen. Diese innere Gespaltenheit kann 
von einem außenpolitischen Gegner ausgenutzt werden 
(422 e - 423 a). Die außenpolitische Handlungsfähigkeit 

113

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer solchen Stadt wird damit wesentlich beeinträchtigt 
sein. Als die radikalste und beste Methode, den negativen 
Folgen von Armut und Reichtum zu entgehen, nennt 
Platon in den ,Nomoi4 später die völlige Aufhebung des 
Privatbesitzes (739a-e). Die zweitbeste Lösung, die er 
dann tatsächlich ausführt, ist die, bei der es eine Ober­
grenze des Reichtums und eine Untergrenze der Armut 
gibt. Auch der in diesem Staat Arme ist immer noch 
Besitzer eines Landloses und damit in der Lage, sich selbst 
zu reproduzieren. Der Reiche darf höchstens das Vierfa­
che davon besitzen und muß alles, was er darüber hinaus 
erwirbt, an den Staat abführen (Nomoi, 744 d - 745 a). 
Das bei der Bekämpfung von Armut und Reichtum 
verfolgte Ziel ist also die Herstellung und Aufrechterhal­
tung der Einheit der Stadt in dem Sinn, daß in ihr keine 
Interessengruppen entstehen, die sich gegenseitig belau­
ern oder bekämpfen. Um dieses Zieles willen wird das 
oben vermutete Recht aller auf Besitz an den von ihnen 
produzierten Gütern eingeschränkt. Der einzelne darf 
nicht mehr Eigentum erwerben, als im angegebenen Sinn 
sozial verträglich ist. Die Gleichberechtigung ist damit zur 
ungefähren Gleichheit aller verschärft worden. Man kann 
allerdings das Prinzip der ungefähren Gleichheit auch für 
eine konsequente Anwendung des Rechts aller auf Eigen­
tum an den von ihnen produzierten oder mitproduzierten 
Gütern halten. Denn ein Reichtum, der nicht darauf 
beruht, daß man anderen die von ihnen produzierten 
Güter vorenthält - etwa indem man den Wert der eigenen 
Arbeit höher ansetzt -, kann nur auf zwei Weisen zustan­
de kommen: a) Jemand lebt in vielen Hinsichten sehr 
sparsam und erwirbt dafür Güter, die dann wie Reichtum 
aussehen, b) Jemand entschließt sich im Rahmen einer 
individuellen Lebensplanung und Güterabwägung, mehr 
zu arbeiten als andere. Das ist natürlich nur dann möglich, 

114

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn die im gesellschaftlichen Durchschnitt zur bloßen 
Reproduktion benötigte Arbeitszeit unter der individuell 
einsetzbaren liegt. Es ist freilich sehr unwahrscheinlich, 
daß man zu Platons Zeiten die eigene Reproduktion schon 
mit einem Viertel der überhaupt einsatzbaren Arbeitszeit 
gewährleisten konnte. Insofern wäre eine Vermögens­
spanne von eins zu vier schon zu groß.
2) Die Wächter müssen die Permissivität der Ständeord­
nung gewährleisten (423 c,d). Nicht durch Geburt, son­
dern nach der Eignung soll die Zugehörigkeit zu einem 
Stand entschieden werden. Insbesondere dürfen in den 
Wächterstand nur solche Individuen aufgenommen wer­
den, die aufgrund ihrer in der Erziehung erworbenen 
Gesinnung fähig sind, sowohl sich selbst als auch die 
anderen Bürger von der Ungerechtigkeit abzuhalten. In 
der Einsetzung dieses für die griechische Welt unüblichen 
Qualifikationskriteriums und der damit erzwungenen 
Mobilität zwischen den Ständen sieht Gigon wohl zu 
Recht den eigentlichen Zweck des Stände-Mythos 
(414 d- 415c).2
3) Die Erziehung und insbesondere die Regelungen zur 
Musikmüssen unverändert erhalten werden (423 e - 425 e). 
Die Punkte zwei und drei beschreiben eigentlich schon 
Aufgaben zweiter Ordnung. Beide Regelungen sollen 
dazu beitragen, daß das einmal eingerichtete System sich 
selbst reproduzieren kann. Uber die substantielle Beschaf­
fenheit dessen, was da erhalten werden soll, sagt einzig der 
erste Punkt etwas aus. Der zweite ergänzt dies nur 
insoweit, als die beschriebene Permissivität selbst zu den 
Charakteristika des Systems gehört. Das, was erhalten 
werden soll, ist im wesentlichen ein System gegenseitigen 
Gewaltverzichts, gepaart mit ökonomischer Gleichbe­

2 O. Gigon: Gegenwärtigkeit und Utopie, 374.

115

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtigung, und das bedeutet, mit ungefährer ökonomi­
scher Gleichheit.
Nur auf dieser Grundlage ist es möglich, mit den Defini­
tionen der Kardinaltugenden, die Platon nun gibt, einen 
bestimmten Inhalt zu verbinden. Das Verfahren ist dabei 
dies, daß Platon landläufige oder spruchhafte Bestimmun­
gen dieser Tugenden aufgreift und der Realität seines 
Staates entsprechend auslegt. Dafür, daß diese Auslegung 
und Wesensbestimmung der Tugenden dann ,richtig4 ist, 
muß die Richtigkeit des gegründeten Staates garantieren. 
Daß es unverzichtbar ist, die Kriterien für die Richtigkeit 
eines Staates vorab bestimmt zu haben, wird besonders bei 
Platons Erklärung der Weisheit deutlich. Diese, die in 
seiner Stadt nur den Regenten zukommt, soll in der 
Erkenntnis bestehen, auf welche Weise die Stadt „mit sich 
und mit anderen Städten am besten umgehen soll“ (428 d). 
Darüber, wie eine Stadt am besten mit sich umgeht, sagt 
Platon aber gar nichts mehr. Der Leser, der nach einer 
näheren Bestimmung des Inhalts dieser und der anderen 
Tugenden sucht, bleibt auf das verwiesen, was deren 
Definition vorangegangen ist. Überblickt man dies, so 
erweist sich die Weisheit der Wächter doch als recht arm. 
Sie besteht wesentlich aus drei Prinzipien: 1) Das wichtig­
ste Gut eines Staates ist seine innere Einheit. 2) Diese 
Einheit wird am meisten gefährdet durch den materiellen 
Egoismus der einzelnen. 3) Dieser Egoismus läßt sich am 
besten dadurch bekämpfen, daß eine Anzahl von Bürgern 
so erzogen wird, daß sie selbst von Bereicherungsgelüsten 
frei sind und deshalb als Herrschende die zerstörerische 
Entfaltung dieses Triebes unter den übrigen Bürgern 
verhindern können. Die Herrschenden rechtfertigen ihre 
leitende Stellung also, wie Maurer richtig sieht, „in Hin­
blick auf die Entfaltung und den harmonischen Zusam­
menhang der ihnen unterstellten Kräfte und Individuen“.3 

116

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Popper verkennt deshalb Platons Intention, wenn er ihm 
vorwirft, die eingeführte Erziehung habe die Aufgabe, 
„das Klassenbewußtsein und die Klassendisziplin der 
jungen Generation zu stärken und sie bereitwilliger zu 
machen, dem Klasseninteresse zu dienen“.3 4 Worin soll 
dieses Klasseninteresse denn bestehen? Gerade entgegen­
gesetzt, zielt die ganze Erziehung darauf, Menschen zu 
bilden, die nicht ihren Privat- oder Klasseninteressen 
nachgehen, sondern fähig sind, für eine möglichst umfas­
sende Gerechtigkeit und Freundschaft unter den Polismit- 
gliedern zu arbeiten. Das ,Klasseninteresse4 der Wächter 
und Regenten ist das Wohl der Polis im ganzen. Daß 
dieses Wohl von einer mit Macht ausgestatteten Klasse 
realisiert werden soll, liegt daran, daß Platon die Möglich­
keit, alle mit Hilfe der Erziehung dauerhaft gegen die 
Suggestion des Mehrhabenwollens auf Kosten anderer zu 
feien, skeptisch gegenüberstand. Wollte man es paradox 
ausdrücken, könnte man sagen, daß Platons Drei-Klas- 
sen-Staat die Realisierung der klassenlosen im Sinn von 
nichtantagonistischen Gesellschaft unter Einbeziehung 
dieses Zweifels ist. Das Ziel ist die nicht antagonistische 
Gesellschaft, der Klassenstaat nur eine mögliche Erschei­
nung oder Realisierung derselben. Noch in der ,Politeia‘ 
hat Platon deutlich ausgesprochen, daß er eine Gesell­
schaft, in der jeder sich selbst beherrschen kann und nicht 
der Beherrschung durch andere bedarf, wohl für besser, 
nur eben nicht für sehr realistisch hielt (590 d). Wenn 
Popper Platon als Verteidiger der Klassengesellschaft kri­
tisiert,5 bleibt er an der Erscheinung orientiert und vergißt 
darüber Ziel und Wesen der ganzen Konstruktion.

3 R. Maurer: a. a. O. 223.
4 K. R. Popper: a. a. O. 87.
5 Ebd. 78.

117

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diesem Mißverständnis hat Platon allerdings bei der 
Bestimmung der staatlichen Gerechtigkeit selbst Vor­
schub geleistet. Er bestimmt die Gerechtigkeit so, daß er 
die geläufige Formel ,das Seinige tun‘, auf die Verhältnisse 
seines Staates bezogen, dahingehend auslegt, daß jeder 
dann gerecht ist, wenn er in dem Stand arbeitet, der seiner 
seelischen Beschaffenheit entspricht (434 b,c). Damit ist 
die Gerechtigkeit natürlich, wie Popper richtig bemerkt,6 
nur relativ zur Klassenhierarchie bestimmt. Darüber darf 
aber nicht der Zweck vergessen werden, dem der Klassen­
staat dienen soll. Dieser Zweck zeigt sich bei genauerem 
Hinsehen auch noch innerhalb der von Popper kritisierten 
Bestimmung der Gerechtigkeit. Den Herrschenden wird 
es, wie Platon an derselben Stelle ausführt, auch obliegen, 
die Rechtssachen innerhalb der Stadt zu schlichten, wozu 
vor allem die Streitigkeiten innerhalb des dritten Standes 
gehören werden (433 e). Hier sollen die Wächter gerecht in 
dem Sinn sein, daß sie darauf achten, daß einem jeden 
weder Fremdes zugeteilt noch das Seinige genommen 
wird. Die Begriffe des Seinigen und des Fremden bleiben 
hier zwar völlig unbestimmt, aber nach dem Vorangegan­
genen ist klar, daß damit die Aufrechterhaltung der unge­
fähren ökonomischen Gleichheit der Bürger und die 
Durchsetzung des Gewaltverbotes gemeint sind. Neben 
der auf die individuelle Eignung zur Zugehörigkeit zu 
einem Stand bezogenen Gerechtigkeit gibt es also durch­
aus die von Popper vorschnell vermißte, im alltäglichen 
Umgang der Bürger miteinander angesiedelte Gerechtig­
keit,7 in deren unparteiischer Verwirklichung gerade die 
Aufgabe und die besondere Fähigkeit der rechtsprechen­
den Klasse liegen. Bedauerlich bleibt, daß Platon die 

6 Ebd. 130f. und 137.
7 Ebd. 151.

118

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vertikale Gerechtigkeit als Verhältnis der Stände zueinan­
der so sehr in den Vordergrund rückt, daß die horizontale 
Gerechtigkeit der Menschen im Umgang miteinander 
dabei nahezu in Vergessenheit geraten kann.
Auch das Verständnis von Platons Bestimmung der Tap­
ferkeit - als Kraft zur Aufrechterhaltung der durch die 
Erziehung erzeugten Vorstellung über das Furchtbare 
(429 c, 430 b) - bleibt auf die vorherige Klärung der 
Prinzipien der Gerechtigkeit angewiesen, denn über das, 
was furchtbar ist, macht Platon bei der Aufstellung der 
Definition keine weiteren Angaben.
Nachdem nun wenigstens deutlich geworden ist, welche 
Gerechtigkeitsauffassung sich hinter den formalen und für 
sich leeren Tugenddefinitionen verbirgt, was Platon also 
positiv unter Gerechtigkeit versteht, muß nun im zweiten 
Schritt gefragt werden, was die bisherigen Überlegungen 
zur Beweisabsicht des ganzen Unternehmens, also zur 
Begründung der These, daß das gerechte Leben auch das 
beste ist, beitragen. Daß eine Antwort auf diese Frage 
dringend notwendig ist, wird besonders bei Platons Be­
stimmung der letzten Tugend, der Besonnenheit, deut­
lich. Diese soll als Übereinstimmung der von Natur 
Besseren und Schlechteren - die Besseren sind dabei 
natürlich die Wächter - darüber, wer herrschen soll, durch 
die ganze Stadt verbreitet, besonders aber dem dritten 
Stand eigen sein (432 a,b). Warum aber sollen die Mitglie­
der des dritten Standes den Anordnungen der Regenten 
zustimmen? Warum sollen sie deren Herrschaft als ein 
Gut begreifen?8

8 Innerhalb von Platons Konstruktion gibt es natürlich ein sehr starkes 
Motiv für die Bürger, sich dieser Herrschaft zu beugen. Dies besteht 
einfach darin, daß die Bürger den Wächtern hilflos ausgeliefert sind. Die 
Bürger müssen dabei nicht nur direkte Sanktionen, sondern weit mehr 
noch fürchten, die so mühsam erzeugte Gerechtigkeit der Wächter durch 

119

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der Begründung, mit der Platon sein System empfiehlt, 
konnten zwei Argumente unterschieden werden: 1) Die­
ses System ist gut, weil es eine besonders große innere 
Einheit aufweist, und diese ist ihrerseits eine wesentliche 
Bedingung für das Seinkönnen der Stadt überhaupt. 
2) Dieses System ist gut, weil es eine besondere Lebens­
qualität erzeugen kann: die nahezu universale Befreun­
dung der Bürger untereinander.9 Wie weit reicht die 
Überzeugungskraft dieser Argumente? Was sollen die 
Wächter z. B. einem Mitglied des dritten Standes, das 
seinen Reichtum über die von ihnen gesetzte Grenze 
hinaus vermehren möchte, entgegnen? Das Argument, 
daß der Reiche immer nachlässiger werden und am Ende 
gar keine Lust zum Arbeiten mehr haben wird, wird 
einem solchen kaum als Einwand einleuchten, denn die 
Befreiung von der Arbeit wird häufig gerade der subjekti­

davon abweichende Forderungen und entsprechende eigene Verhaltens­
weisen wieder zu zerrütten und den verdorbenen Wächtern schließlich 
selbst zum Opfer zu fallen. Aber dieses Motiv ist eben nur konstruk­
tionsimmanent und deshalb nicht letztlich überzeugend. Wahrscheinli­
cher ist ja doch, daß die Bürger versuchen werden, die Wächter auf den 
Status zurückzudrängen, den sie ihnen anfangs zugemessen hatten - auf 
den eines kontrollierbaren Werkzeugs. Es muß deshalb gefragt werden, 
wie jenseits solcher Machtfragen eine rationale Auseinandersetzung 
zwischen den Klassen auf der Basis der bisher von Platon vorgetragenen 
Argumente aussehen kann.
9 Dabei muß man sich vergegenwärtigen, daß in der Größenordnung, 
die Platon als Umfang seines Stadt-Staates allenfalls vorschwebte, diese 
Befreundung noch mehr sein konnte als ein bloß anonymes gegenseitiges 
Respektieren. In den ,Nomoi' soll der zu gründende Staat etwa 5000 
Familien umfassen (737e). Dadurch wird über weite Strecken eine 
persönliche Bekanntschaft der Bürger miteinander möglich gewesen 
sein. Diese Bekanntschaft der Bürger untereinander, die Kenntnis der 
Gesinnungen, Leistungen und Schwächen der anderen nennt Platon 
wenig später das größte Gut für den Staat, weil nur unter dieser 
Bedingung Ehren und Ämter gerecht und nachvollziehbar verteilt 
werden könnten (738 d,e).

120

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ve Zweck des Strebens nach Reichtum sein. Auch das 
Argument, daß durch die Aufspaltung der Stadt in Arme 
und Reiche, in Ausbeuter und Ausgebeutete, die universa­
le Befreundung der Bürger untereinander unmöglich wer­
den wird, ist nicht eo ipso zwingend. Es ist ja durchaus 
möglich, daß jemand um des Reichtums willen auf die 
Möglichkeit, mit manchen Menschen befreundet sein zu 
können, verzichtet. So bleibt nur der Hinweis darauf, daß 
die innere Entzweiung der Stadt deren Stabilität und 
außenpolitische Handlungsfähigkeit beeinträchtigen wird 
und daß dies niemandem, der in der Polis sein Glück 
suchen will und muß, gleichgültig sein kann. Sicher, wird 
der so Beschiedene wohl antworten, muß die Einheit des 
Staates irgendwie gewährleistet werden. Aber der Zusam­
menhalt der Gesellschaft sei doch auch möglich als Aus­
gleich zwischen Interessengruppen, ohne daß diese alle 
gleichberechtigt oder gar miteinander befreundet sind. 
Erforderlich sei nur, daß den meisten Mitgliedern der 
Gesellschaft das Verbleiben in ihr immer noch besser 
erscheint als ein Ausscheiden aus ihr oder gar ein Kampf 
gegen sie. Darauf könnten die Wächter wohl nur noch 
zweierlei entgegen. 1) Der Zusammenhalt unter den Be­
dingungen einer weitgehenden Gleichheit und Gleichbe­
rechtigung ist stärker und dauerhafter. 2) Wir halten es für 
wertvoller, die Möglichkeit der universellen Befreundung 
zu erhalten, als diese um des Reichtums willen zu opfern. 
Zur Untermauerung der ersten Antwort hat Platon eine 
Theorie der Gesetzmäßigkeit des Zerfalls alternativer 
Staatsformen entwickelt. Diese wird im nächsten Kapitel 
untersucht werden. Bei der zweiten Antwort greifen die 
Wächter offenbar auf die ihnen durch Erziehung mitge­
teilte Rangordnung der Güter zurück. Zu fragen ist daher 
nun, ob sich diese Rangordnung allgemeingültig als richtig 
oder besser ausweisen läßt. In Platons bisherigen Ausfüh­

121

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rungen ist jedenfalls noch kein Argument sichtbar gewor­
den, das die Vorteilhaftigkeit dieser Wertung und Seele­
nordnung und eines dementsprechenden Handelns erwei­
sen könnte.
Eben weil die Wächter ihre Haltung und ihre Anordnun­
gen nicht letztlich begründen können, weist Crossman zu 
Recht auf die Gefahr hin, daß Platons harmonisierendes 
Staatsmodell weder von den Armen noch von den Reichen 
unterstützt werden wird und daher selbst zur Diktatur 
werde entarten müssen.10 11 Selbst wenn man mit Gigon 
annimmt, daß auch die Mitglieder des dritten Standes in 
den Genuß der von Platon auf seine Zwecke hin zensierten 
dichterischen Werke kommen und damit auch Spuren der 
Tugenden der ersten beiden Stände übernehmen werden,11 
bleibt hier ein echtes Problem. Denn die ,normalen* 
Bürger sind nicht nur weniger sorgfältig erzogen, sie 
haben darüber hinaus nach Platons eigenem Bekunden 
auch eine Natur, die von der der Wächter deutlich ab­
weicht (vgl. 415c, 431c, 432a). Um so schwerer wird es 
sein, sie zu einem Verhalten zu bewegen, das mit den 
Maximen der Wächter übereinstimmt. Doch selbst wenn 
dies möglich wäre, ja selbst wenn es gelänge, alle Bürger 
vollständig in Platons Sinn zu Gerechten zu erziehen, 
bleibt doch die Frage, warum es gut ist, so erzogen zu 
werden, immer noch zu beantworten. Solange dies nicht 
geschehen ist, bleibt Hegels Kritik an Platon berechtigt: 
Dieser lege „das Substantielle, Allgemeine zugrunde, und 
zwar so, daß der einzelne als solcher eben dies Allgemeine 
zu seinem Zweck, seiner Sitte, seinem Geiste habe, daß 
der einzelne für den Staat wolle, handle, lebe und genieße, 
so daß er seine zweite Natur, seine Gewohnheit und seine 

10 R. H. S. Crossman: Plato To-day, 185.
11 O. Gigon: Gegenwärtigkeit und Utopie, 350.

122

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sitte sei“.12 Diese Befestigung der Sitte in einer zweiten 
Natur nennt Hegel das substantielle Verhältnis der Indivi­
duen zur Sitte.13 Dem entgegen stehe aber „die subjektive 
Willkür der Individuen, die Moral; daß die Individuen 
nicht aus Achtung, Ehrfurcht für die Institutionen des 
Staates, des Vaterlandes aus sich heraus handeln, sondern 
aus eigener Überzeugung, nach einer moralischen Überle­
gung einen Entschluß aus sich fassen, sich danach bestim­
men. Dies Prinzip der subjektiven Freiheit ist ein späteres, 
ist das Prinzip der modernen, ausgebildeten Zeit.“ (Ebd.) 
Hierauf beruht zugleich die Hauptkritik Hegels an Pla­
ton. Dieser habe das Prinzip der subjektiven Freiheit, 
welches - seltsamerweise nun doch - schon bei Sokrates 
aufgegangen sei,14 in seinen Staat nicht zu integrieren 
gewußt,15 sondern habe sich der davon ausgehenden Ge­
fahr nur so entziehen können, daß er dieses Prinzip aus 
seinem Staat verbannte.16 Die Freiheit des Fragens und der 
Entscheidung ist in der Tat aus Platons Staat getilgt. Auf 
die Gerechtigkeit der Wächter soll ja gerade deshalb 
Verlaß sein, weil diese die entsprechenden Maximen in der 
Fraglosigkeit einer Gewohnheit übernommen haben. He­
gels Kritik setzt allerdings voraus, daß das bisher von 
Platon Vorgetragene schon dessen letztes Wort ist. Gera­
de das ist aber nicht der Fall. Dazu braucht nur daran 
erinnert zu werden, daß Platon die staatliche Gerechtig­
keit nur als ein Bild der Gerechtigkeit im Menschen 
entworfen hat. Erst von der Untersuchung der Gerechtig­
keit in der Seele des Indviduums darf deshalb eine Begrün- 

12 G. W. F. Hegel: Werke, Bd. 19, 108.
13 Ebd. 114.
14 Ebd. 123.
15 Ebd. 129.
16 Ebd. 114.

123

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


düng des Werts der Gerechtigkeit für den einzelnen 
erwartet werden. Zudem gibt Platon später selbst zu, daß 
den Wächtern durch Gewöhnungen nur eine bestimmte 
Wohlgestimmtheit der Seele mitgeteilt worden sei, nicht 
aber eine Erkenntnis (Politeia, 522 a). Es ist deshalb nicht 
verwunderlich, wenn die Einsicht, die das Gutsein der 
Natur der Wächter erweisen könnte, in der Darstellung 
des Systems dieser Gewöhnungen nicht enthalten ist.
Wenn die bisher entfaltete Staats- und Erziehungstheorie 
aber nichts dazu beigetragen hat, die Ausdehnung der 
Gleichberechtigung auf alle zu begründen, fragt sich 
natürlich, was die ganze Überlegung überhaupt zur Wi­
derlegung des Thrasymachos leistet. Daß ein gewisses 
Maß an Gerechtigkeit notwendig ist, damit eine Gruppe 
von Menschen Zusammenhalten und handeln kann, hatte 
auch dieser im ersten Buch (351 c,d) schon einräumen 
müssen, und mehr folgt aus den bisherigen Betrachtungen 
ja auch nicht. Deshalb ist es wichtig, eine eher indirekte 
Wirkung dieser Überlegungen auf den Ansatz des Thrasy­
machos zu bemerken. Dieser hatte eine Verknüpfung von 
Moralität und Interesse behauptet und damit den allge­
meinen Geltungsanspruch moralischer Forderungen be­
stritten. Mit seiner Erziehungstheorie geht Platon nun 
einen Schritt hinter diesen Ansatz zurück. Er untersucht 
die Genese dessen, wovon Thrasymachos einfach ausge­
gangen war, die Genese der Interessen selbst, und ent­
deckt die Gesellschaft mit ihren Leitbildern und Mythen 
als prägende Kraft. Platon will sich dieses Mechanismus 
zur Heranbildung eines neuen Typus bedienen. Damit 
gibt er zu erkennen, daß er den Charakter eines Menschen 
für etwas Gewordenes und Machbares hält. Die, die unter 
einer nicht von Platon arrangierten Erziehung aufwach­
sen, werden zwar einen anderen Charakter haben, aber 
auch sie werden diesen nicht sich selbst verdanken. Auch 

124

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und gerade die Ungerechten begreift Platon als Resultate 
der Erziehung durch die allgegenwärtige öffentliche Mei­
nung, durch deren Lob und Tadel, durch das Miterleben 
von Gerichtsverhandlungen und Volksversammlungen, in 
denen durchaus nicht jene Gerechtigkeit siegt, die in 
Sonntagsreden gelegentlich beschworen werden mag 
(492b-e). Diese Auffassung vom Menschen als etwas 
Mach- und Manipulierbarem drückt sich auch in den 
schon abstoßend häufigen Hinweisen auf Tierzuchterfah­
rungen aus, die das gesamte Erziehungsprogramm durch­
setzen. Eine Grenze der Prägbarkeit entdeckt Platon 
einzig in der Natur der Neugeborenen (415b,c).17 Von 
dieser Zurückführung des Subjekts auf seine Genese geht 
nun aber auch eine zersetzende Wirkung auf das Pathos 
des Thrasymachos aus. In dieser Zurückführung vollzieht 
sich die Brechung jener Emphase, mit der der einzelne - 
sein Wollen, seine Leidenschaften und seine Ängste über­
blickend - zu sich sagen kann: „Das bin und will ich.“ 
Auch der naive Vitalismus eines Kallikles oder Thrasyma­
chos hat darum allen Grund zu erkennen, daß jene 
Gesellschaft, der sie mit ihrer Umwertung der Werte zu 
entrinnen glaubten, noch in jener Umwertung selbst als 
Drahtzieher ihres Wollens agiert. Eine solche Einsicht 

17 Den Grenzverlauf zwischen dieser ersten und der darauf aufbauenden 
zweiten Natur hat Platon nie systematisch bestimmt. Aus den Forderun­
gen, die er in der ,Politeia‘ an die erste Natur der zukünftigen Wächter 
stellt - diese sollen scharf in der Wahrnehmung (375 a 5), mutig (375 b 8), 
sanft (375 c 1) und lernbegierig (376b 5) zugleich sein gewinnt man den 
Eindruck, daß er zur ersten Natur Begabungen und charakterliche 
Grunddispositionen zählt. Der Spielraum der Erziehung bestände dann 
darin, diese zu entwickeln oder zu hemmen, und vor allem darin, sie an 
bestimmte Gehalte zu binden. Die Grenze der Erziehung wäre, daß sie 
dort, wo die Fähigkeit zu einem Tun oder einem Verhalten fehlt (etwa die 
Lernbegierde), diese nicht hervorbringen kann.

125

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird aber für das von ihr betroffene Individuum kaum 
folgenlos bleiben. Wer die Wünsche, deren Verwirkli­
chung bisher die Triebfeder all seines Tuns gewesen ist, als 
heteronom gemachte begreift, gerät damit in eine Distanz 
zu sich selbst, aus der sich sowohl eine Abschwächung der 
bis dahin schlechthin bestimmenden Affekte als auch der 
Wunsch entwickeln kann, sich selbst eine Bestimmung zu 
geben, mit der man sich noch auf andere Weise identifizie­
ren kann als dadurch, daß man sie faktisch hat. Der 
einzelne wird so vielleicht freier, die konstruktive Hal­
tung, die Platon gegenüber den Mitgliedern seines zu 
gründenden Staates eingenommen hat, sich selbst gegen­
über einzunehmen.
Mit der Einführung des Heteronomiebegriffes ist aller­
dings vorerst nicht viel zu gewinnen, denn ganz auf 
dieselbe Weise könnten auch die Wächter, sofern sie über 
die ihnen anerzogene Gesinnung nachzudenken begin­
nen, diese als heteronom gemachte begreifen. Um so 
dringender wird die Frage, woran sich alle so Denkenden 
in ihrem Wunsch nach Selbstbestimmung orientieren sol­
len und können.

2. Die Gerechtigkeit in der Seele

Hier beginnt die zweite Ebene von Platons Begründungs­
versuch. Er will den bisher für eine bestimmte Staatskon­
zeption entwickelten Gerechtigkeitsbegriff dadurch er­
härten, daß dieser, auch auf den einzelnen angewendet, 
dafür anerkannt wird, Gerechtigkeit zu sein (434 d), und 
weiterhin das Gutsein dieser Gerechtigkeit für den einzel­
nen erweisen (445 a,b). Die Übereinstimmung zwischen 
dem staatlichen und dem auf das einzelne Individuum 
bezogenen Gerechtigkeitsbegriff soll dabei selbst das Kri­

126

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


terium für die Richtigkeit des so gewonnenen Begriffs 
sein. Drei Fragen drängen sich geradezu auf:
1) Welchen Sinn hat es, den Begriff der Gerechtigkeit, wie 
er im Staat verwendet worden ist, auf den einzelnen oder 
dessen Seele anzuwenden? Im Staat bezeichnete die Ge­
rechtigkeit ein Verhältnis zwischen Teilen desselben. Was 
soll dieser Unterteilung des Staates innerhalb des einzel­
nen Menschen entsprechen?
2) Selbst wenn es Sinn macht, die Seele des Menschen in 
Teile zu zerlegen und zwischen diesen Teilen ähnliche 
Verhältnisse zu konstituieren, wie sie durch die Tugend­
definitionen für die Teile des Staates beschrieben wurden, 
führt dann z. B. die innerseelische Gerechtigkeit wirklich 
zu einem Verhalten, das auch auf der staatlich-zwischen­
menschlichen Ebene gerecht hieß? Oder handelt es sich 
um bloße Homonymien?
3) Selbst wenn die innerseelische und die staatliche Ge­
rechtigkeit inhaltlich übereinstimmen, was besagt eine 
solche Übereinstimmung für die Richtigkeit des Gerech­
tigkeitsbegriffs? Was soll Richtigkeit dabei überhaupt 
heißen? Wenn Richtigkeit soviel wie Gutheit heißen soll, 
genügt es jedenfalls nicht, die inhaltliche Übereinstim­
mung der durch die Tugenden beschriebenen Verhältnisse 
zwischen Teilen des Staates einerseits und Teilen der Seele 
andererseits zu zeigen. Dazu ist vielmehr zu erweisen, daß 
es gut ist, die durch die Tugenden beschriebene innerseeli­
sche Ordnung zu haben.
Auf die erste Frage antwortet Platon relativ ausführlich 
mit einer Theorie der Seelenteile. In einem ersten Schritt 
unterscheidet er mit Hilfe des Satzes vom Widerspruch 
drei Teile in der Seele: Eines könne nie zugleich und in 
derselben Hinsicht Entgegengesetztes tun oder leiden. 
Wenn sich also in der Seele zeige, daß sie zwar etwas 
begehrt, aber zugleich aus sich heraus daran gehindert 

127

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, dieses zu verfolgen, dann sei dieser Widerspruch ein 
hinreichender Grund dafür, zwei Bestandteile in ihr zu 
unterscheiden (436 b,c und 439 c). Die seelischen Phäno­
mene, auf die dieses Prinzip dann angewendet wird, sind 
allerdings recht unpräzise gefaßt. Aus der beobachtbaren 
Tatsache, daß manche, die Durst haben, dennoch nicht 
trinken wollen, meint Platon schließen zu können, daß 
dabei das Verbietende auf Überlegung beruht und die 
Seele darum mindestens aus zwei Teilen besteht - aus dem 
Begehrlichen und dem Vernünftigen (439c,d). Das ist 
etwas voreilig, denn es ist ja durchaus möglich, daß die 
Stillung des Durstes einer anderen Begierde wegen unter­
bleibt und also die Vernunft an der Unterdrückung der 
ersten gar keinen Anteil hat. Zweifellos gibt es aber Fälle, 
in denen die verbietende Instanz die Vernunft ist. Platon 
denkt hier vermutlich an ein bereits im ,Laches‘ bemühtes 
Beispiel. Dort wird einem Kranken um der Genesung 
willen die Stillung von Hunger und Durst verboten 
(192 e - 193 a). Aus diesem Grund kann sich ein Kranker 
natürlich auch selbst die Sättigung verwehren. Dabei ist es 
durchaus legitim, die Gesundheit als Vernunftziel aufzu­
fassen, denn es gibt keinen Trieb, der direkt auf die 
Gesundheit zielt. Differenzierter, aber nicht unproblema­
tisch ist die Abteilung des dritten Seelenteils, des Thymos 
(ffüpög). Das griechische Wort ist schwer übersetzbar. Es 
stammt von ,üüü)‘ = ,sich heftig bewegen* und meint 
ursprünglich und umfassend das Herz als Sitz aller Ge­
mütsbewegungen, also eigentlich die emotionale Beweg­
barkeit überhaupt. In gesteigerter Form werden diese 
Gemütsbewegungen dann zur Lebhaftigkeit und Leiden­
schaft, und schließlich meint Thymos auch das, wozu die 
Leidenschaft einen Menschen wohl befähigen kann: Mut, 
Tapferkeit und Zorn. Was von alledem Platon nun meint, 
kann nur aus den Beispielen erschlossen werden, die er zur 

128

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Illustration des Gemeinten anführt. Der Erweis des Thy- 
mos als eigenständiger Seelenteil umfaßt naturgemäß zwei 
Teile: den Nachweis der Verschiedenheit erstens vom 
Begehrlichen (439 e - 440 e) und zweitens vom Vernünfti­
gen (441 a-c). Die Unterscheidung vom Begehrlichen 
entwickelt Platon in Anknüpfung an eine anscheinend 
damals allgemein bekannte Geschichte von Leontios, der 
einerseits Lust gehabt habe, sich hingerichtete Menschen 
anzuschauen, zugleich aber auch Abscheu davor verspürt 
habe. Dieser Abscheu wird von Platon als ein Impuls des 
Thymos vorgeführt und soll belegen, daß dieser gegen die 
Begierden streiten kann. Der folgende Text zeigt dann 
aber, daß Platon das, was er zunächst als Konflikt zwi­
schen Begierde und Thymos eingeführt hat, letztlich als 
Konflikt zwischen Begierde und Vernunft begreift. Der 
Thymos sei diejenige seelische Instanz, die sich im Falle 
eines Streites zwischen Überlegung und Begierde auf die 
Seite der Vernunft stelle und dafür sorge, daß jemand in 
einem solchen Zwiespalt die Begierden als ein Zwingendes 
in sich beschimpfe (440 b). Demnach wäre der Thymos 
eine Art Autoaggressivität und genauer die Durchset­
zungsenergie des vernünftigen Seelenteils, dessen Ener­
giepotential. Wenn dieser die Beschlüsse der Vernunft 
gegen andere, primäre Begierden verteidigt, ist es wohl in 
Erinnerung an den ,Laches‘ (vgl. oben S. 3 7ff.) am sinnvoll­
sten, Thymos mit Tapferkeit oder Mut zu übersetzen. 
Damit ist aber die Eigenständigkeit dieses Seelenteils 
gefährdet. Zwar ist der Thymos deutlich von den Begier­
den unterschieden, aber wenn er gar keine eigenen Inhalte 
hat, sondern nur die Energie der Vernunft ist, kann er 
nicht unabhängig von dieser sein. Deshalb verweist Pla­
ton, um nun im zweiten Schritt die Unabhängigkeit des 
mutartigen Seelenteils von der Vernunft zu zeigen, auf die 
Kinder. Diese seien schon voller Mut, aber doch ohne 

129

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vernunft (441 a,b). Leider gibt Platon keinen Hinweis 
darauf, was er sich unter kindlicher Tapferkeit vorstellt. 
Nach den Äußerungen des Nikias im ,Laches‘ ist es 
unwahrscheinlich, daß er damit Situationen meint, in 
denen Kindern in dem Sinn die Vernunft fehlt, daß sie aus 
Unwissenheit über die objektive Gefährlichkeit ihres 
Handelns etwas Riskantes tun. Nikias hatte sich dort 
geweigert, derartiges Verhalten tapfer zu nennen (Laches, 
197a, b). Wahrscheinlicher ist, daß Platon Fälle meint, in 
denen Kinder ihre Ängste oder Schmerzen unterdrücken, 
um die Erwartungen ihrer Erzieher zu befriedigen (Ein 
Junge weint nicht!). Auch in diesen Fällen verfügen die 
Kinder natürlich nicht über die Vernunft, solche Normen 
zu begründen. Damit ist zwar gezeigt, daß es Tapferkeit 
auch dort geben kann, wo es keine Vernunft gibt, daraus 
folgt aber nicht, daß es sinnvoll ist, den Mut als ein eigenes 
Strebevermögen anzunehmen, denn er stellt sich nur dort 
ein, wo jemand ein Ziel oder einen Verhaltensmodus 
einem anderen - sei es nun mit oder ohne Vernunft - 
übergeordnet hat, also nur als Folge eines bereits beste­
henden Bestrebens. Ungeeigneter noch für Platons Be­
weisabsicht ist die folgende aus der ,Odyssee4 bemühte 
Szene, in der deren Held sein sich gedankenlos erzürnen­
des Herz mit vernünftigen Überlegungen zu besänftigen 
versucht (441 b,c; vgl. Odyssee, XX, 10-20). Die Situa­
tion ist dabei die, daß der noch unerkannt heimgekehrte 
Odysseus sich über das Verhalten einiger Frauen in seinem 
Haus derart erzürnt, daß er Lust verspürt, diese auf der 
Stelle zu töten. Diesen Zorn seines Herzens unterdrückt 
er aber, weil er fürchtet, durch solches Handeln seine 
Rache an den Freiern der Penelope zu gefährden. Diese 
seelische Konstellation ist deshalb mit den bisher von 
Platon beschriebenen nicht vergleichbar, denn der Zorn 
des Odysseus bezieht sich gar nicht auf andere eigene 

130

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Regungen, die gegebenenfalls tapfer zu beherrschen wä­
ren, sondern auf andere Menschen. Dieser Zorn hat mit 
Mut oder Tapferkeit gar nichts zu tun und kann deshalb 
die Eigenständigkeit des mutartigen Seelenteils nicht be­
weisen. Platon bezeichnet hier einfach verschiedene Phä­
nomene mit demselben Wort. Seine Unterteilung der Seele 
ist darum nicht ohne Grund Anlaß kontroverser Diskus­
sionen geworden.18 Man kann sehr wohl überlegen, ob 
Platons Einteilung sinnvoll ist oder ob sie nur wegen der 
Angleichung der Seele an den Staat geschieht und ob nicht 
noch weitere seelische Regungen zu berücksichtigen wä­
ren (z. B. Mitleid). Diese Diskussion soll hier aus zwei 
Gründen nicht weiter entfaltet werden:
1) Platon beansprucht selbst nicht, mit der Unterschei­
dung dieser Seelenteile eine erschöpfende Theorie gegeben 
zu haben. 443 d,e gibt er leichthin zu, daß noch etwas 
zwischen diesen Teilen liegen könnte. Wichtig ist nur, daß 
der Mensch hier als Träger vielfältiger Interessen und 
Begierden, seine Seele als Austragungsort von Konflikten 
begriffen worden ist. Die Begierden bedürfen darum 
sowohl der Koordination untereinander als auch der 
Koordination mit jenen Interessen, für die es gar keinen 
direkten Trieb gibt (z. B. Gesundheit). Eben deshalb 
bedarf wiederum der vernünftige Seelenteil, der diese 
Koordination durchzuführen hat, des Muts, um seine 
Weisungen durchsetzen zu können. Mit Recht hat Mur­
phy auf das systematische Ineinandergreifen dieser Teile 
hingewiesen.19
2) Die entscheidende Schwierigkeit in Platons Versuch, 

18 Vgl. dazu N. R. Murphy: Plato’s Republic, 29-34; E. Voegelin: 
Order and History, 111; O. Gigon: Gegenwärtigkeit und Utopie, 
506-530.
19 N. R. Murphy: a. a. O. 42.

131

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf der Basis dieser Seelenteilung einen Begriff von psychi­
scher Gesundheit zu entwickeln, wird auch im Rahmen 
des bisher erreichten Verständnisses dieser Teilung deut­
lich werden können. Es soll darum auch nicht untersucht 
werden, ob Platons Schluß, daß die Seele, nachdem sie 
sich als ebenso dreiteilig wie der Staat gezeigt habe, 
„notwendig“ (441 c9) auf dieselbe Weise gerecht, tapfer 
usw. sei wie der Staat, berechtigt ist. Statt dessen soll 
gefragt werden, was aus dieser Übertragung, wenn man 
sie einmal gelten läßt, für die Frage nach dem Wert der 
Gerechtigkeit für das gute Leben folgt.
Analog zum Staat wird demnach der einzelne dann gerecht 
sein, wenn jeder Seelenteil in ihm das Seinige tut 
(441 d-e). Auch was das Seinige eines jeden dieser Teile 
ist, läßt sich noch mit Hilfe der Analogie bestimmen. Das 
Ihrige tut die Vernunft, wenn sie herrscht, weil sie weise 
ist und Fürsorge für die ganze Seele hat, der Mut, wenn er 
ihr beisteht, und das Begehrliche, wenn es sich von beiden 
beherrschen läßt (441 e - 442 a). Ganz dem entsprechend 
wird das Wesen der anderen Tugenden bestimmt. Weise 
sei der einzelne durch die Erkenntnis, was für die ganze 
Seele das Zuträgliche ist, tapfer, wenn er gegen Lust und 
Unlust das von der Vernunft Beschlossene vollziehe, und 
besonnen, wenn die Seelenteile nicht miteinander in Streit 
lägen, sondern darüber einig sind, daß die Vernunft 
herrschen soll (442b-d). Diese Bestimmungen der Tu­
genden sind offenbar alle auf den vernünftigen Seelenteil 
und die ihm innewohnende Weisheit bezogen. D. h. aber 
auch, daß ohne eine Erläuterung des Gehalts dieser Weis­
heit alle Bestimmungen Leerformeln bleiben. Was ist nun 
das Nützliche oder Zuträgliche für die Seele, welchen 
Maximen folgt die Vernunft bei der Ausübung ihrer 
Herrschaft? Die Antwort auf diese Frage würde nicht nur 
die inhaltlichen Bestimmungen der Herrschaft der Ver­

132

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nunft liefern, sondern zugleich auch den Grund enthalten 
müssen, warum es gut ist, sich entsprechend zu verhalten. 
Dieser doppelten Erwartung werden die anschließenden 
Ausführungen Platons aber nur teilweise gerecht.
Auch ihm muß aufgefallen sein, daß seine Bestimmung der 
Gerechtigkeit als eine Form innerseelischer Herrschaft 
sehr formal geblieben ist. Um der innerseelischen Gerech­
tigkeit und Vernunft einen Inhalt zu geben, versetzt er den 
Gerechten wieder in einen gesellschaftlichen Zusammen­
hang. Dort werde der Gerechte weder Geld unterschlagen 
noch Verrat an einzelnen oder der Stadt begehen und 
weder die Götter noch die Eltern vernachlässigen 
(442 e - 443 a). Als Folge der geschilderten Erziehung 
wird man ein solches Verhalten erwarten können, aber 
warum soll, wenn man nur von der Dreiteiligkeit der Seele 
ausgeht, gerade dieses Verhalten ihr nützlich sein? Warum 
soll die Herrschaft der Vernunft gerade zu einem solchen 
Verhalten führen? Auch derjenige, der sich wie Thrasy- 
machos nicht einfach von seinen Affekten zu irgendeiner 
Ungerechtigkeit im Kleinen hinreißen läßt, sondern plan­
voll und überlegt die Herrschaft über das Ganze zu 
erlangen versucht (344 a,b), beherrscht sich selbst. Er ist 
in der Lage, seine momentanen Affekte seinen langfristi­
gen Interessen unterzuordnen und dabei die Bedingungen 
der Realität zu berücksichtigen. Auch auf diese Weise 
wird dem Rechnung getragen, was Platon mit dem ans 
Göttliche gemahnenden Wort Prometheia (441 e 5) zur 
Charakterisierung der Vernunft nennt - das Vorausden­
ken, d. h. die bewußte Bezugnahme auf das Ganze und die 
ganze Dauer des eigenen Existierens, die Vor-Sorge. In 
diesem Sinn herrscht auch in der Seele des Thrasymachos 
die Vernunft. So sieht es auch Kelsen: „Die Behauptung, 
daß die Herrschaft der Vernunft über die Begierden 
gerechtes Handeln bewirke, kann sich nicht auf die empi­

133

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rische Vernunft beziehen, da auch höchst ungerchte 
Handlungen das Ergebnis vernünftiger, durch keine Lei­
denschaft getrübter Erwägungen sein können.“20 Damit 
ist aber auch unklar, warum die von Platon favorisierte 
Herrschaft der Vernunft unter Berücksichtigung der eben 
erwähnten moralischen Essentials besser sein soll als die 
von Thrasymachos geplante.
So berechtigt diese Kritik hier ist, so voreilig wäre es, bei 
ihr stehenzubleiben, denn Platon macht einen wichtigen 
weiteren Schritt, wenn er von der Herrschaft der Vernunft 
zu dem Zweck übergeht, den diese realisieren soll. Dieser 
Zweck ist die Einheit der Person. Erst der Gerechte 
werde, indem er jeden seiner Seelenteile nur das Seinige 
tun lasse, diese in Zusammenklang bringen und als Freund 
seiner selbst einer aus vielen werden (443 d,e). Auf diese 
neuen Leitbegriffe hin werden abschließend noch einmal 
die Gerechtigkeit und die Weisheit neu definiert. Ein 
harmonisch gestimmter und auf die Einheit seiner Person 
bedachter Mensch werde alle diejenigen Handlungen ge­
recht nennen, die geeignet seien, diese Freundschaft mit 
sich zu unterhalten oder mit hervorzubringen, und Weis­
heit werde ein solcher die diesen Handlungen vorstehende 
Erkenntis nennen (443 e). Die Ermöglichung der Einheit 
der Person wird damit zum Kriterium für die Gerechtig­
keit oder Ungerechtigkeit einer Handlung. Dabei ist es 
wichtig zu bemerken, daß von dem, was Platon hier 
zugleich als Zweck und als Kriterium der Gerechtigkeit 
anführt, tatsächlich eine motivierende Kraft ausgeht. 
Nach der Beschreibung der dreigeteilten Seele als Kampf­
platz der Begierden und Interessen fungiert diese Vision 
eines Lebens in Freundschaft und Harmonie mit sich 
durchaus als positives und erstrebenswertes Gegenbild.

20 H. Kelsen: Platon und die Naturrechtslehre, 258.

134

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für jedes Lebewesen, das seine Affekte und Bestrebungen 
selbst ordnen und zu ihnen Stellung nehmen muß, ist es 
wünschenswert und insofern auch vernünftig, dabei nicht 
ständig in einen zermürbenden Kampf verwickelt zu sein, 
sondern diese Strebungen in ein harmonisches Gleichge­
wicht zu bringen. Die so verstandene Einheit ist selbst ein 
übergreifendes Gut. Gleichzeitig wird erst hiermit die 
Analogie zum Staat vollendet. So wie dort die Ständeord­
nung die zum Seinkönnen des Staates unerläßliche innere 
Einheit garantieren sollte, so soll hier die Seelenordnung 
die Einheit des Subjekts gewährleisten. Dabei stellen sich 
aber erneut zwei Fragen: 1) Wie groß muß die Einheit der 
Seelenteile sein, um das Sein des Individuums zu ermögli­
chen? 2) Warum soll die Praxis, die die Einheit der Person 
ermöglicht und insofern gerecht ist, gerade zu einem 
Verhalten führen, das auch in dem Sinn gerecht ist, daß es 
den von Platon genannten moralischen Essentials bzw. 
der für den Staat geforderten universalen Gleichberechti­
gung genügt? Mit welchem Recht können diese beiden 
Gerechtigkeitsbegriffe gleichgesetzt werden? Realisiert 
nicht auch Thrasymachos als kluger Egoist, so könnte 
Kelsens Einwand erneuert werden, eine Einheit mit sich? 
Auf beide Fragen gibt Platon hier keine Antwort. Darum 
ist mit dem Hinweis auf die zentrale Stellung und die 
motivationale Kraft des Einheitsbegriffes vorerst nur eine 
Richtung bezeichnet, in der es immerhin aussichtsreich 
erscheint, den Text weiter zu befragen.
Auch Vlastos bemerkt, daß Platon in Buch IV mit zwei 
verschiedenen Gerechtigkeitsbegriffen arbeitet.21 Im er­
sten Sinn (justj) sei gerecht „a relational predicate“,22 mit 

21 G. Vlastos: Justice and Happiness in the Republic (vgl. auch die 
Vorstudie hierzu: ders.: Justice and Psychic Harmony in the Republic).
22 Ebd. 132.

135

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem das äußere Verhalten eines Menschen zu anderen 
beschrieben wird. In einem zweiten Sinn (just2) sei es 
dagegen „a one-place predicate“ (ebd.), das von Personen 
und Staaten schlechthin ausgesagt wird, und dann deren 
innere Harmonie bezeichnen soll. Vlastos irrt allerdings, 
wenn er meint, es komme nun darauf an „to prove that a 
man is just2 iff he is just/423. Es ist zwar richtig, daß gezeigt 
werden muß, daß auch der Gerechte die Harmonie seiner 
Seelenteile verwirklicht hat. Wenn aus dem Harmonie- 
Motiv ein zwingendes Argument für das gerechte Verhal­
ten und Leben werden soll, muß aber zusätzlich bewiesen 
werden, daß dieses Verhalten die einzige Möglichkeit ist, 
die seelische Harmonie zu erreichen. Mit dieser letzten 
Schwierigkeit setzt sich Vlastos leider nicht auseinander. 
Ebenso verkennt W. Wieland das anstehende Problem, 
wenn er den Mangel der bisherigen Definition der Gerech­
tigkeit lediglich darin erblickt, daß die gegebenen Bestim­
mungen noch keine genauen Anweisungen für den Einzel­
fall geben könnten.23 24 Diese untilgbare Ungenauigkeit 
einer jeden Definition überwindet Platon, Wieland zufol­
ge, dadurch, daß er unter dem Titel ,Idee des Guten4 ein 
Gebrauchswissen konzipiert, das sich gerade an den Ein­
zelfällen zu bewähren vermag.25 Dieses Wissen sei als 
Urteilskraft naturgemäß nicht mehr bestimmbar oder 
mitteilbar.26 Diese Interpretation ist aus zwei Gründen 
nicht zufriedenstellend. Erstens liefert das, was Platon in 
den Gleichnissen zur Idee des Guten entwickelt, gar keine 
Basis zu einer Auslegung als Gebrauchswissen. Das wird 
im fünften Kapitel gezeigt werden. Doch selbst wenn dies 

23 Ebd. 133.
24 W. Wieland: a. a. O. 163f.
25 Ebd. 180.
26 Ebd. 164.

136

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so wäre, wie Wieland behauptet, wäre damit - zweitens - 
immer noch nicht geklärt, warum die Begriffe ,Herrschaft 
der Vernunft4 und ,Einheit der Person4 schon im Groben 
so ausgelegt werden müssen, wie Platon dies hier tut - also 
mit Bezug auf die genannten moralischen Essentials bzw. 
auf die universale Gleichberechtigung, wie sie im Staat 
herrschen sollte. Platon ist der Erörterung dieses grundle­
genderen Problems aber nicht, wie Wieland meint,27 
ausgewichen, er führt sie nur dort weiter, wo Wieland sie 
nicht sucht.
Ohne den Nachweis, daß die innerseelische Gerechtigkeit 
tatsächlich zu der im Staat beschriebenen Gerechtigkeit 
führt, bleibt auch Platons abschließende Bestimmung und 
Bewertung der Ungerechtigkeit wertlos. Diese sei ein 
Zwiespalt der Seele von der Art, daß in ihr nicht mehr die 
Vernunft, der dies von Natur zukomme, herrsche, son­
dern einer der anderen Teile der Seele (444 a,b). Mit Hilfe 
dieses Naturbegriffs, einer Analogie zur leiblichen Ge­
sundheit und eines zweistufigen Syllogismus folgt nun 
direkt das gewünschte Resultat. Die Schritte dahin sind:
1) Die Gesundheit der Seele besteht, analog zum Leib, in 
einem naturgemäßen Herrschaftsverhältnis der Teile.
2) Die Gerechtigkeit, also die Herrschaft der Vernunft, ist 
die naturgemäße Form der innerseelischen Herrschaft.
3) Also besteht in der Gerechtigkeit und damit in der 
Tugend insgesamt die Gesundheit und das Wohlbefinden 
der Seele (444 d, e). 4) Nur mit einer gesunden Seele ist das 
Leben lebenswert. 5) Also ist das gerechte Leben das 
vorteilhafteste (445 a,b). Die letzte Konklusion gilt den 
Gesprächspartnern mittlerweile als so evident, daß sie sie 
nicht einmal mehr explizit aussprechen mögen. Wenn 
dieser Beweisgang überzeugend wäre, wäre bereits an 

27 Ebd. 278.

137

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Stelle der ,Politeia‘ Platons Absicht erfüllt - die 
Identität des gerechten und des glückseligen Lebens wäre 
erwiesen. Daß dem nicht so ist, liegt daran, daß der 
Beweisgang an demselben fundamentalen Mangel leidet 
wie die ganze Seelenlehre des vierten Buches. Selbst wenn 
man einmal zugibt, daß die Vernunft in der Seele des 
Menschen aufgrund seiner Natur, z. B. seiner mangelhaf­
ten Instinktgeleitetheit, zur Herrschaft berufen ist, folgt 
daraus noch nicht, daß die Herrschaft der Vernunft gerade 
jene Züge tragen muß, die Platon wie selbstverständlich 
mit ihr verknüpft. Die von Sokrates vorgenommene Ana- 
logisierung der Ungerechtigkeit der Seele mit der Krank­
heit des Körpers bleibt darum ebenso unergiebig, wie die 
Bereitschaft des Glaukon, ihn von der Untersuchung der 
Frage, ob das gerechte oder das ungerechte Leben besser 
sei, zu suspendieren (444 e - 445 b), voreilig.
Am Ende der Staatsgründung und der mit ihr verzahnten 
Seelentheorie sind also zwei zentrale Probleme immer 
noch ungelöst: 1) Warum soll für das Seinkönnen des 
Staates die von Platon favorisierte Minimalisierung der 
Antagonismen durch Universalisierung der Gleichberech­
tigung nötig sein? 2) Warum ist eine Einheit der Person 
nur unter der Berücksichtigung dieser Gleichheit aller 
möglich? Eben weil Platon die Herrschaft der Vernunft, 
mit der er auf der seelischen Ebene das Tun des Seinigen 
erklärt hat, material an die Beachtung der Gleichberechti­
gung aller bindet, kann man zwar nicht wie O. Apelt 
sagen, daß Platons Ethik gar nicht bestimme, was mit dem 
Tun des Seinigen gemeint ist,28 wohl aber ist darauf zu 
bestehen, daß noch nicht deutlich geworden ist, warum 
das Tun des Seinigen gerade so verstanden werden muß, 
wie Platon dies hier tut.

28 O. Apelt: Platonische Aufsätze, 114-116.

138

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fraglich ist aber, ob Platon meint, mit dem bisher Gelei­
steten wirklich eine erschöpfende Explikation des Zusam­
menhanges zwischen Glückseligkeit und Gerechtigkeit 
gegeben zu haben. Innerhalb des Textes schränken zwei 
Stellen die Bedeutung des bislang Erörterten ein:
1) Am Ende der Darstellung der Erziehungsmaßnahmen 
betont Sokrates noch einmal, daß die größte Vorsicht, um 
zu verhindern, daß die Wächter den Bürgern Gewalt 
antun, in der richtigen Erziehung besteht (416 b,c). Ob 
allerdings die geschilderte Erziehung dazu schon aus­
reicht, läßt Platon an dieser Stelle ausdrücklich offen. 
Anscheinend denkt er an die Möglichkeit einer noch 
wirkungsvolleren Erziehung. Tatsächlich wird im Text 
eine solche im Grundriß auch ausgeführt (535 ff.). Im 
Unterschied zur bisherigen Erziehung soll diese auch die 
dialektische Wissenschaft umfassen.
2) In die gleiche Richtung zielt eine sehr viel auffälligere 
Einschränkung beim Übergang von der Betrachtung des 
Staates zur Seele (435 d). Die an der Dreiteilung des Staates 
orientierte Untersuchung der Seele und ihrer Teile hält 
Sokrates für prinzipiell unzureichend. Dazu bedürfe es 
eines weiteren Weges. Auch dieser ist im Text ausgeführt 
(504ff.). Er führt zur Idee des Guten. Das ist, wie zu 
zeigen sein wird, nur ein anderer Titel für die dialektische 
Wissenschaft. Wenn also auch Platon selbst die bisherigen 
Ausführungen für unzureichend hält, ist es unredlich, in 
der Kritik an ihm bei eben diesen stehenzubleiben. Zu 
fragen ist vielmehr, was die erweiterte Erziehung bzw. die 
Dialektik oder die Idee des Guten für die Frage nach dem 
guten Leben leistet. Das geschieht im übernächsten Ka­
pitel.
Weiterhin muß man bemerken, daß Platon sich den beiden 
oben als offen bezeichneten Problemen noch einmal direkt 
zuwendet:

139

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das zweite dieser Probleme behandelt Platon ein weiteres 
Mal und sehr viel intensiver im neunten Buch der ,Poli- 
teia‘. Er bringt dort drei Beweise, die das Unglück des 
ungerecht Lebenden demonstrieren sollen (576 c - 592 b). 
Inwieweit diese Überlegungen die Anerkennung der 
Gleichberechtigung aller als notwendige Bedingung der 
Einheit der Person erweisen können, wird im sechsten 
Kapitel geprüft werden.
Auf das erste Problem bezieht sich die im achten Buch 
entwickelte Verfallstheorie der Staaten. In dieser versucht 
Platon zu zeigen, daß allen Staatsformen, die von der von 
ihm propagierten Form abweichen, eine Tendenz zur 
notwendigen Selbstzerstörung innewohnt. Die Bedeu­
tung dieser Selbstzerstörungstheorie darf nicht unter­
schätzt werden, denn derjenige, der wie Thrasymachos 
die Einheit seiner selbst anders als Platon versteht und 
demzufolge auch einen anderen Staat will, muß ja voraus­
setzen, daß ein solcher Staat und ein dementsprechendes 
Leben überhaupt möglich sind. Genauer gesagt muß er 
dabei voraussetzen, daß die in einem solchen Staat Herr­
schenden auch zur Leitung desselben in der Lage sind. Die 
instrumentelle Vernunft des Thrasymachos muß auch zur 
Erhaltung eines politischen Systems taugen. Gerade dies 
bezweifelt Platon. Ich ziehe die Besprechung der Selbst­
zerstörungstheorie hier vor, weil ich die in ihrem Rahmen 
entwickelten Argumente dafür, daß nur das gerechte 
Leben als gutes gedacht werden kann, insgesamt für die 
schwächsten der von Platon angeführten halte.

140

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96 - am 17.01.2026, 14:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-96
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Gerechtigkeit im Staat
	2. Die Gerechtigkeit in der Seele

