Julian Nida-Riimelin

Zur Philosophie des Kosmopolitismus

1. Die Urspriinge des Kosmopolitismus

Die Rede von dem Kosmopolitismus und — als eine Gegenposition — dem Kommuni-
tarismus ist irrefithrend. Unter beiden Labels verbirgt sich jeweils ein ganzes Spek-
trum von philosophischen, politikwissenschaftlichen, politischen und weltanschauli-
chen Positionen. Eine umfassende kosmopolitische Konzeption liegt — soweit wir
wissen — zum ersten Mal mit der griechischen Stoa vor. Es gab kynische Vorlidufer
(Diogenes von Sinope), die aber offenbar eher gegen einen engstirnigen Polis-Patri-
otismus Stellung nahmen, um die Einheit des Hellenentums zu bekriftigen. In der
Stoa jedoch verbindet sich der politische Kosmopolitismus mit Ethik und Metaphy-
sik auf beeindruckende Weise. Der Weltbiirger der griechischen Stoa, ich denke
dabei besonders an Chrysipp (von Arnim 1978, 1979), ist der in der verniinftigen,
universellen Ordnung Beheimatete, der sich dieser verniinftigen Ordnung bewusst
ist und der sich selbst in diese einfiigt. Damit relativiert er seine eigene Bedeutung
und findet als Weiser aus dieser Einsicht zu unerschiitterlicher Seelenruhe und tiber-
nimmt doch Verantwortung, nicht nur fiir das eigene Leben, sondern fiir jeden Men-
schen unabhingig von seiner Herkunft, seiner Nation oder seinem Wohnort.

Die stoizistische Denkbewegung hat ihre Urspriinge noch in der Poliskultur der
griechischen Klassik. Die politische Realitit des Nationen und Kulturen iibergrei-
fenden Hellenismus ist nicht Ausgangspunkt, wohl auch nicht Folge, aber Begleit-
phdnomen des stoizistischen Kosmopolitismus, so wie auch spiter das Imperium
Romanum Begleitphinomen desselben ist. Die Einrdumung des allgemeinen Biir-
gerrechts im Imperium Romanum im dritten Jahrhundert n. Chr. kann ebenso wie
die friihchristliche Konzeption der civitas dei als politische Konsequenz des stoizis-
tischen Denkens gelten. Fiir die christliche Kultur des Mittelalters aber ist die civitas
dei ein fernes Ideal. Die diesseitige politische Ordnung ist kleinteilig, auch wenn
sich iiber ihr in weiten Teilen Europas der imaginierte Nachfolger des Imperium
Romanum in Gestalt des Heiligen Romischen Reiches Deutscher Nation etabliert
hat. Es erscheint mir sinnvoll, auf diese Urspriinge des Kosmopolitismus in der Stoa
zu verweisen, weil der politische Kosmopolitismus ohne die metaphysische Idee
eines verniinftig geordneten Weltganzen eigene und neuartige Begriindungslasten
tragen muss. Die alte Opposition des griechischen Denkens zwischen den Universa-
lien von Natur und den menschlichen Setzungen der jeweiligen politischen Gemein-
schaft, der Gegensatz von physei und nomo, wird im stoizistischen Kosmopolitis-
mus aufgehoben: Das von Natur aus Verniinftige wird zum Ordnungsprinzip der
politisch-ethischen Sphére. Der neuzeitliche und erst recht der zeitgendssische Kos-
mopolitismus muss ohne diese Einheit von Metaphysik, Ethik und Politik auskom-
men.

Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen 231
13. Jg. (2006) Heft 2, S. 231-238

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:02. © geschlitzter Inhat k.
i ‘mit, fOr oder in

Eraubnis t tersagt,



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231

Symposium
2. Varianten des Kosmopolitismus

Ohne stoizistische Metaphysik und Ethik zerfillt der Kosmopolitismus in eine Viel-
falt von Varianten. Diese reichen von der utopistischen, frithneuzeitlichen Idee des
Weltstaates bis zur Vision der Auflosung aller Politik im globalen Markt, wie sie
von Adam Smith bis zu den zeitgendssischen Marktradikalen propagiert wird. Der
politische Kosmopolitismus strebt nach einer globalen Staatlichkeit und der mit die-
ser Staatlichkeit verbundenen Weltbiirgerschaft. Der urspriinglich merkantilistische,
kommerzielle oder okonomische Kosmopolitismus versteht die Weltbiirgerschaft als
Teilhabe am globalen Markt (vgl. Hayek 1944, 1960; Friedman 1962). Er zielt auf
die Auflosung nationaler Staatlichkeit, ohne diese durch globale Staatlichkeit erset-
zen zu wollen. Der kulturelle und soziologische Kosmopolitismus (vgl. Beck 2004;
Beck/Grande 2004) vertraut auf die Zunahme sozialer Interdependenzen und die
Kreolisierung oder Hybridisierung kultureller Identititen, um von einer Weltgesell-
schaft, die nationale Grenzen tiberwindet, sprechen zu konnen. Bisweilen verbindet
sich der soziologische mit dem 6konomischen Kosmopolitismus gegen den politi-
schen. Die Proponenten des modernen Nationalstaates betonen die Uberwindung
lokaler Identitéten, kultureller Herkiinfte und weltanschaulicher Bindungen durch
die Institutionen nationalstaatlicher Politik, die ein demos konstituiert, das im Rah-
men demokratischer Institutionen legitimierte kollektive (politische) Entscheidun-
gen trifft und damit das Reprisentationsprinzip realisiert.

Der politische Kosmopolitismus kann im Rahmen eines Mehrebenenmodells glo-
baler Staatlichkeit die nationalstaatliche Identitdit besser integrieren als kulturelle
und lokale Identititen. Die Verbindung von republikanischer Selbstbestimmung und
liberal-demokratischer biirgerlicher Freiheit im Nationalstaat soll im kosmopoliti-
schen Foderalismus aufgehoben bleiben, wihrend der 6konomische ebenso wie der
kulturell-soziologische Kosmopolitismus das nationalstaatliche Politikmodell
grundsitzlich tiberwinden will und seine Einbettung in eine global-foderalistische
Ordnung ablehnt.

3. Kosmopolitismus und Universalismus

Der Kosmopolitismus steht gegen den Kommunitarismus im weitesten Sinne. Hier
wird unter »Kommunitarismus« ebenfalls ein ganzes Spektrum von Positionen ver-
standen, das von unitaristischen und nationalistischen — etwa Alasdair Maclntyre
(1981, 1988) — bis zu liberalen und sozialdemokratischen — etwa Michael Walzer
(1983, 1987, 2005) — Varianten reicht. Der kommunitaristischen Gegenposition
gemeinsam ist die Skepsis gegeniiber anthropologischen Gleichheitsannahmen. Der
Mensch ist, wie er ist, Teil einer kulturellen, lokalen oder politischen Gemeinschaft.
Radikale Vertreter des Kommunitarismus wie etwa Mary Douglas (1986) behaupten
sogar, dass die kollektiven Identititen die eigentlichen Akteure seien, wihrend das
jeweilige Individuum nur scheinbar handle. Die Idee eines autonomen Subjektes, die
Vorstellung einer kulturunabhéngigen Rationalitit ist allen Varianten des Kommuni-

232

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:02. © geschlitzter Inhat k.
i ‘mit, fOr oder in

Eraubnis t tersagt,



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231

Julian Nida-Riimelin: Zur Philosophie des Kosmopolitismus

tarismus fremd. Sie einigt andererseits alle Varianten des Kosmopolitismus. Mit
anderen Worten: der Kosmopolitismus setzt auf das Individuum, das sich aus seiner
kulturellen, sozialen und politischen Situierung 16sen kann und sich in seinen ethi-
schen wie politischen Uberzeugungen an universellen Prinzipien orientiert. Dieser
Gegensatz scheint uniiberwindlich zu sein.

Entgegen der iiblichen, schroffen Gegeniibersetzung von kosmopolitischem Uni-
versalismus und kommunitaristischem Partikularismus sind beide unverzichtbaren
Elemente jeder Normativitdt — Universalitdt und Partikularitit — miteinander verein-
bar. Das Argument kann hier nicht im Detail entwickelt werden (siehe dazu Nida-
Riimelin 1999: Kap. 13), aber die zentrale Unterscheidung zwischen der Universali-
tit der normativen Uberzeugungen einerseits und der Partikularitit ihrer Begriin-
dung andererseits soll hier wenigstens kurz erldutert werden. Normative (politische
oder moralische) Uberzeugungen ihneln insoweit empirischen oder deskriptiven
Uberzeugungen, als sie einen universellen Geltungsanspruch haben — sonst wiiren es
keine Uberzeugungen. Ein Relativismus, der ernsthaft die Auffassung vertritt, dass
Uberzeugungen jeweils versteckt einen Index triigen, also nur fiir diejenigen Perso-
nen gelten, die sie haben, bzw. fiir Personen einer bestimmten Kultur, einer
bestimmten Herkunft etc., steht mit der Grammatik und der Interaktionspraxis unse-
rer Lebenswelt im Konflikt. Natiirlich kann man eine Irrtumstheorie der normativen
Sprache unterstellen (vgl. Mackie 1977), aber damit eskamotiert sich die Theorie
aus den kulturellen, sozialen und politischen Begriindungszusammenhingen. Sie
wird extern, verliert ihre kritische Kraft und wird a limine unversténdlich (vgl. Wal-
zer 1987). Normative Uberzeugungen haben, wie deskriptive, einen universellen
Geltungsanspruch. Der Universalismus ist in die Logik der normativen Sprache ein-
gelassen.

Dies schlie3t aber keineswegs die Beriicksichtigung von Partikularitdten aus.
Eltern haben gegeniiber ihren Kindern andere Pflichten als gegeniiber den Kindern
anderer Menschen. Diese normative Uberzeugung ist den meisten Menschen
gemeinsam und sie wird mit einem universellen Geltungsanspruch verbunden.
Grundsitzlich sind besondere Pflichten gegeniiber der eigenen kulturellen Gemein-
schaft, den Mitgliedern derselben Nation oder Kultur mit einem normativen Univer-
salismus vereinbar. Diese besonderen Pflichten gelten dann eben universell. Die
Begriindung solcher partikularen Bindungen muss aber wieder im universalistischen
Modus erfolgen. Sie darf nicht willkiirliche Eigenschaften benennen, sondern mora-
lisch relevante. Wenn etwa angenommen werden kann, dass es dem Gedeihen der
Menschheit gut tut, wenn es besondere Verantwortlichkeiten im sozialen Nahbe-
reich gibt, dann erscheinen diese universell begriindbar.

Der anthropologische Kosmopolitismus geht von der grundsitzlichen Gleichheit
aller Menschen, ihrem gleichen moralischen Status und dem sich daraus ergebenden
normativen Gebot gleichen Respekts aus (vgl. Habermas 1999). Daraus ergibt sich
mitnichten logisch zwingend die Ablehnung besonderer Bindungen lokaler, kultu-
reller, religioser oder nationaler Zugehorigkeiten. Diese Zugehorigkeiten konnen als
Kooperationsgemeinschaften verstanden werden, deren Existenz auch aus einer kos-
mopolitischen oder humanistischen Perspektive sinnvoll erscheint. In der

ZIB 2/2006 233

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:02. © geschlitzter Inhat k.
i ‘mit, fOr oder in

Eraubnis t tersagt,



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231

Symposium

Geschichte des kosmopolitischen Denkens haben seine geméfigteren Vertreter sich
nicht grundsitzlich gegen partikulare Bindungen der Familien, der lokalen Gemein-
schaft, der Kultur oder der Nation gestellt.

Auch wenn normative Uberzeugungen einen zwingend universellen Geltungsan-
spruch haben, so sind ihre Begriindungen doch jeweils partikular, sie enden in den
vorfindlichen epistemischen Bedingungen der Verstindigungsgemeinschaft. Das
Descartessche Programm einer wissenschaftlichen Rationalitét, die rationale von
irrationalen Uberzeugungen scheidet und die ihr Begriindungsfundament in nicht
mehr bezweifelbaren und selbstevidenten Axiomen hat, l14sst sich nicht durchfiihren.
Die Wissenschaft selbst ist auf die unsere Lebenswelt bestimmenden Uberzeu-
gungssysteme angewiesen. Unser Zugang zu den Gegenstinden der alltdglichen
Erfahrung wird nicht erst durch die Wissenschaft gestiftet, die wechselseitige
Zuschreibung von Intentionen, Einstellungen und Uberzeugungen geht der Wissen-
schaft notwendig voraus und imprégniert diese. Eine in dem Sinne externe Kritik
lebensweltlichen Orientierungswissens, sei sie normativer oder deskriptiver Natur,
ist aus epistemologischen Griinden nicht moglich. Jede Kritik kommt von innen,
d. h. sie kniipft an zentrale Elemente lebensweltlicher Wissensbestinde an und weist
auf Widerspriiche, auf Inkohérenzen hin. Diese philosophische Perspektive ist nicht
ohne Bedeutung fiir den politischen Kosmopolitismus.

4. Kosmopolitische Zivilgesellschaft als Kooperation

Es scheint mir sinnvoll zu sein, die Zivilgesellschaft {iber den Begriff der Koopera-
tion zu fassen. Kooperatives Verhalten ist eine besondere Form des Verhaltens, fiir
die zwei Elemente charakteristisch sind: Kooperation verlangt zum einen, dass die
an der Kooperation Beteiligten im Grofen und Ganzen korrekte Einschitzungen
ihrer jeweiligen individuellen Interessenlage haben, d. h. sie setzt ein gewisses Maf}
an Empathie voraus. Was Kooperation jeweils ist, wird iiber die individuellen Inter-
essen, die von der Interaktion beriihrt sind, bestimmt. Zum anderen aber kann eine
kooperative Praxis nur Erfolg haben, wenn die einzeln an ihr Beteiligten darauf ver-
zichten, ihre je individuellen Interessen zu optimieren. Sie miissen bereit sein im
Sinne ihrer eigenen Interessen »suboptimal« zu agieren, indem sie jeweils ihren Bei-
trag zu einer gemeinsamen kooperativen Praxis leisten. Diesen Beitrag leisten sie in
der Erwartung, dass andere ebenfalls ihren Beitrag leisten, wohl wissend, dass es
jeweils eine andere individuelle Strategie fiir jede Person, die an der Kooperation
beteiligt ist, gibe, die fiir diese individuell giinstiger wire. Die Interaktionsform der
Kooperation kann man daher als eine Vermittlung zwischen zwei Standpunkten —
dem partikularen Interessen-Standpunkt und dem universellen moralischen Stand-
punkt — verstehen.

Mit diesem Begriff der Kooperation lassen sich drei grofle Bereiche menschlicher
Gesellschaften gegeneinander abgrenzen: Der Markt, der Staat und die Zivilgesell-
schaft. Wihrend der Markt lediglich eigeninteressierte Optimierer als Konsumenten
und Produzenten, als Anbieter und Nachfrager postuliert, beruhen staatliche Institu-

234

5771 IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:02. © geschlitzter Inhat k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231

Julian Nida-Riimelin: Zur Philosophie des Kosmopolitismus

tionen auf dem Prinzip der hierarchischen Verantwortung, der Weisungsunterstel-
lung und des weisungsgebundenen Handelns. Idealtypisch hat Kooperation auf dem
Markt keinen Platz; z. B. unterbinden Kartellgesetze Kooperationen sofern sie die
Konkurrenzsituation verzerren. Idealtypisch kommen auch staatliche Institutionen
ohne Kooperation aus, da Kooperationen, welche die administrativen Hierarchie-
Linien konterkarieren, traditionell als ein bedrohliches Phdnomen wahrgenommen
werden. Kooperation ist dagegen diejenige Interaktionsform, die die Zivilgesell-
schaft trigt. Als Biirger handeln die Mitglieder einer Zivilgesellschaft nicht im pri-
vaten Interesse, sondern fiir gemeinsame biirgerschaftliche Zielsetzungen und Pro-
gramme (vgl. Kaldor 2003). Die individuellen Interessenlagen bleiben jedoch
Referenzpunkte fiir die biirgerschaftliche Begriindung dieser Zielsetzungen und Pro-
gramme.

Zwischen Zivilgesellschaft und Demokratie besteht ein wechselseitiges Stiit-
zungsverhéltnis. Demokratische Institutionen stabilisieren die Kooperationsformen
der Zivilgesellschaft und umgekehrt. Der kollektive Akteur, der fiir die traditionelle
Demokratietheorie eine so zentrale Rolle spielte, ist prinzipiell — moglicherweise
aber nicht unter den gegebenen pragmatischen Bedingungen — verzichtbar. Von
daher ist z. B. die Staatlichkeit der Europiischen Union oder die einer Weltrepublik
mit dem Konzept der Demokratie als Kooperation vereinbar. Nur um Missverstind-
nisse auszuschlielen, sei angemerkt, dass Staatlichkeit ganz ohne Markt und ganz
ohne Zivilgesellschaft ebenso wenig vorstellbar ist, wie ein 6konomischer Markt
ganz ohne staatliche Garantien, etwa des Vertragsrechtes, und zivilgesellschaftliche
Kooperationen. Und auch eine Zivilgesellschaft pur ohne Markt und ohne Staat wird
immer eine anarchistische Chimére bleiben.

5. Welcher Kosmopolitismus?

Wenn nicht alle Zeichen triigen, wird es in Zukunft nicht um die Frage gehen »Kos-
mopolitismus — ja oder nein?«, sondern um die Frage »Welcher Kosmopolitismus?«.
Dies gilt jedenfalls dann, wenn man »Kosmopolitismus« im weiteren Sinne fasst,
d. h. als jede Form von Weltgesellschaft, die Weltbiirgerschaft einschlieft. In diesem
weiteren Sinne verstanden, stehen sich drei kosmopolitische Konzeptionen gegenii-
ber: Die erste hat ihren Ursprung in der schottischen Aufklidrung und im Merkantilis-
mus und zielt auf eine Weltgesellschaft der Marktbiirger. Adam Smith (1976) hat an
seiner Auffassung keinen Zweifel gelassen, dass diese Form der Weltbiirgerschaft zu
einer Auflosung der Nationalstaaten und generell von staatlichen Institutionen fiih-
ren wird bzw. jedenfalls dazu fiihren sollte. Der zeitgenossische Neo-Liberalismus
(vgl. Hayek 1944, 1960; Friedman 1962), den man besser als »Marktradikalismus«
bezeichnen sollte, zielt ebenfalls auf einen Abbau von Staatlichkeit generell, nicht
nur nationaler Staatlichkeit. Der soziologische (kulturelle) Kosmopolitismus diag-
nostiziert die Auflosung iiberkommener nationaler Identititen und begriifit das, was
gelegentlich als Kreolisierung bezeichnet wurde, also die Uberlappungen, Vermen-
gungen und Multiplizierungen kultureller und sozialer Identititen. Die Zugehorig-

ZIB 2/2006 235

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:02. © geschlitzter Inhat k.
i ‘mit, fOr oder in

Eraubnis t tersagt,



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231

Symposium

keit des Einzelnen zu mehreren Identititen und die Priasenz dieser Identitéten in je-
dem Nationalstaat konstituiert eine Weltgesellschaft auch fiir diejenigen, deren
Lebensform nach wie vor ortsfest geblieben ist. Der soziologische teilt mit dem 6ko-
nomischen Kosmopolitismus die Kritik nationaler Staatlichkeit speziell und tradier-
ter Staatlichkeit generell. Die Karriere des Begriffs »Governance« in der politischen
Soziologie ist dafiir symptomatisch. An die Stelle politischer Entscheidungsverfah-
ren und rechtlich verfasster Institutionen tritt das Paradigma ausgehandelter, mog-
lichst konsensualer Steuerung. Je nach Akzentuierung kann dabei die globale Zivil-
gesellschaft etwa in Gestalt von NGOs zu einem zentralen Akteur werden. Dieser
anti-etatistische Zug des dkonomischen und des soziologischen Kosmopolitismus
mobilisiert Verteidiger des Nationalstaates ganz unterschiedlicher politischer Prove-
nienz: Liberale wie Ralf Dahrendorf (2003), Konservative wie Alasdair MaclIntyre
(1981, 1988), Linke wie Chantal Mouffe (2005). Ihnen geht es in unterschiedlichen
Formen um die Bewahrung des politisch verfassten demos und damit der Idee kol-
lektiver politischer Selbstbestimmung. Insbesondere in der franzosischen Staatstra-
dition wird dabei der nationalstaatlich verfasste demos als Ausdruck kosmopoliti-
scher, die lokalen kulturellen und religiosen Grenzen iiberwindender Identitit
angesehen, die sich mit einem anthropologischen und ethischen Kosmopolitismus
nahtlos verbinden ldsst. Sowohl in den gegenwirtigen politischen Konfliktlinien, et-
wa hinsichtlich der europdischen Verfassung, als auch in der politischen Theorie
zeichnet sich immer deutlicher eine Verbindung von nationaler Staatlichkeit und po-
litischem Kosmopolitismus ab, die sich gegen die Auflosung des Primats der Politik
und die Aufgabe der Idee kollektiver politischer Selbstbestimmung richtet. Die am
weitesten entwickelten Konzeptionen des politischen Kosmopolitismus sind — inso-
fern wenig iiberraschend — so verfasst, dass sie eingebetteten Nationalstaaten eine
zentrale Rolle zuerkennen (vgl. Archibugi 2003; Archibugi/Held 1995; Hoffe 2000).

Wenn man Demokratie als eine durch politische Institutionen gestiitzte Form der
Zivilgesellschaft versteht, dann stiinde der politische Kosmopolitismus nicht mehr
vor der Alternative Nationalstaat oder Weltstaat, sondern konnte sich einer Mehre-
benenstaatlichkeit 6ffnen, die nationalstaatliche Souverinititen in den Grenzen all-
gemein anerkannter Menschen- und Biirgerrechte bewahrt. Der Aufbau internatio-
naler Gerichtsbarkeit und die Sanktionierung iiber nationalstaatliche und sub-
nationalstaatliche Behorden (etwa Landesbehorden) ist keine exotische Idee, son-
dern schon aus dem europdischen Einigungsprozess vertraut.

Ein »weicher« Kosmopolitismus des beschriebenen Typs eignet sich nicht fiir die
oft befiirchtete Instrumentalisierung im Kampf um die Hegemonie des Westens.
Auch wenn Normativitit ohne universellen Geltungsanspruch nicht zu haben ist, so
sind die normativen Begriindungen in den Partikularititen der Lebensform und der
Kultur verankert. Es hat sich in den vergangenen Dekaden deutlich gezeigt, dass die
Menschenrechte — und damit meine ich nicht nur die der ersten Generation, also die
individuellen Freiheitsrechte westlicher Verfassungen, sondern auch soziale und
kulturelle Rechte, wie sie in den Menschenrechtskonventionen der Vereinten Natio-
nen enthalten sind — nicht lediglich ein Produkt westlicher Kultur sind, sondern auch
in anderen kulturellen, religiosen und sozialen Kontexten begriindet werden konnen.

236

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:02. © geschlitzter Inhat k.
i ‘mit, fOr oder in

Eraubnis t tersagt,



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231

Julian Nida-Riimelin: Zur Philosophie des Kosmopolitismus

So ist der zentrale Wert der Menschenwiirde und der Selbstachtung in allen groflen
Kulturregionen der Welt tief verankert, ebenso wie Hilfspflichten, Kooperationsge-
bote und Freiheitsanspriiche. Entgegen mancher Erwartung hat sich die demokrati-
sche Staatsform, wenn auch in einem breiten Spektrum von Gestaltungsvarianten,
als kulturell in hohem Mafe anpassungsfihig erwiesen. Hier kdmpfen nicht die
Weberschen Gotter ihren ewigen Kampf miteinander (Weber 1973), sondern die
Ubereinstimmung in normativen Grundfragen der Politik ist hinreichend groB, um
einen globalen Verstindigungsprozess auch tiber Institutionalisierungen, wie etwa
ein Weltstrafgericht, zuzulassen. Der anthropologische und ethische Universalis-
mus, der den politischen Kosmopolitismus erst hat entstehen lassen, legitimiert
weder einen militdrisch gestiitzten Demokratie-Export, noch humanitir motivierte
Interventionen. Daher gilt auch umgekehrt: man kann Universalist und Kosmopoli-
tin sein, ohne humanitire Interventionen und die amerikanische Politik des Demo-
kratie-Exports gutzuheiflen (vgl. Nida-Riimelin 2006).

Literatur

Archibugi, Daniele/Held, David (Hrsg.) 1995: Cosmopolitan Democracy: An Agenda for a
New World Order, Cambridge.

Archibugi, Daniele (Hrsg.) 2003: Debating Cosmopolitics, London.

Beck, Ulrich 2004: Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden, Frankfurt a. M.

Beck, Ulrich/Grande, Edgar 2004: Das kosmopolitische Europa. Gesellschaft und Politik in
der Zweiten Moderne, Frankfurt a. M.

Dahrendorf, Ralf 2003: Auf der Suche nach einer neuen Ordnung. Eine Politik der Freiheit fiir
das 21. Jahrhundert, Miinchen.

Douglas, Mary 1986: How Institutions Think: The Frank W. Abrams Lectures, Syracuse, NY.

Friedman, Milton 1962: Capitalism and Freedom, Chicago, IL.

Habermas, Jiirgen 1999: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie,
Frankfurt a. M.

Hayek, Friedrich August 1944: The Road to Selfdom, London.

Hayek, Friedrich August 1960: The Constitution of Liberty, London.

Hdffe, Otfried 2000: Vision: foderale Weltrepublik (Akademiegespriche im Bayerischen
Landtag), Miinchen.

Kaldor, Mary 2003: Global Civil Society: An Answer to War, Cambridge, MA.

Maclntyre, Alasdair 1981: After Virtue: A Study in Moral Theory, Notre Dame, IN.

Maclntyre, Alasdair 1988: Whose Justice, Which Rationality?, Notre Dame, IN.

Mackie, John 1977: Ethics: Inventing Right and Wrong, Harmonsworth.

Mouffe, Chantal 2005: Eine kosmopolitische oder eine multipolare Weltordnung?, in: Deut-
sche Zeitschrift fiir Philosophie 2005: 53, 69-81.

Nida-Riimelin, Julian 1999: Demokratie als Kooperation, Frankfurt a. M.

Nida-Riimelin, Julian 2006: Demokratie und Wahrheit, Miinchen.

Smith, Adam 1976: An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations, Nach-
druck von 1776, Chicago, IL.

von Arnim, Hans (Hrsg.) 1979: Stoicorum veterum fragmenta. Band 2: Chrysippi fragmenta
logica et physica, 3., unverinderter Nachdruck von 1903, Miinchen.

von Arnim, Hans (Hrsg.) 1978: Stoicorum veterum fragmenta. Band 3: Chrysippi fragmenta
moralia. Fragmenta successorum Chrysippi, 3., unverinderter Nachdruck von 1903,
Miinchen.

ZIB 2/2006 237

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:02. © geschlitzter Inhat k.
i ‘mit, fOr oder in

Eraubnis t tersagt,



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231

Symposium

Walzer, Michael 1983: Spheres of Justice: A Defense of Pluralism and Equality, New York,
NY.

Walzer, Michael 1987: Interpretation and Social Criticism, Cambridge, MA.

Walzer, Michael 2005: Politics and Passion, Yale, MA.

Weber, Max 1973: Der Sinn der »Wertfreiheit« der soziologischen und 6konomischen Wissen-
schaften, in: Weber, Max: Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre, 4., erneut

durchgesehene Auflage, herausgegeben von Johannes Winckelmann, Tiibingen, 489-
520.

238

//dol. 5771 IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:02. © g¢ Inhakt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231

