
231Zeitschrift für Internationale Beziehungen
13. Jg. (2006) Heft 2, S. 231-238

Julian Nida-Rümelin

Zur Philosophie des Kosmopolitismus 

1. Die Ursprünge des Kosmopolitismus

Die Rede von dem Kosmopolitismus und – als eine Gegenposition – dem Kommuni-
tarismus ist irreführend. Unter beiden Labels verbirgt sich jeweils ein ganzes Spek-
trum von philosophischen, politikwissenschaftlichen, politischen und weltanschauli-
chen Positionen. Eine umfassende kosmopolitische Konzeption liegt – soweit wir
wissen – zum ersten Mal mit der griechischen Stoa vor. Es gab kynische Vorläufer
(Diogenes von Sinope), die aber offenbar eher gegen einen engstirnigen Polis-Patri-
otismus Stellung nahmen, um die Einheit des Hellenentums zu bekräftigen. In der
Stoa jedoch verbindet sich der politische Kosmopolitismus mit Ethik und Metaphy-
sik auf beeindruckende Weise. Der Weltbürger der griechischen Stoa, ich denke
dabei besonders an Chrysipp (von Arnim 1978, 1979), ist der in der vernünftigen,
universellen Ordnung Beheimatete, der sich dieser vernünftigen Ordnung bewusst
ist und der sich selbst in diese einfügt. Damit relativiert er seine eigene Bedeutung
und findet als Weiser aus dieser Einsicht zu unerschütterlicher Seelenruhe und über-
nimmt doch Verantwortung, nicht nur für das eigene Leben, sondern für jeden Men-
schen unabhängig von seiner Herkunft, seiner Nation oder seinem Wohnort. 

Die stoizistische Denkbewegung hat ihre Ursprünge noch in der Poliskultur der
griechischen Klassik. Die politische Realität des Nationen und Kulturen übergrei-
fenden Hellenismus ist nicht Ausgangspunkt, wohl auch nicht Folge, aber Begleit-
phänomen des stoizistischen Kosmopolitismus, so wie auch später das Imperium
Romanum Begleitphänomen desselben ist. Die Einräumung des allgemeinen Bür-
gerrechts im Imperium Romanum im dritten Jahrhundert n. Chr. kann ebenso wie
die frühchristliche Konzeption der civitas dei als politische Konsequenz des stoizis-
tischen Denkens gelten. Für die christliche Kultur des Mittelalters aber ist die civitas
dei ein fernes Ideal. Die diesseitige politische Ordnung ist kleinteilig, auch wenn
sich über ihr in weiten Teilen Europas der imaginierte Nachfolger des Imperium
Romanum in Gestalt des Heiligen Römischen Reiches Deutscher Nation etabliert
hat. Es erscheint mir sinnvoll, auf diese Ursprünge des Kosmopolitismus in der Stoa
zu verweisen, weil der politische Kosmopolitismus ohne die metaphysische Idee
eines vernünftig geordneten Weltganzen eigene und neuartige Begründungslasten
tragen muss. Die alte Opposition des griechischen Denkens zwischen den Universa-
lien von Natur und den menschlichen Setzungen der jeweiligen politischen Gemein-
schaft, der Gegensatz von physei und nomo, wird im stoizistischen Kosmopolitis-
mus aufgehoben: Das von Natur aus Vernünftige wird zum Ordnungsprinzip der
politisch-ethischen Sphäre. Der neuzeitliche und erst recht der zeitgenössische Kos-
mopolitismus muss ohne diese Einheit von Metaphysik, Ethik und Politik auskom-
men.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231


Symposium

232

2. Varianten des Kosmopolitismus

Ohne stoizistische Metaphysik und Ethik zerfällt der Kosmopolitismus in eine Viel-
falt von Varianten. Diese reichen von der utopistischen, frühneuzeitlichen Idee des
Weltstaates bis zur Vision der Auflösung aller Politik im globalen Markt, wie sie
von Adam Smith bis zu den zeitgenössischen Marktradikalen propagiert wird. Der
politische Kosmopolitismus strebt nach einer globalen Staatlichkeit und der mit die-
ser Staatlichkeit verbundenen Weltbürgerschaft. Der ursprünglich merkantilistische,
kommerzielle oder ökonomische Kosmopolitismus versteht die Weltbürgerschaft als
Teilhabe am globalen Markt (vgl. Hayek 1944, 1960;  Friedman 1962). Er zielt auf
die Auflösung nationaler Staatlichkeit, ohne diese durch globale Staatlichkeit erset-
zen zu wollen. Der kulturelle und soziologische Kosmopolitismus (vgl. Beck 2004;
Beck/Grande 2004) vertraut auf die Zunahme sozialer Interdependenzen und die
Kreolisierung oder Hybridisierung kultureller Identitäten, um von einer Weltgesell-
schaft, die nationale Grenzen überwindet, sprechen zu können. Bisweilen verbindet
sich der soziologische mit dem ökonomischen Kosmopolitismus gegen den politi-
schen. Die Proponenten des modernen Nationalstaates betonen die Überwindung
lokaler Identitäten, kultureller Herkünfte und weltanschaulicher Bindungen durch
die Institutionen nationalstaatlicher Politik, die ein demos konstituiert, das im Rah-
men demokratischer Institutionen legitimierte kollektive (politische) Entscheidun-
gen trifft und damit das Repräsentationsprinzip realisiert. 

Der politische Kosmopolitismus kann im Rahmen eines Mehrebenenmodells glo-
baler Staatlichkeit die nationalstaatliche Identität besser integrieren als kulturelle
und lokale Identitäten. Die Verbindung von republikanischer Selbstbestimmung und
liberal-demokratischer bürgerlicher Freiheit im Nationalstaat soll im kosmopoliti-
schen Föderalismus aufgehoben bleiben, während der ökonomische ebenso wie der
kulturell-soziologische Kosmopolitismus das nationalstaatliche Politikmodell
grundsätzlich überwinden will und seine Einbettung in eine global-föderalistische
Ordnung ablehnt.

3. Kosmopolitismus und Universalismus

Der Kosmopolitismus steht gegen den Kommunitarismus im weitesten Sinne. Hier
wird unter »Kommunitarismus« ebenfalls ein ganzes Spektrum von Positionen ver-
standen, das von unitaristischen und nationalistischen – etwa Alasdair MacIntyre
(1981, 1988) – bis zu liberalen und sozialdemokratischen – etwa Michael Walzer
(1983, 1987, 2005) – Varianten reicht. Der kommunitaristischen Gegenposition
gemeinsam ist die Skepsis gegenüber anthropologischen Gleichheitsannahmen. Der
Mensch ist, wie er ist, Teil einer kulturellen, lokalen oder politischen Gemeinschaft.
Radikale Vertreter des Kommunitarismus wie etwa Mary Douglas (1986) behaupten
sogar, dass die kollektiven Identitäten die eigentlichen Akteure seien, während das
jeweilige Individuum nur scheinbar handle. Die Idee eines autonomen Subjektes, die
Vorstellung einer kulturunabhängigen Rationalität ist allen Varianten des Kommuni-

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231


Julian Nida-Rümelin: Zur Philosophie des Kosmopolitismus 

233ZIB 2/2006

tarismus fremd. Sie einigt andererseits alle Varianten des Kosmopolitismus. Mit
anderen Worten: der Kosmopolitismus setzt auf das Individuum, das sich aus seiner
kulturellen, sozialen und politischen Situierung lösen kann und sich in seinen ethi-
schen wie politischen Überzeugungen an universellen Prinzipien orientiert. Dieser
Gegensatz scheint unüberwindlich zu sein. 

Entgegen der üblichen, schroffen Gegenübersetzung von kosmopolitischem Uni-
versalismus und kommunitaristischem Partikularismus sind beide unverzichtbaren
Elemente jeder Normativität – Universalität und Partikularität – miteinander verein-
bar. Das Argument kann hier nicht im Detail entwickelt werden (siehe dazu Nida-
Rümelin 1999: Kap. 13), aber die zentrale Unterscheidung zwischen der Universali-
tät der normativen Überzeugungen einerseits und der Partikularität ihrer Begrün-
dung andererseits soll hier wenigstens kurz erläutert werden. Normative (politische
oder moralische) Überzeugungen ähneln insoweit empirischen oder deskriptiven
Überzeugungen, als sie einen universellen Geltungsanspruch haben – sonst wären es
keine Überzeugungen. Ein Relativismus, der ernsthaft die Auffassung vertritt, dass
Überzeugungen jeweils versteckt einen Index trügen, also nur für diejenigen Perso-
nen gelten, die sie haben, bzw. für Personen einer bestimmten Kultur, einer
bestimmten Herkunft etc., steht mit der Grammatik und der Interaktionspraxis unse-
rer Lebenswelt im Konflikt. Natürlich kann man eine Irrtumstheorie der normativen
Sprache unterstellen (vgl. Mackie 1977), aber damit eskamotiert sich die Theorie
aus den kulturellen, sozialen und politischen Begründungszusammenhängen. Sie
wird extern, verliert ihre kritische Kraft und wird a limine unverständlich (vgl. Wal-
zer 1987). Normative Überzeugungen haben, wie deskriptive, einen universellen
Geltungsanspruch. Der Universalismus ist in die Logik der normativen Sprache ein-
gelassen. 

Dies schließt aber keineswegs die Berücksichtigung von Partikularitäten aus.
Eltern haben gegenüber ihren Kindern andere Pflichten als gegenüber den Kindern
anderer Menschen. Diese normative Überzeugung ist den meisten Menschen
gemeinsam und sie wird mit einem universellen Geltungsanspruch verbunden.
Grundsätzlich sind besondere Pflichten gegenüber der eigenen kulturellen Gemein-
schaft, den Mitgliedern derselben Nation oder Kultur mit einem normativen Univer-
salismus vereinbar. Diese besonderen Pflichten gelten dann eben universell. Die
Begründung solcher partikularen Bindungen muss aber wieder im universalistischen
Modus erfolgen. Sie darf nicht willkürliche Eigenschaften benennen, sondern mora-
lisch relevante. Wenn etwa angenommen werden kann, dass es dem Gedeihen der
Menschheit gut tut, wenn es besondere Verantwortlichkeiten im sozialen Nahbe-
reich gibt, dann erscheinen diese universell begründbar. 

Der anthropologische Kosmopolitismus geht von der grundsätzlichen Gleichheit
aller Menschen, ihrem gleichen moralischen Status und dem sich daraus ergebenden
normativen Gebot gleichen Respekts aus (vgl. Habermas 1999). Daraus ergibt sich
mitnichten logisch zwingend die Ablehnung besonderer Bindungen lokaler, kultu-
reller, religiöser oder nationaler Zugehörigkeiten. Diese Zugehörigkeiten können als
Kooperationsgemeinschaften verstanden werden, deren Existenz auch aus einer kos-
mopolitischen oder humanistischen Perspektive sinnvoll erscheint. In der

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231


Symposium

234

Geschichte des kosmopolitischen Denkens haben seine gemäßigteren Vertreter sich
nicht grundsätzlich gegen partikulare Bindungen der Familien, der lokalen Gemein-
schaft, der Kultur oder der Nation gestellt. 

Auch wenn normative Überzeugungen einen zwingend universellen Geltungsan-
spruch haben, so sind ihre Begründungen doch jeweils partikular, sie enden in den
vorfindlichen epistemischen Bedingungen der Verständigungsgemeinschaft. Das
Descartessche Programm einer wissenschaftlichen Rationalität, die rationale von
irrationalen Überzeugungen scheidet und die ihr Begründungsfundament in nicht
mehr bezweifelbaren und selbstevidenten Axiomen hat, lässt sich nicht durchführen.
Die Wissenschaft selbst ist auf die unsere Lebenswelt bestimmenden Überzeu-
gungssysteme angewiesen. Unser Zugang zu den Gegenständen der alltäglichen
Erfahrung wird nicht erst durch die Wissenschaft gestiftet, die wechselseitige
Zuschreibung von Intentionen, Einstellungen und Überzeugungen geht der Wissen-
schaft notwendig voraus und imprägniert diese. Eine in dem Sinne externe Kritik
lebensweltlichen Orientierungswissens, sei sie normativer oder deskriptiver Natur,
ist aus epistemologischen Gründen nicht möglich. Jede Kritik kommt von innen,
d. h. sie knüpft an zentrale Elemente lebensweltlicher Wissensbestände an und weist
auf Widersprüche, auf Inkohärenzen hin. Diese philosophische Perspektive ist nicht
ohne Bedeutung für den politischen Kosmopolitismus.

4. Kosmopolitische Zivilgesellschaft als Kooperation

Es scheint mir sinnvoll zu sein, die Zivilgesellschaft über den Begriff der Koopera-
tion zu fassen. Kooperatives Verhalten ist eine besondere Form des Verhaltens, für
die zwei Elemente charakteristisch sind: Kooperation verlangt zum einen, dass die
an der Kooperation Beteiligten im Großen und Ganzen korrekte Einschätzungen
ihrer jeweiligen individuellen Interessenlage haben, d. h. sie setzt ein gewisses Maß
an Empathie voraus. Was Kooperation jeweils ist, wird über die individuellen Inter-
essen, die von der Interaktion berührt sind, bestimmt. Zum anderen aber kann eine
kooperative Praxis nur Erfolg haben, wenn die einzeln an ihr Beteiligten darauf ver-
zichten, ihre je individuellen Interessen zu optimieren. Sie müssen bereit sein im
Sinne ihrer eigenen Interessen »suboptimal« zu agieren, indem sie jeweils ihren Bei-
trag zu einer gemeinsamen kooperativen Praxis leisten. Diesen Beitrag leisten sie in
der Erwartung, dass andere ebenfalls ihren Beitrag leisten, wohl wissend, dass es
jeweils eine andere individuelle Strategie für jede Person, die an der Kooperation
beteiligt ist, gäbe, die für diese individuell günstiger wäre. Die Interaktionsform der
Kooperation kann man daher als eine Vermittlung zwischen zwei Standpunkten –
dem partikularen Interessen-Standpunkt und dem universellen moralischen Stand-
punkt – verstehen. 

Mit diesem Begriff der Kooperation lassen sich drei große Bereiche menschlicher
Gesellschaften gegeneinander abgrenzen: Der Markt, der Staat und die Zivilgesell-
schaft. Während der Markt lediglich eigeninteressierte Optimierer als Konsumenten
und Produzenten, als Anbieter und Nachfrager postuliert, beruhen staatliche Institu-

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231


Julian Nida-Rümelin: Zur Philosophie des Kosmopolitismus 

235ZIB 2/2006

tionen auf dem Prinzip der hierarchischen Verantwortung, der Weisungsunterstel-
lung und des weisungsgebundenen Handelns. Idealtypisch hat Kooperation auf dem
Markt keinen Platz; z. B. unterbinden Kartellgesetze Kooperationen sofern sie die
Konkurrenzsituation verzerren. Idealtypisch kommen auch staatliche Institutionen
ohne Kooperation aus, da Kooperationen, welche die administrativen Hierarchie-
Linien konterkarieren, traditionell als ein bedrohliches Phänomen wahrgenommen
werden. Kooperation ist dagegen diejenige Interaktionsform, die die Zivilgesell-
schaft trägt. Als Bürger handeln die Mitglieder einer Zivilgesellschaft nicht im pri-
vaten Interesse, sondern für gemeinsame bürgerschaftliche Zielsetzungen und Pro-
gramme (vgl. Kaldor 2003). Die individuellen Interessenlagen bleiben jedoch
Referenzpunkte für die bürgerschaftliche Begründung dieser Zielsetzungen und Pro-
gramme. 

Zwischen Zivilgesellschaft und Demokratie besteht ein wechselseitiges Stüt-
zungsverhältnis. Demokratische Institutionen stabilisieren die Kooperationsformen
der Zivilgesellschaft und umgekehrt. Der kollektive Akteur, der für die traditionelle
Demokratietheorie eine so zentrale Rolle spielte, ist prinzipiell – möglicherweise
aber nicht unter den gegebenen pragmatischen Bedingungen – verzichtbar. Von
daher ist z. B. die Staatlichkeit der Europäischen Union oder die einer Weltrepublik
mit dem Konzept der Demokratie als Kooperation vereinbar. Nur um Missverständ-
nisse auszuschließen, sei angemerkt, dass Staatlichkeit ganz ohne Markt und ganz
ohne Zivilgesellschaft ebenso wenig vorstellbar ist, wie ein ökonomischer Markt
ganz ohne staatliche Garantien, etwa des Vertragsrechtes, und zivilgesellschaftliche
Kooperationen. Und auch eine Zivilgesellschaft pur ohne Markt und ohne Staat wird
immer eine anarchistische Chimäre bleiben. 

5. Welcher Kosmopolitismus?

Wenn nicht alle Zeichen trügen, wird es in Zukunft nicht um die Frage gehen »Kos-
mopolitismus – ja oder nein?«, sondern um die Frage »Welcher Kosmopolitismus?«.
Dies gilt jedenfalls dann, wenn man »Kosmopolitismus« im weiteren Sinne fasst,
d. h. als jede Form von Weltgesellschaft, die Weltbürgerschaft einschließt. In diesem
weiteren Sinne verstanden, stehen sich drei kosmopolitische Konzeptionen gegenü-
ber: Die erste hat ihren Ursprung in der schottischen Aufklärung und im Merkantilis-
mus und zielt auf eine Weltgesellschaft der Marktbürger. Adam Smith (1976) hat an
seiner Auffassung keinen Zweifel gelassen, dass diese Form der Weltbürgerschaft zu
einer Auflösung der Nationalstaaten und generell von staatlichen Institutionen füh-
ren wird bzw. jedenfalls dazu führen sollte. Der zeitgenössische Neo-Liberalismus
(vgl. Hayek 1944, 1960; Friedman 1962), den man besser als »Marktradikalismus«
bezeichnen sollte, zielt ebenfalls auf einen Abbau von Staatlichkeit generell, nicht
nur nationaler Staatlichkeit. Der soziologische (kulturelle) Kosmopolitismus diag-
nostiziert die Auflösung überkommener nationaler Identitäten und begrüßt das, was
gelegentlich als Kreolisierung bezeichnet wurde, also die Überlappungen, Vermen-
gungen und Multiplizierungen kultureller und sozialer Identitäten. Die Zugehörig-

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231


Symposium

236

keit des Einzelnen zu mehreren Identitäten und die Präsenz dieser Identitäten in je-
dem Nationalstaat konstituiert eine Weltgesellschaft auch für diejenigen, deren
Lebensform nach wie vor ortsfest geblieben ist. Der soziologische teilt mit dem öko-
nomischen Kosmopolitismus die Kritik nationaler Staatlichkeit speziell und tradier-
ter Staatlichkeit generell. Die Karriere des Begriffs »Governance« in der politischen
Soziologie ist dafür symptomatisch. An die Stelle politischer Entscheidungsverfah-
ren und rechtlich verfasster Institutionen tritt das Paradigma ausgehandelter, mög-
lichst konsensualer Steuerung. Je nach Akzentuierung kann dabei die globale Zivil-
gesellschaft etwa in Gestalt von NGOs zu einem zentralen Akteur werden. Dieser
anti-etatistische Zug des ökonomischen und des soziologischen Kosmopolitismus
mobilisiert Verteidiger des Nationalstaates ganz unterschiedlicher politischer Prove-
nienz: Liberale wie Ralf Dahrendorf (2003), Konservative wie Alasdair MacIntyre
(1981, 1988), Linke wie Chantal Mouffe (2005). Ihnen geht es in unterschiedlichen
Formen um die Bewahrung des politisch verfassten demos und damit der Idee kol-
lektiver politischer Selbstbestimmung. Insbesondere in der französischen Staatstra-
dition wird dabei der nationalstaatlich verfasste demos als Ausdruck kosmopoliti-
scher, die lokalen kulturellen und religiösen Grenzen überwindender Identität
angesehen, die sich mit einem anthropologischen und ethischen Kosmopolitismus
nahtlos verbinden lässt. Sowohl in den gegenwärtigen politischen Konfliktlinien, et-
wa hinsichtlich der europäischen Verfassung, als auch in der politischen Theorie
zeichnet sich immer deutlicher eine Verbindung von nationaler Staatlichkeit und po-
litischem Kosmopolitismus ab, die sich gegen die Auflösung des Primats der Politik
und die Aufgabe der Idee kollektiver politischer Selbstbestimmung richtet. Die am
weitesten entwickelten Konzeptionen des politischen Kosmopolitismus sind – inso-
fern wenig überraschend – so verfasst, dass sie eingebetteten Nationalstaaten eine
zentrale Rolle zuerkennen (vgl. Archibugi 2003; Archibugi/Held 1995; Höffe 2000).

Wenn man Demokratie als eine durch politische Institutionen gestützte Form der
Zivilgesellschaft versteht, dann stünde der politische Kosmopolitismus nicht mehr
vor der Alternative Nationalstaat oder Weltstaat, sondern könnte sich einer Mehre-
benenstaatlichkeit öffnen, die nationalstaatliche Souveränitäten in den Grenzen all-
gemein anerkannter Menschen- und Bürgerrechte bewahrt. Der Aufbau internatio-
naler Gerichtsbarkeit und die Sanktionierung über nationalstaatliche und sub-
nationalstaatliche Behörden (etwa Landesbehörden) ist keine exotische Idee, son-
dern schon aus dem europäischen Einigungsprozess vertraut.

Ein »weicher« Kosmopolitismus des beschriebenen Typs eignet sich nicht für die
oft befürchtete Instrumentalisierung im Kampf um die Hegemonie des Westens.
Auch wenn Normativität ohne universellen Geltungsanspruch nicht zu haben ist, so
sind die normativen Begründungen in den Partikularitäten der Lebensform und der
Kultur verankert. Es hat sich in den vergangenen Dekaden deutlich gezeigt, dass die
Menschenrechte – und damit meine ich nicht nur die der ersten Generation, also die
individuellen Freiheitsrechte westlicher Verfassungen, sondern auch soziale und
kulturelle Rechte, wie sie in den Menschenrechtskonventionen der Vereinten Natio-
nen enthalten sind – nicht lediglich ein Produkt westlicher Kultur sind, sondern auch
in anderen kulturellen, religiösen und sozialen Kontexten begründet werden können.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231


Julian Nida-Rümelin: Zur Philosophie des Kosmopolitismus 

237ZIB 2/2006

So ist der zentrale Wert der Menschenwürde und der Selbstachtung in allen großen
Kulturregionen der Welt tief verankert, ebenso wie Hilfspflichten, Kooperationsge-
bote und Freiheitsansprüche. Entgegen mancher Erwartung hat sich die demokrati-
sche Staatsform, wenn auch in einem breiten Spektrum von Gestaltungsvarianten,
als kulturell in hohem Maße anpassungsfähig erwiesen. Hier kämpfen nicht die
Weberschen Götter ihren ewigen Kampf miteinander (Weber 1973), sondern die
Übereinstimmung in normativen Grundfragen der Politik ist hinreichend groß, um
einen globalen Verständigungsprozess auch über Institutionalisierungen, wie etwa
ein Weltstrafgericht, zuzulassen. Der anthropologische und ethische Universalis-
mus, der den politischen Kosmopolitismus erst hat entstehen lassen, legitimiert
weder einen militärisch gestützten Demokratie-Export, noch humanitär motivierte
Interventionen. Daher gilt auch umgekehrt: man kann Universalist und Kosmopoli-
tin sein, ohne humanitäre Interventionen und die amerikanische Politik des Demo-
kratie-Exports gutzuheißen (vgl. Nida-Rümelin 2006).

Literatur

Archibugi, Daniele/Held, David (Hrsg.) 1995: Cosmopolitan Democracy: An Agenda for a
New World Order, Cambridge.

Archibugi, Daniele (Hrsg.) 2003: Debating Cosmopolitics, London.
Beck, Ulrich 2004: Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden, Frankfurt a. M.
Beck, Ulrich/Grande, Edgar 2004: Das kosmopolitische Europa. Gesellschaft und Politik in

der Zweiten Moderne, Frankfurt a. M.
Dahrendorf, Ralf 2003: Auf der Suche nach einer neuen Ordnung. Eine Politik der Freiheit für

das 21. Jahrhundert, München.
Douglas, Mary 1986: How Institutions Think: The Frank W. Abrams Lectures, Syracuse, NY.
Friedman, Milton 1962: Capitalism and Freedom, Chicago, IL.
Habermas, Jürgen 1999: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie,

Frankfurt a. M.
Hayek, Friedrich August 1944: The Road to Selfdom, London.
Hayek, Friedrich August 1960: The Constitution of Liberty, London.
Höffe, Otfried 2000: Vision: föderale Weltrepublik (Akademiegespräche im Bayerischen

Landtag), München.
Kaldor, Mary 2003: Global Civil Society: An Answer to War, Cambridge, MA.
MacIntyre, Alasdair 1981: After Virtue: A Study in Moral Theory, Notre Dame, IN.
MacIntyre, Alasdair 1988: Whose Justice, Which Rationality?, Notre Dame, IN.
Mackie, John 1977: Ethics: Inventing Right and Wrong, Harmonsworth.
Mouffe, Chantal 2005: Eine kosmopolitische oder eine multipolare Weltordnung?, in: Deut-

sche Zeitschrift für Philosophie 2005: 53, 69-81.
Nida-Rümelin, Julian 1999: Demokratie als Kooperation, Frankfurt a. M.
Nida-Rümelin, Julian 2006: Demokratie und Wahrheit, München.
Smith, Adam 1976: An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations, Nach-

druck von 1776, Chicago, IL.
von Arnim, Hans (Hrsg.) 1979: Stoicorum veterum fragmenta. Band 2: Chrysippi fragmenta

logica et physica, 3., unveränderter Nachdruck von 1903, München.
von Arnim, Hans (Hrsg.) 1978: Stoicorum veterum fragmenta. Band 3: Chrysippi fragmenta

moralia. Fragmenta successorum Chrysippi, 3., unveränderter Nachdruck von 1903,
München.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231


Symposium

238

Walzer, Michael 1983: Spheres of Justice: A Defense of Pluralism and Equality, New York,
NY.

Walzer, Michael 1987: Interpretation and Social Criticism, Cambridge, MA.
Walzer, Michael 2005: Politics and Passion, Yale, MA.
Weber, Max 1973: Der Sinn der »Wertfreiheit« der soziologischen und ökonomischen Wissen-

schaften, in: Weber, Max: Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, 4., erneut
durchgesehene Auflage, herausgegeben von Johannes Winckelmann, Tübingen, 489-
520.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:41:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-231

