
ZWEITER TEIL

DAS PHILOSOPHISCHE
HERANREIFEN

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V

»Von Aristoteles zu mir selbst«1 
(1866-1873)

Von Aristoteles ist noch heute gar manches am be­
sten zu lernen.

Der wahre Philosoph im Geiste des Aristoteles ist 
heute kein Aristoteliker.

F. Brentano

§ I. Brentanos Habilitationsthesen

Nach seiner Habilitation im Jahre 1866 widmet sich Brentano seiner 
Lehrtätigkeit an der Universität Würzburg. Hier wirkt er bis ins 
Jahr 1873, in dem er schließlich einen Ruf nach Wien erhält. In die­
ser Zeit ist seine Philosophie stark vom metaphysischen Interesse 
geprägt. Dies bezeugen seine 25 Habilitationsthesen,2 seine Lehr­
veranstaltungen dieser Jahre3 sowie die Erinnerungen seiner dama­
ligen Schüler.4 Philosophie bedeutet für Brentano vor allem Meta­
physik, nicht aber im Sinne des Idealismus als »Philosophie aus ei­
nem Prinzip«, sondern - nach Aristoteles - als Wissenschaft vom 
Seienden als solchen, die auf die Erfahrung aufbaut, als „Metaphy­
sik vom empirischen Standpunkt", die sich in methodologischem 
Einklang mit den anderen Wissenschaften entwickelt.

Die Hauptpfeiler dieser „Metaphysik vom empirischen Stand­
punkt" hat Brentano schon in seinen Habilitationsthesen skizziert. 
Trotz ihrer Knappheit drücken sie ein bereits gereiftes Denken aus, 
das vorwiegend von metaphysischen Fragen beherrscht wird, sich 

MN, S. 122f., 291.
2 Ad disputationem qua theses [...] pro impetranda venia docendi defendet [...] Franciscus 
Brentano, Aschaffenburg: Schipner 1866; jetzt in: ZPh, S. 133-141.
3 Vgl. im Anhang das Verzeichnis der Lehrveranstaltungen Brentanos an der Univer­
sität Würzburg (1866-1873).
4 »Metaphysik war Anfang und Ende seines Denkens.« C. Stumpf, „Erinnerungen an 
Franz Brentano", a.a.O., S. 98.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 135

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

zugleich aber auf alle Gebiete der philosophischen Forschung er­
streckt: Brentano behandelt zuerst (These 1-4) methodologische, 
dann (These 5-11) metaphysische (theologische, kosmologische und 
synechologische) Probleme; die Thesen 12-15 sind psychologischen 
Fragen gewidmet, denen schließlich die Thesen über Logik und 
Sprachphilosophie (These 16-21), Ethik (These 22-23) und Ästhetik 
(These 24-25) folgen.

Die Struktur sowie der Inhalt dieser Thesen machen Brentanos 
Verpflichtung gegenüber seinem „Lehrer" Aristoteles deutlich.5 

5 Thomistisch geprägt ist hingegen Brentanos Auffassung des Verhältnisses von Phi­
losophie und Theologie, das er in der 2. und 3. Habilitationsthese behandelt. These 2 
besagt: »Philosophia et eos, qui eam principia sua a Theologia sumere volunt, et eos 
ejicere debet, qui, nisi sit supematuralis revelatio, eam omnem operam perdere con- 
tendunt.« (»Die Philosophie muß protestieren gegen die Zumutung, ihre Prinzipien 
der Theologie zu entnehmen, und gegen die Behauptung, daß durch die Existenz ei­
ner übernatürlichen Offenbarung ein fruchtbares Philosophieren erst möglich wird.«) 
These 3 behauptet: »Nihilominus verum est, sententias Theologia probatas esse, quae 
philosophis quasi stellae rectrices sint.« (»Nichtsdestoweniger ist es richtig, daß die 
theologisch festgestellten Wahrheiten der philosophischen Forschung als Fingerzeige 
zu dienen geeignet sind.«) ZPh, S. 136f. Diese beiden Thesen entsprechen der Thomi- 
stischen Lehre der Trennung, zugleich aber auch der Übereinstimmung von menschli­
cher und göttlicher Wissenschaft (vgl. Sum. theol., I, q. 1, art. 1, ad 2). Die Philosophie 
als »natürliche Wissenschaft« steht zur Theologie in einem Verhältnis »einseitiger 
Trennbarkeit« (vgl. Ms. H 45, Bl. 25253, zitiert von K. Hedwig in: GPhN, S. XIII). 
Brentano ist allerdings davon überzeugt, daß die Theologie schon im voraus, auf 
übernatürlichem Weg, die Ergebnisse der philosophischen Forschung kennt, der sie 
also als Wegweiserin (stella rectrix) dienen soll. Vgl. GmPh, S. 2: »Das Christentum 
gewährt aber, indem es von vielen Resultaten der philosophischen Forschung Kennt­
nis gibt, noch eine weitere Hilfe; nicht bloß Anregung des Interesses, sondern [es 
weist] auch Leitsterne der Forschung. Die Untersuchung wird sehr erleichtert, wenn 
das Resultat zum voraus bekannt [ist].« Wahrscheinlich wurde Brentano bei diesen 
Überlegungen von seinem schon erwähnten Lehrer Franz Jakob Clemens angeregt, 
der u.a. die Schriften De Scholasticorum sententia „philosophiam esse theologiae ancilla" 
commentatio (Münster: Aschendorff 1856) und Über das Verhältnis der Philosophie zur 
Theologie (Mainz: Kirchheim 1856) veröffentlichte, die als Manifest gegen den Günthe- 
rianismus und den spekulativen Theismus anzusehen sind. Vgl. hierzu die oben zi­
tierte Arbeit von A. Piolanti. Clemens' Thesen beeinflußten auch Brentanos Cousin G. 
von Hertling, der ebenfalls Schüler von Clemens in Münster war und später dann 
auch bei Brentano selbst in Würzburg studierte. Hertling verfaßte u.a. die Arbeit Das 
Princip des Katholicismus und die Wissenschaften (Freiburg i.Br.: Herder 1899) und war 
Mitbegründer der Görres-Gesellschaft. Brentanos Stellung zum Philosophie-Theologie- 
Verhältnis änderte sich merklich mit dem Aufkommen seiner religiösen Krise und 
führte schließlich zum endgültigen Bruch mit Hertling. Vgl. dazu G. v. Hertling, Erin­
nerungen aus meinem Leben, 2 Bde., Kempten-München: Kösel 1919-1920,1, S. 21-27; 47- 
55; 74f.; 161-169; 174f.; 189f.; 213f. Vgl. F. Brentano, „Die vier Phasen der Philosophie 
und ihr augenblicklicher Stand" (1895), jetzt in: VPhPh, S. 27f., und v.a. „Über voraus­

136 PHÄNOMENOLOGIE ♦ KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

Doch dieser Aristotelismus ist auch den methodologischen Ansät­
zen des zeitgenössischen Denkens gegenüber offen und setzt sich 
mit den großen Denkern der neuzeitlichen Philosophie - vor allem 
mit Hume, Locke und Leibniz - auseinander. Die Einflüsse werden 
z.B. in Brentanos 9. These deutlich, in der er den leeren Raum als 
absurd verwirft und damit gegen den alten und neueren Atomis- 
mus, also gegen Locke und Newton, Stellung nimmt.6 In These 13 
deutet er das berühmte aristotelische Prinzip »Nihil est in intellectu, 
quod non prius fuerit in sensu« im Lichte des englischen Empiris­
mus und erweitert es durch Leibniz' bekannte Ergänzung »nisi in- 
tellectus ipse«.7 In der 11. These bezieht sich Brentano, um die Un­
sterblichkeit der Tierseele zu widerlegen, auf die neuesten Erkennt­
nisse der Biologie und Physiologie.8

Mit diesen Thesen beginnt die wissenschaftliche Karriere von 
Franz Brentano. Ihre glänzende Verteidigung durch einen jungen 
Geistlichen im Priestergewand erregte im damaligen Würzburg 
großes Aufsehen - in einer Stadt, die zu den Hochburgen des deut­
schen Katholizismus zählte und an einer Universität, die noch 
durch den Geist Schellings und Baaders geprägt war. Den Ein­
druck, den Brentano damals auf seine Hörerschaft machte, vermit­
telt u.a. der Bericht der Habilitationskommission; dieser rühmt
den Scharfsinn seines Geistes, die Klarheit und Präzision seiner Begriffe, 
die Leichtigkeit in der Auffassung fremder Ideen, die Sicherheit seiner 

setzungslose Forschung" (1901), ebda., S. 135-144. Vgl. auch RPh, S. 91ff., lOlff. Zur 
Beziehung Hertling-Brentano vgl. M.J. Krück von Poturzyn, „,Ich möchte nicht den 
Melanchthon dieses Luther werden7. Georg von Hertling und Franz Brentano", Blätter 
für Anthroposophie 10 (1958), S. 97-100. Zum Brentanoschen Philosophie-Theologie- 
Verhältnis vgl. R. Schaeffler, a.a.O., S. 30-42.
6 »Fieri non potest, ut sit vacuum Spatium, quäle id esse philosophi et antiquiores et 
recentiores, qui atomorum doctrinam sequuntur docent, non tarn propterea quod 
vacui spatii nomen contradictionem habeat, quam quod per vacuum apatium nihil ef- 
fici possit.« (»Die Annahme eines leeren Raumes, wie ihn die ältere und neuere Ato­
mistik lehrt, ist unmöglich, nicht sowohl darum, weil der Begriff eines leeren Raumes 
einen Widerspruch enthielte, als darum, weil Wirkung durch leeren Raum unmöglich 
ist.«) ZPh, S. 136f.
7 »Nihil est in intellectu, quod non prius fuerit in sensu, nisi intellectus ipse.« (»Nichts 
ist im Verstände, was nicht früher in einem Sinne war, der Verstand selbst ausge­
nommen.«) Ebda., S. 138f.
8 8 »Qui brutorum animalium animam immortalem esse dicit, idem dicat necesse est, 
esse bestias multis atque adeo innumerabilibus animis praeditas.« (»Wer die Unsterb­
lichkeit der Tierseele annimmt, muß auch annehmen, daß es Tiere mit vielen, ja un­
endlich vielen Seelen gebe.«) Ebda. Vgl. ebda., S. 176 Anm. 11.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 137

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

Entwicklungen, den echt wissenschaftlichen Charakter seiner Methode so­
wie nicht minder die Vielseitigkeit seines Wissens auf den Gebieten der 
Philosophie und exakten Forschung. [...] Mit der Kraft der Überzeugung 
verbinden sich in ihm geziemende Formen, mit der Würde des Mannes der 
Wissenschaft ist eine wohltuende Bescheidenheit gepaart. Ruhe, Klarheit, 
Präzision und Gründlichkeit müssen wir als den wesentlichen Charakter 
seiner Erörterungen bezeichnen.9

§ 2. Die Philosophie und ihre Geschichte

Brentano verspürt in diesen Jahren nicht nur eine starke Berufung 
zur Metaphysik, sondern auch das Bedürfnis, sich mit der Tradition 
auseinanderzusetzen, seine theoretischen Auffassungen in einen 
geschichtlichen Rahmen einzuordnen.10 Dies erklärt sein Interesse 
für die Geschichte der Philosophie, das in der Würzburger Zeit be­
sonders ausgeprägt erscheint. Zeugnis davon geben seine zahlrei­
chen Lehrveranstaltungen zu diesem Thema, die unzähligen histo­
rischen Bezüge in seinen Schriften sowie auch die große Anzahl an 
z.T. noch unveröffentlichten Manuskripten, die philosophiege­
schichtlich orientiert sind.

Eine genaue Analyse zeigt, daß Brentanos historisches Interes­
se ganz gezielt ist. Denn seine Hinwendung zur Vergangenheit 
strebt keine rein historische Bewertung an, etwa eine Hervorhe­
bung ihrer ideologischen oder kulturellen Rahmenbedingungen. 
Die Vergangenheit ist für Brentano nur insofern von Interesse, als 
sie für das »Jetzt«, für die Gegenwart relevant ist. Brentanos na­
hezu prophetischer Glaube an eine wissenschaftliche Neubegrün­
dung der Philosophie basiert auf seiner festen Überzeugung, die­
ser Disziplin eine absolut evidente Grundlage geben zu können, 
die sich als solche jeglicher historischer bzw. zeitlicher Bedingung 
entzieht. Brentanos Standpunkt kommt hierbei demjenigen von 
Descartes nahe, mit dem er das Projekt eines Wiederaufbaus des 
ganzen philosophischen Wissens auf einem letzten, unerschütter­
lichen Fundament teilt. Brentano kann jedoch Descartes' Extre­

9 C. Stumpf, „Erinnerungen an Franz Brentano", a.a.O., S. 89.
10 Vgl. M. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt a.M.: Kloster­
mann 1951, S. 85: »Eine ausdrückliche Grundlegung der Metaphysik geschieht daher 
nie aus dem Nichts, sondern in Kraft und Unkraft einer Überlieferung, die ihr die 
Möglichkeiten des Ansatzes vorzeichnen.«

138 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

mismus, seinen radikalen Bruch mit der Tradition nicht akzeptie­
ren.11 Denn je weniger eine Wissenschaft etabliert ist, desto inten­
siver muß sie sich mit der eigenen Geschichte auseinandersetzen. 
Deshalb ist ein historisches Bewußtsein für den Philosophen viel 
wichtiger als etwa für den Mathematiker oder Physiker.12 Aufga­
be der Geschichte der Philosophie ist es, aus der Vergangenheit 
die verstreuten Spuren jener philosophia perennis13 wieder aufleben 
zu lassen, die in metahistorischer Dimension die konkrete Ent­
wicklung der Philosophie begleitet hat:14 »Letztes Ziel der Ge­
schichte der Philosophie muß stets die Herausstellung der Wahr­
heit sein.«15

Im Lichte dieser Überlegungen ist auch Brentanos Theorie der 
»vier Phasen der Philosophie« zu bewerten, die er schon Anfang 
der sechziger Jahre entwickelt hat. Diese Theorie erblickt in der Ge­
schichte der Philosophie eine Gesetzmäßigkeit, die deren Entwick­
lung innerlich strukturiert. In jeder ihrer drei großen Perioden - 
Antike, Mittelalter und Neuzeit - stellt Brentano regelmäßig wie­
derkehrende auf- und absteigende Phasen heraus. Der ersten auf­
steigenden Phase, die sich durch ein rein theoretisches Interesse 
und die Anwendung einer »naturgemäßen« Methode auszeichnet 
(Aristoteles in der Antike - Thomas von Aquin im Mittelalter - De­
scartes, Locke und Leibniz in der Neuzeit), schließen sich drei De­
kadenzphasen als Folge einer progressiven Schwächung jenes In­
teresses und methodologischen Ideals an. Das theoretische Interesse 
wird allmählich durch ein praktisches abgelöst (erstes Verfallssta­
dium: Stoiker, Epikureer - Spätscholastik - Aufklärung), das dann 
in den Skeptizismus übergeht (zweites Verfallsstadium: Neuere 
Akademie, Pyrrhonismus - Nominalismus - Hume), der schließlich 
von einem Mystizismus abgelöst wird, der jeglicher erkenntnistheo­
retischer Grundlage entbehrt (drittes Verfallsstadium: Neuplato­

11 Vgl. GgPh, S. 16.
12 Vgl. Ebda.
13 Vgl. E. Husserl, „Erinnerungen an Franz Brentano", in: O. Kraus (Hrsg.), Franz Bren­
tano. Zur Kenntnis seines Lebens und seiner Lehre, a.a.O., S. 158: »In der Tat als Schöpfer 
einer philosophia perennis fühlte sich Brentano durchaus, so war immer mein Eindruck 
damals und später.«
14 »Der Geschichte jeder Disziplin kommt kein selbständiger Wert zu, sondern immer 
eine dienende Stellung. Es ist ein verkehrter Historizismus, der das verkennt. Und so 
hat das Studium der Geschichte der Philosophie nur dann eine Berechtigung, wenn es 
in den Dienst der sachlichen Forschung tritt.« GgPh, S. 16.
15 Ebda.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 139

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

nismus - mittelalterliche Mystik, Raymundus Lullus, Nikolaus von 
Kues - Kant, Fichte, Schelling, Hegel).16

Diese Theorie - abgesehen von ihren deutlichen Schwächen - 
scheint mit ihrem Versuch, eine jahrtausendelange Tradition in ein 
Schema zu pressen, die Geschichtlichkeit als unüberwindbare Di­
mension der Philosophie anzusehen. Sie führt aber de facto zu ihrer 
Aufhebung, da sie die Philosophiegeschichte in ihren abwechseln­
den Glanz- und Dekadenzphasen als zyklische Wiederkehr von an 
sich zeitlosen theoretischen Positionen ansieht.17 Für Brentano exi­
stiert die Vergangenheit - und somit auch die Geschichte - nicht im 
eigentlichen Sinne. Das Vergangene existiert nur insofern, als es 
jetzt ein Subjekt gibt, das sich auf das Gewesene in obliquo richtet, 
d.h. auf etwas, das in einer bestimmten Distanz zum »Jetzt« steht. 

16 Nach C. Stumpf entwickelt Brentano diese Theorie schon im Jahre 1860. Sie taucht 
schon in seiner ersten Vorlesung zur Geschichte der Philosophie (1866/67) auf und 
wird dann erstmals in der „Geschichte der kirchlichen Wissenschaften" dargestellt. 
Diese Abhandlung ist Teil der Kirchengeschichte von J.A. Möhler (Regensburg: Manz 
1867, Bd. II, S. 540, 564, 570f., 578, 583). Die Vier-Phasen-Theorie, die Brentano all sei­
nen historischen Arbeiten zugrundelegt, nimmt er in seinem Aufsatz „Auguste Comte 
und die positive Philosophie" wieder auf (in: Chilianeum. Blätter für katholische Philoso­
phie, Kunst und Leben, Neue Folge, 2 (1869), S. 15-37; jetzt in: VPhPh, S. 97-133). Eine 
systematische Darstellung liefert der schon zitierte Vortrag „Die vier Phasen der Phi­
losophie und ihr augenblicklicher Stand" (in: VPhPh, S. 1-32). Die Funktion der Vier- 
Phasen-Theorie ist vorwiegend apologetischer Natur. Sie verstärkt nämlich beim jun­
gen Brentano den Vorsatz bzw. die »Mission« einer Neubegründung der Philosophie, 
die nach der Krise der idealistischen Systeme den Status tiefster Dekadenz erreicht 
habe: »Unsere Forschungen sind gerade diesen Spekulationen an innerem Wert un­
endlich überlegen. Wir machen Ansätze zur Erneuerung der Philosophie als Wissen­
schaft, jene repräsentierten ein Stadium des äußersten Verfalls.« ZPh, S. 130. Die of­
fensichtliche Schwäche dieser Theorie führt Hugo Bergmann zur Behauptung, sie 
hätte »devastating consequences for Brentano's School«. H. Bergmann, „Brentano on 
the History of Greek Philosophy", Philosophy and Phenomenological Research 26 
(1965/66), S. 95. Vgl. auch die kritischen Stellungnahmen von B. Petronievics („Kriti­
sche Bemerkungen zu Brentanos Schrift ,Die vier Phasen der Philosophie'", Philoso- 
phia 3 (1938), S. 179-187) und £. Gilson („Franz Brentano's Interpretation of Mediaeval 
Philosophy", Mediaeval Studies 1 (1939), S. 1-10; wiederabgedruckt in: L.L. McAlister 
(ed.), a.a.O., S. 56-67). Zur Vier-Phasen-Theorie vgl. schließlich B.M. Mezei, B. Smith, 
The Four Phases of Philosophy, Amsterdam-Atlanta: Rodopi 1998. Die Autoren versu­
chen hierin, Brentanos Schema selbst auf die nachbrentanosche Philosophie anzu­
wenden: Nach einer aufsteigenden Phase (Brentano, der frühe Husserl, Frege) begin­
ne eine fortschreitende Dekadenz, die beim späten Husserl ansetzt und nach Heideg­
ger bei Levinas und Derrida schließlich ihren tiefsten Stand erreicht.
17 »Es besteht eine Tradition, ein Erkenntnisschatz, der sich erhält, indem die spätere 
Zeit die Erbschaft der früheren antritt.« F. Brentano, Über die Gründe der Entmutigung 
auf philosophischem Gebiete, Wien: Braumüller 1874; jetzt in: ZPh, S. 88.

140 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

Nur das Gegenwärtige kann als Seiendes im eigentlichen Sinne 
gelten und mit unmittelbarer Evidenz erfaßt werden. Diese ontolo­
gische und erkenntnistheoretische Voraussetzung bedingt Brenta­
nos Zugang zur Geschichte der Philosophie und seine Auffassung 
von Natur und Aufgabe der »philosophischen Hermeneutik«18 bzw. 
- um mit Brentano zu sprechen - der »Philosophie der Geschichte 
der Philosophie«.19

Diese »philosophische Hermeneutik« steht in krassem Gegen­
satz zu den Leitkriterien der Philosophiegeschichte Hegelscher Prä­
gung, die für Brentano paradigmatisch von E. Zeller verkörpert 
wird. Denn Hegels Historismus faßt die Geschichte der Philosophie 
als Geschichte von Systemen auf, die in einem bestimmten histori­
schen Kontext eingereiht sind und durch diesen erklärt werden. 
Brentano stellt dem entgegen, daß die Philosophiegeschichte keinen 
selbständigen Wert hat, sondern vielmehr »in den Dienst der sach­
lichen Forschung« zu treten hat,20 weshalb nur der Philosoph die 
Geschichte der Philosophie untersuchen kann.21

Diese hermeneutischen Prinzipien wendet Brentano ganz kon­
kret in seinen Lehrveranstaltungen zur Geschichte der Philosophie 
an. Seine Darstellung der »Geschichte der Philosophie von ihren er­
sten Anfängen bis auf unsere Tage« wird von bestimmten Kriterien 
geleitet,22 die »Begriff«, »Methode«, »Zweck« und »Einteilung« der 
Disziplin betreffen.23 Bezüglich der »Einteilung« gibt Brentano der 
»Ordnung nach Problemen« den Vorzug, obwohl er letztlich aus 
didaktischen Gründen auf die traditionelle Einteilung »nach Philo­
sophen« zurückgreift.24 Was die Textexegese betrifft, erkennt Bren­
tano zwar die Wichtigkeit des philologischen Zugangs an, zieht ihr 
aber ganz entschieden das Prinzip der Kohärenz vor,25 das er durch 
das Teil-Ganzes-Verhältnis erläutert. Die Rekonstruktion einer be­
stimmten Lehre soll im Lichte des jeweiligen »Ganzen« erfolgen, al­

18 Vgl. K. Hedwig, „Brentano's Hermeneutics", a.a.O.; ders., „Einleitung", in: GPhN, S. 
IX-XXXIX; ders., „Einleitung", in: GmPh, S. IX-XXIV.
19 Vgl. F. Brentano, „Philosophie der Geschichte der Philosophie", in: GPhN, S. 77-80.
20 GgPh, S. 16.
21 Vgl. GPhN, S. 89. Vgl. F. Brentano, Meine letzten Wünsche für Österreich, Stuttgart: 
Cotta 1895 (Abkürzung: LWÖ), S. 39.
22 Vgl. GgPh, S. 17 ff.; GPhN, S. 81 ff. Vgl. C. Stumpf, „Erinnerungen an Franz Brenta­
no", a.a.O., S. 89.
23 Vgl. GgPh, S. Iff., 14ff., 17ff., 19ff.
24 Vgl. ebda., S. 18f.
25 Vgl. C. Stumpf, „Erinnerungen an Franz Brentano", a.a.O., S. 89.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität Ar- 141

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

so unter Berücksichtigung ihrer Funktion im gesamten Denken ei­
nes Philosophen.26 Brentano beschränkt sich nicht nur auf eine Dar­
stellung der Lehren einzelner Denker, sondern unterzieht diese 
auch einer eingehenden Überprüfung ihrer »Wahrheit« und ihres 
»Wertes«. Diese immanente und „transzendente" Kritik kommt 
nicht nur in seinen Vorlesungen zum Ausdruck, sondern auch in 
den sie begleitenden Seminarübungen mit dem Titel »Lesung, Er­
klärung und kritische Besprechung ausgewählter philosophischer 
Schriften«.

§ 3. Die Methode der Philosophie

Für Brentano nimmt auch die Frage nach der Methode von Anfang 
ein eine Schlüsselrolle ein. Der Lehrsatz »Die wahre Methode der 
Philosophie ist keine andere als die der Naturwissenschaften«,27 den 
er in seiner vierten Habilitationsthese aufstellt, ist einer der Haupt­
pfeiler von Brentanos Philosophie und begründet zusammen mit 
der Vier-Phasen-Lehre seinen unerschütterlichen Glauben in den zu­
künftigen Fortschritt der Philosophie. Gerade dieser - nahezu mis­
sionarische - Glaube übte auf seine Schüler die größte Faszination 
aus und machte sie zu enthusiastischen Anhängern und Mitstreitern 
seines ehrgeizigen Projektes einer Erneuerung der Philosophie.28

26 Brentano bezieht sich u.a. auf die von Cuvier in den paläontologischen Wissen­
schaften eingeführte Methodologie. Die Rekonstruktion der einzelnen Teile eines Ge­
dankengebäudes soll im Lichte des Ganzen erfolgen. Noch wichtiger als die philologi­
sche Kompetenz ist die Einfühlung in den zu behandelnden Autor, um die - wenn 
nicht logische, so doch - „psychologische" Kohärenz der verschiedenen Aspekte sei­
nes Denkens zu zeigen. Vgl. F. Brentano, „Zur Methode der historischen Forschung 
auf philosophischem Gebiet", in: GPhN, S. 85f. W.D. Ross hat die Gefahren dieser 
Vorgehensweise Brentanos betont, die zu gravierenden Verzerrungen und Mißver­
ständnissen führt. Brentano - so Ross - sei »often in danger of not seeing the wood for 
the trees«. Rezension von ALU, Mind 23 (1914), S. 290.
27 These 4: »Vera philosophiae methodus nulla alia nisi scientiae naturalis est.« (»Die 
wahre Methode der Philosophie ist keine andere als die der Naturwissenschaften.«) 
ZPh, S. 136f.
28 »Diese These und was damit zusammenhing, war es auch, die Marty und mich mit 
Begeisterung an Ihre Fahne fesselte.« Brief von Stumpf an Brentano, zitiert nach ZPh, 
S. 30. Vgl. auch C. Stumpf, „Erinnerungen an Franz Brentano", a.a.O., S. 88,142. Ähn­
liche Stellungnahmen finden sich bei A. Höfler, „Franz Brentano in Wien", Süddeut­
sche Monatshefte 14 (1916/17), Nr. 2, S. 321; A. Meinong, Selbstdarstellung, in: ders., Ge­
samtausgabe, a.a.O., VII, S. 5f. und E. Husserl, „Erinnerungen an Franz Brentano", 
a.a.O., S. 154.

142 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

Brentanos Verknüpfung von metaphysischen und methodolo­
gischen Fragestellungen weist auf eine Einflußnahme durch Tren­
delenburg hin: Die Metaphysik stellt den allumfassenden Rahmen 
dar, in dem die Ergebnisse der Einzelwissenschaften - sowohl in 
ontologischer als auch methodologischer Hinsicht - Zusammentref­
fen. So läßt auch seine erste Habilitationsthese »Die Philosophie 
muß protestieren gegen die Einteilung der Wissenschaften in spe­
kulative und exakte, und die Berechtigung dieses Protestes ist das 
Recht ihrer Existenz selbst«29 eine Anlehnung an den Berliner Leh­
rer erkennen, der den »Philosophien aus einem Prinzip« den Kampf 
angesagt hatte.

Die Forderung nach einer wissenschaftlichen Begründung der 
Philosophie ist bei Brentano integrierender Bestandteil seines Aristo- 
telismus. Zweifelsohne ist für den Priester Brentano Aristoteles »der 
Philosoph« der Scholastik; zugleich ist er für ihn aber auch - wie für 
seinen Lehrer Trendelenburg - der „Methodentheoretiker", d.h. der 
problemorientierte Denker, der die Methodenlehre in den Vorder­
grund stellt.30 Die Vorgehens weise des Aristoteles ist nach allen 
Seiten hin offen; sie fußt auf der »Zusammenstellung der Aporien«.
Sie zeigt die verschiedenen denkbaren Annahmen sowie für jede von ihnen 
die ihr eigentümlichen Schwierigkeiten und gibt insbesondere über die wi­
derstreitenden Ansichten, sei es einzelner bedeutender Männer, sei es der 
Massen eine dialektisch kritische Übersicht.31

Aristoteles ist für Brentano der Philosoph schlechthin, der analyti­
sche Denker, der sein offenes Gedankengebäude auf einer minuziö­
sen Sammlung und Analyse von Erfahrungstatsachen aufbaut.

29 »Philosophia neget opportet, scientias in speculativas et exactas dividi posse; quod 
si non recte negaretur, esse eam ipsam jus non esset.« ZPh, S. 136f.
30 Vgl. M. Wundt, Die deutsche Schulphilosophie im Zeitalter der Aufklärung (Tübingen: 
Mohr 1945; photomech. Nachdruck, Hildesheim: Olms 1964) und P. Petersen, Geschichte 
der aristotelischen Philosophie im protestantischen Deutschland (Leipzig: Meiner 1921; pho­
tomech. Nachdruck, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 1964). Diese Ar­
beiten betonen den methodologischen Aspekt des Aristotelismus als Hauptmerkmal 
der Aristoteles-Rezeption in den protestantischen Ländern. Einen Überblick hierzu 
bietet das Werk von Petersen, das von Melanchthon und dessen aristotelischem Kreis 
ausgehend über Leibniz und die Aristoteles-Rezeption im protestantischen Deutsch­
land des 16. und 17. Jahrhunderts bis hin zum frühen 19. Jahrhundert, also bis zur Ein­
leitung der Aristoteles-Renaissance durch Trendelenburg, reicht. Das oben schon zi­
tierte Werk von Petersen Die Philosophie F.A. Trendelenburgs. Ein Beitrag zur Geschichte 
des Aristoteles im 19. Jahrhundert schließt unmittelbar an diese Darstellung an.
31 PeS I, S. 106f.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität Ar- 143

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

Es wurde oben schon auf die wissenschaftstheoretische Prä­
gung von Trendelenburgs Aristotelismus hingewiesen. Für ihn flie­
ßen in der Aristotelischen npcbvri (piXoaocpia die Ergebnisse der Ein­
zelwissenschaften zusammen und erhalten dort ihren Sinn und ihre 
Rechtfertigung.32 Dies erklärt, inwieweit Trendelenburgs „wissen­
schaftstheoretischer Aristotelismus" das Eindringen des französi­
schen, vor allem aber des englischen Positivismus im Deutschland 
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts vorbereiten konnte, v.a. 
wenn man bedenkt, daß die meisten Vertreter des deutschen Positi­
vismus - von Dühring bis hin zu Laas, Riehl, Paulsen und Vaihin- 
ger - direkte oder indirekte Schüler Trendelenburgs waren.

Verständlich wird somit auch Brentanos Auseinandersetzung 
mit den Hauptvertretem der englischen empiristischen und positi­
vistischen Tradition, durch die er seinen Aristotelischen Stand­
punkt den wissenschaftstheoretischen Anforderungen der zeitge­
nössischen Wissenschaft anzupassen sucht. Er beschäftigt sich nicht 
nur eingehend mit Locke und Hume, sondern wendet sich gerade 
jenen Autoren zu, die - wie Herschel, Whewell, Bain und J.St. Mill - 
die wissenschaftstheoretische Debatte in England neu anfachten.33 
Brentano verspricht sich hierbei, durch die »naturwissenschaftliche 
Methode« eine Aufwertung der »naturgemäßen Methode« des Ari­
stoteles zu erreichen.34

32 Vgl. F.A. Trendelenburg, Erläuterungen zu den Elementen der aristotelischen Logik, 
a.a.O., S. VI.
33 W. Whewell, History of the Inductive Sciences frorn the Earliest to the Present Time, 3 
vols., London: Parker 1837; dt. Übers, v. J.J. v. Littrow, Geschichte der inductiven Wis­
senschaften der Astronomie, Physik, Mechanik, Chemie, Geologie etc. von den frühesten An­
fängen bis zu unserer Zeit, 3 Bde., Stuttgart: Hoffmann 1841; A. Bain, Mental and Moral 
Science, London: Longmans 1868; ders., Logic, London: Reader & Dyer 1870; J.St. Mill, 
System of Logic, Ratiocinative and Inductive, London: Parker 1843; dt. Übers, v. J. Schiel, 
System der deductiven und inductiven Logik. Eine Darlegung der Principien wissenschaftli­
cher Forschung, insbesondere der Naturforschung, 2 Theile, Braunschweig: Vieweg & 
Sohn 31868. Diese Werke, die zahlreiche Anmerkungen und Unterstreichungen aus 
Brentanos Hand enthalten, werden allesamt in Brentanos Handbibliothek (For­
schungsstelle und Dokumentationszentrum für österreichische Philosophie, Graz) aufbe­
wahrt. Mills Logik wird im folgenden nach der deutschen Übersetzung von Th. Gom- 
perz zitiert, in: J.St. Mill, Gesammelte Werke, 12 Bde., Leipzig: Fues 21869-1886, Bde. II- 
IV; photomech. Nachdruck, Aalen: Scientia 1968.
34 Vgl. R. Haller, „Franz Brentano, ein Philosoph des Empirismus", Brentano Studien 1 
(1988), S. 19-30.

144 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

§ 4. Brentano und Mill

Brentano setzt sich eingehend mit J.St. Mill auseinander, dessen Sy­
stem of Logic die methodologischen Grundsätze der empiristischen 
Tradition auf den Punkt bringt.35 Für Brentano ist dieses Werk viel 
mehr als nur ein Traktat über die Logik; in ihm findet er eine Ana­
lyse der psychologischen und logisch-methodologischen Bedingun­
gen, die das Forschungsgebiet der Natur- und Geisteswissenschaf­
ten beherrschen.

Mills System der Logik zeigt, wie man durch geeignete metho­
dologische Kriterien von einer chaotischen Ansammlung an Erfah­
rungsdaten zur Aufstellung notwendig geltender kausaler Gesetze 
gelangt. Das einzig mögliche Wissenschaftsmodell ist das empi­
risch-induktive, das auf Beobachtung und Erfahrung gründet. Die 
Naturgesetze sind das Ergebnis einer Verallgemeinerung von Erfah­
rungen; ihre Allgemeingültigkeit beruht auf der konstanten und re­
gelmäßigen Abfolge der Ereignisse. Die Induktion ist also die einzig 
gültige Methode, um zur Wahrheit zu gelangen; und die Regelmä­
ßigkeit des Naturverlaufs bzw. die Richtigkeit der sich gegenseitig 
stützenden empirischen Gesetze stellt die Basis der Induktion selbst 
dar. Sie verleiht dem Kausalitätsbegriff eine adäquate wissen­
schaftstheoretische Grundlegung, wobei dieser keine geheimnis­
volle Verbindung zwischen Phänomenen bedeutet, sondern das 
unveränderliche Antezedens einer Konsequenz. Solch ein Kausali­
tätsbegriff läßt sich wiederum aus der Erfahrung erschließen, aus 
der Konstatierung zahlreicher regelmäßig aufeinanderfolgender 
Phänomene. Mill kann somit ein wissenschaftstheoretisches Modell 
aufstellen, nach dem die Erklärung einer Tatsache in der Entdek- 
kung ihrer »unwandelbaren Antezedenzien«, also ihrer Ursachen, 

35 Von Mills System of Logic besaß Brentano die dritte deutsche Auflage von 1868. Es 
existiert ein kleiner, doch sehr bedeutender Briefwechsel zwischen Brentano und Mill, 
in dem vor allem logische Fragen behandelt werden. Durch den plötzlichen Tod Mills 
im Mai 1873 kam ein vereinbartes Treffen der beiden Philosophen, das in Avignon 
stattfinden sollte, nicht zustande. Seit dem Wintersemester 1870/71 hielt Brentano 
mehrmals eine mehrstündige Vorlesung über »Deductive und inductive Logik«. Im 
Sommersemester 1873 kündigte er dann eine fünfstündige Vorlesung unter dem Titel 
»Deductive und inductive Logik mit erläuternden Anwendungen auf die Geschichte 
der Natur- und Geisteswissenschaften« an. Doch aufgrund seines Rufes an die Uni­
versität Wien fand diese Lehrveranstaltung nicht statt (vgl. das Lehrveranstaltungs­
verzeichnis Brentanos im Anhang).

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 145

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

besteht.36 Von diesem Modell betont er die Allgemeingültigkeit, d.h. 
seine prinzipielle Anwendbarheit auf jedes Wissenschaftsgebiet.

Mills polemische Absichten kommen im System der Logik klar 
zum Ausdruck. Hierin verwirft er die Auffassung der »apriorischen 
Schule«, der menschliche Geist könne, indem er auf einen durch un­
mittelbare Intuition zugänglichen Erkenntnisreichtum zurückgreift, 
ohne Zuhilfenahme von Beobachtung und Erfahrung zur Erkennt­
nis der Wirklichkeit gelangen.37 In dieser Hinsicht gilt Mills Haupt­
werk als organisches Manifest, das die Erneuerung der damals in 
England herrschenden Philosophie vorbereitet. Die eigentliche Ziel­
scheibe seiner Polemik ist die metaphysische und intuitionistische 
Tradition eines Whewell oder Hamilton, die in der Philosophie von 
Kant und dessen Epigonen ihre wichtigste Inspirationsquelle fan­
den. Mill sieht in diesem Denkmodell das Residuum eines meta­
physisch-theologischen Entwicklungsstadiums der Philosophie.

Es ist nicht zuletzt dieses Programm mit seiner deutlichen An­
lehnung an Comtes Positivismus, das Brentanos Hinwendung zu 
Mill erklärt. In diesem Licht ist auch die Mill-Rezeption der nachi­
dealistischen Philosophie in Deutschland zu verstehen, die eine 
Neubestimmung des Verhältnisses der Philosophie zu den Natur­
wissenschaften anstrebt und sich gegen den Kanon der spekulati­
ven Philosophie richtet. So schreibt Mill in einem Brief aus dem Jah­
re 1854 an Th. Gomperz:
You have very rightly judged that, to give the cultivators of physical Sci­
ence the theory of their own operations, was but a small part of the object of 

36 System der Logik, III, Kap. V, § 2 (Bd. III, S. 15).
37 Mill schreibt in seiner Autobiographie (1873): »The System of Logic supplies what was 
much wanted, a text-book of the opposite doctrine [the »a priori view of human 
knowledge«] - that which derives all knowledge from experience, and all moral and 
intellectual qualities principally from the direction given to the associations. [...] The 
notion that truths extemal to the mind may be known by Intuition or consciousness, 
independently of Observation and experience, is, I am persuaded, in these times, the 
great intellectual support of false doctrines and bad institutions. [...] The chief strength 
of this false philosophy in morals, politics, and religion, lies in the appeal which it is 
accustomed to make to the evidence of mathematics and of the cognate branches of 
physical Science. [...] In attempting to clear up the real nature of the evidence of 
mathematical and physical truths, the System of Logic met the Intuition philosophers 
on ground on which they had previously been deemed unassailable; and gave its own 
explanation, from experience and association, of that peculiar character of what are 
called necessary truths, which is adduced as proof that their evidence must come from 
a deeper source than experience.« J.St. Mill, Autobiography, in: Collected Works, 33 vols., 
ed. by J.M. Robson, London: Routledge & Kegan Paul 1981,1, S. 233.

146 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

the book, and that any success in that attempt was chiefly valued by me as 
a necessary means towards placing metaphysical and moral Science on a 
basis of analysed experience, in Opposition to the theory of innate principles, 
so unfortunately patronized by the philosophers of your country, and which 
through their influence has become the prevailing philosophy throughout 
Europe. I consider that school of philosophy as the greatest speculative hin- 
drance to the reformation, so urgently required, of man and society; which 
can never be effected under the influence of a philosophy which makes 
opinions their own proof, and feelings their own justification.38

Mit seiner Ausarbeitung einer wissenschaftlichen Methodenlehre 
verfolgt Mill einen ganz bestimmten Zweck. Sie dient letztlich dem 
- programmatischen und ausbaufähigen - Versuch, eine geeignete 
wissenschaftstheoretische Grundlage jenen moral Sciences zu geben, 
die sich für Mill ohne weiteres mit der Philosophie als Studium des 
Menschen in seinen rationalen, moralischen und gesellschaftlichen 
Aspekten identifizieren. Seine programmatische Absicht formuliert 
Mill ausdrücklich im Vorwort zum System der Logik, in dem er sich 
fragt,
ob die Erscheinungen des moralischen und gesellschaftlichen Lebens von 
der allgemeinen Gewißheit und Gleichförmigkeit des Naturlaufs in der 
That ausnahmen bilden, und in wie fern die Methoden, durch welche so 
viele Gesetze der physischen Welt unter die Zahl unwiderruflich festge­
stellter und allgemein anerkannter Wahrheiten gereiht worden sind, zur 
Bildung eines ähnlichen Ganzen von anerkannten Lehren in moralischen 
und politischen Dingen verwendet werden könne.39

Es geht Mill also darum, die Art und Weise zu finden, wie man die 
Logik der Induktion auf die Wissenschaften des Menschen anwen­
den kann, um sie dem Niveau der Naturwissenschaften anzuglei­
chen. Er will vor allem feststellen,
in wieweit der unbefriedigende Zustand jener Wissenschaften Folge einer 
irrigen Wahl der Methoden und in wieweit Mangel an Geschick im Ge­
brauche der richtigen an demselben Schuld ist, und welcher Grad endli­
chen Erfolges durch eine bessere Auswahl oder sorgfältigere Anwendung 
der dem Gegenstände entsprechenden logischen Verfahrungsweisen er­
reicht oder erwartet werden kann. Mit anderen Worten, es gilt die Fragen, 
ob es moralische Wissenschaften gibt oder geben kann, zu welchem Grade 

38 H. Gomperz (Hrsg.), Theodor Gomperz. Briefe und Aufzeichnungen, ausgewählt, er­
läutert und zu einer Darstellung verknüpft, Erster Band (1838-1868), Wien: Gerold 
1936, S. 178.
39 System der Logik, Vorwort zur 1. Aufl. (Bd. II, S. X).

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 147

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

von Vollendung sie sich bringen lassen, und durch welche Auswahl oder 
Anpassung der in dem früheren Theile dieses Werkes vorgeführten Me­
thoden diese Vollendung zu erreichen ist.40

Mills Stellung zur Frage nach dem wissenschaftstheoretischen Sta­
tus der moral Sciences ist unmißverständlich. Indem er die Erklärung 
durch »Beweggründe« bzw. Intentionen dem naturwissenschaftli­
chen kausalen Modell annähert, besteht zwischen den beiden Klas­
sen von Wissenschaften kein wesentlicher, sondern nur ein gra­
dueller Unterschied. Die Komplexität menschlicher Phänomene und 
die Schwierigkeit, sie experimentell zu untersuchen, erlaubt keine 
restlose Erklärung, sondern höchstens die Aufstellung hypothetisch 
bedingter Gesetze, die nicht so zwingend gelten wie diejenigen der 
Naturwissenschaft. Mill vermeidet also eine vollkommene Gleich­
stellung von physikalischen und moralischen Wissenschaften. Es 
gibt keine Universalmethode, die starr auf jedes Wissenschaftsge­
biet gleichermaßen anwendbar ist. Die wissenschaftliche Methode 
muß vielmehr Flexibilität aufweisen und sich den unterschiedlichen 
Forschungsgebieten und deren Besonderheiten anpassen können.41

Die Anwendbarkeit der naturwissenschaftlichen Methode auf 
die Erforschung des Menschen behandelt Mill im VI. Buch des Sy­
stems der Logik, das der »Logik der moralischen Wissenschaften« ge­
widmet ist. Hierin stellt er die Psychologie oder »Wissenschaft des 
Geistes« als fundierende Disziplin für die »Wissenschaft der mensch­
lichen Natur« heraus. Eine »Wissenschaft der menschlichen Natur« 
verdient nämlich nur dann die Bezeichnung einer »exakten Wissen­
schaft«, wenn die von ihr untersuchten »Phänomene« - »die Ge­
danken, Gefühle und Handlungen menschlicher Wesen« -42 analog 
den naturwissenschaftlichen Phänomenen behandelt werden. »Alle 
Thatsachen sind an und für sich geeignet ein Gegenstand wissen­
schaftlicher Erkentniß zu sein«,43 d.h. sie können unter allgemeine 

40 Ebda., VI, Kap. I, § 2 (Bd. IV, S. 233f.).
41 Die direkte Induktion reicht für moralische Phänomene aufgrund ihrer Komplexität 
nicht aus und muß deshalb durch die »deduktive Methode« vervollständigt werden 
(ebda., III, Kap. XI). Hierbei werden folgende drei Phasen durchlaufen: die »direkte 
Induktion« (ebda., § 1), die »Rechnung« oder »Berechnung« (ebda., § 2) und schließ­
lich die »Bewahrleistung« oder »Verifikation« (ebda., § 3). Die Induktion wird also 
durch Hypothesen, »Berechnungen« der möglichen wirkenden Ursachen ergänzt, und 
diese Hypothesen werden dann einer faktischen Verifikation unterzogen.
42 Ebda., VI, Kap. III, § 2 (Bd. IV, S. 247).
43 Ebda. (S. 244).

148 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

Gesetze subsumiert werden, die deren Ablauf voraussehen. Aufga­
be der »Wissenschaft des Geistes« ist die Entdeckung der psychi­
schen Gesetze, der Koexistenz und Sukzession geistiger Phänome­
ne, die durch ihre besonderen Eigenschaften allerdings nicht auf 
physiologische Phänomene reduziert werden können. Die Frage nach 
der Genese des Psychischen, nach seiner Abhängigkeit von phy­
siologischen Bedingungen, klammert Mill aus, da er sie als bloße pe- 
titio principii ansieht Er plädiert für eine deskriptive Analyse, die 
auf die Entdeckung der Koexistenz- und Sukzessionsverhältnisse 
zwischen den psychischen Phänomenen selbst gerichtet ist. Diese 
Verhältnisse sind durch Erfahrung und Beobachtung zugänglich 
und können durch Gesetze ausgedrückt werden.

Die Gesetze des Geistes, da sie auf kein System allgemeinerer 
Gesetze rückführbar sind, gehören zum selbständigen Wissen­
schaftsgebiet der Psychologie. Ihren Gegenstand
bilden daher die Gleichförmigkeiten der Aufeinanderfolge, die Gesetze, sie 
mögen nun letzte oder abgeleitete sein, denen gemäß ein Geisteszustand 
einem andern nachfolgt, durch einen andern verursacht oder wenigstens 
ihm zu folgen veranlaßt wird.44

Hier schließt sich Mill der traditionellen Assoziationspsychologie 
an; allerdings kann er Humes Auffassung des psychischen Lebens 
als »Bündel von Erscheinungen« nicht akzeptieren, da Mills Asso­
ziationstheorie auf die Heraushebung »ursächlicher« Abhängigkeits­
verhältnisse zwischen den psychischen Phänomenen gerichtet ist.

Mill läßt sich nicht auf eine spezifisch psychologische Analyse 
ein, sondern verweist diesbezüglich auf das Werk seines Vaters 
Analysis of the Phenomena of the Human Mind45 Seine Bemühungen 
gelten vor allem der Abgrenzung von Logik und Psychologie. Die 
Logik hat zwar die »Verstandesverrichtungen zu zergliedern, je­
doch nur so weit, als dies nöthig ist, um den Unterschied zwischen 
dem richtigen und dem unrichtigen Vollzug dieser Processe zu er­
mitteln«.46 Doch trotz Mills Versuch, diese beiden Gebiete zu tren­
nen, ist seine Logik stark psychologistisch geprägt. Sie ist »die Wis­
senschaft, die von den Verstandes Verrichtungen handelt, welche 
der Schätzung von Beweisgründen dienen«.47

44 Ebda., § 3 (S. 253).
45 J. Mill, Analysis of the Phenomena of the Human Mind, London: Baldwin & Cradock 1829.
46 System der Logik, Einleitung, § 7 (Bd. II, S. 12).
47 Ebda. (S. 9f.).

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 149

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

Es gibt andere, mehr elementare Vorgänge, die an jeder Denkarbeit bethei- 
ligt sind, wie die Begriffsbildung, die Erinnerung und dergleichen; allein 
die Logik braucht von ihnen keine genauere Kenntniß zu nehmen, da sie zu 
dem Problem des Beweises keinen näheren Bezug haben, außer in sofern 
dieses gleichwie jedes andere an den Intellect herantretende Problem sie 
voraussetzt.48

Die Psychologie ist somit de facto die Grundlage der moral Sciences, 
ja der Philosophie schlechthin.

Mills Bestreben gilt außerdem einer Trennung von Logik und 
Metaphysik, gegen die er sich äußerst kritisch ausdrückt. Unter 
»Metaphysik« versteht er nämlich jene schon angesprochene, anti­
empiristische und intuitionistische Denkrichtung, die sich durch 
Vermittlung der deutschen Philosophie in England etablierte. Ge­
gen eine richtig verstandene Metaphysik - gegen eine „Metaphysik 
vom empirischen Standpunkt" - scheint Mill jedoch keine prinzipi­
ellen Einwände zu haben. Notwendige Vorbedingung ist allerdings, 
daß sie die geeignete Methode anwendet.
[...] indem die Metaphysik das ihr eigenthümliche Problem zu lösen trach­
tet, muß sie Mittel anwenden, über deren Triftigkeit die Logik zu entschei­
den hat. Ihr Verfahren ist allerdings so lang als möglich nur das einer ge­
naueren und aufmerksameren Befragung unseres Bewußtseins oder richti­
ger unseres Gedächtnisses, und insoweit unterliegt sie nicht der Gerichts­
barkeit der Logik. Ueberall jedoch, wo diese Methode sich als unzureichend 
erweist, muß die Metaphysik gleich anderen Wissenschaften Beweisgründe 
verwenden. In dem Augenblick aber, wo sie Schlüsse zu ziehen und Be­
weisgründe anzuwenden beginnt, wird die Logik zur obersten Instanz, die 
darüber zu entscheiden hat, ob jene Schlüsse wohl begründet sind oder 
welche andere dies wären.49

§ 5. Brentano und Comte

Brentano wird durch seine Mill-Lektüre50 zur Auseinandersetzung 
mit Auguste Comtes Positivismus angeregt.51 Comte beeindruckt den

48 Ebda. (S. 11).
49 Ebda. (S. 13).
50 J.St. Mill, Auguste Comte and the Positivism, London: Trübner 1865. Vgl. Brentanos 
Brief an Mill vom 4.3.1872, abgedruckt in: J.St. Mill, Collected Works, a.a.O., vol. XVII, 
Later Leiters 1849 to 1873, S. 1875f.
51 Vgl. F. Brentano, „Auguste Comte und die positive Philosophie" (1869), in: VPhPh,

150 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

erst kürzlich zum Priester geweihten Brentano so stark, daß für ihn 
»kein anderer Philosoph der neuesten Zeit« existiert, »der in so ho­
hem Maße unsere Beachtung verdient«.52 Brentano bezeichnet ihn 
als einen »der hervorragendsten Denker, deren unser Jahrhundert 
sich rühmen kann«53 und sieht ihn als eine Inspirationsquelle an, 
die durch die Vermittlung der englischen Philosophie allmählich 
nach Deutschland vordringt.

Um die Bedeutung der »positiven Philosophie« Comtes her­
auszustellen, durchläuft Brentano die Hauptetappen der wissen­
schaftlichen Entwicklung, wie sie Comtes Drei-Stadien-Gesetz zu­
sammenfaßt. Die positive Methode - so Brentano - verzichtet auf 
eine absolute Erkenntnis der inneren Ursachen der Dinge und be­
schränkt die Aufgabe der Wissenschaft auf die Entdeckung der un­
veränderlichen Koexistenz- und Sukzessionsverhältnisse zwischen 
den Phänomenen, die in Form von Gesetzen aufstellbar sind. Wäh­
rend sich die »theologische« Erklärung auf wirkende Ursachen be­
ruft, die von vernünftigen, göttlichen Wesen stammen, und die 
»metaphysische« Erklärung diese wirkenden Ursachen durch ab­
strakte Prinzipien ersetzt, verfolgt die positive Erklärung keine ab­
solute, sondern nur eine relative Erkenntnis. Sie reduziert die Auf­
gabe der Wissenschaft auf die Erforschung innerweltlicher Verhält­
nisse und ihrer unveränderlichen Gesetzmäßigkeiten.

Der Verzicht einer absoluten Erklärung zugunsten einer relati­
ven bedeutet jedoch kein Zugeständnis an den Skeptizismus. Bren­
tano warnt ausdrücklich davor, Comte als einen Skeptiker oder 
Kantianer zu klassifizieren. Comtes Bestimmung der Wissenschaft 
als Wissenschaft von Phänomenen darf nicht zu einer Gleichset­

S. 97-133. Im selben Jahr hielt Brentano eine Vortragsreihe über Comte und die positi­
ve Philosophie sowie eine Vorlesung unter dem Titel »Auguste Comte und der Positi­
vismus im heutigen Frankreich«. Ursprünglich beabsichtigte er, dieses Thema in der 
Zeitschrift Chilianeum in einer Reihe von Aufsätzen zu behandeln, wovon aber nur ei­
ner erschienen ist, da kurze Zeit später die Zeitschrift eingestellt wurde. Vgl. F. Bren­
tano, „Gesuch an das Staatsministerium d. Inn. f. Kirchen- u. Schul- Angelegenheiten 
um Ernennung zum a.o. Professor" (26.6.1870), in: T. Freudenberger, Die Universität 
Würzburg und das erste Vatikanische Konzil, Bd. I (Quellen und Beiträge zur Geschichte 
der Universität Würzburg, hrsg. v. O. Volk), Neustadt a.d. Aisch: Degener 1969, S. 
454-456. Ausschlaggebend für die Unterbrechung der geplanten Aufsatzreihe waren 
jedoch wahrscheinlich theoretische Schwierigkeiten hinsichtlich der Versöhnung von 
positiver Philosophie und Theologie. Vgl. dazu die Entwürfe der späteren Aufsätze 
in: GPhN, S. 246-294.
52 VPhPh, S. 99.
53 Ebda.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 151

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

zung von Comtes phenomene mit Kants phainomenon führen, hinter 
dem sich das noumenon, das Ding an sich verbirgt. Comte gebraucht 
»Phänomen« als Synonym von »Tatsache (fait)«, wobei es ihm dar­
um geht, das Verhältnis zwischen besonderen Phänomenen und 
allgemeinen Tatsachen festzustellen, also ihre Gesetzmäßigkeit fest­
zuhalten. Er bestreitet keineswegs, daß man zu einer realen Er­
kenntnis der Dinge gelangen kann, vielmehr negiert er die Mög­
lichkeit einer absoluten Erkenntnis derselben. Comtes erkennt­
nistheoretische Auffassung, die eine „Mittelstellung" zwischen der 
Behauptung einer absoluten Erkenntnis und dem Skeptizismus ein­
nimmt, findet bei Brentano uneingeschränkte Zustimmung.

Nein, nein! Comte verdient hier keinen Tadel; in diesem Punkte müssen 
wir alle zu den Skeptikern stehen. Und was anderes also bleibt, das uns von 
ihnen unterscheiden könnte, wenn nicht die Behauptung der Erkennbarkeit 
der wahren Verhältnisse der Dinge? - Die absolute Größe eines Körpers ist 
nicht bestimmbar, die relative können wir mit Genauigkeit messen und be­
rechnen; die absolute Zeit eines Ereignisses ist uns unbekannt, das Früher 
und Später können wir vielleicht bis auf Stunde und Minute angeben. Das 
also ist, was uns von den Skeptikern trennt, und es entfernt uns von ihnen 
weit und auf tausend Meilen.54

Comtes Programm einer »Wissenschaft von Phänomenen« bein­
haltet aber kein Verständnis derselben als bloße Ansammlung und 
Katalogisierung empirischer Tatsachen. Ganz im Gegenteil besteht 
für Comte die Aufgabe der Wissenschaft in der Einordnung der 
Phänomene unter notwendig geltende Gesetze, deren Anzahl sie 
auf die kleinstmögliche zu reduzieren sucht, um der Rationalität ein 
immer größeres Gewicht gegenüber der Empirie zu geben.

Gerade der Rang, der Comte dem Gesetz und der Rationalität 
zuschreibt, unterscheidet im wesentlichen seinen Positivismus von 
demjenigen J.St. Mills. Denn im Gegensatz zu Mill, der sich unab­
lässig auf Tatsachen und deren Beschreibung bzw. Analyse beruft, 
wodurch er einer Dogmatisierung der Wissenschaftsergebnisse kei­
nen Raum läßt, setzt Comte den Akzent auf den maßgebenden 
Charakter des Gesetzes. Eben diese Akzentuierung erklärt Brenta­
nos Hang zur positiven Philosophie des französischen Denkers. Die 
Neigung des positiven Geistes, dem Gesetz und somit der Rationa­
lität ein immer stärkeres Gewicht gegenüber der Empirie einzu­

54 Ebda., S. 115. Vgl. Brentanos Auffassung der Wissenschaft als »Wissenschaft von 
Phänomenen« in PeS I, S. 138.

152 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

räumen, steht in Einklang mit Brentanos Vorzug der Deduktion ge­
genüber der Induktion.55 Indem Brentano sich gerade auf diesen 
Aspekt von Comtes Denken stützt, behauptet er, daß selbst die 
metaphysische Fragestellung dem Geist der positiven Philosophie 
nicht fremd ist, ja sogar deren krönenden Abschluß darstellt.

Die positive Methode schließt für Brentano also nicht von 
vornherein die Metaphysik aus. Comte verdammt zwar die Meta­
physik als eine Disziplin bzw. Denkweise, die die wissenschaftliche 
Methode nicht anwendet, hat aber gegen eine Metaphysik im Sinne 
des Aristoteles - nämlich als Wissenschaft des Seienden im allge­
meinen, als letzte Dimension, in der die Ergebnisse der Einzelwis­
senschaften zusammenkommen - nichts einzuwenden. Comte 
selbst deutet dies in seinem Systeme de politique positive an, in dem er 
eine »erste Philosophie« anstrebt, »welche die allgemeinsten, auf 
allen Gebieten der Erscheinungen gleichmäßig geltenden Gesetzen 
umfassen und beim Studium der besonderen Wissenschaften vor­
angehen soll«.56 Für Brentano ist nicht einmal die theologische Di­
mension der Metaphysik als Opfer auf dem Altar der positiven 
Wissenschaft darzubringen. Comte bestreitet zwar die Erkennbar­
keit Gottes und seines Schöpfungsaktes, glaubt aber nicht, daß des­
sen Existenz mit der positiven Forschungsmethode unvereinbar ist.

Solch eine höchste Wissenschaft, die die allgemeinsten, in je­
dem Wissenschaftsgebiet geltenden Gesetze umfaßt, setzt eine En­
zyklopädie, eine systematische Klassifikation der Wissenschaften 
voraus, die jeder einzelnen Disziplin einen bestimmten Platz in der 
Hierarchie des Wissens zuweist. Auch in diesem Punkt kommt für 
Brentano Comtes Auffassung derjenigen des Aristoteles nahe. Die 
Aristotelische und Comtesche Klassifikation der Wissenschaften 
werden durch ganz ähnliche Kriterien beherrscht. Beide gehen nicht 
apriorisch vor, gehen also nicht von einer vermeintlichen Hierarchie 

55 Vgl. Stumpf, „Erinnerungen an Franz Brentano", a.a.O., S. 146f.: »Brentanos größter 
Vorzug als Denker war die äußerste Konsequenz und das weitblickende Überschauen 
der Gedankenlinien nach oben und unten, der Voraussetzungen wie der Folgen; ich 
möchte sagen: das Denken in der vertikalen Linie. Erfahrung galt ihm als die Grund­
lage der Philosophie; aber wir wissen ja, daß Erfahrungswissenschaften der Dedukti­
on nicht entbehren können und in immer weiterem Umfange deduktiv werden, je 
weiter sie fortschreiten. Seine Stärke lag nun gerade in dem deduktiven Teil der Me­
thode, in der Konzeption allgemeinster Gesichtspunkte und der Ableitung aller dar­
aus fließenden Folgerungen für die Deutung der Erscheinungen. Das war es auch, 
was ihn vor allem interessierte und fesselte.«
56 VPhPh, S. 127.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 153

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

der menschlichen Erkenntnisvermögen aus, sondern ordnen die Wis­
senschaften nach einem objektiven Kriterium, nach der Natur der 
jeweiligen Gegenstände und Methoden. Außerdem betonen sie die 
theoretische Dimension des Wissens, den selbständigen Wert der 
Wissenschaft, ohne dabei deren praktische Seite zu unterschätzen. 
Beide schließen die angewandten Wissenschaften aus ihrer Klassifi­
kation aus, die nur die theoretischen Wissenschaften umfaßt. Unter 
diesen klammem sie schließlich die partikulären und konkreten aus 
und lassen nur die universellen und abstrakten gelten.57

Brentanos Rekonstruktion von Comtes Philosophie verfolgt al­
so eine ganz bestimmte Absicht. Er versucht nachzuweisen, daß die 
methodologischen Grundsätze der positiven Denkweise Comtes 
mit seinem eigenen metaphysischen Ansatz Aristotelischer Her­
kunft zusammenlaufen. So ist für Brentano Aristoteles »seinem 
Grundcharakter nach [...] bereits ein positiver Forscher«, obwohl er
in vielen seiner Lehren, wie in der von Potenz und Akt, von Substanz und 
Akzidens usw. noch nicht von aller metaphysischen Auffassung frei ist.58

Die Hinwendung zu den großen Denkern der »aufsteigenden Pha­
sen« der Philosophiegeschichte sowie die »Reinigung und voll­
kommenere Entwicklung des positiven Geistes«,59 den diese ver­
körpern, stellen die beiden Hauptstützen für Brentanos Projekt ei­
ner wissenschaftlichen Neubegründung der Philosophie dar.
Unseren Tagen bleibt es vorbehalten, zu einer positiven Behandlung der 
Philosophie sich zurückzuwenden. Der Ruf danach hat sich laut erhoben, 
und man hat, teils unter Anknüpfung an die Höhepunkte der Vergangen­
heit, teils unter Benutzung der Fortschritte der Naturwissenschaft, bereits 
da und dort mit einem schonen Anfänge begonnen.60

§ 6. Der Begriff der Philosophie

Die methodologische Fragestellung, die Brentano in seinen Habili­
tationsthesen und seiner Abhandlung über Comte aufwirft, thema­

57 Vgl. ÜA, S. 43; GPhN, S. 275.
58 VPhPh, S. 132. Der Ausdruck »metaphysisch« ist hier im Sinne Comtes zu verstehen, 
d.h. als »entitätsfingierende Erklärungsweise«, die die Erscheinungen als das Produkt 
fiktiver Entitäten ansieht, die den Dingen selbst immanent sind. Vgl. ebda., S. 127.
59 Ebda., S. 132.
60 Ebda., S. 133.

154 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

tisiert er in zahlreichen späteren Abhandlungen. Grundlegend hier­
für sind vor allem zwei Schriften - seine publizierte Antrittsvorle­
sung Über die Gründe der Entmutigung auf philosophischem Gebiete61 
von 1874 und der im Jahre 1892 gehaltene und ein Jahr später veröf­
fentlichte Vortrag Über die Zukunft der Philosophie62

Diese beiden Arbeiten weisen trotz zeitlicher Distanz eine in­
haltliche Nähe auf und drücken systematisch Brentanos Stellung 
zur methodologischen Frage aus. In ihnen wird die These der Ho­
mogenität der philosophischen mit der naturwissenschaftlichen 
Methode bekräftigt, zugleich aber durch das Aristotelische Prinzip 
der Priorität des Gegenstandes gegenüber der Methode ergänzt. Die 
prinzipiell einheitliche wissenschaftliche Methode63 wird somit in 
all ihren Nuancierungen und konkreten Anwendungen sowie in ih­
rer Anpassung an die Natur und Komplexität der zu untersuchen­
den Gegenstände analysiert. Die wissenschaftliche Methode ist 
nämlich nichts Abstraktes, endgültig Festgesetztes, sondern ein 
Faktor, der sich dem konkreten Forschungsgebiet anpaßt.64 Die 
Natur weist unterschiedliche Grade der Komplexität auf, nicht nur 
etwa beim Übergang vom Anorganischen zum Organischen, son­
dern auch innerhalb des Anorganischen und Organischen selbst.
Die Naturwissenschaft verlangt [...] keineswegs [...], daß wir überall 
gleichmäßig und so, wie in den einfachsten Fällen der Mechanik, vorgehen 
sollen. Im Gegenteil, sie unterweist uns und übt uns darauf ein, der beson­
deren Natur der Gegenstände entsprechend unser Verfahren zu ändern 
und unsere Ansprüche bald zu steigern, bald herabzustimmen, um dort 
den volleren Erfolg zu erzielen, hier, auf das Unmögliche verzichtend, das 
wissenschaftlich Mögliche glücklich zu erreichen.65

61 Wien: Braumüller 1874; jetzt in: ZPh, S. 83-100.
62 Wien: Holder 1893; jetzt in: ZPh, S. 1-81.
63 Vgl. LWÖ, S. 32f.: »Die Philosophie ist eine Wissenschaft wie andere Wissenschaften 
und muß darum, richtig betrieben, auch eine mit der Methode anderer Wissenschaf­
ten wesentlich identische Methode haben. Die naturwissenschaftliche Methode (ich 
verweise dafür auf meine eben erwähnte Schrift [Über die Zukunft der Philosophie]) ist, 
das ist heute ausgemacht, auch für die Philosophie die einzig wahre. Und so allein 
wird sie sich dann auch mit den anderen Wissenschaften im Kontakt erhalten; denn 
nirgends sind die von uns unterschiedenen Wissensgebiete scharf begrenzt, alle grei­
fen vielmehr irgendwie ineinander über.«
64 »Gewiß kann und soll es eine Ethik, gewiß kann und soll es eine Logik und insbe­
sondere auch eine Logik der Forschung geben. Aber dennoch werden ihre Regeln 
immer viel zu wünschen übrig lassen, was der Takt ersetzen muß.« ZPh, S. 80.
65 Ebda., S. 35.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 155

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

Somit verbindet Brentano die These der Homogenität von philoso­
phischer und naturwissenschaftlicher Methode mit der Forderung des 
Aristoteles nach einer naturgemäßen Methode, die sich der Beschaf­
fenheit des jeweiligen Forschungsgebietes anpaßt. Brentanos vierte 
Habilitationsthese »vera philosophiae methodus nulla alia nisi 
scientiae naturalis est« verlangt also - wie er übrigens selbst an­
deutet - nach einer Interpretation im Lichte des Analogiegedan­
kens.66 Sie setzt die Erfahrung als Ausgangspunkt sowie eine de­
taillierte Sammlung und Auswertung empirischer Daten voraus, 
um durch Induktion Gesetze aufstellen zu können, die die nahezu 
unendlichen Aspekte der Erfahrungswelt ordnen.

Auch Brentanos programmatischer Eröffnungssatz der Psycho­
logie vom empirischen Standpunkt macht deutlich, daß er für keine 
schlichte Übertragung der naturwissenschaftlichen Vorgehensweise 
auf die philosophischen Wissenschaften plädiert. Er betrachtet den 
»empirischen Standpunkt« zwar als unumgänglichen Ausgangs­
punkt, nicht aber als ausschließliche Quelle der psychologischen 
Forschung.
Die Aufschrift, die ich meinem Werke gegeben, kennzeichnet dasselbe nach 
Gegenstand und Methode. Mein Standpunkt in der Psychologie ist der em­
pirische: die Erfahrung allein gilt mir als Lehrmeisterin: aber mit anderen 
teile ich die Überzeugung, daß eine gewisse ideale Anschauung mit einem 
solchen Standpunkte wohl vereinbar ist.67

Dies bestätigt die Homogenität der in den Aufsätzen von 1874 und 
1892 dargelegten methodologischen Prinzipien mit denjenigen der 
Habilitationsthesen,68 auf die er sich in den beiden Schriften aus­
drücklich bezieht.69

66 »Bleiben wir nur unserer Überzeugung und der Überzeugung der philosophischen 
Gegenwart treu, daß nur ein Verfahren nach Analogie der Naturwissenschaft der Gei­
steswissenschaft zum Heile gereichen könne!« Ebda., S. 45. Vgl. ebda., S. 8,36,38,43.
67 PeS I, S. 1.
68 Vgl. die 14. Habilitationsthese: »Sunt qui homini praeter sensus omnem cogno- 
scendi facultatem denegent; alii ei ei plures, quae sensuum fines supergrediantur, 
cognoscendi facultatem tribuunt; utrique errant.« (»Von manchen wird dem Men­
schen jedes erkennende Vermögen außer den Sinnen abgesprochen, von anderen ei­
ne Mehrheit übersinnlicher Erkenntniskräfte ihm zugesprochen. Beides mit Un­
recht.«) ZPh, S. 138f.
69 Vgl. O. Kraus, „Einleitung", in: A. Marty, Gesammelte Schriften, a.a.O., 1/1, S. 4: 
»Unter naturwissenschaftlicher Methode verstand aber Brentano nicht etwa eine 
handwerksmäßige Übertragung naturwissenschaftlicher Verfahrungsweise und bloße 
Nachäffung gewisser Hantierungen, sondern eine solche Verbindung von Induktion 

156 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

In einem Punkt jedoch weichen die beiden Abhandlungen von 
den Habilitationsthesen ab - in der Begriffsbestimmung der Philo­
sophie, auf die die naturwissenschaftliche Methode angewendet 
wird. Sie weisen zwar auf die Metaphysik hin und betrachten sie 
sogar als Höhepunkt der ganzen Philosophie,70 kommen aber nicht 
zu jener nahezu restlosen Identifikation von Philosophie und Meta­
physik wie die Habilitationsthesen. Vielmehr scheint es, daß in ih­
nen die Philosophie mit Psychologie gleichgesetzt wird, die zu­
sammen mit den von ihr abhängigen Disziplinen - etwa Ethik, Lo­
gik, Ästhetik oder Soziologie, die unter dem Titel »Geisteswissen- 
schaften« zusammengefaßt werden - den gesamten Bereich der 
Philosophie ausmacht.71 Die Stellung der Metaphysik innerhalb der 
philosophischen Wissenschaft scheint hierbei Schwierigkeiten zu 
bereiten, denn sie ist nicht unmittelbar auf die Psychologie bzw. 
»Geisteswissenschaften« rückführbar.72

Hieraus ergibt sich ein schwerwiegendes Problem. Das neue 
Philosophieverständnis spiegelt den im Denken Brentanos stattge­
fundenen Umbruch wider, seine »schrittweise, auf Grund zwin­
gender Überlegungen«73 erfolgte Distanzierung von seinem ur­
sprünglich stark aristotelisch geprägten Ausgangspunkt.

§ 7. Die Klassifikation der Wissenschaften

Brentanos Auseinandersetzung mit der Tradition und seine wissen­
schaftstheoretische Fragestellung zählen zu den Angelpunkten sei­
ner Würzburger Zeit. Kritisch überprüft der junge Philosoph die 

und Deduktion, von Vernunft und Erfahrungsprinzipien, die sich jeweilig ihrem Ge­
genstände anpaßt und nicht etwa wähnt, mit dem Mikroskop der Seele oder mit dem 
Fernrohr dem Urgrund der Welt näher zu kommen.«
70 Vgl. ZPh, S. 96,99.
71 Den Ausdruck »Geisteswissenschaften« benutzt Brentano hier im Sinne von A. Ex- 
ner, gegen den er in dieser Schrift Stellung nimmt. Denn der Herbartianer Exner be­
kämpfte aufgrund der Verschiedenheit der jeweiligen Gegenstände die Übertragung 
der naturwissenschaftlichen Methode auf die Geisteswissenschaften. Brentano betont 
in diesem Kontext ganz bewußt die Nähe der Position Exners zu derjenigen von W. 
Dilthey. Vgl. ZPh, S. 8f. Dies ist, nebenbei bemerkt, die einzige Stelle, in der Brentano 
Dilthey namentlich nennt, den er während seines Studiums in Berlin bei Trendelen­
burg kennengelemt hatte.
72 Vgl. L. Gilson, Methode et metaphysique selon Franz Brentano, Paris: Vrin, S. 59ff.
73 C. Stumpf, „Erinnerungen an Franz Brentano", a.a.O., S. 101.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 157

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

herkömmlichen Begriffsbestimmungen der Philosophie74 mit dem 
Ziel, die eigene theoretische Position auszuarbeiten - eine Position, 
die der Tradition verhaftet bleibt, aber auch den Anregungen der 
zeitgenössischen wissenschaftstheoretischen Debatte offen gegen­
übersteht.

Die Absicht, seine eigene Philosophie in kritischer Auseinan­
dersetzung mit der Tradition zu entwickeln, wird aus Brentanos 
zahlreichen Entwürfen einer Klassifikation der philosophischen 
Wissenschaften ersichtlich.75 Diese Klassifikationen zielen auf eine 
Begriffsbestimmung der Philosophie, die ihr einen Platz im Ge­
samtsystem der Wissenschaften zuweist.76

In all diesen Entwürfen faßt Brentano im Aristotelischen Sinne 
die Philosophie als Wissenschaft des Seienden als solchen, als Wis­
senschaft des Realen auf, das nicht unter einem bestimmten Aspekt, 
sondern im allgemeinen betrachtet wird. Die Klassifikationen lassen 
allerdings eine ganz bestimmte Entwicklung in Brentanos Begriffs­
bestimmung der Philosophie erkennen, die auf die Auseinanderset­
zung des jungen Philosophen mit den Haup(Vertretern der engli­
schen empiristischen Tradition zurückgeht. Diese Anregungen wir­
ken auf seinen aristotelisch-scholastischen Hintergrund, in den er 
sie harmonisch einzufügen sucht. Solch einen Harmonisierungsver­
such bestätigen die zahlreichen Verbesserungen und Ergänzungen, 
die seine Entwürfe aufweisen.

Ein erster Klassifikationsentwurf entsteht um das Jahr 1866. 
Hierin stützt sich Brentano auf die sogenannte Theorie der Abstrak­
tionsgrade, was auf eine Interpretation der Aristotelischen Schriften 
schließen läßt, die durch die Linse des Thomismus erfolgt.77 Auf die 
unterste Stufe der theoretischen Wissenschaften setzt Brentano die 
Physik, die die Dinge in Abstraktion von der individuellen Materie 
betrachtet; auf zweiter Stufe steht die Mathematik, die außerdem 

74 Brentano setzt sich kritisch mit den Definitionen der Philosophie folgender Autoren 
und Schulen auseinander: Epikur, Stoa, Seneca, Wolff, Kant, Schelling, Hegel, Her­
bart, Trendelenburg, Ueberweg, Stöckl und Ubaghs. GPhN, S. 8.
75 »Die verschiedenen philosophischen Disziplinen sind nicht erst heute oder gestern 
unter dem Namen der „Philosophie" zusammengestellt worden, sondern diese Zu­
sammenordnung ist uns von alters her überliefert.« Ebda., S. 9.
76 Dieser Frage wird dann später die Brentano-Schule besondere Aufmerksamkeit wid­
men. Vgl. v.a. Th.G. Masaryk, Versuch einer concreten Logik. Classifikation und Organisation 
der Wissenschaften, a.a.O., und C. Stumpf, „Zur Einteilung der Wissenschaften", a.a.O.
77 Vgl. Aristoteles, Metaph., VI 1, 1025 a 19 und Thomas von Aquin, Sum. Theol., I, q. 
85, art. 1, ad 2.

158 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

noch von der intelligiblen Materie absieht; und an höchster Stelle 
folgt die Metaphysik oder erste Philosophie. Diese stellt deshalb 
den Höhepunkt im System der Wissenschaften dar, weil sie das 
Seiende von jeglicher Materie abstrahiert betrachtet. Die Abstufung 
der drei Abstraktionsgrade führt somit zur höchsten Wissenschaft, 
zur Metaphysik, der die Aufgabe zukommt, die Einheit des Wis­
sens zu garantieren. Brentano kann auf dieser Basis folgende Defi­
nition der Philosophie aufstellen:
Die Philosophie ist also jene Wissenschaft, die das Seiende zum Gegenstand 
hat, insofern es unter solche Begriffe fällt, die von der sensiblen und intelle- 
giblen Materie abstrahiert sind.78

Diese Klassifikation erweist sich aber schon bald als unbefriedi­
gend, weshalb sie Brentano schließlich aufgibt.79 Seine Unzufrie­
denheit geht nicht nur, wie von F. Mayer-Hillebrand80 und K. Hed­
wig81 angenommen, auf ontologische Schwierigkeiten zurück, son­
dern auch auf die Unfähigkeit des Schemas, alle philosophischen 
Disziplinen - einschließlich der »Kunstlehren« der Ästhetik, Logik 
und Ethik - zu einer Einheit zu bringen.82

In einem kurze Zeit später (ca. um 1867) entstandenen Abriß83 
feilt Brentano seine Klassifikation noch weiter aus. Er läßt sich nun 
auch vom - die gesamte neuzeitliche Philosophie von Bacon bis 
Comte beherrschenden - Gedanken des arbor scientiarum anregen, 
der die Fundierung einer philosophischen Enzyklopädie durch die 
folgerichtige Verkettung der Einzelwissenschaften beabsichtigt.84 
Der eigentlichen Klassifikation stellt nun Brentano einen Überblick 
der sogenannten »Hilfswissenschaften« der Philosophie voran. Un­
ter diese reiht er zum einen »Geschichte der Philosophie«, »Auto­
reninterpretation« und »Philologie«, die alle der »Aneignung des 
bereits Erforschten« dienen, und zum anderen die Methodenlehre, 
die er in Auseinandersetzung mit der Vorgehensweise der Natur­
wissenschaft präzisiert. Die Theologie (sacra doctrina), wie Brentano 

78 GgPh, S. 356 Anm. 7.
79 Vgl. auch Ms. EL 56, in: GgPh, S. 354 Anm. 7.
80 GgPh, S. 356.
81 Ebda., „Einleitung", S. Xllf.
82 Vgl. ebda., S. 226.
83 Ms. M 96, Bl. 32078, siehe Anhang.
84 Vgl. dazu W. Tega (a cura di), L'unitä del sapere e l'ideale enciclopedico nel pensiero mo- 
derno, Bologna: II Mulino 1983.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 159

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

schon in seiner zweiten und dritten Habilitationsthese behauptet 
hat, kann die Philosophie lediglich im richtungsweisenden Sinne 
unterstützen.85

Was die eigentliche Klassifikation betrifft, so wird die Philoso­
phie in zwei Teile gegliedert, nämlich in theoretische und prakti­
sche. Die »theoretische Philosophie« (oder »Metaphysik im weite­
ren Sinne«) umfaßt wiederum zwei Disziplinen: die »Metaphysik 
im engeren Sinne« oder »Ontologie im weiteren Sinne« und die 
»theoretische Psychologie«. Die allgemeine Ontologie unterteilt sich 
dann in vier weitere Bereiche: 1) Die »Apologetik«, die als Verteidi­
gung des Wissens gegen die Skepsis gilt; 2) die »Ontologie (im en­
geren Sinne)«, d.h. die Lehre von den »Bedeutungen des Seienden«, 
seiner »allgemeinsten Attribute« und »Ursachen«; 3) die (philoso­
phische) »Theologie« und schließlich 4) die »Kosmologie«. Die Psy­
chologie gliedert sich ihrerseits in fünf Gebiete: 1) »Vom Wesen der 
menschlichen Seele«; 2) »Von der vegetativen Seele«; 3) »Von der sen­
sitiven Seele«; 4) »Von der intellektiven Seele«; 5) »Ursprung und 
Unsterblichkeit der Seele«. Von Metaphysik und Psychologie, die zu­
sammen die »theoretische Philosophie« ausmachen, trennt Brentano 
die »praktische und poietische Philosophie« (Ästhetik, Logik und 
Ethik), der nur eine untergeordnete Rolle zukommt.

Dieses Schema, das implizit schon den Habilitationsthesen zu­
grundeliegt, findet sich dann in Brentanos Einleitung zum ersten 
Vorlesungszyklus der Metaphysik wieder (Sommersemester 1867). 
Auch hier wird die »theoretische Philosophie« in Ontologie (oder 
»Metaphysik im engeren Sinne«) und Psychologie unterteilt.86

Brentanos Aufstellung weicht zum Teil vom Aristotelischen 
Paradigma ab. Doch die Unterteilung der theoretischen Philosophie 
in allgemeine Ontologie und Psychologie deutet auf eine komple­
mentäre Funktion dieser beiden Disziplinen hin, wie Brentano 
schon in seinen frühen Aristoteles-Studien herausstellte. Entschei­
dend ist die Einordnung der Psychologie in die »Metaphysik im 
weiteren Sinne«. Der Grundgedanke bleibt hiermit Aristotelisch: 
Die Psychologie, wie sie Brentano zu dieser Zeit noch versteht, ist 
eine »rationale Psychologie«, eine Vermögenspsychologie, die die 
Seele ins Zentrum ihrer Untersuchungen stellt.87

85 Vgl. die 2. Habilitationsthese, in: ZPh, S. 136f.
86 Ms. M 98, nicht numeriertes Blatt; siehe Anhang.
87 Die »rationale Psychologie«, die aus der aristotelisch-scholastischen Tradition 

160 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

Diesen Aristotelischen Hintergrund bestätigt unter anderem 
Carl Stumpfs Bericht über die damaligen Psychologievorlesungen 
seines Lehrers. Schon ein flüchtiger Blick in Brentanos Lehrveran­
staltungsverzeichnis aus dieser Zeit zeigt, daß sein Hauptinteresse 
damals nicht auf psychologische Fragestellungen gerichtet war. 
Während der sechzehn Semester an der Universität Würzburg 
(1866-1873) las Brentano nur zweimal über Psychologie, und zwar 
im Sommersemester 1871 und im Wintersemester 1872/73.88 Bren­
tano hatte allerdings schon im Wintersemester 1869/70 einen nicht 
angekündigten Zyklus von 28 Vorlesungen über die Unsterblichkeit 
der Seele gehalten.89

Der kurze Bericht von Stumpf läßt aber zugleich eine Ent­
wicklung in der Psychologieauffassung Brentanos erkennen. In al­
len angesprochenen Psychologievorlesungen steht die Frage nach 
der Unsterblichkeit der Seele im Vordergrund. Doch während sich 
Brentano in den Vorlesungen vom Wintersemester 1869/70 noch 
eng an Aristoteles hält, wendet er in den späteren Vorlesungen sein 
Interesse den psychischen Assoziationsgesetzen zu, was auf seine 
Auseinandersetzung mit der englischen Assoziationspsychologie 
schließen läßt.90 Die Kurse von 1871 und 1872/73 - erinnert sich 

stammt, stellt jene Ontologie der Seele und ihrer Vermögen dar, die Wolff der »empiri­
schen Psychologie« gegenüberstellt. Nach Wolff verhalten sich die beiden Disziplinen 
folgendermaßen zueinander: Die empirische Psychologie stellt zugleich Ausgangs­
und Endpunkt der rationalen Psychologie dar, indem sie dieser ihre Ergebnisse zur 
Verfügung stellt und ihre apriorischen Resultate einer faktischen Verifikation unter­
zieht. Indem aber die rationale Psychologie von den Ergebnissen der empirischen aus­
geht, gelangt sie auf apriorischem Weg zu einem Wissen, das der empirischen Psycho­
logie verschlossen bleiben. Vgl. C. Wolff, Psychologin rationalis, Leipzig, 1734, §§ 4-9.
88 Vgl. das Lehrveranstaltungsverzeichnis Brentanos im Anhang.
89 C. Stumpf, „Erinnerungen an Franz Brentano7', a.a.O., S. 105f.
90 A. Marty, „Franz Brentano. Eine biographische Skizze", in: ders., Gesammelte Schrif­
ten, a.a.O., 1/1, S. 97f.: »Mit dem Stagirite ist er eins, insbesondere in der Hochhaltung 
und Übung der empirischen Methode als der einzigen, welche, wie in den naturwis­
senschaftlichen, so auch in den philosophischen Fragen, in schrittweisem, vorsichtigem 
Gange zur Erkenntnis führen könne. Was speziell die psychologische Forschung be­
trifft, so hat er diese methodischen Grundsätze dargelegt und geübt in seinem ersten 
systematischen Werke, der „Psychologie vom empirischen Standpunkt", und die Wert­
schätzung dieser Forschungsweise war es auch, was ihm früher eine besondere Sym­
pathie für die vornehmsten Erscheinungen der neueren englischen Philosophie, nicht 
nur für Locke und Hume, sondern auch für Bentham, J.St. Mill und Jevons einflößte. 
Er berücksichtigte infolgedessen schon in seinen Würzburger Vorlesungen die psycho­
logische Arbeit Englands in eingehender Weise und wies auch sonst auf sie als eine 
Quelle der Belehrung und Anregungen hin zu einer Zeit, wo andere hervorragende 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 161

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

Stumpf - waren in zwei Hauptabschnitte gegliedert: »1) Von den 
psychischen Phänomenen und ihren Gesetzen; 2) Vom Substrat der 
psychischen Phänomene und der Unsterblichkeit der Seele«.91 Die 
Frage nach der Unsterblichkeit stellt also weiterhin den Schwer­
punkt von Brentanos psychologischer Forschung dar und zeigt ihre 
wesentlich metaphysische Ausprägung. Diese metaphysische Di­
mension wird durch die psychologischen Analysen im Rahmen der 
theologischen Untersuchungen Brentanos bestätigt, in denen dem 
psychologischen Argument als Gottesbeweis eine Schlüsselrolle zu­
kommt.92

In den späteren Klassifikationsentwürfen um das Jahr 187093 
wendet Brentano das Verfahren der »Einteilung (divisio)« platoni­
scher Herkunft an, das in der mittelalterlichen Logik weit verbreitet 
war. Es handelt sich um ein dihäretisches Verfahren, bei dem aus 
einer bestimmten Sicht (principium divisionis) ein gegebenes »Ganzes 

Vertreter der Philosophie in Deutschland dies ungern sahen, in der Meinung, daß 
durch solchen Kontakt die Eigentümlichkeit des deutschen Geistes Einbuße erleiden 
könnte.«
91 Nach Stumpf hat Brentano hier schon seine dreiteilige Klassifikation der psychi­
schen Phänomene in Vorstellungen, Urteile und Gemütsbewegungen sowie die Be­
stimmung ihrer wechselseitigen Beziehungen vorweggenommen. Brentano habe au­
ßerdem die ganze Vorstellungsdynamik auf ein einziges Gesetz zurückgeführt: »Jede 
Vorstellung hinterläßt eine Disposition zum Auftreten einer ähnlichen Vorstellung 
unter ähnlichen psychischen Umständen.« C. Stumpf, „Erinnerungen an Franz Bren­
tano", a.a.O., S. 135.
92 Vgl. F. Brentano, Vom Dasein Gottes, mit Vorwort u. Anmerkungen hrsg. v. A. Kastil, 
Leipzig: Meiner 1929; Hamburg: Meiner 21968,31980 (Abkürzung: DG), S. 417-435. Es 
sei an dieser Stelle schon vorweggenommen, daß selbst in der „metaphysikfreien" 
Psychologie vom empirischen Standpunkt, die programmatisch eine »Psychologie ohne 
Seele« (nach dem Motto von F.A. Lange, Geschichte des Materialismus und Kritik seiner 
Bedeutung in der Gegenwart, 2 Bde., Iserlohn: Baedecker 1866; hrsg. u. eingeleitet v. A. 
Schmidt, 2 Bde., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S. 823; PeS I, S. 16) entwickeln will, 
die metaphysische Frage nach der Unsterblichkeit den Höhepunkt der psychologi­
schen Forschung darstellt. Brentano schreibt dazu im Vorwort: »Dieses Buch bespricht 
die Psychologie als Wissenschaft; das nächste die psychischen Phänomene im allge­
meinen; und ihnen werden der Reihe nach folgen ein Buch, welches die Eigentüm­
lichkeiten und Gesetze der Vorstellungen, ein anderes, welches die der Urteile und 
wieder eines, welches die der Gemütsbewegungen und des Willens im besonderen 
untersucht. Das letzte Buch endlich soll von der Verbindung unseres psychischen mit 
unserem physischen Organismus handeln, und dort werden wir uns auch mit der 
Frage beschäftigen, ob ein Fortbestand des psychischen Lebens nach dem Zerfalle des 
Leibes denkbar sei.« PeS I, S. 1.
93 Vgl. Ms. H 45, Bl. 25253, zitiert nach K. Hedwig, GPhN, S. XXII-XV, 6ff. Vgl. Ms. M 
96, Bl. 31753, im Anhang.

162 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

(tot um)« in disjunktiv untergeordnete »Teile (partes)« gegliedert 
wird, die dem Einteilungsprozeß nochmals unterzogen werden. 
Diese Methode, die in den älteren Logik-Handbüchern unter dem 
Titel De divisione behandelt wird, ergänzt Brentano mit Prinzipien 
der neueren Methodenlehre, die er sich großenteils durch Mills Sy­
stem der Logik angeeignet hat.94 Für Brentano hat nämlich die Ein­
teilung nach dem »Prinzip der größten Ähnlichkeit« zu erfolgen, 
d.h. »die Spezies, die zu einer Klasse vereinigt werden, [sollen] die 
größtmögliche Anzahl gemeinsamer Eigenschaften besitzen«.95

Brentano kann somit ein Klassifikationsschema entwickeln,96 
das die »natürliche Wissenschaft« als »einseitig unabhängig« von 
der »übernatürlichen«, d.h. von der Theologie trennt. Denn die na­
türliche Wissenschaft ist eine empirische Wissenschaft, die sich 
methodologisch auf Erfahrung und Induktion stützt. Sie wird wie­
derum in abstrakte und konkrete Wissenschaft gegliedert, wobei er­
stere Universelles und letztere Individuelles zum Gegenstand ha­
ben. Unter die abstrakte Wissenschaft reiht Brentano Mathematik 
und »Philosophie im weiteren Sinne«, die ihrerseits »psychische« 
und »physische Wissenschaft« einschließt. Physik und Psychologie 

94 »Von der Classeneintheilung als einer Hilfsverrichtung der Induction«, System der 
Logik, IV, Kap. VIII.
95 F. Brentano, Die Lehre vom richtigen Urteil, mit Vorwort u. Anmerkungen hrsg. v. F. 
Mayer-Hillebrand, Bem: Francke 1956 (Abkürzung: LrU), S. 82 (§ 24: »Über die Klassi­
fikation und die mit ihr in Zusammenhang stehenden Begriffe«). Brentano verwendet 
weiterhin dieses Prinzip in seiner dreiteiligen Klassifikation der psychischen Phäno­
mene: »An welche Grundsätze haben wir uns bei der Grundeinteilung der psychi­
schen Phänomene zu halten? - Offenbar an diejenigen, welche auch anderwärts bei 
der Klassifikation in Betracht kommen und von deren Anwendung uns die Naturwis­
senschaft mehr als ein ausgezeichnetes Beispiel bietet. Eine wissenschaftliche Klassifi­
kation soll von der Art sein, daß sie in einer der Forschung dienlichen Weise die Ge­
genstände ordnet. Zu diesem Zwecke muß sie natürlich sein; d.h. sie muß das zu einer 
Klasse vereinigen, was seiner Natur nach enger zusammengehört, und sie muß das in 
verschiedene Klassen trennen, was seiner Natur nach sich relativ fern steht. Daher 
wird sie erst bei einem gewissen Maße von Kenntnis der Objekte möglich; und es ist 
die Grundregel der Klassifikation, daß sie aus dem Studium der zu klassifizierenden 
Gegenstände, nicht aber aus apriorischer Konstruktion hervorgehen soll.« PeS II, S. 28. 
Dieses klassifikatorische Modell kommt für Brentano exemplarisch bei Aristoteles 
und Comte zum Ausdruck. Vgl. GPhN, S. 367.
96 Ms H 45, Bl. 25253, zitiert nach K. Hedwig, GPhN, S. XV Anm. Dieses Schema ent­
spricht genau demjenigen, das Brentano in der Einleitung zu seiner Metaphysikvorle­
sung von 1870 verwendet. Er benutzt es dann auch in der Psychologie vom empirischen 
Standpunkt (I, S. 8f.), um den Bereich der Psychologie von demjenigen der Naturwis­
senschaft und der Metaphysik abzugrenzen.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 163

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

gehören insofern zu den philosophischen Wissenschaften, als sie - im 
Unterschied zur Mathematik - keine apriorischen, sondern empi­
risch-induktive Wissenschaften sind.97 Ihre Trennung gründet auf 
der Verschiedenheit ihrer Erfahrungsquellen, äußerer und innerer Er­
fahrung. Die »Philosophie im engeren Sinn« - »die Wissenschaft, 
welche von dem Seienden und seinen Eigentümlichkeiten handelt« - 
ist den eingeschränkten Bereichen der Physik und Psychologie über­
geordnet. Man könnte sie also nicht nur als »Metaphysik«, sondern 
gleichzeitig auch als „Metapsychologie" bezeichnen, da ihre Grund­
lage viel eher in der Psychologie als in der Physik zu suchen ist.98

Brentano konstatiert nämlich, daß es »gewisse Begriffe« gibt, 
»unter welche die äußeren und inneren Erfahrungsobjekte gemein­
sam fallen und für welche ebenfalls die Eigentümlichkeiten wissen­
schaftlich festzuhalten sind«. Er stellt daher die Frage: »Welche der 
beiden Wissenschaften soll sie mituntersuchen?«, und seine Ant­
wort darauf ist unmißverständlich: »die psychische«.99 Dafür gibt er 
eine Reihe von Gründen an, die trotz Knappheit und Skizzenhaf­
tigkeit des Manuskripts folgendermaßen rekonstruiert werden 
können: Die Psychologie stellt zum einen die unausweichliche Vor­
aussetzung für die »Transzendentalphilosophie«100 dar, andererseits 
entlehnen ihr Theologie und Kosmologie wichtige Begriffe - wie 
etwa Verstand oder Wille, die durch Analogie Gott zugeschrieben 
werden. Ihre Fundierungsrolle betrifft außerdem nicht nur die Me­
taphysik, sondern auch jene »Geisteswissenschaften«, die Brentano 
mit den praktischen Disziplinen der Philosophie identifiziert. Schließ­
lich hat sich die Psychologie mit jenen psycho-physischen Fragen zu 
beschäftigen, die im Grenzbereich von Psychologie und Physiologie 
liegen; als »spätere«, d.h. der Physiologie übergeordnete Wissen­
schaft muß sie »von dem Gemeinsamen handeln«.101

97 »Die Philosophie ist jene unter den induktiven (und im weiteren Sinn philosophi­
schen) Wissenschaften, die von dem Seienden handelt, isofem es unter solche Begriffe 
fällt, die durch die innere Erfahrung, sei es durch sie allein, oder sei es durch die inne­
re und äußere zugleich, gegeben sind.« GPhN, S. XV Anm. 15.
98 Vgl. C. Stumpf, „Zur Einteilung der Wissenschaften", a.a.O., S. 42.
99 Ms. H 45, Bl. 25253, zitiert nach K. Hedwig, GPhN, S. XIV Anm. 13.
100 In seinen Würzburger Metaphysikvorlesungen bezeichnet Brentano mit diesem Aus­
druck jene erkenntnistheoretischen Voruntersuchungen, die als Grundlage des gan­
zen metaphysischen Gebäudes gelten. Dieser - eindeutig polemische - Wortgebrauch 
richtet sich gegen das Kantsche Verdikt der Unmöglichkeit einer Metaphysik als Wis­
senschaft. Vgl. hier Teil III, Kap. 6.
101 Ms. H 45, Bl. 25253, zitiert nach K. Hedwig, GPhN, S. XIVf. Anm. 13.

164 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

Brentano schlägt also folgende Definition der Philosophie vor:
So ergibt sich denn die Philosophie im engeren Sinn als die Wissenschaft, 
welche von dem Seienden und seinen Eigentümlichkeiten handelt, insofern 
es unter Begriffe fällt, welche durch innere Erfahrung gegeben sind, sei es 
daß sie nur durch sie gewonnen werden, oder doch nicht der äußeren Er­
fahrung ausschließlich angehören.102

Auf ganz ähnlichen Kriterien basiert Brentanos Klassifikation der 
Wissenschaften, wie sie F. Mayer-Hillebrand in der von ihr heraus­
gegebenen Geschichte der griechischen Philosophie zusammenstellt.103 
Auch hier werden die theoretischen Wissenschaften in konkrete 
und abstrakte unterteilt, wobei letztere wiederum in apriorische 
und aposteriorische gegliedert werden. Die weitere Einteilung der 
Erfahrungswissenschaften in Naturwissenschaft und Philosophie 
erfolgt hier aber nicht aufgrund der jeweiligen Erfahrungsquellen, 
sondern aufgrund ihrer Gegenstände. Die Naturwissenschaft be­
zieht sich auf »körperliche (physische) Realitäten«, die Philosophie 
- die auch hier mit der Psychologie gleichgesetzt wird - hingegen 
auf »geistige (psychische) Realitäten«.104

Aufschlußreich ist der Vergleich mit Brentanos Klassifikations­
entwürfen aus dem Jahre 1874, die er in seiner Psychologie vom empi­
rischen Standpunkt und in der schon erwähnten Antrittsvorlesung 
Über die Gründe der Entmutigung auf philosophischem Gebiete darstellt. 
Brentano bekräftigt in seiner Vorlesung - die den derzeitigen ent­
mutigenden Dekadenzzustand der Philosophie beklagt, ihr zugleich 
aber eine verheißungsvolle Zukunft verspricht -, daß es Aufgabe 
des Naturforschers und des Psychologen sei, allgemeine Gesetze 
aufzustellen, die jeweils auf die Erklärung der physischen und psy­
chischen Erscheinungen zielen. Die Aufgabe des Philosophen be­
steht darin,
allgemeinere, für das Gebiet der physischen wie psychischen Phänomene 
und so für das Ganze des Universums gleichmäßig geltende Wahrheiten 
aufzufinden.105

102 Ebda., S. XV Anm. 13.
103 GgPh, S. 6ff.
104 »Eine Einteilung der Erfahrungswissenschaften ergibt widerum zwei große Grup­
pen: Naturwissenschaft und Philosophie. Sie entspricht den beiden Hauptklassen von 
Erfahrungstatsachen: a) solche, die sich auf körperliche (physische) Realitäten bezie­
hen; b) solche, die sich auf geistige (psychische) Realitäten beziehen.« Ebda., S. 9.
105 ZPh, S. 96.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 165

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

In der Psychologie vom empirischen Standpunkt entwickelt Brentano 
ganz ähnliche Gedanken. Nachdem er die Naturwissenschaft als 
»Wissenschaft der physischen Phänomene« und die Psychologie als 
»Wissenschaft der psychischen« bestimmt hat, verweist er darauf, 
daß es »Tatsachen« gibt, »welche auf dem Gebiete der äußern und 
innem Erfahrung in gleicher Weise nachweisbar sind« und die 
»wegen ihres weiten Umfanges weder dem Gegenstände der Na­
turwissenschaft noch dem der Psychologie eigentümlich sind«.106 
Deshalb sind solche Tatsachen einem »besondem Zweig der For­
schung« zuzuordnen, »und dieser Zweig ist es, den wir als Meta­
physik von Naturwissenschaft und psychischer Wissenschaft zu 
unterscheiden haben«.107

Trotz weitgehender Homogenität der besprochenen Klassifi­
kationen weist die ihnen zugrundeliegende Auffassung des Psy­
chologie-Metaphysik-Verhältnisses verschiedene Akzentuierungen 
auf. Brentano neigt ursprünglich zu einer Überlappung, ja fast zu 
einer Identifikation von Philosophie, Metaphysik und Psychologie. 
Später faßt er dann die Unterscheidung zwischen Physik und Psy­
chologie als eine Trennung von ebenbürtigen Disziplinen auf, die 
sich als Einzelwissenschaften mit einem bestimmten Gebiet der Rea­
lität beschäftigen. Er sieht nun die Metaphysik, aufgrund der All­
gemeinheit ihres Gegenstandes, als die diesen beiden übergeord­
nete Wissenschaft an. Brentano scheint erst seit den frühen 70er Jah­
ren zwischen Psychologie und Metaphysik eine klare Separation 
vorzunehmen. Während die Psychologie eine bestimmte Klasse von 
Phänomenen untersucht, behandelt die Metaphysik die Wirklich­
keit schlechthin, das »Seiende als solches«.

Bei näherer Betrachtung erscheinen die Unstimmigkeiten, die 
zwischen den besprochenen Klassifikationsentwürfen bestehen, nicht 
so gravierend. Mit der oben angesprochenen Gleichung Philosophie = 
Psychologie, die allerdings mit einer gewissen Vorsicht formuliert 

106 PeS I, S. 9.
107 Ebda. Im Vorwort zu seiner Metaphysikvorlesung aus dem Jahre 1870 schlägt Brenta­
no eine ganz ähnliche Klassifikation der Wissenschaften vor: »Classification der Wissen­
schaften: Natürliche - Übernatürliche. Jene [unterteilen sich in]: abstract - concret. Jene 
[unterteilen sich in]: Mathematisch - Philosophisch. Diese [unterteilen sich in]: Natur­
wissenschaft - Geisteswissenschaft (physische - psychische) - Dazu eine Wissen­
schaft, die über beiden steht, wie der allgemeine Theil über dem besondern, die Wis­
senschaft vom Seienden als solchem. Diese ist die Metaphysik. Hiemit stimmen die ge­
wöhnlichen Ansichten, soweit sie Bestimmtes erkennen lassen, überein.« Ms. M 96, Bl. 
31753.

166 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

ist, bezweckt Brentano keine schemenhafte Rückführung der philo­
sophischen Disziplinen auf die Psychologie. Indem er die Psycholo­
gie als deren gemeinsame Basis auffaßt, schreibt er ihr eine verein­
heitlichende Funktion zu, ohne aber dabei die Eigenheit bzw. Au­
tonomie der anderen Forschungsgebiete in Frage zu stellen.108 Eine 
Bestätigung hierfür bietet das Manuskript LS 22,109 in dem Brentano 
auf die philosophischen Quellen verweist, mit denen er Begriff und 
Aufgabe der philosophischen Wissenschaft sowie deren Stellung im 
gesamten Wissenschaftssystem begründet - auf Aristoteles und den 
englischen Empirismus.
Wenn wir einen Blick auf das gesammte Reich des Wissens werfen, so fin­
den wir, dass es in zwei grosse Gebiete zerfällt. Die einen wissenschaftli­
chen Disciplinen handeln von individuellen Gegenständen, die andern von 
allgemeinen Thatsachen. Individuell sind die Lehren der Geographie und der 
historischen Wissenschaften. Allgemein die der Mathematik und der Physik. 
Die Philosophie gehört zu den allgemeinen Wissenszweigen; sie forscht wie 
Mathematik und Physik nach allgemeinen Thatsachen und Gesetzen.

Die allgemeinen Disciplinen sind wieder zweifacher Gattung. Ein Theil 
von ihnen beruht einzig und allein auf Analyse von Begriffen und Deduc- 
tion. So die Mathematik, die aus blossen Vorstellungen von Grössen unmit­
telbar die Kenntniss gewisser Grössenverhältnisse gewinnt und daraus alle 
verwickelteren Gesetze ableitet. Aus einer verhältnismässig kleinen Zahl 

108 Vgl. LWÖ, S. 39: »Es umfaßt ja das, was man jetzt Philosophie nennt, eine große 
Vielheit von Disciplinen, Metaphysik und Erkenntnistheorie und Logik und Aesthetik 
und Ethik u.s.f., wozu dann noch die Geschichte der Philosophie kommt, von welcher 
man gemeiniglich viel mehr als von der Geschichte irgend welcher andern Wissen­
schaft Kenntnis zu gewinnen verlangt. So bliebe auf der einen Seite noch genug übrig, 
und auf der andern wäre die Psychologie, und somit alles genugsam besorgt. Aber 
gerade dies wäre das Verkehrteste, was man nur thun könnte. Die Geschichte der Phi­
losophie kann nur der wahrhaft lichtvoll darstellen, der in der systematischen Philo­
sophie selbst auf der Höhe der Forschung steht. Und die systematischen Disciplinen 
der Philosophie zeigen sich, wenn man die Sache gründlich erwägt, in Bezug auf das 
Prinzip natürlicher Arbeitsteilung noch inniger verbunden. Auf Grund neuer psy­
chologischer Ergebnisse schmeichle ich mir, die elementare Logik reformiert und in 
die Prinzipien ethischer Erkenntnis einen tieferen Einblick gewährt zu haben. Und 
ähnlich ließe sich für die Aesthetik und jede andere Disciplin der Philosphie aufs 
leichteste nachweisen, daß sie, losgetrennt von der Psychologie, wie ein vom Stamme 
losgetrennter Zweig verdorren müßte.« Vgl. A. Marty, „Was ist Philosophie?" (1896), 
in: ders., Gesammelte Schriften, a.a.O., 1/1, S. 69-93; J. Eisenmeier, Die Psychologie und 
ihre zentrale Stellung in der Philosophie, Halle a.S: Niemeyer 1914.
109 Die Signatur LS umfaßt die Texte aus dem Nachlaß, die sich mit dem Leib-Seele- 
Problem auseinandersetzen. Das Manuskript LS 22 entspricht der einstündigen Vorle­
sung »Ausgewählte metaphysische Fragen« aus dem WS 1875/76.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 167

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

von Grundsätzen beweist sie die Lehrsätze. Andere Wissenschaften dage­
gen sind empirisch und inductiv. Die Physik kann nicht aus der blossen 
Vorstellung der Wärme und der Vorstellung einer gewissen Schnelligkeit 
die Einsicht gewinnen, dass sich die Wärme mit dieser Schnelligkeit fort­
pflanzt. Die Chemie kann nicht aus der Vorstellung, die wir vom Wasser 
haben, ersehen, dass es sich aus 1 Gewichtstheil H und 8 Gewichtstheilen 
Sauerstoff zusammensetzt. Sie bedürfen zur Feststellung ihrer allgemeinen 
Principien der Wahrnehmung einzelner Fälle: mit anderen Worten sie sind 
Erfahrungswissenschaften.

Auch die Philosophie ist in der gleichen Lage. Sie bildet nicht, wie man 
oft behauptet hat, einen Gegensatz zu den empirischen Forschungen. Sie ist 
selbst auf Erfahrung gegründet. Sie gehört zur Classe der allgemeinen Er­
fahrungswissenschaften und ist darum der allgemeinen Naturwissenschaft 
verwandt.

In England, wo man niemals in dem Masse, in welchem es zeitweise auf 
dem Continent geschah, diese Verwandtschaft verkannt hat, begreift man 
sogar noch heute unter dem Namen Philosophie mit andern auch die all­
gemeinen naturwissenschaftlichen Disciplinen, und zerlegt diese Philoso­
phie im weitern Sinne dann erst in Natural Philosophie (allgemeine Natur­
wissenschaft) und Moral Philosophie (Philosophie in dem bei uns üblichen 
Sinne). Aehnlich hat im Altertum Aristoteles von einer npcbrri und ÖEVTEpa 
(piAoaocpia gesprochen und unter dieser die allgemeine naturwissenschaftli­
che Kenntnis verstanden. Er hatte eben und wie er auch die Mehrzahl der 
ältesten Denker bereits die richtige Auffassung von dem Charakter philo­
sophischer Forschung.

Wie scheiden sich nun aber Philosophie und Naturwissenschaft?
Die Philosophie umfasst jenen Teil unseres allgemeinen auf Erfahrung 

gegründeten Wissens, der - um mich eines populären Ausdrucks zu bedie­
nen - auf das Innere geht, während der Blick der Naturwissenschaft auf 
das Äussere gerichtet ist. Bestimmt der Naturforscher die Gesetze des Phy­
sischen, so stellt der Philosoph die Gesetze des Psychischen fest und greift 
nur dann darüber hinaus, wenn die Gesetze des Psychischen selbst über 
dieses hinausreichen und als allgemeinere Thatsachen zugleich auf physi­
schem und psychischem Gebiete Geltung haben. Man nennt solche Gesetze 
metaphysische Gesetze. Metaphysik und Psychologie sind darum die bei­
den Haupttheile, in welche das Philosophische Wissen selbst wieder sich 
zerlegen lässt. Und an diese beiden theoretischen Disciplinen, namentlich 
an die Psychologie, schliessen sich die praktischen der Aestethik, Logik, 
Ethik und Politik (im weitesten Sinne) an.110

Trotz vermittelnder Absicht bricht diese Begriffsbestimmung der 
Philosophie unweigerlich mit der Aristotelischen. Obwohl Brenta­

110 Ms. LS 22, Bl. 29510ff., im Anhang.

168 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

nos Grundbegriffe sowie seine Auffassung der Philosophie als 
KpcÖTTi (pifaxjocpia Aristotelischer Herkunft sind, darf seine Identifi­
kation bzw. Fundierung der gesamten Philosophie auf der Psycho­
logie keinesfalls als Aristotelisch angesehen werden. Denn Stellung 
und Rolle der Psychologie werden von Aristoteles ganz anders auf­
gefaßt. Die Psychologie - wie man aus der berühmten Eröffnung 
von De anima entnehmen kann -111 verdient aufgrund ihrer Genau­
igkeit und der Bedeutsamkeit ihres Gegenstandes eine der höchsten 
Stellen im Wissenschaftssystem. Sie ist diejenige theoretische Wis­
senschaft, die die Seele als äp%ij oder ovma des Lebewesens er­
forscht. Deshalb gehört sie zu den Naturwissenschaften, bleibt aber 
bei der Frage nach dem vov$ jroiTjTucög nicht bei der »zweiten Philo­
sophie« stehen, sondern öffnet sich der Metaphysik.112

Natürlich beschäftigt sich die Psychologie des Aristoteles auch 
mit erkenntnistheoretischen Fragestellungen. Als Wissenschaft 
von der Seele hat sie die Funktionen und Tätigkeiten des Lebewe­
sens zu erklären, und zwar von den niederen vegetativen bis hin 
zu den sensitiven und intellektiven. Keinesfalls dient sie aber einer 
erkenntnistheoretischen Fundierung des ganzen Wissenschafts­
systems. Hierfür käme höchstens die Logik in Frage, die allerdings 
als öpyavov oder Werkzeug des Wissens zu den Kunstlehren zählt 
und nicht zu den theoretischen Wissenschaften. Vor allem aber - 
und dies ist der wesentliche Punkt - ist die Psychologie des Aristo­
teles keine Psychologie der inneren Erfahrung. Erst in der Neuzeit, 
seit Descartes und Locke, entwickelt sich im Rahmen eines großan­
gelegten erkenntnistheoretischen Programms eine Psychologie 
des inneren Sinnes.113 Brentano, der diese neuzeitlichen Gedanken 
verarbeitet, distanziert sich in diesem Punkt ausdrücklich von Ari­
stoteles.
Aristoteles schied Natur- und Geisteswissenschaft. Andere schieden, dem 
Namen nach ihm gleich, der Sache nach aber verschieden, Wissenschaften 

111 Vgl. De an., 11,402 a 1-25.
112 Vgl. GgPh, S. 228.
113 Vgl. hierzu K. Oehler, Die Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken bei Platon 
und Aristoteles. Ein Beitrag zur Erforschung des Bewußtseinsproblems in der Antike, Mün­
chen: Beck 1962; Ch.H. Kahn, „Sensation and Consciousness in Aristotle's Psycholo- 
gy", Archiv für Geschichte der Philosophie 48 (1966), S. 43-81; R. Bodeüs, „Notes sur 
quelques aspects de la conscience dans la pensee aristotelicienne", Phronesis 20 (1975), 
S. 63-74; W. Welsch, Aisthesis. Grundzüge und Perspektiven der Aristotelischen Sinnesleh- 
re, Stuttgart: Klett-Cotta 1987.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 169

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

der äußeren und der inneren Erfahrungsobjekte (z.B. Mill). Es scheint dies 
besser und praktischer.114

Dies markiert den Wendepunkt der Philosophie des frühen Brenta­
no. Er geht den Weg, den ihm Descartes und der englische Empiris­
mus gewiesen haben. Brentano betrachtet nun die innere Wahrneh­
mung als einzige Evidenzquelle. Die innere Wahrnehmung ist für 
ihn deshalb unmittelbar evident, weil sich in ihr Wahmehmender 
und Wahrgenommenes restlos identifizieren. Die äußere Wahrneh­
mung ist hingegen insofern trügerisch, als sie prinzipiell immer des 
Irrtums fähig ist. Diesen Cartesischen Gedanken verbindet Brenta­
no mit den Thesen Lockes und des englischen Empirismus, den er 
weitgehend durch die positivistische Variante J.St. Mills filtriert.

Brentano betrachtet die Evidenz der inneren Wahrnehmung, 
die das komplexe Gefüge des Psychischen offenbart, als die Grund­
voraussetzung dafür, daß die Psychologie - und mit ihr die ganze 
Philosophie - ihren Anspruch auf Gewißheit erheben kann. Denn 
das Bewußtsein ist zwar primär auf die Gegenstände, sekundär (ev 
Jiapäpyqj) aber zugleich auch auf sich selbst gerichtet. Diese sekun­
däre Beziehung, die in ihrer reflexiven Struktur die primären inten­
tionalen Gegenstandsbezüge impliziert, enthüllt die wahre Natur 
des Psychischen. In der inneren Wahrnehmung sind Erkennender 
und Erkanntes, Sein und Schein, ein und dasselbe. Diese Identität 
bürgt erkenntnistheoretisch für die Evidenz, ontologisch für die 
Wirklichkeit. Der psychische Akt wird somit zum Topos, an dem 
erkenntnistheoretisches Fundament und wirkliche Präsenz des Sei­
enden zusammenfließen.

§ 8. Philosophie und Psychologie

Brentano faßt die innere Wahrnehmung als begleitendes (ev nap- 
Epycp) Bewußtsein auf, d.h. als sekundäre Beziehung des psychischen 
Aktes auf sich selbst, der primär auf seinen intentionalen Gegen­
stand gerichtet ist. Die innere Wahrnehmung ist also kein selbstän­
diger Akt, sondern ein Zweig der Aufmerksamkeit, eine Mitwahr­
nehmung, die als bloß »distinktioneller Teil« im Gesamtakt enthal­
ten ist.115 Dies ist etwas ganz anderes als jenes »Selbstbewußtsein«, 

114 Ms. H 47, zitiert nach K. Hedwig, GPhN, S. XIV.
115 Vgl. PeS I, S. 170ff.

170 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

als jene „leerlaufende" Reflexivität, die mit ihrer transzendentalen 
Färbung den Denkkategorien Brentanos völlig fremd ist.116

In seiner Deutung der inneren Wahrnehmung lehnt sich Bren­
tano an das Cartesische Evidenz-Paradigma an, jedoch glaubt er - 
wie überall dort, wo er sich von Aristoteles entfernt -, seine eigene 
Auffassung, zumindest in nuce, bei seinem „Meister" finden zu 
können: »Hat er nicht wesentlich gedacht wie wir?«117

Den bewußten Charakter des psychischen Aktes behandelt 
Brentano schon in seiner Habilitationsschrift Die Psychologie des Aristo­
teles (1866). Hier setzt er sich mit der von Aristoteles in De anima III, 
2 aufgeworfenen Frage auseinander, wie der Sinn beim Empfinden 
seinen eigenen Empfindungszustand erfahren kann: Wie nehmen wir 
wahr, daß wir sehen, hören, riechen etc.?118 Brentano, der Schritt für 
Schritt die komplexe Argumentation des Aristoteles nachvollzieht, 
betont, daß der Sehakt nicht wie Farbe oder Gestalt Gegenstand des 
Sehens sein kann. Deshalb ist man gezwungen, eine solche Erkennt­
nisleistung einem »anderen Sinn« zuzuschreiben, den Brentano als 
»Sinn der Sensation« bezeichnet.119 Ansonsten würde man einen 
schwerwiegenden kategorialen Verstoß begehen - dies wäre »eine 
lächerliche Umkehrung des Verhältnisses von Subject und Object«, 
da »das Sehende höchstens per accidens gesehen« werden kann.120

Die Notwendigkeit, solch einen »inneren Sinn«121 - den »vor­
nehmsten unter allen«, da er »uns das Selbstbewußtsein gibt« -122 
anzunehmen, ergibt sich auch aus dem Anliegen, neben den Einzel­
sinnen, eine koivt) aiaOricrig, d.h. eine »gemeinsame« Sinnesfunktion 
anzuerkennen, die aufgrund ihrer breiteren Unterscheidungsfähig­
keit imstande ist, die Unterschiede zwischen Sinnesobjekten, die 
verschiedenen Sinnen zugeordnet sind, herauszustellen. In Brenta­
nos Interpretation hat dieser »innere Sinn« nicht die Sinnesobjekte 
selbst, sondern - gegen die Eindeutigkeit des Aristoteles - die Emp­
findungsakte zum Gegenstand.
Sein eigenthümliches Object sind einzig und allein die Sensationen, wie die 
Farben das eigenthümliche Object des Gesichtes sind; indem er aber wahr­

116 Vgl. E. Melandri, Le „Ricerche Logiche" di Husserl, a.a.O., S. 44.
117 WE, S. 88.
118 Vgl. De an., III2, 425 b 12-25. Vgl. PsA, S. 85-98.
119 PsA, S. 85.
120 Ebda., S. 86.
121 Ebda., S. 96.
122 Ebda., S. 95.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 171

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

nimmt, dass wir das Weisse sehen und das Süsse schmecken, und diese 
Sensationen unterscheidet, lehrt er uns zugleich die analoge Verschieden­
heit des Weissen und Süssen selbst kennen.123

Brentano setzt sich in seiner Psychologie vom empirischen Standpunkt 
(1874) nun erneut mit der Frage nach dem inneren Bewußtsein aus­
einander. Hier bezieht er sich zwar weiterhin auf Aristoteles, revi­
diert aber seine 1866 auf gestellte Interpretation, um sie seiner neuen 
Denkrichtung anzupassen. Er kann nämlich das innere Bewußtsein 
eines Wahmehmungsaktes nicht mehr als unabhängig von diesem 
Akt selbst bestehend akzeptieren. Denn dies hätte eine unendliche 
Komplikation der inneren Bezüge zur Folge und würde zwingend 
zur Annahme eines imbewußten Bewußtseins führen, das die un­
endliche Kette von Selbsbewußtseinsakten abschließt. Um die Evi­
denz der inneren Wahrnehmung zu garantieren, gibt Brentano 
schließlich die These auf, daß die Anzahl der Akte derjenigen ihrer 
Gegenstände entspricht und behauptet nun, daß im selben psychi­
schen Akt, der das (primäre) Objekt erfaßt, zugleich auch das Be­
wußtsein des Wahmehmens (sekundäres Objekt) als unselbständi­
ger Teil mitenthalten ist.124

Bei diesem Lösungsvorschlag bezieht er sich auf die schon zu­
vor besprochene Textstelle aus De anima, III, 2, die er jetzt im Lichte 
der bekannten Passage aus dem XII. Buch der Metaphysik interpre­
tiert: »Das Wissen und die Empfindung und die Meinung und das 
Nachdenken scheinen immer auf etwas anderes zu gehen, auf sich 
selbst aber nebenbei.«125 Brentano sieht sich somit in seiner Inter­
pretation vollkommen bestätigt:
Hier zeigt sich seine Auffassung der unserigen vollkommen konform, und 
so hat sie ihm gewiß auch vorgeschwebt, als er die zuvor betrachtete Stelle 
niederschrieb, und um ihretwillen die unendliche Verwickelung der See­
lentätigkeit als unberechtigte Folgerung zurückwies.126

Diese in der Psychologie vom empirischen Standpunkt dargelegte Rich­
tigstellung geht auf Brentanos erneute Auseinandersetzung mit der 
Psychologie des Aristoteles zurück, die er einige Zeit zuvor mit sei­
nem Schüler Hermann Schell - Theologe und bedeutendster Vertreter 

123 Ebda., S. 93.
124 PeS I, S. 177ff.
125 Metaph., XII9,1074 b 35-36 (PeS I, S. 185).
126 PeS I, S. 185f.

172 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

des deutschen Modernismus -127 in Angriff genommen hatte. In 
seinem Hauptwerk verweist Brentano gerade auf Schells Dissertation 
Die Einheit des Seelenlebens aus den Prinzipien der Aristotelischen Psy­
chologie entwickelt,128 um die scheinbar widersprüchlichen Textstellen 
aus De anima, III, 2 und Metaphysik, XII, 9 in Einklang zu bringen.129

Brentanos Revision verfolgt ein ganz bestimmtes Ziel. Brenta­
no, der Aristoteles' Auffassung der Erkenntnisleistung der äußeren 
Wahrnehmung nicht mehr zustimmen kann, schwächt diese ab, in­
dem er ihren Gegenständen eine bloß »intentionale Existenz«130 zu­
schreibt. Deshalb muß er die innere Seite der Wahrnehmung ver­
stärken, ihr also eine Evidenz garantieren, die durch die Annahme 
zweier unabhängiger, nur äußerlich aufeinander bezogener Akte 
aufs Spiel gesetzt würde. Bei seinem Versuch, den Bezug zu Ari­
stoteles nicht zu verlieren, schreibt Brentano ihm letztlich eine Auf­
fassung der inneren Wahrnehmung zu, die nur durch Gewaltinter­
pretation erzwungen werden kann.131 Denn für Aristoteles kommt 
dem Bewußtsein der Wahrnehmung lediglich eine „Nebenevidenz" 
zu, die keinesfalls der Erkenntnisleistung der äußeren Wahrneh­
mung vorgeordnet ist. Da für Brentano »die Phänomene der soge­
nannten äußeren Wahrnehmung auch auf dem Wege mittelbarer 
Begründung sich keineswegs als wahr und wirklich erweisen las­

127 Über die Beziehzung Brentano-Schell siehe E. Winter, Franz Brentanos Ringen um 
eine neue Gottessicht. Nach dem unveröffentlichten Briefwechsel F. Brentano - H. Schell, 
Brünn-Wien-Leipzig: Rohrer 1941; J. Koch, „Hermann Schell und Franz Brentano", in: 
F.-J. v. Rintelen (Hrsg.), Philosophia perennis. Abhandlungen zu ihrer Vergangenheit und 
Gegenwart. Festgabe Josef Geyser zum 60. Geburtstag, Regensburg: Habbel 1930, S. 337- 
348; und vor allem J. Hasenfuss, Hermann Schell als Wegbereiter zum II. Vatikanischen 
Konzil. Sein Briefwechsel mit Franz Brentano, Paderborn-München: Schöningh 1978.
128 Freiburg i.Br.: Scheuberl 1873; photomech. Nachdruck, Frankfurt a.M.: Minerva 
1967. Diese Dissertation wurde zwar unter Brentanos Betreuung verfaßt, wurde aber 
von Schell an der Universität Freiburg i.Br. eingereicht, da Brentanos akademische 
Position ihm damals nicht erlaubte, die offizielle Funktion eines Doktorvaters zu 
übernehmen. Die Dissertation weist eindeutig den Einfluß Brentanos auf. Vor allem 
dessen Metaphysikvorlesungen und die darin entwickelten ontologischen Gedanken 
bereiten den theoretischen Boden von Schells Analysen vor. Über das Problem des 
»inneren Bewußtseins« vgl. v.a. Kap. IV, S. 83-169.
129 Vgl. PeS I, S. 185 Anm. 2.
130 Ebda., S. 14.
131 Vgl. GgPh, S. 239: »Dies [Aristoteles' Widerlegung der Paradoxien des Zenon] 
könnte dazu führen, anzunehmen, daß Aristoteles der Sinneswahmehmung unmit­
telbare Sicherheit zugesprochen habe. Doch wäre dies ein Mißverständnis. Mit jeder 
äußeren Wamehmung ist nach ihm nebenbei (fv rrap^pyw) eine untrügliche innere 
Wahrnehmung verbunden.«

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität Ar- 173

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

sen«,132 sieht er sich gezwungen, auf das Cartesische Evidenz-Pa­
radigma zurückzugreifen, das auf der Identität von Erkennendem 
und Erkannten basiert. Diese Identität bürgt für die wirkliche Exi­
stenz des psychischen Aktes, der innerlich mit-bewußt wird.

Von hier aus wird Brentanos Projekt verständlich. Es geht ihm - 
wie zuvor schon Trendelenburg und Beneke - um die Neuerrich­
tung des Aristotelischen Metaphysikgebäudes auf dem erkennt­
nistheoretischen Fundament des neuzeitlichen Denkens. Die These 
des ontologischen und erkenntnistheoretischen Primats der inneren 
Wahrnehmung und ihre grundlegende Funktion für die gesamte 
Philosophie stellt zudem ein gemeinsames Merkmal zahlreicher nach­
idealistischer Strömungen in Deutschland dar. Diese plädieren für 
einen neuen kritischen Realismus, der den wissenschaftstheoreti­
schen Anforderungen der Einzelwissenschaften Rechnung trägt. 
Somit entspricht Brentanos Programm dem damaligen Zeitgeist, 
der in einer neuen wissenschaftlichen Psychologie den Ausgangs­
punkt für eine neue Weltanschauung sieht, die in der Erfahrung 
verankert ist, zugleich aber eine Einordnung der empirischen Tat­
sachen in eine organische Wissenschaftstheorie anstrebt.

Brentano bezieht sich also bei seiner Bestimmung von Natur 
und Aufgabe der philosophischen Forschung auf zwei Hauptquellen. 
Sein Aristotelismus verbindet sich mit den erkenntnis- und wissen­
schaftstheoretischen Ansätzen des neuzeitlichen Denkens. Außer­
dem besteht Verwandtschaft zu theoretischen Ansätzen, die im 
Deutschland der 30er bis 60er Jahre entstanden sind und eine Ver­
schränkung von wissenschaftlicher und philosophischer Forschung 
anstreben. Man denke etwa an Herbarts metaphysischen Realismus, 
an die »anthropologischen« und psychologistischen Fragestellungen 
von Fries und Beneke sowie an die „psycho-logischen" und meta­
physischen Standpunkte eines Lotze oder Ueberweg. Es handelt sich 
um Forschungsansätze, die die Aufnahme des englischen Positi­
vismus im Deutschland des 19. Jahrhunderts vorbereitet haben. Auf 
diese komplexe Entwicklung, die von der Geschichtsschreibung 
erst in den letzten Jahrzehnten thematisiert wurde,133 soll im fol­
genden das Augenmerk gerichtet werden, um die Verwurzelung 
von Brentanos Denken im Kontext der deutschen Philosophie des 
19. Jahrhunderts zu zeigen.

132 PeS I, S. 128.
133 Vgl. dazu die schon zitierten Arbeiten von Poggi, Schnädelbach und Köhnke.

174 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. Brentanos Habilitationsthesen
	§ 2. Die Philosophie und ihre Geschichte
	§ 3. Die Methode der Philosophie
	§ 4. Brentano und Mill
	§ 5. Brentano und Comte
	§ 6. Der Begriff der Philosophie
	§ 7. Die Klassifikation der Wissenschaften
	§ 8. Philosophie und Psychologie

