ZWEITER TEIL

DAS PHILOSOPHISCHE
HERANREIFEN



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hittps://dol.org/0.5771/8783405006645-135 -

M 16.01.2026, 08:41:48.



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V

»Von Aristoteles zu mir selbst«’
(1866-1873)

Von Aristoteles ist noch heute gar manches am be-
sten zu lernen.

Der wahre Philosoph im Geiste des Aristoteles ist
heute kein Aristoteliker.
F. Brentano

§ 1. Brentanos Habilitationsthesen

Nach seiner Habilitation im Jahre 1866 widmet sich Brentano seiner
Lehrtétigkeit an der Universitit Wiirzburg. Hier wirkt er bis ins
Jahr 1873, in dem er schliefllich einen Ruf nach Wien erhilt. In die-
ser Zeit ist seine Philosophie stark vom metaphysischen Interesse
gepragt. Dies bezeugen seine 25 Habilitationsthesen,? seine Lehr-
veranstaltungen dieser Jahre? sowie die Erinnerungen seiner dama-
ligen Schiiler.* Philosophie bedeutet fiir Brentano vor allem Meta-
physik, nicht aber im Sinne des Idealismus als »Philosophie aus ei-
nem Prinzip«, sondern — nach Aristoteles — als Wissenschaft vom
Seienden als solchen, die auf die Erfahrung aufbaut, als ,Metaphy-
sik vom empirischen Standpunkt”, die sich in methodologischem
Einklang mit den anderen Wissenschaften entwickelt.

Die Hauptpfeiler dieser ,Metaphysik vom empirischen Stand-
punkt” hat Brentano schon in seinen Habilitationsthesen skizziert.
Trotz ihrer Knappheit driicken sie ein bereits gereiftes Denken aus,
das vorwiegend von metaphysischen Fragen beherrscht wird, sich

VAN, S. 122f,, 291.

2 Ad disputationem qua theses [...] pro impetranda venia docendi [...] defendet [...] Franciscus
Brentano, Aschaffenburg: Schipner 1866; jetzt in: ZPh, S. 133-141.

3Vgl. im Anhang das Verzeichnis der Lehrveranstaltungen Brentanos an der Univer-
sitat Wiirzburg (1866-1873).

4 »Metaphysik war Anfang und Ende seines Denkens.« C. Stumpf, ,Erinnerungen an
Franz Brentano”, a.a.0., S. 98.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 135

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

zugleich aber auf alle Gebiete der philosophischen Forschung er-
streckt: Brentano behandelt zuerst (These 1-4) methodologische,
dann (These 5-11) metaphysische (theologische, kosmologische und
synechologische) Probleme; die Thesen 12-15 sind psychologischen
Fragen gewidmet, denen schliefflich die Thesen iiber Logik und
Sprachphilosophie (These 16-21), Ethik (These 22-23) und Asthetik
(These 24-25) folgen.

Die Struktur sowie der Inhalt dieser Thesen machen Brentanos
Verpflichtung gegeniiber seinem ,Lehrer” Aristoteles deutlich.?

5 Thomistisch gepragt ist hingegen Brentanos Auffassung des Verhiltnisses von Phi-
losophie und Theologie, das er in der 2. und 3. Habilitationsthese behandelt. These 2
besagt: »Philosophia et eos, qui eam principia sua a Theologia sumere volunt, et eos
ejicere debet, qui, nisi sit supernaturalis revelatio, eam omnem operam perdere con-
tendunt.« (»Die Philosophie muf8 protestieren gegen die Zumutung, ihre Prinzipien
der Theologie zu entnehmen, und gegen die Behauptung, daB durch die Existenz ei-
ner tibernatiirlichen Offenbarung ein fruchtbares Philosophieren erst moglich wird.«)
These 3 behauptet: »Nihilominus verum est, sententias Theologia probatas esse, quae
philosophis quasi stellae rectrices sint.« (»Nichtsdestoweniger ist es richtig, da8 die
theologisch festgestellten Wahrheiten der philosophischen Forschung als Fingerzeige
zu dienen geeignet sind.«) ZPh, S. 136f. Diese beiden Thesen entsprechen der Thomi-
stischen Lehre der Trennung, zugleich aber auch der Ubereinstimmung von menschli-
cher und gottlicher Wissenschaft (vgl. Sum. theol., I, q. 1, art. 1, ad 2). Die Philosophie
als »natiirliche Wissenschaft« steht zur Theologie in einem Verhaltnis »einseitiger
Trennbarkeit« (vgl. Ms. H 45, Bl. 25253, zitiert von K. Hedwig in: GPhN, 5. XIII).
Brentano ist allerdings davon iiberzeugt, daB die Theologie schon im voraus, auf
tibernatiirlichem Weg, die Ergebnisse der philosophischen Forschung kennt, der sie
also als Wegweiserin (stella rectrix) dienen soll. Vgl. GmPh, S. 2: »Das Christentum
gewahrt aber, indem es von vielen Resultaten der philosophischen Forschung Kennt-
nis gibt, noch eine weitere Hilfe; nicht bloB Anregung des Interesses, sondern [es
weist] auch Leitsterne der Forschung. Die Untersuchung wird sehr erleichtert, wenn
das Resultat zum voraus bekannt [ist].« Wahrscheinlich wurde Brentano bei diesen
Uberlegungen von seinem schon erwahnten Lehrer Franz Jakob Clemens angeregt,
der u.a. die Schriften De Scholasticorum sententia ,philosophiam esse theologiae ancilla”
commentatio (Miinster: Aschendorff 1856) und Uber das Verhltnis der Philosophie zur
Theologie (Mainz: Kirchheim 1856) veréffentlichte, die als Manifest gegen den Giinthe-
rianismus und den spekulativen Theismus anzusehen sind. Vgl. hierzu die oben zi-
tierte Arbeit von A. Piolanti. Clemens’ Thesen beeinflufiten auch Brentanos Cousin G.
von Hertling, der ebenfalls Schiiler von Clemens in Miinster war und spiter dann
auch bei Brentano selbst in Wiirzburg studierte. Hertling verfaBte u.a. die Arbeit Das
Princip des Katholicismus und die Wissenschaften (Freiburg i.Br.. Herder 1899) und war
Mitbegriinder der Garres-Gesellschaft. Brentanos Stellung zum Philosophie-Theologie-
Verhaltnis anderte sich merklich mit dem Aufkommen seiner religiosen Krise und
fiihrte schlieBlich zum endgiiltigen Bruch mit Hertling. Vgl. dazu G. v. Hertling, Erin-
nerungen aus meinem Leben, 2 Bde., Kempten-Minchen: Kosel 1919-1920, I, S. 21-27; 47-
55; 74f.; 161-169; 174f.; 189f.; 213f. Vgl. F. Brentano, ,Die vier Phasen der Philosophie
und ihr augenblicklicher Stand” (1895), jetzt in: VPhPh, S. 27f., und v.a. ,,Uber voraus-

136 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

Doch dieser Aristotelismus ist auch den methodologischen Ansit-
zen des zeitgenossischen Denkens gegeniiber offen und setzt sich
mit den groflen Denkern der neuzeitlichen Philosophie - vor allem
mit Hume, Locke und Leibniz — auseinander. Die Einfliisse werden
z.B. in Brentanos 9. These deutlich, in der er den leeren Raum als
absurd verwirft und damit gegen den alten und neueren Atomis-
mus, also gegen Locke und Newton, Stellung nimmt.6 In These 13
deutet er das beriihmte aristotelische Prinzip »Nihil est in intellectu,
quod non prius fuerit in sensu« im Lichte des englischen Empiris-
mus und erweitert es durch Leibniz’ bekannte Ergdnzung »nisi in-
tellectus ipse«.” In der 11. These bezieht sich Brentano, um die Un-
sterblichkeit der Tierseele zu widerlegen, auf die neuesten Erkennt-
nisse der Biologie und Physiologie.?

Mit diesen Thesen beginnt die wissenschaftliche Karriere von
Franz Brentano. Thre glinzende Verteidigung durch einen jungen
Geistlichen im Priestergewand erregte im damaligen Wiirzburg
grofles Aufsehen - in einer Stadt, die zu den Hochburgen des deut-
schen Katholizismus zdhlte und an einer Universitit, die noch
durch den Geist Schellings und Baaders gepragt war. Den Ein-
druck, den Brentano damals auf seine Horerschaft machte, vermit-
telt u.a. der Bericht der Habilitationskommission; dieser rithmt

den Scharfsinn seines Geistes, die Klarheit und Prizision seiner Begriffe,
die Leichtigkeit in der Auffassung fremder Ideen, die Sicherheit seiner

setzungslose Forschung” (1901), ebda., S. 135-144. Vgl. auch RPh, S. 91ff., 101ff. Zur
Beziehung Hertling-Brentano vgl. M.]. Kriick von Poturzyn, ,,Ich mochte nicht den
Melanchthon dieses Luther werden’. Georg von Hertling und Franz Brentano”, Blitter
fiir Anthroposophie 10 (1958), S. 97-100. Zum Brentanoschen Philosophie-Theologie-
Verhiltnis vgl. R. Schaeffler, a.a.0., 5. 30-42.

¢ »Fieri non potest, ut sit vacuum spatium, quale id esse philosophi et antiquiores et
recentiores, qui atomorum doctrinam sequuntur docent, non tam propterea quod
vacui spatii nomen contradictionem habeat, quam quod per vacuum apatium nihil ef-
fici possit.« (»Die Annahme eines leeren Raumes, wie ihn die iltere und neuere Ato-
mistik lehrt, ist unméglich, nicht sowohl darum, weil der Begriff eines leeren Raumes
einen Widerspruch enthielte, als darum, weil Wirkung durch leeren Raum unmaéglich
ist.«) ZPh, S. 136f.

7 »Nihil est in intellectu, quod non prius fuerit in sensu, nisi intellectus ipse.« (»Nichts
ist im Verstande, was nicht friiher in einem Sinne war, der Verstand selbst ausge-
nommen.«) Ebda., S. 138f.

8 8 »Qui brutorum animalium animam immortalem esse dicit, idem dicat necesse est,
esse bestias multis atque adeo innumerabilibus animis praeditas.« (»Wer die Unsterb-
lichkeit der Tierseele annimmt, muf auch annehmen, daB es Tiere mit vielen, ja un-
endlich vielen Seelen gebe.«) Ebda. Vgl. ebda., S. 176 Anm. 11.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 137

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

Entwicklungen, den echt wissenschaftlichen Charakter seiner Methode so-
wie nicht minder die Vielseitigkeit seines Wissens auf den Gebieten der
Philosophie und exakten Forschung. [...] Mit der Kraft der Uberzeugung
verbinden sich in ihm geziemende Formen, mit der Wiirde des Mannes der
Wissenschaft ist eine wohltuende Bescheidenheit gepaart. Ruhe, Klarheit,
Prizision und Griindlichkeit miissen wir als den wesentlichen Charakter
seiner Erorterungen bezeichnen.?

§ 2. Die Philosophie und ihre Geschichte

Brentano verspiirt in diesen Jahren nicht nur eine starke Berufung
zur Metaphysik, sondern auch das Bediirfnis, sich mit der Tradition
auseinanderzusetzen, seine theoretischen Auffassungen in einen
geschichtlichen Rahmen einzuordnen.’® Dies erkldrt sein Interesse
fiir die Geschichte der Philosophie, das in der Wiirzburger Zeit be-
sonders ausgepragt erscheint. Zeugnis davon geben seine zahlrei-
chen Lehrveranstaltungen zu diesem Thema, die unzéhligen histo-
rischen Beziige in seinen Schriften sowie auch die grofe Anzahl an
z.T. noch unverdffentlichten Manuskripten, die philosophiege-
schichtlich orientiert sind.

Eine genaue Analyse zeigt, daB8 Brentanos historisches Interes-
se ganz gezielt ist. Denn seine Hinwendung zur Vergangenheit
strebt keine rein historische Bewertung an, etwa eine Hervorhe-
bung ihrer ideologischen oder kulturellen Rahmenbedingungen.
Die Vergangenheit ist fiir Brentano nur insofern von Interesse, als
sie fiir das »Jetzte, fiir die Gegenwart relevant ist. Brentanos na-
hezu prophetischer Glaube an eine wissenschaftliche Neubegriin-
dung der Philosophie basiert auf seiner festen Uberzeugung, die-
ser Disziplin eine absolut evidente Grundlage geben zu kénnen,
die sich als solche jeglicher historischer bzw. zeitlicher Bedingung
entzieht. Brentanos Standpunkt kommt hierbei demjenigen von
Descartes nahe, mit dem er das Projekt eines Wiederaufbaus des
ganzen philosophischen Wissens auf einem letzten, unerschiitter-
lichen Fundament teilt. Brentano kann jedoch Descartes’ Extre-

9 C. Stumpf, , Erinnerungen an Franz Brentano, a.a.0., 5. 89.

W Vgl. M. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt a.M.: Kloster-
mann 1951, S. 85: »Eine ausdriickliche Grundlegung der Metaphysik geschieht daher
nie aus dem Nichts, sondern in Kraft und Unkraft einer U'berlieferung, die ihr die
Moglichkeiten des Ansatzes vorzeichnen.«

138 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

mismus, seinen radikalen Bruch mit der Tradition nicht akzeptie-
ren.!! Denn je weniger eine Wissenschaft etabliert ist, desto inten-
siver muf sie sich mit der eigenen Geschichte auseinandersetzen.
Deshalb ist ein historisches Bewuftsein fiir den Philosophen viel
wichtiger als etwa fiir den Mathematiker oder Physiker.!? Aufga-
be der Geschichte der Philosophie ist es, aus der Vergangenheit
die verstreuten Spuren jener philosophia perennis'* wieder aufleben
zu lassen, die in metahistorischer Dimension die konkrete Ent-
wicklung der Philosophie begleitet hat:'* »Letztes Ziel der Ge-
schichte der Philosophie muf stets die Herausstellung der Wahr-
heit sein.«!3

Im Lichte dieser Uberlegungen ist auch Brentanos Theorie der
»vier Phasen der Philosophie« zu bewerten, die er schon Anfang
der sechziger Jahre entwickelt hat. Diese Theorie erblickt in der Ge-
schichte der Philosophie eine Gesetzmafigkeit, die deren Entwick-
lung innerlich strukturiert. In jeder ihrer drei groflen Perioden -
Antike, Mittelalter und Neuzeit - stellt Brentano regelmifig wie-
derkehrende auf- und absteigende Phasen heraus. Der ersten auf-
steigenden Phase, die sich durch ein rein theoretisches Interesse
und die Anwendung einer »naturgeméfen« Methode auszeichnet
(Aristoteles in der Antike — Thomas von Aquin im Mittelalter - De-
scartes, Locke und Leibniz in der Neuzeit), schliefen sich drei De-
kadenzphasen als Folge einer progressiven Schwichung jenes In-
teresses und methodologischen Ideals an. Das theoretische Interesse
wird allmdhlich durch ein praktisches abgelost (erstes Verfallssta-
dium: Stoiker, Epikureer - Spiatscholastik — Aufklarung), das dann
in den Skeptizismus tbergeht (zweites Verfallsstadium: Neuere
Akademie, Pyrrhonismus — Nominalismus — Hume), der schliefSlich
von einem Mystizismus abgeldst wird, der jeglicher erkenntnistheo-
retischer Grundlage entbehrt (drittes Verfallsstadium: Neuplato-

"' Vgl. GgPh, S. 16.

12 Vgl. Ebda.

13 Vgl. E. Husserl, ,Erinnerungen an Franz Brentano”, in: O. Kraus (Hrsg.), Franz Bren-
tano. Zur Kenntnis seines Lebens und seiner Lehre, a.a.0., S. 158: »In der Tat als Schopfer
einer philosophia perennis fiihlte sich Brentano durchaus, so war immer mein Eindruck
damals und spiter.«

" »Der Geschichte jeder Disziplin kommt kein selbstandiger Wert zu, sondern immer
eine dienende Stellung. Es ist ein verkehrter Historizismus, der das verkennt. Und so
hat das Studium der Geschichte der Philosophie nur dann eine Berechtigung, wenn es
in den Dienst der sachlichen Forschung tritt.« GgPh, S. 16.

15 Ebda.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A~ 139

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

nismus - mittelalterliche Mystik, Raymundus Lullus, Nikolaus von
Kues - Kant, Fichte, Schelling, Hegel).1¢

Diese Theorie — abgesehen von ihren deutlichen Schwichen -
scheint mit ihrem Versuch, eine jahrtausendelange Tradition in ein
Schema zu pressen, die Geschichtlichkeit als uniiberwindbare Di-
mension der Philosophie anzusehen. Sie fiihrt aber de facto zu ihrer
Aufhebung, da sie die Philosophiegeschichte in ihren abwechseln-
den Glanz- und Dekadenzphasen als zyklische Wiederkehr von an
sich zeitlosen theoretischen Positionen ansieht.'” Fiir Brentano exi-
stiert die Vergangenheit — und somit auch die Geschichte — nicht im
eigentlichen Sinne. Das Vergangene existiert nur insofern, als es
jetzt ein Subjekt gibt, das sich auf das Gewesene in obliquo richtet,
d.h. auf etwas, das in einer bestimmten Distanz zum »Jetzt« steht.

16 Nach C. Stumpf entwickelt Brentano diese Theorie schon im Jahre 1860. Sie taucht
schon in seiner ersten Vorlesung zur Geschichte der Philosophie (1866/67) auf und
wird dann erstmals in der ,Geschichte der kirchlichen Wissenschaften” dargestellt.
Diese Abhandlung ist Teil der Kirchengeschichte von J.A. Mohler (Regensburg: Manz
1867, Bd. 11, S. 540, 564, 570f., 578, 583). Die Vier-Phasen-Theorie, die Brentano all sei-
nen historischen Arbeiten zugrundelegt, nimmt er in seinem Aufsatz , Auguste Comte
und die positive Philosophie” wieder auf (in: Chilianeum. Blitter fiir katholische Philoso-
phie, Kunst und Leben, Neue Folge, 2 (1869), S. 15-37; jetzt in: VPhPh, S. 97-133). Eine
systematische Darstellung liefert der schon zitierte Vortrag ,Die vier Phasen der Phi-
losophie und ihr augenblicklicher Stand” (in: VPhPh, S. 1-32). Die Funktion der Vier-
Phasen-Theorie ist vorwiegend apologetischer Natur. Sie verstirkt namlich beim jun-
gen Brentano den Vorsatz bzw. die »Mission« einer Neubegriindung der Philosophie,
die nach der Krise der idealistischen Systeme den Status tiefster Dekadenz erreicht
habe: »Unsere Forschungen sind gerade diesen Spekulationen an innerem Wert un-
endlich {berlegen. Wir machen Ansitze zur Emeuerung der Philosophie als Wissen-
schaft, jene reprisentierten ein Stadium des aufersten Verfalls.« ZPh, S. 130. Die of-
fensichtliche Schwiche dieser Theorie fithrt Hugo Bergmann zur Behauptung, sie
hatte »devastating consequences for Brentano’s School«. H. Bergmann, , Brentano on
the History of Greek Philosophy”, Philosophy and Phenomenological Research 26
(1965/66), S. 95. Vgl. auch die kritischen Stellungnahmen von B. Petronievics (, Kriti-
sche Bemerkungen zu Brentanos Schrift ,Die vier Phasen der Philosophie’”, Philoso-
phia 3 (1938), S. 179-187) und E. Gilson (,Franz Brentano’s Interpretation of Mediaeval
Philosophy”, Mediaeval Studies 1 (1939), S. 1-10; wiederabgedruckt in: L.L. McAlister
(ed.), a.a.0., S. 56-67). Zur Vier-Phasen-Theorie vgl. schlieflich B.M. Mezei, B. Smith,
The Four Phases of Philosophy, Amsterdam-Atlanta: Rodopi 1998. Die Autoren versu-
chen hierin, Brentanos Schema selbst auf die nachbrentanosche Philosophie anzu-
wenden: Nach einer aufsteigenden Phase (Brentano, der frithe Husserl, Frege) begin-
ne eine fortschreitende Dekadenz, die beim spiten Husserl ansetzt und nach Heideg-
ger bei Lévinas und Derrida schlieflich ihren tiefsten Stand erreicht.

'7 »Es besteht eine Tradition, ein Erkenntnisschatz, der sich erhilt, indem die spitere
Zeit die Erbschaft der friiheren antritt.« F. Brentano, Uber die Griinde der Entmutigung
auf philosophischem Gebiete, Wien: Braumiiiler 1874; jetzt in: ZPh, S. 88.

140 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

Nur das Gegenwairtige kann als Seiendes im eigentlichen Sinne
gelten und mit unmittelbarer Evidenz erfalt werden. Diese ontolo-
gische und erkenntnistheoretische Voraussetzung bedingt Brenta-
nos Zugang zur Geschichte der Philosophie und seine Auffassung
von Natur und Aufgabe der »philosophischen Hermeneutik«!8 bzw.
- um mit Brentano zu sprechen - der »Philosophie der Geschichte
der Philosophie«.!®

Diese »philosophische Hermeneutik« steht in krassem Gegen-
satz zu den Leitkriterien der Philosophiegeschichte Hegelscher Pra-
gung, die fiir Brentano paradigmatisch von E. Zeller verkorpert
wird. Denn Hegels Historismus fafit die Geschichte der Philosophie
als Geschichte von Systemen auf, die in einem bestimmten histori-
schen Kontext eingereiht sind und durch diesen erklart werden.
Brentano stellt dem entgegen, daf8 die Philosophiegeschichte keinen
selbstandigen Wert hat, sondern vielmehr »in den Dienst der sach-
lichen Forschung« zu treten hat,? weshalb nur der Philosoph die
Geschichte der Philosophie untersuchen kann.?!

Diese hermeneutischen Prinzipien wendet Brentano ganz kon-
kret in seinen Lehrveranstaltungen zur Geschichte der Philosophie
an. Seine Darstellung der »Geschichte der Philosophie von ihren er-
sten Anfingen bis auf unsere Tage« wird von bestimmten Kriterien
geleitet,2 die »Begriff«, »Methode«, »Zweck« und »Einteilung« der
Disziplin betreffen.?? Beziiglich der »Einteilung« gibt Brentano der
»Ordnung nach Problemen« den Vorzug, obwohl er letztlich aus
didaktischen Griinden auf die traditionelle Einteilung »nach Philo-
sophen« zuriickgreift.* Was die Textexegese betrifft, erkennt Bren-
tano zwar die Wichtigkeit des philologischen Zugangs an, zieht ihr
aber ganz entschieden das Prinzip der Kohdrenz vor,” das er durch
das Teil-Ganzes-Verhiltnis erlautert. Die Rekonstruktion einer be-
stimmten Lehre soll im Lichte des jeweiligen »Ganzen« erfolgen, al-

18 Vgl. K. Hedwig, ,Brentano’s Hermeneutics”, a.a.O.; ders., ,Einleitung”, in: GPhN, S.
IX-XXXIX; ders., ,Einleitung”, in: GmPh, S. IX-XXIV.

1# Vgl. F. Brentano, ,Philosophie der Geschichte der Philosophie”, in: GPhN, S. 77-80.
2 GgPh, S. 16.

21 Vgl. GPhN, S. 89. Vgl. F. Brentano, Meine letzten Wiinsche fiir Osterreich, Stuttgart:
Cotta 1895 (Abkiirzung: LWO), S. 39.

2'Vgl. GgPh, S. 17ff.; GPhN, S. 81ff. Vgl. C. Stumpf, ,Erinnerungen an Franz Brenta-
no”, a.a.0., S. 89.

B Vgl. GgPh, S. 1ff., 14ff., 17ff., 19ff.

% Vgl. ebda.,, S. 18f.

3 Vgl. C. Stumpf, »Erinnerungen an Franz Brentano”, a.a.0., 5. 89.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 141

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,


https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

so unter Berticksichtigung ihrer Funktion im gesamten Denken ei-
nes Philosophen.?¢ Brentano beschrankt sich nicht nur auf eine Dar-
stellung der Lehren einzelner Denker, sondern unterzieht diese
auch einer eingehenden Uberpriifung ihrer »Wahrheit« und ihres
»Wertes«. Diese immanente und ,transzendente” Kritik kommt
nicht nur in seinen Vorlesungen zum Ausdruck, sondern auch in
den sie begleitenden Seminariibungen mit dem Titel »Lesung, Er-
klarung und kritische Besprechung ausgewdhlter philosophischer
Schriften«.

§ 3. Die Methode der Philosophie

Fiir Brentano nimmt auch die Frage nach der Methode von Anfang
ein eine Schliisselrolle ein. Der Lehrsatz »Die wahre Methode der
Philosophie ist keine andere als die der Naturwissenschaften«,?” den
er in seiner vierten Habilitationsthese aufstellt, ist einer der Haupt-
pfeiler von Brentanos Philosophie und begriindet zusammen mit
der Vier-Phasen-Lehre seinen unerschiitterlichen Glauben in den zu-
kiinftigen Fortschritt der Philosophie. Gerade dieser — nahezu mis-
sionarische — Glaube iibte auf seine Schiiler die grofte Faszination
aus und machte sie zu enthusiastischen Anhangern und Mitstreitern
seines ehrgeizigen Projektes einer Erneuerung der Philosophie.?

% Brentano bezieht sich u.a. auf die von Cuvier in den palaontologischen Wissen-
schaften eingefiihrte Methodologie. Die Rekonstruktion der einzelnen Teile eines Ge-
dankengebaudes soll im Lichte des Ganzen erfolgen. Noch wichtiger als die philologi-
sche Kompetenz ist die Einfiihlung in den zu behandelnden Autor, um die - wenn
nicht logische, so doch - ,,psychologische” Kohdrenz der verschiedenen Aspekte sei-
nes Denkens zu zeigen. Vgl. F. Brentano, ,Zur Methode der historischen Forschung
auf philosophischem Gebiet”, in: GPhN, S. 85f. W.D. Ross hat die Gefahren dieser
Vorgehensweise Brentanos betont, die zu gravierenden Verzerrungen und Miiver-
standnissen fiihrt. Brentano - so Ross - sei »often in danger of not seeing the wood for
the trees«. Rezension von ALU, Mind 23 (1914), S. 290.

2 These 4: »Vera philosophiae methodus nulla alia nisi scientiae naturalis est.« (»Die
wahre Methode der Philosophie ist keine andere als die der Naturwissenschaften.«)
ZPh, S. 136f.

2 »Diese These und was damit zusammenhing, war es auch, die Marty und mich mit
Begeisterung an Ihre Fahne fesselte.« Brief von Stumpf an Brentano, zitiert nach ZPh,
S. 30. Vgl. auch C. Stumpf, , Erinnerungen an Franz Brentano”, a.a.0., S. 88, 142. Ahn-
liche Stellungnahmen finden sich bei A. Hofler, ,Franz Brentano in Wien”, Siiddeut-
sche Monatshefte 14 (1916/17), Nr. 2, S. 321; A. Meinong, Selbstdarstellung, in: ders., Ge-
samtausgabe, a.a.0., VII, S. 5f. und E. Husserl, ,Erinnerungen an Franz Brentano”,
a.a.0.,,S. 154,

142 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,


https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

Brentanos Verkniipfung von metaphysischen und methodolo-
gischen Fragestellungen weist auf eine Einflufnahme durch Tren-
delenburg hin: Die Metaphysik stellt den allumfassenden Rahmen
dar, in dem die Ergebnisse der Einzelwissenschaften — sowohl in
ontologischer als auch methodologischer Hinsicht -~ zusammentref-
fen. So laBt auch seine erste Habilitationsthese »Die Philosophie
muf} protestieren gegen die Einteilung der Wissenschaften in spe-
kulative und exakte, und die Berechtigung dieses Protestes ist das
Recht ihrer Existenz selbst«® eine Anlehnung an den Berliner Leh-
rer erkennen, der den »Philosophien aus einem Prinzip« den Kampf
angesagt hatte.

Die Forderung nach einer wissenschaftlichen Begriindung der
Philosophie ist bei Brentano integrierender Bestandteil seines Aristo-
telismus. Zweifelsohne ist fiir den Priester Brentano Aristoteles »der
Philosoph« der Scholastik; zugleich ist er fiir ihn aber auch -~ wie fiir
seinen Lehrer Trendelenburg — der ,,Methodentheoretiker”, d.h. der
problemorientierte Denker, der die Methodenlehre in den Vorder-
grund stellt.* Die Vorgehensweise des Aristoteles ist nach allen
Seiten hin offen; sie fuSt auf der »Zusammenstellung der Aporien.

Sie zeigt die verschiedenen denkbaren Annahmen sowie fiir jede von ihnen
die ihr eigentiimlichen Schwierigkeiten und gibt insbesondere iiber die wi-
derstreitenden Ansichten, sei es einzelner bedeutender Manner, sei es der
Massen eine dialektisch kritische Ubersicht.3!

Aristoteles ist fiir Brentano der Philosoph schlechthin, der analyti-
sche Denker, der sein offenes Gedankengebdude auf einer minuzi6-
sen Sammlung und Analyse von Erfahrungstatsachen aufbaut.

# »Philosophia neget opportet, scientias in speculativas et exactas dividi posse; quod
si non recte negaretur, esse eam ipsam jus non esset.« ZPh, S. 136f.

¥ Vegl. M. Wundt, Die deutsche Schulphilosophie im Zeitalter der Aufxlirung (Tiibingen:
Mohr 1945; photomech. Nachdruck, Hildesheim: Olms 1964) und P. Petersen, Geschichte
der aristotelischen Philosophie im protestantischen Deutschland (Leipzig: Meiner 1921; pho-
tomech. Nachdruck, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 1964). Diese Ar-
beiten betonen den methodologischen Aspekt des Aristotelismus als Hauptmerkmal
der Aristoteles-Rezeption in den protestantischen Lindern. Einen Uberblick hierzu
bietet das Werk von Petersen, das von Melanchthon und dessen aristotelischem Kreis
ausgehend {iber Leibniz und die Aristoteles-Rezeption im protestantischen Deutsch-
land des 16. und 17. Jahrhunderts bis hin zum friithen 19. Jahrhundert, also bis zur Ein-
leitung der Aristoteles-Renaissance durch Trendelenburg, reicht. Das oben schon zi-
tierte Werk von Petersen Die Philosophie F.A. Trendelenburgs. Ein Beitrag zur Geschichte

des Aristoteles im 19. [ahrhundert schlieBt unmittelbar an diese Darstellung an.
31 PeS 1, S. 106f.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 143

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

Es wurde oben schon auf die wissenschaftstheoretische Pra-
gung von Trendelenburgs Aristotelismus hingewiesen. Fiir ihn flie-
fen in der Aristotelischen mpdtn gilocopia die Ergebnisse der Ein-
zelwissenschaften zusammen und erhalten dort ihren Sinn und ihre
Rechtfertigung.3 Dies erklart, inwieweit Trendelenburgs , wissen-
schaftstheoretischer Aristotelismus” das Eindringen des franzosi-
schen, vor allem aber des englischen Positivismus im Deutschland
der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts vorbereiten konnte, v.a.
wenn man bedenkt, daf8 die meisten Vertreter des deutschen Positi-
vismus - von Diihring bis hin zu Laas, Riehl, Paulsen und Vaihin-
ger — direkte oder indirekte Schiiler Trendelenburgs waren.

Verstandlich wird somit auch Brentanos Auseinandersetzung
mit den Hauptvertretern der englischen empiristischen und positi-
vistischen Tradition, durch die er seinen Aristotelischen Stand-
punkt den wissenschaftstheoretischen Anforderungen der zeitge-
nossischen Wissenschaft anzupassen sucht. Er beschiftigt sich nicht
nur eingehend mit Locke und Hume, sondern wendet sich gerade
jenen Autoren zu, die — wie Herschel, Whewell, Bain und ].St. Mill -
die wissenschaftstheoretische Debatte in England neu anfachten.?
Brentano verspricht sich hierbei, durch die »naturwissenschaftliche
Methode« eine Aufwertung der »naturgeméfien Methode« des Ari-
stoteles zu erreichen.

32Vgl. F.A. Trendelenburg, Erliuterungen zu den Elementen der aristotelischen Logik,
a.a.0., 5. VL

3 W. Whewell, History of the Inductive Sciences from the Earliest to the Present Time, 3
vols., London: Parker 1837; dt. Ubers. v. ].]. v. Littrow, Geschichte der inductiven Wis-
senschaften der Astronomie, Physik, Mechanik, Chemie, Geologie etc. von den friihesten An-
fingen bis zu unserer Zeit, 3 Bde., Stuttgart: Hoffmann 1841; A. Bain, Mental and Moral
Science, London: Longmans 1868; ders., Logic, London: Reader & Dyer 1870; J.St. Mill,
System of Logic, Ratiocinative and Inductive, London: Parker 1843; dt. Ubers. v. J. Schiel,
System der deductiven und inductiven Logik. Eine Darlegung der Principien wissenschaftli-
cher Forschung, insbesondere der Naturforschung, 2 Theile, Braunschweig: Vieweg &
Sohn 31868. Diese Werke, die zahlreiche Anmerkungen und Unterstreichungen aus
Brentanos Hand enthalten, werden allesamt in Brentanos Handbibliothek (For-
schungsstelle und Dokumentationszentrum fiir dsterreichische Philosophie, Graz) aufbe-
wahrt. Mills Logik wird im folgenden nach der deutschen Ubersetzung von Th. Gom-
perz zitiert, in: J.5t. Mill, Gesammelte Werke, 12 Bde., Leipzig: Fues 21869-1886, Bde. II-
IV; photomech. Nachdruck, Aalen: Scientia 1968.

¥ Vgl. R. Haller, , Franz Brentano, ein Philosoph des Empirismus®”, Brentano Studien 1
(1988), S. 19-30.

144 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

§ 4. Brentano und Mill

Brentano setzt sich eingehend mit J.St. Mill auseinander, dessen Sy-
stem of Logic die methodologischen Grundsitze der empiristischen
Tradition auf den Punkt bringt.® Fiir Brentano ist dieses Werk viel
mehr als nur ein Traktat {iber die Logik; in ihin findet er eine Ana-
lyse der psychologischen und logisch-methodologischen Bedingun-
gen, die das Forschungsgebiet der Natur- und Geisteswissenschaf-
ten beherrschen.

Mills System der Logik zeigt, wie man durch geeignete metho-
dologische Kriterien von einer chaotischen Ansammlung an Erfah-
rungsdaten zur Aufstellung notwendig geltender kausaler Gesetze
gelangt. Das einzig mogliche Wissenschaftsmodell ist das empi-
risch-induktive, das auf Beobachtung und Erfahrung griindet. Die
Naturgesetze sind das Ergebnis einer Verallgemeinerung von Erfah-
rungen; ihre Allgemeingiiltigkeit beruht auf der konstanten und re-
gelmidgigen Abfolge der Ereignisse. Die Induktion ist also die einzig
gultige Methode, um zur Wahrheit zu gelangen; und die Regelma-
Bigkeit des Naturverlaufs bzw. die Richtigkeit der sich gegenseitig
stiitzenden empirischen Gesetze stellt die Basis der Induktion selbst
dar. Sie verleiht dem Kausalitatsbegriff eine addquate wissen-
schaftstheoretische Grundlegung, wobei dieser keine geheimnis-
volle Verbindung zwischen Phdnomenen bedeutet, sondern das
unveranderliche Antezedens einer Konsequenz. Solch ein Kausali-
tatsbegriff 148t sich wiederum aus der Erfahrung erschlielen, aus
der Konstatierung zahlreicher regelméfig aufeinanderfolgender
Phanomene. Mill kann somit ein wissenschaftstheoretisches Modell
aufstellen, nach dem die Erklarung einer Tatsache in der Entdek-
kung ihrer »unwandelbaren Antezedenzien«, also ihrer Ursachen,

3 Von Mills System of Logic besa Brentano die dritte deutsche Auflage von 1868. Es
existiert ein kleiner, doch sehr bedeutender Briefwechsel zwischen Brentano und Mill,
in dem vor allem logische Fragen behandelt werden. Durch den plétzlichen Tod Mills
im Mai 1873 kam ein vereinbartes Treffen der beiden Philosophen, das in Avignon
stattfinden sollte, nicht zustande. Seit dem Wintersemester 1870/71 hielt Brentano
mehrmals eine mehrstiindige Vorlesung iiber »Deductive und inductive Logik«. Im
Sommersemester 1873 kiindigte er dann eine fiinfstiindige Vorlesung unter dem Titel
»Deductive und inductive Logik mit erlduternden Anwendungen auf die Geschichte
der Natur- und Geisteswissenschaften« an. Doch aufgrund seines Rufes an die Uni-
versitat Wien fand diese Lehrveranstaltung nicht statt (vgl. das Lehrveranstaltungs-
verzeichnis Brentanos im Anhang).

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 145

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

besteht.* Von diesem Modell betont er die Allgemeingiiltigkeit, d.h.
seine prinzipielle Anwendbarheit auf jedes Wissenschaftsgebiet.

Mills polemische Absichten kommen im System der Logik klar
zum Ausdruck. Hierin verwirft er die Auffassung der »apriorischen
Schule«, der menschliche Geist kénne, indem er auf einen durch un-
mittelbare Intuition zuganglichen Erkenntnisreichtum zurlickgreift,
ohne Zuhilfenahme von Beobachtung und Erfahrung zur Erkennt-
nis der Wirklichkeit gelangen.?” In dieser Hinsicht gilt Mills Haupt-
werk als organisches Manifest, das die Erneuerung der damals in
England herrschenden Philosophie vorbereitet. Die eigentliche Ziel-
scheibe seiner Polemik ist die metaphysische und intuitionistische
Tradition eines Whewell oder Hamilton, die in der Philosophie von
Kant und dessen Epigonen ihre wichtigste Inspirationsquelle fan-
den. Mill sieht in diesem Denkmodell das Residuum eines meta-
physisch-theologischen Entwicklungsstadiums der Philosophie.

Es ist nicht zuletzt dieses Programm mit seiner deutlichen An-
lehnung an Comtes Positivismus, das Brentanos Hinwendung zu
Mill erkldrt. In diesem Licht ist auch die Mill-Rezeption der nachi-
dealistischen Philosophie in Deutschland zu verstehen, die eine
Neubestimmung des Verhiltnisses der Philosophie zu den Natur-
wissenschaften anstrebt und sich gegen den Kanon der spekulati-
ven Philosophie richtet. So schreibt Mill in einem Brief aus dem Jah-
re 1854 an Th. Gomperz:

You have very rightly judged that, to give the cultivators of physical sci-
ence the theory of their own operations, was but a small part of the object of

3% System der Logik, 111, Kap. V, § 2 (Bd. III, 5. 15).

37 Mill schreibt in seiner Autobiographie (1873): »The System of Logic supplies what was
much wanted, a text-book of the opposite doctrine [the »a priori view of human
knowledge«] - that which derives all knowledge from experience, and all moral and
intellectual qualities principally from the direction given to the associations. [...] The
notion that truths external to the mind may be known by intuition or consciousness,
independently of observation and experience, is, I am persuaded, in these times, the
great intellectual support of false doctrines and bad institutions. [...] The chief strength
of this false philosophy in morals, politics, and religion, lies in the appeal which it is
accustomed to make to the evidence of mathematics and of the cognate branches of
physical science. [...] In attempting to clear up the real nature of the evidence of
mathematical and physical truths, the System of Logic met the intuition philosophers
on ground on which they had previously been deemed unassailable; and gave its own
explanation, from experience and association, of that peculiar character of what are
called necessary truths, which is adduced as proof that their evidence must come from
a deeper source than experience.« ].St. Mill, Autobiography, in: Collected Works, 33 vols.,
ed. by J.M. Robson, London: Routledge & Kegan Paul 1981, I, S. 233.

146 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

the book, and that any success in that attempt was chiefly valued by me as
a necessary means towards placing metaphysical and moral science on a
basis of analysed experience, in opposition to the theory of innate principles,
so unfortunately patronized by the philosophers of your country, and which
through their influence has become the prevailing philosophy throughout
Europe. I consider that school of philosophy as the greatest speculative hin-
drance to the reformation, so urgently required, of man and society; which
can never be effected under the influence of a philosophy which makes
opinions their own proof, and feelings their own justification.?®

Mit seiner Ausarbeitung einer wissenschaftlichen Methodenlehre
verfolgt Mill einen ganz bestimmten Zweck. Sie dient letztlich dem
- programmatischen und ausbaufahigen — Versuch, eine geeignete
wissenschaftstheoretische Grundlage jenen moral sciences zu geben,
die sich fiir Mill ohne weiteres mit der Philosophie als Studium des
Menschen in seinen rationalen, moralischen und gesellschaftlichen
Aspekten identifizieren. Seine programmatische Absicht formuliert
Mill ausdriicklich im Vorwort zum System der Logik, in dem er sich
fragt,

ob die Erscheinungen des moralischen und gesellschaftlichen Lebens von
der allgemeinen GewiBheit und Gleichformigkeit des Naturlaufs in der
That ausnahmen bilden, und in wie fern die Methoden, durch welche so
viele Gesetze der physischen Welt unter die Zahl unwiderruflich festge-
stellter und allgemein anerkannter Wahrheiten gereiht worden sind, zur
Bildung eines dhnlichen Ganzen von anerkannten Lehren in moralischen
und politischen Dingen verwendet werden kénne.>®

Es geht Mill also darum, die Art und Weise zu finden, wie man die
Logik der Induktion auf die Wissenschaften des Menschen anwen-
den kann, um sie dem Niveau der Naturwissenschaften anzuglei-
chen. Er will vor allem feststellen,

in wieweit der unbefriedigende Zustand jener Wissenschaften Folge einer
irrigen Wahl der Methoden und in wieweit Mangel an Geschick im Ge-
brauche der richtigen an demselben Schuld ist, und welcher Grad endli-
chen Erfolges durch eine bessere Auswahl oder sorgféltigere Anwendung
der dem Gegenstande entsprechenden logischen Verfahrungsweisen er-
reicht oder erwartet werden kann. Mit anderen Worten, es gilt die Fragen,
ob es moralische Wissenschaften gibt oder geben kann, zu welchem Grade

¥ H. Gomperz (Hrsg.), Theodor Gomperz. Briefe und Aufzeichnungen, ausgewihilt, er-
lautert und zu einer Darstellung verkniipft, Erster Band (1838-1868), Wien: Gerold
1936, S. 178.

3 System der Logik, Vorwort zur 1. Aufl. (Bd. II, 5. X).

Seiendes, Bewufitsein, Intentionalitit A 147

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

von Vollendung sie sich bringen lassen, und durch welche Auswahl oder
Anpassung der in dem friiheren Theile dieses Werkes vorgefiihrten Me-
thoden diese Vollendung zu erreichen ist.%

Mills Stellung zur Frage nach dem wissenschaftstheoretischen Sta-
tus der moral sciences ist unmiiverstandlich. Indem er die Erklarung
durch »Beweggriinde« bzw. Intentionen dem naturwissenschaftli-
chen kausalen Modell annidhert, besteht zwischen den beiden Klas-
sen von Wissenschaften kein wesentlicher, sondern nur ein gra-
dueller Unterschied. Die Komplexitit menschlicher Phdnomene und
die Schwierigkeit, sie experimentell zu untersuchen, erlaubt keine
restlose Erklarung, sondern hochstens die Aufstellung hypothetisch
bedingter Gesetze, die nicht so zwingend gelten wie diejenigen der
Naturwissenschaft. Mill vermeidet also eine vollkommene Gleich-
stellung von physikalischen und moralischen Wissenschaften. Es
gibt keine Universalmethode, die starr auf jedes Wissenschaftsge-
biet gleichermaflen anwendbar ist. Die wissenschaftliche Methode
muf vielmehr Flexibilitit aufweisen und sich den unterschiedlichen
Forschungsgebieten und deren Besonderheiten anpassen konnen.#!
Die Anwendbarkeit der naturwissenschaftlichen Methode auf
die Erforschung des Menschen behandelt Mill im VI. Buch des Sy-
stems der Logik, das der »Logik der moralischen Wissenschaften« ge-
widmet ist. Hierin stellt er die Psychologie oder »Wissenschaft des
Geistes« als fundierende Disziplin fiir die »Wissenschaft der mensch-
lichen Natur« heraus. Eine »Wissenschaft der menschlichen Natur«
verdient nimlich nur dann die Bezeichnung einer »exakten Wissen-
schaft«, wenn die von ihr untersuchten »Phinomene« - »die Ge-
danken, Gefiihle und Handlungen menschlicher Wesen« —# analog
den naturwissenschaftlichen Phanomenen behandelt werden. »Alle
Thatsachen sind an und fiir sich geeignet ein Gegenstand wissen-
schaftlicher Erkentnif zu sein«,*® d.h. sie kénnen unter allgemeine

4 Ebda., VI, Kap. 1, § 2 (Bd. IV, S. 233f.).

41 Die direkte Induktion reicht fiir moralische Phanomene aufgrund ihrer Komplexitat
nicht aus und muf deshalb durch die »deduktive Methode« vervollstindigt werden
(ebda., III, Kap. XI). Hierbei werden folgende drei Phasen durchlaufen: die »direkte
Induktion« (ebda., § 1), die »Rechnung« oder »Berechnung« (ebda., § 2) und schlieg-
lich die »Bewahrleistung« oder »Verifikation« (ebda., § 3). Die Induktion wird also
durch Hypothesen, »Berechnungen« der moglichen wirkenden Ursachen erginzt, und
diese Hypothesen werden dann einer faktischen Verifikation unterzogen.

42 Ebda., VI, Kap.III, § 2 (Bd. IV, S. 247).

43 Ebda. (S. 244).

148 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,


https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

Gesetze subsumiert werden, die deren Ablauf voraussehen. Aufga-
be der »Wissenschaft des Geistes« ist die Entdeckung der psychi-
schen Gesetze, der Koexistenz und Sukzession geistiger Phianome-
ne, die durch ihre besonderen Eigenschaften allerdings nicht auf
physiologische Phdnomene reduziert werden kénnen. Die Frage nach
der Genese des Psychischen, nach seiner Abhiangigkeit von phy-
siologischen Bedingungen, klammert Mill aus, da er sie als blofle pe-
titio principii ansieht. Er pladiert fiir eine deskriptive Analyse, die
auf die Entdeckung der Koexistenz- und Sukzessionsverhaltnisse
zwischen den psychischen Phanomenen selbst gerichtet ist. Diese
Verhaltnisse sind durch Erfahrung und Beobachtung zuginglich
und koénnen durch Gesetze ausgedriickt werden.

Die Gesetze des Geistes, da sie auf kein System allgemeinerer
Gesetze riickfithrbar sind, gehéren zum selbstindigen Wissen-
schaftsgebiet der Psychologie. Ihren Gegenstand

bilden daher die Gleichférmigkeiten der Aufeinanderfolge, die Gesetze, sie
méogen nun letzte oder abgeleitete sein, denen gemif ein Geisteszustand
einem andern nachfolgt, durch einen andern verursacht oder wenigstens
ihm zu folgen veranlafit wird.#

Hier schlieflt sich Mill der traditionellen Assoziationspsychologie
an; allerdings kann er Humes Auffassung des psychischen Lebens
als »Biindel von Erscheinungen« nicht akzeptieren, da Mills Asso-
ziationstheorie auf die Heraushebung »urséachlicher« Abhangigkeits-
verhiltnisse zwischen den psychischen Phanomenen gerichtet ist.

Mill 148t sich nicht auf eine spezifisch psychologische Analyse
ein, sondern verweist diesbeziiglich auf das Werk seines Vaters
Analysis of the Phenomena of the Human Mind45 Seine Bemiihungen
gelten vor allem der Abgrenzung von Logik und Psychologie. Die
Logik hat zwar die »Verstandesverrichtungen zu zergliedern, je-
doch nur so weit, als dies néthig ist, um den Unterschied zwischen
dem richtigen und dem unrichtigen Vollzug dieser Processe zu er-
mitteln«.# Doch trotz Mills Versuch, diese beiden Gebiete zu tren-
nen, ist seine Logik stark psychologistisch gepragt. Sie ist »die Wis-
senschaft, die von den Verstandesverrichtungen handelt, welche
der Schiatzung von Beweisgriinden dienen«.#

4 Ebda., § 3 (5. 253).

45 J. Mill, Analysis of the Phenomena of the Human Mind, London: Baldwin & Cradock 1829.
% System der Logik, Einleitung, § 7 (Bd. II, S. 12).

47 Ebda. (S. 91.).

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 149

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

Es gibt andere, mehr elementare Vorginge, die an jeder Denkarbeit bethei-
ligt sind, wie die Begriffsbildung, die Erinnerung und dergleichen; allein
die Logik braucht von ihnen keine genauere Kenntniff zu nehmen, da sie zu
dem Problem des Beweises keinen niheren Bezug haben, aufer in sofern
dieses gleichwie jedes andere an den Intellect herantretende Problem sie
voraussetzt.#

Die Psychologie ist somit de facto die Grundlage der moral sciences,
ja der Philosophie schlechthin.

Mills Bestreben gilt auerdem einer Trennung von Logik und
Metaphysik, gegen die er sich d@uflerst kritisch ausdriickt. Unter
»Metaphysik« versteht er namlich jene schon angesprochene, anti-
empiristische und intuitionistische Denkrichtung, die sich durch
Vermittlung der deutschen Philosophie in England etablierte. Ge-
gen eine richtig verstandene Metaphysik — gegen eine ,Metaphysik
vom empirischen Standpunkt” — scheint Mill jedoch keine prinzipi-
ellen Einwande zu haben. Notwendige Vorbedingung ist allerdings,
daB sie die geeignete Methode anwendet.

[...] indem die Metaphysik das ihr eigenthiimliche Problem zu lésen trach-
tet, muB sie Mittel anwenden, tiber deren Triftigkeit die Logik zu entschei-
den hat. Ihr Verfahren ist allerdings so lang als méglich nur das einer ge-
naueren und aufmerksameren Befragung unseres BewuBtseins oder richti-
ger unseres Gedachtnisses, und insoweit unterliegt sie nicht der Gerichts-
barkeit der Logik. Ueberall jedoch, wo diese Methode sich als unzureichend
erweist, muf die Metaphysik gleich anderen Wissenschaften Beweisgriinde
verwenden. In dem Augenblick aber, wo sie Schliisse zu ziehen und Be-
weisgriinde anzuwenden beginnt, wird die Logik zur obersten Instanz, die
dariiber zu entscheiden hat, ob jene Schliisse wohl begriindet sind oder
welche andere dies wiren.#

§ 5. Brentano und Comte

Brentano wird durch seine Mill-Lektiire®® zur Auseinandersetzung
mit Auguste Comtes Positivismus angeregt.5' Comte beeindruckt den

4 Ebda. (S. 11).

49 Ebda. (S. 13).

0 J.St. Mill, Auguste Comte and the Positivism, London: Triibner 1865. Vgl. Brentanos
Brief an Mill vom 4.3.1872, abgedruckt in: ].St. Mill, Collected Works, a.a.0., vol. XVII,
Later Letters 1849 to 1873, S. 1875f.

3! Vgl. F. Brentano, ,Auguste Comte und die positive Philosophie” (1869), in: VPhPh,

150 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

erst kiirzlich zum Priester geweihten Brentano so stark, daf fiir ihn
»kein anderer Philosoph der neuesten Zeit« existiert, »der in so ho-
hem Mafe unsere Beachtung verdient«.5? Brentano bezeichnet ihn
als einen »der hervorragendsten Denker, deren unser Jahrhundert
sich rithmen kann«** und sieht ihn als eine Inspirationsquelle an,
die durch die Vermittlung der englischen Philosophie allmahlich
nach Deutschland vordringt.

Um die Bedeutung der »positiven Philosophie« Comtes her-
auszustellen, durchlauft Brentano die Hauptetappen der wissen-
schaftlichen Entwicklung, wie sie Comtes Drei-Stadien-Gesetz zu-
sammenfaBt. Die positive Methode - so Brentano — verzichtet auf
eine absolute Erkenntnis der inneren Ursachen der Dinge und be-
schrankt die Aufgabe der Wissenschaft auf die Entdeckung der un-
verdnderlichen Koexistenz- und Sukzessionsverhiltnisse zwischen
den Phinomenen, die in Form von Gesetzen aufstellbar sind. Wah-
rend sich die »theologische« Erklarung auf wirkende Ursachen be-
ruft, die von verniinftigen, gottlichen Wesen stammen, und die
»metaphysische« Erklarung diese wirkenden Ursachen durch ab-
strakte Prinzipien ersetzt, verfolgt die positive Erklirung keine ab-
solute, sondern nur eine relative Erkenntnis. Sie reduziert die Auf-
gabe der Wissenschaft auf die Erforschung innerweltlicher Verhalt-
nisse und ihrer unverdnderlichen GesetzmafBigkeiten.

Der Verzicht einer absoluten Erklarung zugunsten einer relati-
ven bedeutet jedoch kein Zugestandnis an den Skeptizismus. Bren-
tano warnt ausdriicklich davor, Comte als einen Skeptiker oder
Kantianer zu klassifizieren. Comtes Bestimmung der Wissenschaft
als Wissenschaft von Phdnomenen darf nicht zu einer Gleichset-

S.97-133. Im selben Jahr hielt Brentano eine Vortragsreihe tiber Comte und die positi-
ve Philosophie sowie eine Vorlesung unter dem Titel »Auguste Comte und der Positi-
vismus im heutigen Frankreich«. Urspriinglich beabsichtigte er, dieses Thema in der
Zeitschrift Chilianeum in einer Reihe von Aufsitzen zu behandeln, wovon aber nur ei-
ner erschienen ist, da kurze Zeit spater die Zeitschrift eingestellt wurde. Vgl. F. Bren-
tano, ,,Gesuch an das Staatsministerium d. Inn. f. Kirchen- u. Schul- Angelegenheiten
um Ernennung zum a.o. Professor” (26.6.1870), in: T. Freudenberger, Die Universitat
Wiirzburg und das erste Vatikanische Konzil, Bd. I (Quellen und Beitrage zur Geschichte
der Universitat Wiirzburg, hrsg. v. O. Volk), Neustadt a.d. Aisch: Degener 1969, S.
454-456. Ausschlaggebend fiir die Unterbrechung der geplanten Aufsatzreihe waren
jedoch wahrscheinlich theoretische Schwierigkeiten hinsichtlich der Verséhnung von
positiver Philosophie und Theologie. Vgl. dazu die Entwiirfe der spateren Aufsitze
in: GPhN, S. 246-294.

52 VPhPh, S. 99.

53 Ebda.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 151

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,


https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

zung von Comtes phénomene mit Kants phainomenon fiihren, hinter
dem sich das noumenon, das Ding an sich verbirgt. Comte gebraucht
»Phanomenc als Synonym von »Tatsache (fait)«, wobei es ihm dar-
um geht, das Verhaltnis zwischen besonderen Phinomenen und
allgemeinen Tatsachen festzustellen, also ihre GesetzmagBigkeit fest-
zuhalten. Er bestreitet keineswegs, daf8 man zu einer realen Er-
kenntnis der Dinge gelangen kann, vielmehr negiert er die Mog-
lichkeit einer absoluten Erkenntnis derselben. Comtes erkennt-
nistheoretische Auffassung, die eine ,Mittelstellung” zwischen der
Behauptung einer absoluten Erkenntnis und dem Skeptizismus ein-
nimmt, findet bei Brentano uneingeschrankte Zustimmung.

Nein, nein! Comte verdient hier keinen Tadel; in diesem Punkte miissen
wir alle zu den Skeptikern stehen. Und was anderes also bleibt, das uns von
ihnen unterscheiden konnte, wenn nicht die Behauptung der Erkennbarkeit
der wahren Verhiltnisse der Dinge? - Die absolute Gro@e eines Korpers ist
nicht bestimmbar, die relative kénnen wir mit Genauigkeit messen und be-
rechnen; die absolute Zeit eines Ereignisses ist uns unbekannt, das Friiher
und Spater konnen wir vielleicht bis auf Stunde und Minute angeben. Das
also ist, was uns von den Skeptikern trennt, und es entfernt uns von ihnen
weit und auf tausend Meilen.5

Comtes Programm einer »Wissenschaft von Phdnomenen« bein-
haltet aber kein Verstindnis derselben als bloe Ansammlung und
Katalogisierung empirischer Tatsachen. Ganz im Gegenteil besteht
fiir Comte die Aufgabe der Wissenschaft in der Einordnung der
Phdnomene unter notwendig geltende Gesetze, deren Anzahl sie
auf die kleinstmogliche zu reduzieren sucht, um der Rationalitét ein
immer groBeres Gewicht gegeniiber der Empirie zu geben.

Gerade der Rang, der Comte dem Gesetz und der Rationalitat
zuschreibt, unterscheidet im wesentlichen seinen Positivismus von
demjenigen J.5t. Mills. Denn im Gegensatz zu Mill, der sich unab-
lassig auf Tatsachen und deren Beschreibung bzw. Analyse beruft,
wodurch er einer Dogmatisierung der Wissenschaftsergebnisse kei-
nen Raum laft, setzt Comte den Akzent auf den maflgebenden
Charakter des Gesetzes. Eben diese Akzentuierung erklart Brenta-
nos Hang zur positiven Philosophie des franzosischen Denkers. Die
Neigung des positiven Geistes, dem Gesetz und somit der Rationa-
litdt ein immer stirkeres Gewicht gegeniiber der Empirie einzu-

5 Ebda., S. 115. Vgl. Brentanos Auffassung der Wissenschaft als »Wissenschaft von
Phidnomenen« in PeS 1, 5. 138.

152 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

raumen, steht in Einklang mit Brentanos Vorzug der Deduktion ge-
geniiber der Induktion.5 Indem Brentano sich gerade auf diesen
Aspekt von Comtes Denken stiitzt, behauptet er, daff selbst die
metaphysische Fragestellung dem Geist der positiven Philosophie
nicht fremd ist, ja sogar deren krénenden Abschlufi darstellt.

Die positive Methode schliefit fiir Brentano also nicht von
vornherein die Metaphysik aus. Comte verdammt zwar die Meta-
physik als eine Disziplin bzw. Denkweise, die die wissenschaftliche
Methode nicht anwendet, hat aber gegen eine Metaphysik im Sinne
des Aristoteles — namlich als Wissenschaft des Seienden im allge-
meinen, als letzte Dimension, in der die Ergebnisse der Einzelwis-
senschaften zusammenkommen - nichts einzuwenden. Comte
selbst deutet dies in seinem Systeéme de politique positive an, in dem er
eine »erste Philosophie« anstrebt, »welche die allgemeinsten, auf
allen Gebieten der Erscheinungen gleichméaBig geltenden Gesetzen
umfassen und beim Studium der besonderen Wissenschaften vor-
angehen soll«.% Fiir Brentano ist nicht einmal die theologische Di-
mension der Metaphysik als Opfer auf dem Altar der positiven
Wissenschaft darzubringen. Comte bestreitet zwar die Erkennbar-
keit Gottes und seines Schépfungsaktes, glaubt aber nicht, daf des-
sen Existenz mit der positiven Forschungsmethode unvereinbar ist.

Solch eine hdchste Wissenschaft, die die allgemeinsten, in je-
dem Wissenschaftsgebiet geltenden Gesetze umfafit, setzt eine En-
zyklopadie, eine systematische Klassifikation der Wissenschaften
voraus, die jeder einzelnen Disziplin einen bestimmten Platz in der
Hierarchie des Wissens zuweist. Auch in diesem Punkt kommt fiir
Brentano Comtes Auffassung derjenigen des Aristoteles nahe. Die
Aristotelische und Comtesche Klassifikation der Wissenschaften
werden durch ganz dhnliche Kriterien beherrscht. Beide gehen nicht
apriorisch vor, gehen also nicht von einer vermeintlichen Hierarchie

% Vgl. Stumpf, , Erinnerungen an Franz Brentano”, a.a.0., S. 146f.: »Brentanos grofter
Vorzug als Denker war die duBerste Konsequenz und das weitblickende Uberschauen
der Gedankenlinien nach oben und unten, der Voraussetzungen wie der Folgen; ich
mochte sagen: das Denken in der vertikalen Linie. Erfahrung galt ihm als die Grund-
lage der Philosophie; aber wir wissen ja, daf Erfahrungswissenschaften der Dedukti-
on nicht entbehren kénnen und in immer weiterem Umfange deduktiv werden, je
weiter sie fortschreiten. Seine Starke lag nun gerade in dem deduktiven Teil der Me-
thode, in der Konzeption allgemeinster Gesichtspunkte und der Ableitung aller dar-
aus flieBenden Folgerungen fiir die Deutung der Erscheinungen. Das war es auch,
was ihn vor allem interessierte und fesselte.«

5 VPhPh, S. 127.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 153

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

der menschlichen Erkenntnisvermégen aus, sondern ordnen die Wis-
senschaften nach einem objektiven Kriterium, nach der Natur der
jeweiligen Gegenstande und Methoden. Aulerdem betonen sie die
theoretische Dimension des Wissens, den selbstindigen Wert der
Wissenschaft, ohne dabei deren praktische Seite zu unterschitzen.
Beide schliefen die angewandten Wissenschaften aus ihrer Klassifi-
kation aus, die nur die theoretischen Wissenschaften umfafit. Unter
diesen klammern sie schliefilich die partikuldren und konkreten aus
und lassen nur die universellen und abstrakten gelten.s?

Brentanos Rekonstruktion von Comtes Philosophie verfolgt al-
so eine ganz bestimmte Absicht. Er versucht nachzuweisen, da8 die
methodologischen Grundsitze der positiven Denkweise Comtes
mit seinem eigenen metaphysischen Ansatz Aristotelischer Her-
kunft zusammenlaufen. So ist fiir Brentano Aristoteles »seinem
Grundcharakter nach [...] bereits ein positiver Forscher«, obwohl er

in vielen seiner Lehren, wie in der von Potenz und Akt, von Substanz und
Akzidens usw. noch nicht von aller metaphysischen Auffassung frei ist.5

Die Hinwendung zu den groflen Denkern der »aufsteigenden Pha-
sen« der Philosophiegeschichte sowie die »Reinigung und voll-
kommenere Entwicklung des positiven Geistes«,* den diese ver-
korpern, stellen die beiden Hauptstiitzen fiir Brentanos Projekt ei-
ner wissenschaftlichen Neubegriindung der Philosophie dar.

Unseren Tagen bleibt es vorbehalten, zu einer positiven Behandlung der
Philosophie sich zuriickzuwenden. Der Ruf danach hat sich laut erhoben,
und man hat, teils unter Ankniipfung an die Héhepunkte der Vergangen-
heit, teils unter Benutzung der Fortschritte der Naturwissenschaft, bereits
da und dort mit einem schonen Anfange begonnen.®

§ 6. Der Begriff der Philosophie

Die methodologische Fragestellung, die Brentano in seinen Habili-
tationsthesen und seiner Abhandlung iiber Comte aufwirft, thema-

57 Vgl. UA, S. 43; GPhN, S. 275.

58 VPhPh, S. 132. Der Ausdruck »metaphysisch« ist hier im Sinne Comtes zu verstehen,
d.h. als »entitatsfingierende Erklarungsweise«, die die Erscheinungen als das Produkt
fiktiver Entitaten ansieht, die den Dingen selbst immanent sind. Vgl. ebda., S. 127.

59 Ebda., 5. 132.

% Ebda., S. 133.

154 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

tisiert er in zahlreichen spateren Abhandlungen. Grundlegend hier-
fiir sind vor allem zwei Schriften — seine publizierte Antrittsvorle-
sung Uber die Griinde der Entmutigung auf philosophischem Gebietes!
von 1874 und der im Jahre 1892 gehaltene und ein Jahr spater verof-
fentlichte Vortrag Uber die Zukunft der Philosophie.t*

Diese beiden Arbeiten weisen trotz zeitlicher Distanz eine in-
haltliche Nahe auf und driicken systematisch Brentanos Stellung
zur methodologischen Frage aus. In ihnen wird die These der Ho-
mogenitit der philosophischen mit der naturwissenschaftlichen
Methode bekriftigt, zugleich aber durch das Aristotelische Prinzip
der Prioritat des Gegenstandes gegentiber der Methode ergénzt. Die
prinzipiell einheitliche wissenschaftliche Methode®® wird somit in
all ihren Nuancierungen und konkreten Anwendungen sowie in ih-
rer Anpassung an die Natur und Komplexitit der zu untersuchen-
den Gegenstande analysiert. Die wissenschaftliche Methode ist
namlich nichts Abstraktes, endgiiltig Festgesetztes, sondern ein
Faktor, der sich dem konkreten Forschungsgebiet anpafit.®* Die
Natur weist unterschiedliche Grade der Komplexitat auf, nicht nur
etwa beim Ubergang vom Anorganischen zum Organischen, son-
dern auch innerhalb des Anorganischen und Organischen selbst.

Die Naturwissenschaft verlangt [..] keineswegs [..], daf wir iiberall
gleichmafig und so, wie in den einfachsten Fillen der Mechanik, vorgehen
sollen. Im Gegenteil, sie unterweist uns und iibt uns darauf ein, der beson-
deren Natur der Gegenstinde entsprechend unser Verfahren zu dndern
und unsere Anspriiche bald zu steigern, bald herabzustimmen, um dort
den volleren Erfolg zu erzielen, hier, auf das Unmdgliche verzichtend, das
wissenschaftlich Mogliche gliicklich zu erreichen.t

81 Wien: Braumiiller 1874; jetzt in: ZPh, S. 83-100.

62 Wien: Holder 1893; jetzt in: ZPh, S. 1-81.

8 Vgl. LWO, S. 32f.: »Die Philosophie ist eine Wissenschaft wie andere Wissenschaften
und muf darum, richtig betrieben, auch eine mit der Methode anderer Wissenschaf-
ten wesentlich identische Methode haben. Die naturwissenschaftliche Methode (ich
verweise dafiir auf meine eben erwahnte Schrift [Uber die Zukunft der Philosophie]) ist,
das ist heute ausgemacht, auch fiir die Philosophie die einzig wahre. Und so allein
wird sie sich dann auch mit den anderen Wissenschaften im Kontakt erhalten; denn
nirgends sind die von uns unterschiedenen Wissensgebiete scharf begrenzt, alle grei-
fen vielmehr irgendwie ineinander iiber.«

8 »GewiBl kann und soll es eine Ethik, gewif kann und soll es eine Logik und insbe-
sondere auch eine Logik der Forschung geben. Aber dennoch werden ihre Regeln
immer viel zu wiinschen iibrig lassen, was der Takt ersetzen muf.« ZPh, S. 80.

6 Ebda., S. 35.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 155

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,


https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

Somit verbindet Brentano die These der Homogenitit von philoso-
phischer und naturwissenschaftlicher Methode mit der Forderung des
Aristoteles nach einer naturgemiifien Methode, die sich der Beschaf-
fenheit des jeweiligen Forschungsgebietes anpafit. Brentanos vierte
Habilitationsthese »vera philosophiae methodus nulla alia nisi
scientiae naturalis est« verlangt also — wie er (ibrigens selbst an-
deutet - nach einer Interpretation im Lichte des Analogiegedan-
kens.% Sie setzt die Erfahrung als Ausgangspunkt sowie eine de-
taillierte Sammlung und Auswertung empirischer Daten voraus,
um durch Induktion Gesetze aufstellen zu kdnnen, die die nahezu
unendlichen Aspekte der Erfahrungswelt ordnen.

Auch Brentanos programmatischer Eroffnungssatz der Psycho-
logie vom empirischen Standpunkt macht deutlich, da er fiir keine
schlichte Ubertragung der naturwissenschaftlichen Vorgehensweise
auf die philosophischen Wissenschaften pladiert. Er betrachtet den
»empirischen Standpunkt« zwar als unumganglichen Ausgangs-
punkt, nicht aber als ausschlieBliche Quelle der psychologischen
Forschung.

Die Aufschrift, die ich meinem Werke gegeben, kennzeichnet dasselbe nach
Gegenstand und Methode. Mein Standpunkt in der Psychologie ist der em-
pirische: die Erfahrung allein gilt mir als Lehrmeisterin: aber mit anderen
teile ich die Uberzeugung, daf eine gewisse ideale Anschauung mit einem
solchen Standpunkte wohl vereinbar ist.6”

Dies bestatigt die Homogenitat der in den Aufsdtzen von 1874 und
1892 dargelegten methodologischen Prinzipien mit denjenigen der
Habilitationsthesen,® auf die er sich in den beiden Schriften aus-
driicklich bezieht.®

¢ »Bleiben wir nur unserer Uberzeugung und der Uberzeugung der philosophischen
Gegenwart treu, daB nur ein Verfahren nach Analogie der Naturwissenschaft der Gei-
steswissenschaft zum Heile gereichen kénne!« Ebda., S. 45. Vgl. ebda., S. 8, 36, 38, 43.
67 PeS1,S. 1.

8 Vgl. die 14. Habilitationsthese: »Sunt qui homini praeter sensus omnem cogno-
scendi facultatem denegent; alii ei ei plures, quae sensuum fines supergrediantur,
cognoscendi facultatem tribuunt; utrique errant.« (»Von manchen wird dem Men-
schen jedes erkennende Vermogen auBer den Sinnen abgesprochen, von anderen ei-
ne Mehrheit tibersinnlicher Erkenntniskriafte ihm zugesprochen. Beides mit Un-
recht.«) ZPh, S. 138f.

9 Vgl. O. Kraus, ,Einleitung”, in: A. Marty, Gesammelte Schriften, a.a.0., 1/1, S. 4:
»Unter naturwissenschaftlicher Methode verstand aber Brentano nicht etwa eine
handwerksmaBige Ubertragung naturwissenschaftlicher Verfahrungsweise und bloge
Nachiffung gewisser Hantierungen, sondern eine solche Verbindung von Induktion

156 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

In einem Punkt jedoch weichen die beiden Abhandlungen von
den Habilitationsthesen ab - in der Begriffsbestimmung der Philo-
sophie, auf die die naturwissenschaftliche Methode angewendet
wird. Sie weisen zwar auf die Metaphysik hin und betrachten sie
sogar als Hohepunkt der ganzen Philosophie,”” kommen aber nicht
zu jener nahezu restlosen Identifikation von Philosophie und Meta-
physik wie die Habilitationsthesen. Vielmehr scheint es, dafl in ih-
nen die Philosophie mit Psychologie gleichgesetzt wird, die zu-
sammen mit den von ihr abhidngigen Disziplinen - etwa Ethik, Lo-
gik, Asthetik oder Soziologie, die unter dem Titel »Geisteswissen-
schaften« zusammengefait werden - den gesamten Bereich der
Philosophie ausmacht.” Die Stellung der Metaphysik innerhalb der
philosophischen Wissenschaft scheint hierbei Schwierigkeiten zu
bereiten, denn sie ist nicht unmittelbar auf die Psychologie bzw.
»Geisteswissenschaften« riickfiihrbar.”

Hieraus ergibt sich ein schwerwiegendes Problem. Das neue
Philosophieverstandnis spiegelt den im Denken Brentanos stattge-
fundenen Umbruch wider, seine »schrittweise, auf Grund zwin-
gender Uberlegungen«” erfolgte Distanzierung von seinem ur-
spriinglich stark aristotelisch gepragten Ausgangspunkt.

§ 7. Die Klassifikation der Wissenschaften

Brentanos Auseinandersetzung mit der Tradition und seine wissen-
schaftstheoretische Fragestellung zéhlen zu den Angelpunkten sei-
ner Wiirzburger Zeit. Kritisch tiberpriift der junge Philosoph die

und Deduktion, von Vernunft und Erfahrungsprinzipien, die sich jeweilig ihrem Ge-
genstande anpaft und nicht etwa wihnt, mit dem Mikroskop der Seele oder mit dem
Fernrohr dem Urgrund der Welt naher zu kommen.«

0 Vgl. ZPh, S. 96, 99.

7! Den Ausdruck »Geisteswissenschaften« benutzt Brentano hier im Sinne von A. Ex-
ner, gegen den er in dieser Schrift Stellung nimmt. Denn der Herbartianer Exner be-
kampfte aufgrund der Verschiedenheit der jeweiligen Gegenstinde die Ubertragung
der naturwissenschaftlichen Methode auf die Geisteswissenschaften. Brentano betont
in diesem Kontext ganz bewuft die Nahe der Position Exners zu derjenigen von W.
Dilthey. Vgl. ZPh, S. 8f. Dies ist, nebenbei bemerkt, die einzige Stelle, in der Brentano
Dilthey namentlich nennt, den er wahrend seines Studiums in Berlin bei Trendelen-
burg kennengelernt hatte.

2 Vgl. L. Gilson, Méthode et métaphysique selon Franz Brentano, Paris: Vrin, S. 59ff.

73 C. Stumpf, , Erinnerungen an Franz Brentano”, a.a.0., S. 101.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 157

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

herkdmmlichen Begriffsbestimmungen der Philosophie’ mit dem
Ziel, die eigene theoretische Position auszuarbeiten - eine Position,
die der Tradition verhaftet bleibt, aber auch den Anregungen der
zeitgendssischen wissenschaftstheoretischen Debatte offen gegen-
tibersteht.

Die Absicht, seine eigene Philosophie in kritischer Auseinan-
dersetzung mit der Tradition zu entwickeln, wird aus Brentanos
zahlreichen Entwiirfen einer Klassifikation der philosophischen
Wissenschaften ersichtlich.”> Diese Klassifikationen zielen auf eine
Begriffsbestimmung der Philosophie, die ihr einen Platz im Ge-
samtsystem der Wissenschaften zuweist.”s

In all diesen Entwiirfen fafit Brentano im Aristotelischen Sinne
die Philosophie als Wissenschaft des Seienden als solchen, als Wis-
senschaft des Realen auf, das nicht unter einem bestimmten Aspekt,
sondern im allgemeinen betrachtet wird. Die Klassifikationen lassen
allerdings eine ganz bestimmte Entwicklung in Brentanos Begriffs-
bestimmung der Philosophie erkennen, die auf die Auseinanderset-
zung des jungen Philosophen mit den Hauptvertretern der engli-
schen empiristischen Tradition zuriickgeht. Diese Anregungen wir-
ken auf seinen aristotelisch-scholastischen Hintergrund, in den er
sie harmonisch einzufiigen sucht. Solch einen Harmonisierungsver-
such bestdtigen die zahlreichen Verbesserungen und Ergédnzungen,
die seine Entwiirfe aufweisen.

Ein erster Klassifikationsentwurf entsteht um das Jahr 1866.
Hierin stiitzt sich Brentano auf die sogenannte Theorie der Abstrak-
tionsgrade, was auf eine Interpretation der Aristotelischen Schriften
schliefen 148t, die durch die Linse des Thomismus erfolgt.”7 Auf die
unterste Stufe der theoretischen Wissenschaften setzt Brentano die
Physik, die die Dinge in Abstraktion von der individuellen Materie
betrachtet; auf zweiter Stufe steht die Mathematik, die auBerdem

74 Brentano setzt sich kritisch mit den Definitionen der Philosophie folgender Autoren
und Schulen auseinander: Epikur, Stoa, Seneca, Wolff, Kant, Schelling, Hegel, Her-
bart, Trendelenburg, Ueberweg, Stockl und Ubaghs. GPhN, S. 8.

75 »Die verschiedenen philosophischen Disziplinen sind nicht erst heute oder gestern
unter dem Namen der ,Philosophie” zusammengestellt worden, sondern diese Zu-
sammenordnung ist uns von alters her iiberliefert.« Ebda., 5. 9.

7 Dieser Frage wird dann spiéter die Brentano-Schule besondere Aufmerksamkeit wid-
men. Vgl. v.a. Th.G. Masaryk, Versuch einer concreten Logik. Classifikation und Organisation
der Wissenschaften, a.a.0., und C. Stumpf, , Zur Einteilung der Wissenschaften”, a.a.0.

77 Vgl. Aristoteles, Metaph., VI 1, 1025 a 19 und Thomas von Aquin, Sum. Theol., 1, q.
85,art. 1,ad 2.

158 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,


https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

noch von der intelligiblen Materie absieht; und an héchster Stelle
folgt die Metaphysik oder erste Philosophie. Diese stellt deshalb
den Hohepunkt im System der Wissenschaften dar, weil sie das
Seiende von jeglicher Materie abstrahiert betrachtet. Die Abstufung
der drei Abstraktionsgrade fiihrt somit zur hochsten Wissenschaft,
zur Metaphysik, der die Aufgabe zukommt, die Einheit des Wis-
sens zu garantieren. Brentano kann auf dieser Basis folgende Defi-
nition der Philosophie aufstellen:

Die Philosophie ist also jene Wissenschaft, die das Seiende zum Gegenstand
hat, insofern es unter solche Begriffe fallt, die von der sensiblen und intelle-
giblen Materie abstrahiert sind.”

Diese Klassifikation erweist sich aber schon bald als unbefriedi-
gend, weshalb sie Brentano schliefllich aufgibt.”® Seine Unzufrie-
denheit geht nicht nur, wie von F. Mayer-Hillebrand® und K. Hed-
wig?! angenommen, auf ontologische Schwierigkeiten zuriick, son-
dern auch auf die Unfahigkeit des Schemas, alle philosophischen
Disziplinen - einschlieBlich der »Kunstlehren« der Asthetik, Logik
und Ethik - zu einer Einheit zu bringen.8

In einem kurze Zeit spater (ca. um 1867) entstandenen Abrif3%
feilt Brentano seine Klassifikation noch weiter aus. Er 1a3t sich nun
auch vom - die gesamte neuzeitliche Philosophie von Bacon bis
Comte beherrschenden — Gedanken des arbor scientiarum anregen,
der die Fundierung einer philosophischen Enzyklopédie durch die
folgerichtige Verkettung der Einzelwissenschaften beabsichtigt.3
Der eigentlichen Klassifikation stellt nun Brentano einen Uberblick
der sogenannten »Hilfswissenschaften« der Philosophie voran. Un-
ter diese reiht er zum einen »Geschichte der Philosophie«, » Auto-
reninterpretation« und »Philologie«, die alle der »Aneignung des
bereits Erforschten« dienen, und zum anderen die Methodenlehre,
die er in Auseinandersetzung mit der Vorgehensweise der Natur-
wissenschaft prézisiert. Die Theologie (sacra doctrina), wie Brentano

8 GgPh, S. 356 Anm. 7.

7 Vgl. auch Ms. EL 56, in: GgPh, S. 354 Anm. 7.

80 GgPh, S. 356.

8 Ebda., ,Einleitung”, S. XIIf.

82 Vgl. ebda., 5. 226.

83 Ms. M 96, Bl. 32078, siehe Anhang,.

8 Vgl. dazu W. Tega (a cura di), L'unita del sapere e I'ideale enciclopedico nel pensiero mo-
derno, Bologna: Il Mulino 1983.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 159

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

schon in seiner zweiten und dritten Habilitationsthese behauptet
hat, kann die Philosophie lediglich im richtungsweisenden Sinne
unterstiitzen.®

Was die eigentliche Klassifikation betrifft, so wird die Philoso-
phie in zwei Teile gegliedert, namlich in theoretische und prakti-
sche. Die »theoretische Philosophie« (oder »Metaphysik im weite-
ren Sinne«) umfafit wiederum zwei Disziplinen: die »Metaphysik
im engeren Sinne« oder »Ontologie im weiteren Sinne« und die
»theoretische Psychologie«. Die allgemeine Ontologie unterteilt sich
dann in vier weitere Bereiche: 1) Die »Apologetik«, die als Verteidi-
gung des Wissens gegen die Skepsis gilt; 2) die »Ontologie (im en-
geren Sinne)«, d.h. die Lehre von den »Bedeutungen des Seienden,
seiner »allgemeinsten Attribute« und »Ursachen«; 3) die (philoso-
phische) »Theologie« und schlieglich 4) die »Kosmologie«. Die Psy-
chologie gliedert sich ihrerseits in fiinf Gebiete: 1) »Vom Wesen der
menschlichen Seele«; 2) »Von der vegetativen Seele«; 3) »Von der sen-
sitiven Seele«; 4) »Von der intellektiven Seele«; 5) »Ursprung und
Unsterblichkeit der Seele«. Von Metaphysik und Psychologie, die zu-
sammen die »theoretische Philosophie« ausmachen, trennt Brentano
die »praktische und poietische Philosophie« (Asthetik, Logik und
Ethik), der nur eine untergeordnete Rolle zukommt.

Dieses Schema, das implizit schon den Habilitationsthesen zu-
grundeliegt, findet sich dann in Brentanos Einleitung zum ersten
Vorlesungszyklus der Metaphysik wieder (Sommersemester 1867).
Auch hier wird die »theoretische Philosophie« in Ontologie (oder
»Metaphysik im engeren Sinne«) und Psychologie unterteilt.%

Brentanos Aufstellung weicht zum Teil vom Aristotelischen
Paradigma ab. Doch die Unterteilung der theoretischen Philosophie
in allgemeine Ontologie und Psychologie deutet auf eine komple-
mentdre Funktion dieser beiden Disziplinen hin, wie Brentano
schon in seinen frithen Aristoteles-Studien herausstellte. Entschei-
dend ist die Einordnung der Psychologie in die »Metaphysik im
weiteren Sinne«. Der Grundgedanke bleibt hiermit Aristotelisch:
Die Psychologie, wie sie Brentano zu dieser Zeit noch versteht, ist
eine »rationale Psychologie«, eine Vermégenspsychologie, die die
Seele ins Zentrum ihrer Untersuchungen stellt.t”

8 Vgl. die 2. Habilitationsthese, in: ZPh, S. 136f.
8 Ms. M 98, nicht numeriertes Blatt; siehe Anhang.
% Die »rationale Psychologie«, die aus der aristotelisch-scholastischen Tradition

160 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

Diesen Aristotelischen Hintergrund bestétigt unter anderem
Carl Stumpfs Bericht iiber die damaligen Psychologievorlesungen
seines Lehrers. Schon ein fliichtiger Blick in Brentanos Lehrveran-
staltungsverzeichnis aus dieser Zeit zeigt, daff sein Hauptinteresse
damals nicht auf psychologische Fragestellungen gerichtet war.
Wihrend der sechzehn Semester an der Universitit Wiirzburg
(1866-1873) las Brentano nur zweimal tiber Psychologie, und zwar
im Sommersemester 1871 und im Wintersemester 1872/73.8% Bren-
tano hatte allerdings schon im Wintersemester 1869/70 einen nicht
angekiindigten Zyklus von 28 Vorlesungen {iber die Unsterblichkeit
der Seele gehalten.®

Der kurze Bericht von Stumpf a8t aber zugleich eine Ent-
wicklung in der Psychologieauffassung Brentanos erkennen. In al-
len angesprochenen Psychologievorlesungen steht die Frage nach
der Unsterblichkeit der Seele im Vordergrund. Doch wihrend sich
Brentano in den Vorlesungen vom Wintersemester 1869/70 noch
eng an Aristoteles hélt, wendet er in den spateren Vorlesungen sein
Interesse den psychischen Assoziationsgesetzen zu, was auf seine
Auseinandersetzung mit der englischen Assoziationspsychologie
schlieflen 146t Die Kurse von 1871 und 1872/73 - erinnert sich

stammt, stellt jene Ontologie der Seele und ihrer Vermogen dar, die Wolff der »empiri-
schen Psychologie« gegeniiberstellt. Nach Wolff verhalten sich die beiden Disziplinen
folgendermaBen zueinander: Die empirische Psychologie stellt zugleich Ausgangs-
und Endpunkt der rationalen Psychologie dar, indem sie dieser ihre Ergebnisse zur
Verfiigung stellt und ihre apriorischen Resultate einer faktischen Verifikation unter-
zieht. Indem aber die rationale Psychologie von den Ergebnissen der empirischen aus-
geht, gelangt sie auf apriorischem Weg zu einem Wissen, das der empirischen Psycho-
logie verschlossen bleiben. Vgl. C. Wolff, Psychologia rationalis, Leipzig, 1734, §§ 4-9.

8 Vgl. das Lehrveranstaltungsverzeichnis Brentanos im Anhang.

8 C. Stumpf, , Erinnerungen an Franz Brentano”, a.a.0., S. 105f.

% A. Marty, ,Franz Brentano. Eine biographische Skizze”, in: ders., Gesammelte Schrif-
ten, a.a.0., 1/1, 5. 97f.: »Mit dem Stagirite ist er eins, insbesondere in der Hochhaltung
und Ubung der empirischen Methode als der einzigen, welche, wie in den naturwis-
senschaftlichen, so auch in den philosophischen Fragen, in schrittweisem, vorsichtigem
Gange zur Erkenntnis fithren kénne. Was speziell die psychologische Forschung be-
trifft, so hat er diese methodischen Grundsatze dargelegt und getibt in seinem ersten
systematischen Werke, der ,Psychologie vom empirischen Standpunkt”, und die Wert-
schatzung dieser Forschungsweise war es auch, was ihm friiher eine besondere Sym-
pathie fiir die vornehmsten Erscheinungen der neueren englischen Philosophie, nicht
nur fiir Locke und Hume, sondern auch fiir Bentham, ].St. Mill und Jevons einfléte.
Er beriicksichtigte infolgedessen schon in seinen Wiirzburger Vorlesungen die psycho-
logische Arbeit Englands in eingehender Weise und wies auch sonst auf sie als eine
Quelle der Belehrung und Anregungen hin zu einer Zeit, wo andere hervorragende

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 161

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

Stumpf - waren in zwei Hauptabschnitte gegliedert: »1) Von den
psychischen Phianomenen und ihren Gesetzen; 2) Vom Substrat der
psychischen Phanomene und der Unsterblichkeit der Seele«.®! Die
Frage nach der Unsterblichkeit stellt also weiterhin den Schwer-
punkt von Brentanos psychologischer Forschung dar und zeigt ihre
wesentlich metaphysische Auspragung. Diese metaphysische Di-
mension wird durch die psychologischen Analysen im Rahmen der
theologischen Untersuchungen Brentanos bestitigt, in denen dem
psychologischen Argument als Gottesbeweis eine Schliisselrolle zu-
kommt.#2

In den spateren Klassifikationsentwiirfen um das Jahr 1870%
wendet Brentano das Verfahren der »Einteilung (divisio)« platoni-
scher Herkunft an, das in der mittelalterlichen Logik weit verbreitet
war. Es handelt sich um ein dihdretisches Verfahren, bei dem aus
einer bestimmten Sicht (principium divisionis) ein gegebenes »Ganzes

Vertreter der Philosophie in Deutschland dies ungern sahen, in der Meinung, da
durch solchen Kontakt die Eigentiimlichkeit des deutschen Geistes Einbufe erleiden
konnte.«

91 Nach Stumpf hat Brentano hier schon seine dreiteilige Klassifikation der psychi-
schen Phanomene in Vorstellungen, Urteile und Gemiitsbewegungen sowie die Be-
stimmung ihrer wechselseitigen Beziehungen vorweggenommen. Brentano habe au-
Berdem die ganze Vorstellungsdynamik auf ein einziges Gesetz zuriickgefiihrt: »Jede
Vorstellung hinterlat eine Disposition zum Auftreten einer ahnlichen Vorstellung
unter dhnlichen psychischen Umstanden.« C. Stumpf, , Erinnerungen an Franz Bren-
tano”, a.a.0., S. 135.

92 Vgl. F. Brentano, Vom Dasein Gottes, mit Vorwort u. Anmerkungen hrsg. v. A. Kastil,
Leipzig: Meiner 1929; Hamburg: Meiner 21968, *1980 (Abkiirzung: DG), S. 417-435. Es
sei an dieser Stelle schon vorweggenommen, da8 selbst in der ,metaphysikfreien”
Psychologie vom empirischen Standpunkt, die programmatisch eine »Psychologie ohne
Seele« (nach dem Motto von F.A. Lange, Geschichte des Materialismus und Kritik seiner
Bedeutung in der Gegenwart, 2 Bde., Iserlohn: Baedecker 1866; hrsg. u. eingeleitet v. A.
Schmidt, 2 Bde., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, 5. 823; PeS 1, S. 16) entwickeln will,
die metaphysische Frage nach der Unsterblichkeit den Héhepunkt der psychologi-
schen Forschung darstellt. Brentano schreibt dazu im Vorwort: »Dieses Buch bespricht
die Psychologie als Wissenschaft; das nédchste die psychischen Phanomene im allge-
meinen; und ihnen werden der Reihe nach folgen ein Buch, welches die Eigentiim-
lichkeiten und Gesetze der Vorstellungen, ein anderes, welches die der Urteile und
wieder eines, welches die der Gemiitsbewegungen und des Willens im besonderen
untersucht. Das letzte Buch endlich soll von der Verbindung unseres psychischen mit
unserem physischen Organismus handeln, und dort werden wir uns auch mit der
Frage beschiftigen, ob ein Fortbestand des psychischen Lebens nach dem Zerfalle des
Leibes denkbar sei.« PeS 1, S. 1.

% Vgl. Ms. H 45, Bl. 25253, zitiert nach K. Hedwig, GPhN, S. XXII-XV, 6ff. Vgl. Ms. M
96, Bl. 31753, im Anhang,

162 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

(totum)« in disjunktiv untergeordnete »Teile (partes)« gegliedert
wird, die dem Einteilungsprozef nochmals unterzogen werden.
Diese Methode, die in den alteren Logik-Handbiichern unter dem
Titel De divisione behandelt wird, ergénzt Brentano mit Prinzipien
der neueren Methodenlehre, die er sich grofenteils durch Mills Sy-
stem der Logik angeeignet hat.* Fiir Brentano hat namlich die Ein-
teilung nach dem »Prinzip der gréften Ahnlichkeit« zu erfolgen,
d.h. »die Spezies, die zu einer Klasse vereinigt werden, [sollen] die
groftmogliche Anzahl gemeinsamer Eigenschaften besitzen«.%
Brentano kann somit ein Klassifikationsschema entwickeln,%
das die »natiirliche Wissenschaft« als »einseitig unabhédngig« von
der »iibernatiirlichen«, d.h. von der Theologie trennt. Denn die na-
tiirliche Wissenschaft ist eine empirische Wissenschaft, die sich
methodologisch auf Erfahrung und Induktion stiitzt. Sie wird wie-
derum in abstrakte und konkrete Wissenschaft gegliedert, wobei er-
stere Universelles und letztere Individuelles zum Gegenstand ha-
ben. Unter die abstrakte Wissenschaft reiht Brentano Mathematik
und »Philosophie im weiteren Sinne«, die ihrerseits »psychische«
und »physische Wissenschaft« einschlieft. Physik und Psychologie

% »Von der Classeneintheilung als einer Hilfsverrichtung der Induction«, System der
Logik, IV, Kap. VIIL.

9 F. Brentano, Die Lehre vom richtigen Urteil, mit Vorwort u. Anmerkungen hrsg. v. F.
Mayer-Hillebrand, Bern: Francke 1956 (Abkiirzung: LrU), S. 82 (§ 24: »Uber die Klassi-
fikation und die mit ihr in Zusammenhang stehenden Begriffe«). Brentano verwendet
weiterhin dieses Prinzip in seiner dreiteiligen Klassifikation der psychischen Phano-
mene: »An welche Grundsétze haben wir uns bei der Grundeinteilung der psychi-
schen Phanomene zu halten? - Offenbar an diejenigen, welche auch anderwirts bei
der Klassifikation in Betracht kommen und von deren Anwendung uns die Naturwis-
senschaft mehr als ein ausgezeichnetes Beispiel bietet. Eine wissenschaftliche Klassifi-
kation soll von der Art sein, daB sie in einer der Forschung dienlichen Weise die Ge-
genstande ordnet. Zu diesem Zwecke muf sie natiirlich sein; d.h. sie muB das zu einer
Klasse vereinigen, was seiner Natur nach enger zusammengehort, und sie muf das in
verschiedene Klassen trennen, was seiner Natur nach sich relativ fern steht. Daher
wird sie erst bei einem gewissen Mafe von Kenntnis der Objekte méglich; und es ist
die Grundregel der Klassifikation, da8 sie aus dem Studium der zu klassifizierenden
Gegenstande, nicht aber aus apriorischer Konstruktion hervorgehen soll.« PeS II, S. 28.
Dieses klassifikatorische Modell kommt fiir Brentano exemplarisch bei Aristoteles
und Comte zum Ausdruck. Vgl. GPhN, S. 367.

% Ms H 45, Bl. 25253, zitiert nach K. Hedwig, GPhN, S. XV Anm. Dieses Schema ent-
spricht genau demjenigen, das Brentano in der Einleitung zu seiner Metaphysikvorle-
sung von 1870 verwendet. Er benutzt es dann auch in der Psychologie vom empirischen
Standpunkt (1, S. 8f.), um den Bereich der Psychologie von demjenigen der Naturwis-
senschaft und der Metaphysik abzugrenzen.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,

163


https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

gehoren insofern zu den philosophischen Wissenschaften, als sie —im
Unterschied zur Mathematik - keine apriorischen, sondern empi-
risch-induktive Wissenschaften sind.” Ihre Trennung griindet auf
der Verschiedenheit ihrer Erfahrungsquellen, duBerer und innerer Er-
fahrung. Die »Philosophie im engeren Sinn« — »die Wissenschaft,
welche von dem Seienden und seinen Eigentiimlichkeiten handelt« —
ist den eingeschrankten Bereichen der Physik und Psychologie iiber-
geordnet. Man konnte sie also nicht nur als »Metaphysik«, sondern
gleichzeitig auch als ,Metapsychologie” bezeichnen, da ihre Grund-
lage viel eher in der Psychologie als in der Physik zu suchen ist.%

Brentano konstatiert namlich, da8 es »gewisse Begriffe« gibt,
»unter welche die dufleren und inneren Erfahrungsobjekte gemein-
sam fallen und fiir welche ebenfalls die Eigentlimlichkeiten wissen-
schaftlich festzuhalten sind«. Er stellt daher die Frage: »Welche der
beiden Wissenschaften soll sie mituntersuchen?«, und seine Ant-
wort darauf ist unmiverstandlich: »die psychische«.? Dafiir gibt er
eine Reihe von Griinden an, die trotz Knappheit und Skizzenhaf-
tigkeit des Manuskripts folgendermaflen rekonstruiert werden
konnen: Die Psychologie stellt zum einen die unausweichliche Vor-
aussetzung fiir die »Transzendentalphilosophie«'® dar, andererseits
entlehnen ihr Theologie und Kosmologie wichtige Begriffe — wie
etwa Verstand oder Wille, die durch Analogie Gott zugeschrieben
werden. Ihre Fundierungsrolle betrifft auferdem nicht nur die Me-
taphysik, sondern auch jene »Geisteswissenschaften«, die Brentano
mit den praktischen Disziplinen der Philosophie identifiziert. Schlie3-
lich hat sich die Psychologie mit jenen psycho-physischen Fragen zu
beschiftigen, die im Grenzbereich von Psychologie und Physiologie
liegen; als »spitere«, d.h. der Physiologie {ibergeordnete Wissen-
schaft muf3 sie »von dem Gemeinsamen handeln«.1!

9 »Die Philosophie ist jene unter den induktiven (und im weiteren Sinn philosophi-
schen) Wissenschaften, die von dem Seienden handelt, isofern es unter solche Begriffe
fallt, die durch die innere Erfahrung, sei es durch sie allein, oder sei es durch die inne-
re und duflere zugleich, gegeben sind.« GPhN, S. XV Anm. 15.

% Vgl. C. Stumpf, , Zur Einteilung der Wissenschaften”, a.a.0., S. 42.

% Ms. H 45, Bl. 25253, zitiert nach K. Hedwig, GPhN, 5. XIV Anm. 13.

10 In seinen Wiirzburger Metaphysikvorlesungen bezeichnet Brentano mit diesem Aus-
druck jene erkenntnistheoretischen Voruntersuchungen, die als Grundlage des gan-
zen metaphysischen Gebiudes gelten. Dieser — eindeutig polemische — Wortgebrauch
richtet sich gegen das Kantsche Verdikt der Unmoglichkeit einer Metaphysik als Wis-
senschaft. Vgl. hier Teil III, Kap. 6.

101 Ms. H 45, Bl. 25253, zitiert nach K. Hedwig, GPhN, S. XIVf. Anm. 13.

164 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,


https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

Brentano schlégt also folgende Definition der Philosophie vor:

So ergibt sich denn die Philosophie im engeren Sinn als die Wissenschaft,
welche von dem Seienden und seinen Eigentiimlichkeiten handelt, insofern
es unter Begriffe fallt, welche durch innere Erfahrung gegeben sind, sei es
daB sie nur durch sie gewonnen werden, oder doch nicht der dufleren Er-
fahrung ausschlieflich angehoren.102

Auf ganz dhnlichen Kriterien basiert Brentanos Klassifikation der
Wissenschaften, wie sie F. Mayer-Hillebrand in der von ihr heraus-
gegebenen Geschichte der griechischen Philosophie zusammenstellt.'®
Auch hier werden die theoretischen Wissenschaften in konkrete
und abstrakte unterteilt, wobei letztere wiederum in apriorische
und aposteriorische gegliedert werden. Die weitere Einteilung der
Erfahrungswissenschaften in Naturwissenschaft und Philosophie
erfolgt hier aber nicht aufgrund der jeweiligen Erfahrungsquellen,
sondern aufgrund ihrer Gegenstinde. Die Naturwissenschaft be-
zieht sich auf »korperliche (physische) Realititen«, die Philosophie
- die auch hier mit der Psychologie gleichgesetzt wird - hingegen
auf »geistige (psychische) Realitaten«.1%4

Aufschlufreich ist der Vergleich mit Brentanos Klassifikations-
entwiirfen aus dem Jahre 1874, die er in seiner Psychologie vom empi-
rischen Standpunkt und in der schon erwahnten Antrittsvorlesung
Uber die Griinde der Entmutigung auf philosophischem Gebiete darstellt.
Brentano bekriftigt in seiner Vorlesung — die den derzeitigen ent-
mutigenden Dekadenzzustand der Philosophie beklagt, ihr zugleich
aber eine verheifungsvolle Zukunft verspricht -, dal es Aufgabe
des Naturforschers und des Psychologen sei, allgemeine Gesetze
aufzustellen, die jeweils auf die Erklarung der physischen und psy-
chischen Erscheinungen zielen. Die Aufgabe des Philosophen be-
steht darin,

allgemeinere, fiir das Gebiet der physischen wie psychischen Phinomene
und so fir das Ganze des Universums gleichmafig geltende Wahrheiten
aufzufinden.105

102 Ebda., S. XV Anm. 13.

103 GgPh, S. 6ff.

104 »Eine Einteilung der Erfahrungswissenschaften ergibt widerum zwei groBie Grup-
pen: Naturwissenschaft und Philosophie. Sie entspricht den beiden Hauptklassen von
Erfahrungstatsachen: a) solche, die sich auf kérperliche (physische) Realititen bezie-
hen; b) solche, die sich auf geistige (psychische) Realitaten beziehen.« Ebda., S. 9.

105 ZPh, S. 96.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 165

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

In der Psychologie vom empirischen Standpunkt entwickelt Brentano
ganz dhnliche Gedanken. Nachdem er die Naturwissenschaft als
»Wissenschaft der physischen Phdnomene« und die Psychologie als
»Wissenschaft der psychischen« bestimmt hat, verweist er darauf,
daf es »Tatsachen« gibt, »welche auf dem Gebiete der auffern und
innern Erfahrung in gleicher Weise nachweisbar sind« und die
»wegen ihres weiten Umfanges weder dem Gegenstande der Na-
turwissenschaft noch dem der Psychologie eigentiimlich sind«.1%
Deshalb sind solche Tatsachen einem »besondern Zweig der For-
schung« zuzuordnen, »und dieser Zweig ist es, den wir als Meta-
physik von Naturwissenschaft und psychischer Wissenschaft zu
unterscheiden haben«.1%7

Trotz weitgehender Homogenitat der besprochenen Klassifi-
kationen weist die ihnen zugrundeliegende Auffassung des Psy-
chologie-Metaphysik-Verhéltnisses verschiedene Akzentuierungen
auf. Brentano neigt urspriinglich zu einer Uberlappung, ja fast zu
einer Identifikation von Philosophie, Metaphysik und Psychologie.
Spéter falt er dann die Unterscheidung zwischen Physik und Psy-
chologie als eine Trennung von ebenbiirtigen Disziplinen auf, die
sich als Einzelwissenschaften mit einem bestimmten Gebiet der Rea-
litat beschiftigen. Er sieht nun die Metaphysik, aufgrund der All-
gemeinheit ihres Gegenstandes, als die diesen beiden {ibergeord-
nete Wissenschaft an. Brentano scheint erst seit den frithen 70er Jah-
ren zwischen Psychologie und Metaphysik eine klare Separation
vorzunehmen. Wahrend die Psychologie eine bestimmte Klasse von
Phéanomenen untersucht, behandelt die Metaphysik die Wirklich-
keit schlechthin, das »Seiende als solches«.

Bei naherer Betrachtung erscheinen die Unstimmigkeiten, die
zwischen den besprochenen Klassifikationsentwiirfen bestehen, nicht
so gravierend. Mit der oben angesprochenen Gleichung Philosophie =
Psychologie, die allerdings mit einer gewissen Vorsicht formuliert

106 PeS 1, 5. 9.

107 Ebda. Im Vorwort zu seiner Metaphysikvorlesung aus dem Jahre 1870 schlagt Brenta-
no eine ganz dhnliche Klassifikation der Wissenschaften vor: »Classification der Wissen-
schaften: Natiirliche - Ubernatiirliche. Jene [unterteilen sich in]: abstract - concret. Jene
[unterteilen sich in]: Mathematisch — Philosophisch. Diese [unterteilen sich in]: Natur-
wissenschaft — Geisteswissenschaft (physische - psychische) ~ Dazu eine Wissen-
schaft, die Gber beiden steht, wie der allgemeine Theil iiber dem besondern, die Wis-
senschaft vom Seienden als solchem. Diese ist die Metaphysik. Hiemit stimmen die ge-
wohnlichen Ansichten, soweit sie Bestimmtes erkennen lassen, iiberein.« Ms. M 96, Bl
31753.

166 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

ist, bezweckt Brentano keine schemenhafte Riickfithrung der philo-
sophischen Disziplinen auf die Psychologie. Indem er die Psycholo-
gie als deren gemeinsame Basis auffaflt, schreibt er ihr eine verein-
heitlichende Funktion zu, ohne aber dabei die Eigenheit bzw. Au-
tonomie der anderen Forschungsgebiete in Frage zu stellen.!% Eine
Bestatigung hierfiir bietet das Manuskript LS 22,!” in dem Brentano
auf die philosophischen Quellen verweist, mit denen er Begriff und
Aufgabe der philosophischen Wissenschaft sowie deren Stellung im
gesamten Wissenschaftssystem begriindet — auf Aristoteles und den
englischen Empirismus.

Wenn wir einen Blick auf das gesammte Reich des Wissens werfen, so fin-
den wir, dass es in zwei grosse Gebiete zerfillt. Die einen wissenschaftli-
chen Disciplinen handeln von individuellen Gegenstinden, die andern von
allgemeinen Thatsachen. Individuell sind die Lehren der Geographie und der
historischen Wissenschaften. Allgemein die der Mathematik und der Physik.
Die Philosophie gehort zu den allgemeinen Wissenszweigen; sie forscht wie
Mathematik und Physik nach allgemeinen Thatsachen und Gesetzen.

Die allgemeinen Disciplinen sind wieder zweifacher Gattung. Ein Theil
von ihnen beruht einzig und allein auf Analyse von Begriffen und Deduc-
tion. So die Mathematik, die aus blossen Vorstellungen von Grossen unmit-
telbar die Kenntniss gewisser Grossenverhaltnisse gewinnt und daraus alle
verwickelteren Gesetze ableitet. Aus einer verhaltnismaéssig kleinen Zahl

108 Vgl LWO, S. 39: »Es umfaft ja das, was man jetzt Philosophie nennt, eine grofe
Vielheit von Disciplinen, Metaphysik und Erkenntnistheorie und Logik und Aesthetik
und Ethik u.s.f., wozu dann noch die Geschichte der Philosophie kommt, von welcher
man gemeiniglich viel mehr als von der Geschichte irgend welcher andern Wissen-
schaft Kenntnis zu gewinnen verlangt. So bliebe auf der einen Seite noch genug iibrig,
und auf der andern wire die Psychologie, und somit alles genugsam besorgt. Aber
gerade dies wire das Verkehrteste, was man nur thun kénnte. Die Geschichte der Phi-
losophie kann nur der wahrhaft lichtvoll darstellen, der in der systematischen Philo-
sophie selbst auf der Hohe der Forschung steht. Und die systematischen Disciplinen
der Philosophie zeigen sich, wenn man die Sache griindlich erwagt, in Bezug auf das
Prinzip natiirlicher Arbeitsteilung noch inniger verbunden. Auf Grund neuer psy-
chologischer Ergebnisse schmeichle ich mir, die elementare Logik reformiert und in
die Prinzipien ethischer Erkenntnis einen tieferen Einblick gewahrt zu haben. Und
ahnlich lieBe sich fur die Aesthetik und jede andere Disciplin der Philosphie aufs
leichteste nachweisen, dag sie, losgetrennt von der Psychologie, wie ein vom Stamme
losgetrennter Zweig verdorren miifite.« Vgl. A. Marty, ,Was ist Philosophie?” (1896),
in: ders., Gesammelte Schriften, a.a.0., 1/1, S. 69-93; ]. Eisenmeier, Die Psychologie und
ihre zentrale Stellung in der Philosophie, Halle a.5: Niemeyer 1914.

1% Die Signatur LS umfaBt die Texte aus dem Nachla8, die sich mit dem Leib-Seele-
Problem auseinandersetzen. Das Manuskript LS 22 entspricht der einstiindigen Vorle-
sung »Ausgewahlte metaphysische Fragen« aus dem WS 1875/76.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 167

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

von Grundsitzen beweist sie die Lehrsitze. Andere Wissenschaften dage-
gen sind empirisch und inductiv. Die Physik kann nicht aus der blossen
Vorstellung der Warme und der Vorstellung einer gewissen Schnelligkeit
die Einsicht gewinnen, dass sich die Wirme mit dieser Schnelligkeit fort-
pflanzt. Die Chemie kann nicht aus der Vorstellung, die wir vom Wasser
haben, ersehen, dass es sich aus 1 Gewichtstheil H und 8 Gewichtstheilen
Sauerstoff zusammensetzt. Sie bediirfen zur Feststellung ihrer allgemeinen
Principien der Wahrnehmung einzelner Fille: mit anderen Worten sie sind
Erfahrungswissenschaften.

Auch die Philosophie ist in der gleichen Lage. Sie bildet nicht, wie man
oft behauptet hat, einen Gegensatz zu den empirischen Forschungen. Sie ist
selbst auf Erfahrung gegriindet. Sie gehort zur Classe der allgemeinen Er-
fahrungswissenschaften und ist darum der allgemeinen Naturwissenschaft
verwandt.

In England, wo man niemals in dem Masse, in welchem es zeitweise auf
dem Continent geschah, diese Verwandtschaft verkannt hat, begreift man
sogar noch heute unter dem Namen Philosophie mit andern auch die all-
gemeinen naturwissenschaftlichen Disciplinen, und zerlegt diese Philoso-
phie im weitern Sinne dann erst in Natural Philosophie (allgemeine Natur-
wissenschaft) und Moral Philosophie (Philosophie in dem bei uns iiblichen
Sinne). Aehnlich hat im Altertum Aristoteles von einer mpdrn und Sevrdpar
@ihooopica gesprochen und unter dieser die allgemeine naturwissenschaftli-
che Kenntnis verstanden. Er hatte eben und wie er auch die Mehrzahl der
altesten Denker bereits die richtige Auffassung von dem Charakter philo-
sophischer Forschung,.

Wie scheiden sich nun aber Philosophie und Naturwissenschaft?

Die Philosophie umfasst jenen Teil unseres allgemeinen auf Erfahrung
gegriindeten Wissens, der — um mich eines populdren Ausdrucks zu bedie-
nen - auf das Innere geht, wahrend der Blick der Naturwissenschaft auf
das Aussere gerichtet ist. Bestimmt der Naturforscher die Gesetze des Phy-
sischen, so stellt der Philosoph die Gesetze des Psychischen fest und greift
nur dann dartiber hinaus, wenn die Gesetze des Psychischen selbst iiber
dieses hinausreichen und als allgemeinere Thatsachen zugleich auf physi-
schem und psychischem Gebiete Geltung haben. Man nennt solche Gesetze
metaphysische Gesetze. Metaphysik und Psychologie sind darum die bei-
den Haupttheile, in welche das Philosophische Wissen selbst wieder sich
zerlegen lasst. Und an diese beiden theoretischen Disciplinen, namentlich
an die Psychologie, schliessen sich die praktischen der Aestethik, Logik,
Ethik und Politik (im weitesten Sinne) an.!10

Trotz vermittelnder Absicht bricht diese Begriffsbestimmung der
Philosophie unweigerlich mit der Aristotelischen. Obwohl Brenta-

110 Ms. LS 22, Bl. 29510ff., im Anhang.

168 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,


https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

nos Grundbegriffe sowie seine Auffassung der Philosophie als
npatn pilocopia Aristotelischer Herkunft sind, darf seine Identifi-
kation bzw. Fundierung der gesamten Philosophie auf der Psycho-
logie keinesfalls als Aristotelisch angesehen werden. Denn Stellung
und Rolle der Psychologie werden von Aristoteles ganz anders auf-
gefalt. Die Psychologie — wie man aus der beriihmten Eréffnung
von De anima entnehmen kann -!!! verdient aufgrund ihrer Genau-
igkeit und der Bedeutsamkeit ihres Gegenstandes eine der hochsten
Stellen im Wissenschaftssystem. Sie ist diejenige theoretische Wis-
senschaft, die die Seele als dpyij oder odoia des Lebewesens er-
forscht. Deshalb gehort sie zu den Naturwissenschaften, bleibt aber
bei der Frage nach dem votig moinzixdg nicht bei der »zweiten Philo-
sophie« stehen, sondern 6ffnet sich der Metaphysik.!12

Nattirlich beschéftigt sich die Psychologie des Aristoteles auch
mit erkenntnistheoretischen Fragestellungen. Als Wissenschaft
von der Seele hat sie die Funktionen und Tatigkeiten des Lebewe-
sens zu erklaren, und zwar von den niederen vegetativen bis hin
zu den sensitiven und intellektiven. Keinesfalls dient sie aber einer
erkenntnistheoretischen Fundierung des ganzen Wissenschafts-
systems. Hierfiir kime héchstens die Logik in Frage, die allerdings
als dpyavov oder Werkzeug des Wissens zu den Kunstlehren zéhlt
und nicht zu den theoretischen Wissenschaften. Vor allem aber -
und dies ist der wesentliche Punkt - ist die Psychologie des Aristo-
teles keine Psychologie der inneren Erfahrung. Erst in der Neuzeit,
seit Descartes und Locke, entwickelt sich im Rahmen eines grofian-
gelegten erkenntnistheoretischen Programms eine Psychologie
des inneren Sinnes.!’* Brentano, der diese neuzeitlichen Gedanken
verarbeitet, distanziert sich in diesem Punkt ausdriicklich von Ari-
stoteles.

Aristoteles schied Natur- und Geisteswissenschaft. Andere schieden, dem
Namen nach ihm gleich, der Sache nach aber verschieden, Wissenschaften

M Vel Dean., 11,402 a 1-25.

12 Vgl GgPh, S. 228.

13 Vgl. hierzu K. Oehler, Die Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken bei Platon
und Aristoteles. Ein Beitrag zur Erforschung des Bewufitseinsproblems in der Antike, Miin-
chen: Beck 1962; Ch.H. Kahn, ,Sensation and Consciousness in Aristotle’s Psycholo-
gy", Archiv fiir Geschichte der Philosophie 48 (1966), S. 43-81; R. Bodéiis, ,Notes sur
quelques aspects de la conscience dans la pensée aristotélicienne”, Phronesis 20 (1975),
S. 63-74; W. Welsch, Aisthesis. Grundziige und Perspektiven der Aristotelischen Sinnesleh-
re, Stuttgart: Klett-Cotta 1987.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 169

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

der dufleren und der inneren Erfahrungsobjekte (z.B. Mill). Es scheint dies
besser und praktischer.114

Dies markiert den Wendepunkt der Philosophie des frithen Brenta-
no. Er geht den Weg, den ihm Descartes und der englische Empiris-
mus gewiesen haben. Brentano betrachtet nun die innere Wahrneh-
mung als einzige Evidenzquelle. Die innere Wahrnehmung ist fiir
ihn deshalb unmittelbar evident, weil sich in ihr Wahrnehmender
und Wahrgenommenes restlos identifizieren. Die duflere Wahrneh-
mung ist hingegen insofern triigerisch, als sie prinzipiell immer des
Irrtums fahig ist. Diesen Cartesischen Gedanken verbindet Brenta-
no mit den Thesen Lockes und des englischen Empirismus, den er
weitgehend durch die positivistische Variante ].St. Mills filtriert.

Brentano betrachtet die Evidenz der inneren Wahrnehmung,
die das komplexe Gefiige des Psychischen offenbart, als die Grund-
voraussetzung dafiir, da8 die Psychologie — und mit ihr die ganze
Philosophie - ihren Anspruch auf GewiSheit erheben kann. Denn
das BewuStsein ist zwar primér auf die Gegenstande, sekundar (év
mapépyw) aber zugleich auch auf sich selbst gerichtet. Diese sekun-
dére Beziehung, die in ihrer reflexiven Struktur die primédren inten-
tionalen Gegenstandsbeziige impliziert, enthiillt die wahre Natur
des Psychischen. In der inneren Wahrmehmung sind Erkennender
und Erkanntes, Sein und Schein, ein und dasselbe. Diese Identitat
blirgt erkenntnistheoretisch fiir die Evidenz, ontologisch fiir die
Wirklichkeit. Der psychische Akt wird somit zum Topos, an dem
erkenntnistheoretisches Fundament und wirkliche Prasenz des Sei-
enden zusammenflieBen.

§ 8. Philosophie und Psychologie

Brentano fafit die innere Wahrnehmung als begleitendes (£v map-
£pyw) Bewuftsein auf, d.h. als sekundire Beziehung des psychischen
Aktes auf sich selbst, der primiir auf seinen intentionalen Gegen-
stand gerichtet ist. Die innere Wahrmehmung ist also kein selbstédn-
diger Akt, sondern ein Zweig der Aufmerksamkeit, eine Mitwahr-
nehmung, die als blof8 »distinktioneller Teil« im Gesamtakt enthal-
ten ist.!’® Dies ist etwas ganz anderes als jenes »Selbstbewuftsein«,

114 Ms. H 47, zitiert nach K. Hedwig, GPhN, S. XIV.
115 Vgl. PeS 1, 5. 170ff.

170 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,


https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

als jene ,leerlaufende” Reflexivitat, die mit ihrer transzendentalen
Farbung den Denkkategorien Brentanos vollig fremd ist.!16

In seiner Deutung der inneren Wahrnehmung lehnt sich Bren-
tano an das Cartesische Evidenz-Paradigma an, jedoch glaubt er —
wie tiberall dort, wo er sich von Aristoteles entfernt —, seine eigene
Auffassung, zumindest in nuce, bei seinem ,Meister” finden zu
konnen: »Hat er nicht wesentlich gedacht wie wir?«117

Den bewufiten Charakter des psychischen Aktes behandelt
Brentano schon in seiner Habilitationsschrift Die Psychologie des Aristo-
teles (1866). Hier setzt er sich mit der von Aristoteles in De anima 111,
2 aufgeworfenen Frage auseinander, wie der Sinn beim Empfinden
seinen eigenen Empfindungszustand erfahren kann: Wie nehmen wir
wahr, daB wir sehen, horen, riechen etc.?!18 Brentano, der Schritt fiir
Schritt die komplexe Argumentation des Aristoteles nachvollzieht,
betont, dafl der Sehakt nicht wie Farbe oder Gestalt Gegenstand des
Sehens sein kann. Deshalb ist man gezwungen, eine solche Erkennt-
nisleistung einem »anderen Sinn« zuzuschreiben, den Brentano als
»Sinn der Sensation« bezeichnet.!’ Ansonsten wiirde man einen
schwerwiegenden kategorialen Versto8 begehen — dies wire »eine
lacherliche Umkehrung des Verhiltnisses von Subject und Objects,
da »das Sehende hochstens per accidens gesehen« werden kann.!?0

Die Notwendigkeit, solch einen »inneren Sinn«!?! — den »vor-
nehmsten unter allen«, da er »uns das Selbstbewufitsein gibt« 122
anzunehmen, ergibt sich auch aus dem Anliegen, neben den Einzel-
sinnen, eine xoivij aiofnoig, d.h. eine »gemeinsame« Sinnesfunktion
anzuerkennen, die aufgrund ihrer breiteren Unterscheidungsfahig-
keit imstande ist, die Unterschiede zwischen Sinnesobjekten, die
verschiedenen Sinnen zugeordnet sind, herauszustellen. In Brenta-
nos Interpretation hat dieser »innere Sinn« nicht die Sinnesobjekte
selbst, sondern — gegen die Eindeutigkeit des Aristoteles — die Emp-
findungsakte zum Gegenstand.

Sein eigenthiimliches Object sind einzig und allein die Sensationen, wie die
Farben das eigenthiimliche Object des Gesichtes sind; indem er aber wahr-

116 Vgl. E. Melandri, Le , Ricerche Logiche” di Husserl, a.a.0., S. 44.
7 WE, S. 88.

118 Vgl. Dean., 1112, 425 b 12-25. Vgl. PsA, S. 85-98.

119 PsA, S, 85.

120 Ebda., S. 86.

121 Ebda., S. 96.

122 Ebda., S. 95.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 171

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

nimmt, dass wir das Weisse sehen und das Siisse schmecken, und diese
Sensationen unterscheidet, lehrt er uns zugleich die analoge Verschieden-
heit des Weissen und Siissen selbst kennen.123

Brentano setzt sich in seiner Psychologie vom empirischen Standpunkt
(1874) nun erneut mit der Frage nach dem inneren BewufStsein aus-
einander. Hier bezieht er sich zwar weiterhin auf Aristoteles, revi-
diert aber seine 1866 aufgestellte Interpretation, um sie seiner neuen
Denkrichtung anzupassen. Er kann namlich das innere Bewufitsein
eines Wahrnehmungsaktes nicht mehr als unabhangig von diesem
Akt selbst bestehend akzeptieren. Denn dies hatte eine unendliche
Komplikation der inneren Beziige zur Folge und wiirde zwingend
zur Annahme eines unbewufSten Bewuftseins fiihren, das die un-
endliche Kette von Selbsbewufltseinsakten abschliefft. Um die Evi-
denz der inneren Wahmehmung zu garantieren, gibt Brentano
schlieBlich die These auf, da8 die Anzahl der Akte derjenigen ihrer
Gegenstande entspricht und behauptet nun, dafl im selben psychi-
schen Akt, der das (primare) Objekt erfafit, zugleich auch das Be-
wuftsein des Wahrnehmens (sekundéres Objekt) als unselbstiandi-
ger Teil mitenthalten ist.!24

Bei diesem Losungsvorschlag bezieht er sich auf die schon zu-
vor besprochene Textstelle aus De anima, III, 2, die er jetzt im Lichte
der bekannten Passage aus dem XII. Buch der Metaphysik interpre-
tiert: »Das Wissen und die Empfindung und die Meinung und das
Nachdenken scheinen immer auf etwas anderes zu gehen, auf sich
selbst aber nebenbei.«1% Brentano sieht sich somit in seiner Inter-
pretation vollkommen bestatigt:

Hier zeigt sich seine Auffassung der unserigen vollkommen konform, und
so hat sie ihm gewif8 auch vorgeschwebt, als er die zuvor betrachtete Stelle
niederschrieb, und um ihretwillen die unendliche Verwickelung der See-
lentatigkeit als unberechtigte Folgerung zuriickwies.126

Diese in der Psychologie vom empirischen Standpunkt dargelegte Rich-
tigstellung geht auf Brentanos erneute Auseinandersetzung mit der
Psychologie des Aristoteles zuriick, die er einige Zeit zuvor mit sei-
nem Schiiler Hermann Schell - Theologe und bedeutendster Vertreter

123 Ebda., S. 93.

124 PeS 1, S. 1771f.

125 Metaph., X119, 1074 b 35-36 (PeS 1, S. 185).
126 PeS [, S. 185f.

172 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,


https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel V: »Von Aristoteles zu mir selbst«

des deutschen Modernismus —'# in Angriff genommen hatte. In
seinem Hauptwerk verweist Brentano gerade auf Schells Dissertation
Die Einheit des Seelenlebens aus den Prinzipien der Aristotelischen Psy-
chologie entwickelt,'?® um die scheinbar widerspriichlichen Textstellen
aus De anima, 111, 2 und Metaphysik, X1, 9 in Einklang zu bringen.!?
Brentanos Revision verfolgt ein ganz bestimmtes Ziel. Brenta-
no, der Aristoteles” Auffassung der Erkenntnisleistung der dufleren
Wahrnehmung nicht mehr zustimmen kann, schwicht diese ab, in-
dem er ihren Gegenstéanden eine blof8 »intentionale Existenz«!¥ zu-
schreibt. Deshalb muf er die innere Seite der Wahrmehmung ver-
starken, ihr also eine Evidenz garantieren, die durch die Annahme
zweier unabhdngiger, nur duflerlich aufeinander bezogener Akte
aufs Spiel gesetzt wiirde. Bei seinem Versuch, den Bezug zu Ari-
stoteles nicht zu verlieren, schreibt Brentano ihm letztlich eine Auf-
fassung der inneren Wahrmehmung zu, die nur durch Gewaltinter-
pretation erzwungen werden kann.!® Denn fiir Aristoteles kommt
dem Bewufltsein der Wahrnehmung lediglich eine , Nebenevidenz”
zu, die keinesfalls der Erkenntnisleistung der dufleren Wahrneh-
mung vorgeordnet ist. Da fiir Brentano »die Phianomene der soge-
nannten dufleren Wahrnehmung auch auf dem Wege mittelbarer
Begriindung sich keineswegs als wahr und wirklich erweisen las-

177 Uber die Beziehzung Brentano-Schell siehe E. Winter, Franz Brentanos Ringen um
eine neue Gottessicht. Nach dem unverdffentlichten Briefwechsel F. Brentano — H. Schell,
Briinn-Wien-Leipzig: Rohrer 1941; |. Koch, ,, Hermann Schell und Franz Brentano”, in:
F.-J. v. Rintelen (Hrsg.), Philosophia perennis. Abhandlungen zu ihrer Vergangenheit und
Gegenwart. Festgabe Josef Geyser zum 60. Geburtstag, Regensburg: Habbel 1930, S. 337-
348; und vor allem J. Hasenfuss, Hermann Schell als Wegbereiter zum II. Vatikanischen
Konzil. Sein Briefwechsel mit Franz Brentano, Paderborn-Miinchen: Schéningh 1978.

128 Freiburg i.Br.: Scheuberl 1873; photomech. Nachdruck, Frankfurt a.M.: Minerva
1967. Diese Dissertation wurde zwar unter Brentanos Betreuung verfait, wurde aber
von Schell an der Universitat Freiburg i.Br. eingereicht, da Brentanos akademische
Position ihm damals nicht erlaubte, die offizielle Funktion eines Doktorvaters zu
tbernehmen. Die Dissertation weist eindeutig den Einflu Brentanos auf. Vor allem
dessen Metaphysikvorlesungen und die darin entwickelten ontologischen Gedanken
bereiten den theoretischen Boden von Schells Analysen vor. Uber das Problem des
»inneren BewuBtseins« vgl. v.a. Kap. IV, S. 83-169.

129 Vgl. PeS 1, 5. 185 Anm. 2.

130 Ebda., S. 14.

131 Vgl. GgPh, S. 239: »Dies [Aristoteles’ Widerlegung der Paradoxien des Zenon]
konnte dazu fithren, anzunehmen, daf Aristoteles der Sinneswahrnehmung unmit-
telbare Sicherheit zugesprochen habe. Doch wire dies ein Mifiverstindnis. Mit jeder
duferen Warnehmung ist nach ihm nebenbei (v mapépyw) eine untriigliche innere
Wahrnehmung verbunden.«

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 173

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,



https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

sen«,'32 sieht er sich gezwungen, auf das Cartesische Evidenz-Pa-
radigma zuriickzugreifen, das auf der Identitdt von Erkennendem
und Erkannten basiert. Diese Identitat biirgt fiir die wirkliche Exi-
stenz des psychischen Aktes, der innerlich mit-bewuflt wird.

Von hier aus wird Brentanos Projekt verstandlich. Es geht ihm —
wie zuvor schon Trendelenburg und Beneke - um die Neuerrich-
tung des Aristotelischen Metaphysikgebaudes auf dem erkennt-
nistheoretischen Fundament des neuzeitlichen Denkens. Die These
des ontologischen und erkenntnistheoretischen Primats der inneren
Wahrnehmung und ihre grundlegende Funktion fiir die gesamte
Philosophie stellt zudem ein gemeinsames Merkmal zahlreicher nach-
idealistischer Stromungen in Deutschland dar. Diese pladieren fiir
einen neuen kritischen Realismus, der den wissenschaftstheoreti-
schen Anforderungen der Einzelwissenschaften Rechnung tragt.
Somit entspricht Brentanos Programm dem damaligen Zeitgeist,
der in einer neuen wissenschaftlichen Psychologie den Ausgangs-
punkt fiir eine neue Weltanschauung sieht, die in der Erfahrung
verankert ist, zugleich aber eine Einordnung der empirischen Tat-
sachen in eine organische Wissenschaftstheorie anstrebt.

Brentano bezieht sich also bei seiner Bestimmung von Natur
und Aufgabe der philosophischen Forschung auf zwei Hauptquellen.
Sein Aristotelismus verbindet sich mit den erkenntnis- und wissen-
schaftstheoretischen Ansitzen des neuzeitlichen Denkens. Aufler-
dem besteht Verwandtschaft zu theoretischen Ansitzen, die im
Deutschland der 30er bis 60er Jahre entstanden sind und eine Ver-
schrankung von wissenschaftlicher und philosophischer Forschung
anstreben. Man denke etwa an Herbarts metaphysischen Realismus,
an die »anthropologischen« und psychologistischen Fragestellungen
von Fries und Beneke sowie an die ,psycho-logischen” und meta-
physischen Standpunkte eines Lotze oder Ueberweg. Es handelt sich
um Forschungsansitze, die die Aufnahme des englischen Positi-
vismus im Deutschland des 19. Jahrhunderts vorbereitet haben. Auf
diese komplexe Entwicklung, die von der Geschichtsschreibung
erst in den letzten Jahrzehnten thematisiert wurde,!® soll im fol-
genden das Augenmerk gerichtet werden, um die Verwurzelung
von Brentanos Denken im Kontext der deutschen Philosophie des
19. Jahrhunderts zu zeigen.

132 PeS 1, S. 128.
133 Vgl. dazu die schon zitierten Arbeiten von Poggi, Schnadelbach und Kéhnke.

174 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hitps//dol.org/10.5771/9783485996645-135 - am 16.01.2026, 08:41:48,


https://doi.org/10.5771/9783495996645-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. Brentanos Habilitationsthesen
	§ 2. Die Philosophie und ihre Geschichte
	§ 3. Die Methode der Philosophie
	§ 4. Brentano und Mill
	§ 5. Brentano und Comte
	§ 6. Der Begriff der Philosophie
	§ 7. Die Klassifikation der Wissenschaften
	§ 8. Philosophie und Psychologie

