
AUFSATZ

Björn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klöckner

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills

Zur Aktualität eines unbequemen Klassikers

Einleitung

»Sie sind nicht radikal, nicht liberal, nicht konservativ, nicht reaktionär. Sie sind inaktiv.
Sie machen nicht mit. Wenn wir die griechische Definition des Idioten als eines reinen Pri-

vatmannes gelten lassen, müssen wir zahlreiche […] Bürger für Idioten halten.«1

Charles Wright Mills suchte sein Leben lang nach einer emanzipatorischen Kraft in
der Gesellschaft, die der Malaise der Moderne ein intellektuelles und politisches
Programm entgegenzustellen in der Lage sein könnte, das zur Verbesserung des
Lebens auf der Welt das Beste, was der Liberalismus und Sozialismus in der
Geschichte zu bieten hatten, aufnimmt und fortführt. Seine Suche führte ihn von
der organisierten Arbeiter*innenschaft über die Angestellten der Mittelschicht bis
hin zu den Machteliten und Intellektuellen. Was er fand, war eine allgegenwärtige
und tiefgehende Krise der Gesellschaft, eine sich immer mehr bürokratisierende
Welt, in der sich die ohnmächtigen und vereinzelten Durchschnittsbürger*innen der
Massengesellschaft einer kleinen, handlungsmächtigen Machtelite gegenübersahen.
Es fragte kaum noch jemand danach, wie die Werte des Friedens, der Freiheit und
der Vernunft die Menschen programmatisch und praktisch von ihren zahlreichen
persönlichen und öffentlichen Problemen erlösen könnten.

C. Wright Mills wurde am 28. August 1916 in Waco, Texas, geboren und starb
bereits im Alter von 45 Jahren am 20. März 1962 an einem Herzinfarkt in West
Nyack, New York. Mills hat in seinem viel zu kurzen Leben nicht »nur« wissen-
schaftlich publiziert; er bezog in seinen Schriften Stellung zu hochaktuellen politi-
schen Fragen seiner Zeit – zum möglichen Atomkrieg und zur politischen Verant-
wortung der USA für die Entwicklungsprobleme der Dritten Welt,2 zur
Ausgrenzung von Einwanderer*innen vom amerikanischen Traum3 oder auch zur
Revolution in Kuba4. Dass er nicht nur durch Lateinamerika und Europa, sondern
auch nach Kuba und in die Sowjetunion reiste, um unter anderem mit Fidel Castro
und Che Guevara zu sprechen, diskreditierte ihn in den Augen des amerikanischen
Establishments. Seine unabhängigen Ideen und sein persönliches Engagement sowie
sein Verweis darauf, dass selbst der Marxismus unterschiedlichste Strömungen

 
1 Mills 1959, S. 110.
2 Vgl. ebd., S. 91 ff.
3 Vgl. Mills et al. 1950.
4 Vgl. Mills 1960 b.

Leviathan, 46. Jg., 3/2018, S. 432 – 452, DOI: 10.5771/0340-0425-2018-3-432

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


kennt, die der Allgemeinheit einen Dienst leisten können,5 machten ihn zu »einem
Rollenmodell der Neuen Linken«.6 Mills’ zahlreiche Monografien und Aufsätze
zeichnen das Bild eines kosmopolitisch und humanistisch denkenden sowie politisch
engagierten Intellektuellen, der seiner Gesellschaft ihre eigenen Ideale als kritische
Spiegelbilder vorhielt. Wie Stephan Lessenich in seinem Einleitungsvortrag zum 38.
Kongress der Deutschen Gesellschaft für Soziologie in Bamberg zusammenfasste,
war Mills in diesem Sinne »ganz sicher ›schwierig‹, schwer zu ertragen – für Anders-
denkende und -meinende wie auch bisweilen für seine Mitstreiter*innen, für aka-
demische Institutionen und vor allen Dingen auch für die eigene Disziplin und deren
›Schulen‹. Wie gesagt: Mills war ein großer, großartiger Soziologe«.7

Doch wie ist es um die aktuelle Relevanz dieses »großen Soziologen« und seines
vielschichtigen Werks bestellt, das im Gegensatz zu den USA im europäischen Raum
nur geringe Beachtung gefunden hat? Diese Frage steht im Zentrum unseres Bei-
trags. Anhand einer Auseinandersetzung mit zentralen Aspekten seines Wirkens
wollen wir aufzeigen, dass Mills auch heute noch einen fruchtbaren Bezugspunkt
für soziologische Perspektiven bereitstellt. Seine in einer Zeit der gesellschaftlichen
Polarisierung entstandene kritische Soziologe, in der er eine anspruchsvolle Verbin-
dung mikro- und makrosoziologischer, theoretischer und empirischer, quantitativer
und qualitativer Forschung realisierte, sowie sein selbstkritischer Blick auf seine
eigene Profession und sein offensives Plädoyer für eine öffentliche Soziologie, so
unsere These, haben auch mehr als 60 Jahre nach seinem Tod nichts an Relevanz
verloren. In einem ersten Schritt zeichnen wir Mills’ akademische Laufbahn und die
Ausgangsfragen seines frühen Werks nach (Abschnitt 1), um von hier aus seine drei
großen Studien über die US-amerikanische Gesellschaftsstruktur (Abschnitt 2) und
seine Auseinandersetzung mit seinem eigenen Berufsstand (Abschnitt 3) zu disku-
tieren und auf ihr Potenzial für die Analyse aktueller soziologischer Probleme hin
zu befragen. Schließlich wollen wir aufzeigen, inwieweit das theoretische und empi-
rische Programm des C. Wright Mills für eine kritische Erdung gegenwärtiger sozio-
logischer Kontroversen fruchtbar gemacht werden kann (Abschnitt 4).

Akademischer Werdegang

Mills’ akademische Laufbahn begann im Jahr 1935 mit der Aufnahme eines Studi-
ums der Philosophie und Soziologie an der Universität von Texas in Austin.8 Er
interessierte sich zunächst vor allem für philosophische, erkenntnistheoretische und
sprachtheoretische Fragestellungen, die Wissenssoziologie und die Klassiker des
amerikanischen Pragmatismus. Nachdem er 1939 seinen Bachelor und Master of
Arts erlangte, wechselte er an die Universität Wisconsin, wo sich seine Interessen

1.

 
5 Vgl. Mills 1962 a.
6 Krysmanski 2005.
7 Lessenich 2017, S. 161.
8 Zur Biografie, zur akademischen Laufbahn und zum Werk von Mills vgl. Hess 2003;

Horowitz 1983; Birnbaum 1963.

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 433

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


immer stärker von philosophischen zu soziologischen Fragestellungen hin verscho-
ben und er 1941 seinen Doktortitel mit einer soziologischen Darstellung des Prag-
matismus (»A sociological account of pragmatism«) erlangte. In seinem Studium
und seiner frühen Phase beschäftigte sich Mills neben dem Pragmatismus und der
Wissenssoziologie mit den soziologischen Klassikern, insbesondere den Schriften
von Thorstein Veblen, Karl Marx, Max Weber und Émile Durkheim. Bereits hier
dokumentiert sich eine intensive Auseinandersetzung mit der europäischen Sozio-
logie, die für ihn ein wichtiger theoretischer und empirischer Bezugspunkt bleiben
sollte. Mills schwebte eine Integration einer von Marx abgeleiteten und durch Karl
Mannheim ausgearbeiteten Wissenssoziologie vor, in der anerkannt wird, dass es
eine absolute Erkenntnis nicht geben kann, sondern jedes Denken nur unter spezi-
fischen sozialen und historischen Bedingungen seine Geltungsansprüche artikulieren
könne. Er war gleichwohl ebenfalls darum bemüht, mittels der sozialkritischen Tra-
dition des amerikanischen Pragmatismus eine Brücke zu bauen, mit der sich das
genaue »Wie« des Übersetzungsverhältnisses zwischen einer gegebenen Sozialstruk-
tur und dem individuellen Denken und Handeln näher rekonstruieren lässt.

An der Universität Wisconsin lernte Mills auch Hans Gerth kennen, einen deut-
schen Soziologen aus der Schule Karl Mannheims, der vor den Nazis geflohen war.
Er prägte nicht nur Mills’ politische Überzeugungen sowie sein Interesse für totali-
täre Strukturen und das Thema des Krieges, sondern wurde auch in Hinblick auf
Max Weber, der für Mills’ spätere Studien ein zentraler Bezugspunkt werden sollte,
zu seinem Lehrer. Beide gaben kurz nach dem Zweiten Weltkrieg eine Sammlung
von Aufsätzen Webers heraus, die mit einem langen Vorwort der beiden Kollegen
eingeleitet wurde, in dem sie Weber als einen politischen und unabhängigen Denker
porträtierten, der nicht mit dem Werk von Marx brach, sondern es vielmehr wei-
terzuführen versuchte – eine Lesart, die bis dahin in den USA weithin unbekannt
war.9 Nach einem kurzen Intermezzo an der Universität von Maryland, an der Mills
zum Assistenzprofessor für Soziologie befördert wurde und durch die Nähe zu
Washington D.C. in die Sphären jener Machteliten eintauchte, die seinerzeit die
Geschichte der USA prägten, wechselte er 1945 für eine Forschungstätigkeit an das
von Paul Lazarsfeld geleitete Bureau of Applied Social Research an der Columbia
University in New York. Dort führte er empirische Untersuchungen zu Fragen der
sozialen Ungleichheit, der Arbeiter*innenklasse und Gewerkschaftsbewegung sowie
Auftragsstudien durch. Dabei setzte er sich zunehmend mit der politischen Rolle der
Intellektuellen in der Gesellschaft auseinander und knüpfte Kontakte zur unabhän-
gigen Linken. 1956 erhielt er schließlich eine volle Professur an der Columbia Uni-
versity, die bis zu seinem Tod sein wesentlicher Ankerpunkt im akademischen Feld
bleiben sollte.

 
9 Vgl. Weber 1958.

434 Björn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klöckner

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


Die »stratification trilogy«: The new men of power, White collar und The power
elite

Unter den Schriften Mills10 sind es zunächst vor allem seine drei großangelegten
empirischen Studien zu den Gesellschafts- und Machtstrukturen der US-amerikani-
schen Nachkriegsgesellschaft, die seinen Status als modernen Klassiker der politi-
schen Soziologie begründen: The new men of power11, White collar12 und The
power elite13.

Den Studien liegt die für Mills’ Werk essentielle Fragestellung zugrunde, welche
sozialen Gruppen der US-amerikanischen Gesellschaft seiner Zeit »Geschichte
machen«.14 Er wendet sich dabei einerseits gegen verschiedene Vorstellungen von
der Allmacht der Elite, sei es im Vulgär-Marxismus (Willen der Bourgeoise), im
Nazismus (Verschwörung des »Weltjudentums«), bei amerikanischen Bürger*innen
(verborgene Macht kommunistischer Agent*innen) oder bei Politiker*innen und
Meinungsmacher*innen (Zuschreibung aller positiven Ereignisse und Entwicklun-
gen zu den eigenen Führer*innen, aller negativen dem Feinde).

Andererseits kritisiert er jedoch auch die entgegengesetzte, vor allem bei konser-
vativen und »liberalen Beobachtern« verbreitete Ansicht, dass »die Elite […] so zer-
splittert sei, daß ihr jede Möglichkeit des Zusammenwirkens als geschichtsbildende
Kraft fehle. […] Im Extrem ist diese Vorstellung […] nur ein Ersatz für den Glauben
an ein unpersönliches Kollektivschicksal, denn nach dieser Ansicht haben die Ent-
scheidungen der sichtbaren Führer keine geschichtliche Bedeutung«.15 Eine solche
Sichtweise, dass sich »die Geschichte hinter dem Rücken der Menschen voll-
zieht«,16 tendiere dazu, bestehende Machtverhältnisse zu kaschieren und zu legiti-
mieren sowie die Einzigartigkeit der historischen Situation zu verkennen, in der es
zum ersten Mal aufgrund der Zentralisierung der Machtmittel möglich sei, »dass
die Menschen nicht dem Schicksal ausgeliefert sein müssen, dass sie heute sehr wohl
Geschichte machen können«.17 Entscheidend für Mills ist der Umstand, dass das
Ausmaß, in dem Akteure ihre Geschichte in die eigene Hand nehmen können, nicht
a priori bestimmt werden kann, sondern empirisch und damit historisch beantwor-
tet werden muss. Wer wie viel Macht hat, hängt nach Mills von den konkreten
gesellschaftlichen Kräfteverhältnissen ab, die gewisse gesellschaftliche Gruppen zu

2.

 
10 Für eine ausführliche Bibliographie und weiterführende Arbeiten zu Mills vgl. Horowitz

1963, S. 614 ff. Zu seiner Persönlichkeit und verschiedenen Dimensionen seines Werks
sind nach seinem Tod insbesondere im englischen Sprachraum eine ganze Reihe von
Arbeiten erschienen; vgl. exemplarisch den Sammelband von Horowitz 1965.

11 Mills 1948.
12 Mills 1955 [1951].
13 Mills 1962 [1956].
14 Hess 1995, S. 98.
15 Mills 1962 [1956], S. 30 f.
16 Ebd., S. 36. Für Mills’ soziologischen Schicksalsbegriff und seine Kritik vgl. ebd.,

S. 30-45; Mills 2016 [1959], S. 269-272; Mills 1959, S. 21-33.
17 Mills 2016 [1959], S. 280.

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 435

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


fremdbestimmten und schicksalsergebenen Akteuren degradieren, während sie
andere mit Ressourcen ausstatten, die es ihnen ermöglichen, in hohem Maße den
Lauf der Geschichte zu prägen.

In seiner »stratification trilogy«18 nimmt er mit den New men of power zunächst
empirisch die Geschichtsmächtigkeit der organisierten Arbeiter*innenschaft in den
Blick, die spätestens seit den 1920er Jahren zu einem neuen einflussreichen Akteur
auf der gesellschaftspolitischen Bühne in den USA avancierte.19 Mills differenziert
in seiner Analyse dezidiert zwischen den Arbeiterführer*innen und den durch sie
repräsentierten Lohnarbeiter*innen. Bei diesen gewerkschaftlichen »new men of
power«, so die Kernthese seiner Studie, handelt es sich nicht um eine emanzipative
politische Kraft, sondern um einen politisch desorientierten Ordnungsfaktor des
Spätkapitalismus. Sie fungieren Mills zufolge nicht als Arbeiter*innenbewegung, die
eine grundlegende Änderung der Gesellschafts- und Machtstrukturen anstrebt, son-
dern beschränken sich weitgehend auf die Durchsetzung der ökonomischen Inte-
ressen der Lohnarbeiter*innen. Anstatt als Opposition zu den etablierten Parteien
und der Wirtschaft aufzutreten und weitreichende politische Programme zu formu-
lieren, hätten sich die Gewerkschaftsfunktionäre zu einer hochgradig bürokratisier-
ten Interessengruppe entwickelt, die eine strategische und auch ideologische Allianz
mit den ökonomischen und politischen Machteliten eingegangen seien und sich
zunehmend von ihrer Basis entfernten.20 Die Gewerkschaften sind daher in Mills’
Augen auch nicht in der Lage, die von ihm diagnostizierte politische Ohnmachts-
erfahrung der Lohnarbeiter*innen zu durchbrechen und als Bindeglied zwischen
ihnen und der Machtelite zu fungieren. Folglich fordert er von den Gewerkschaften,
ihre Praxis dezidiert als Teil der politischen Ökonomie zu begreifen und über den
ökonomisch verengten Tellerrand zu blicken:

»Die Gewerkschaftsstrategen müssen die Beziehung zwischen politischer und ökonomischer
Ordnung bis zum Ende durchdenken, da Gewerkschaften nicht in einer ökonomischen
Ordnung auf der einen Seite und einer politischen Ordnung auf der anderen Seite leben.
Viele Gewerkschaftsführer handelten und handeln, als würden sie sich allein in einer öko-
nomischen Welt befinden, aber aufmerksamere Führer wissen, dass sie in einer politischen
Ökonomie leben und demnach handeln müssen.«21

Für Mills beinhaltet eine emanzipatorische Strategie dabei auch die Notwendigkeit,
sich mit progressiven anderen Akteuren und insbesondere auch den Intellektuellen
zu verbinden. In diesen Forderungen scheint bereits deutlich konturiert Mills’ spe-
zifisches Wissenschaftsverständnis auf, das er in den folgenden Jahren elaborieren
wird. Der Soziologie kommt darin eine Doppelrolle zu: Sie hat gleichermaßen ana-
lytische empirische Wissenschaft und engagiertes politisches Projekt zu sein, das auf
eine Veränderung der gesellschaftlichen Klassen- und Machtverhältnisse hinführen
soll.

 
18 Trevino 2012, S. 61.
19 Vgl. Mills 1948.
20 Vgl. Mills 1963 a.
21 Mills 1948, S. 155 (Übersetzung durch die Autoren).

436 Björn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klöckner

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


In Menschen im Büro. Ein Beitrag zur Soziologie der Angestellten (engl.: »White
collar«) richtet er seinen Fokus auf eine weitere gesellschaftliche Großgruppe, die
für ihn wie keine andere die liberale kapitalistische US-amerikanische Gesellschafts-
struktur der 1940er und 1950er Jahre charakterisiert: die »neue Mittelschicht«,
deren Herz das Heer der Angestellten ist.22 In der Studie dokumentiert sich der große
Einfluss Max Webers auf Mills’ Denken, der für ihn sowohl die »allgemeine Per-
spektive«23 als auch die zentralen Grundbegrifflichkeiten wie etwa »Klasse«,
»Beruf«, »gesellschaftliche Stellung«, »Macht«, »Autorität«, »Beeinflussung« und
»Bürokratie« bereitstellt.24 Diese weberianische Perspektive verknüpft Mills mit der
Marx’schen Entfremdungstheorie.25 Er folgt hierbei ganz der Weber-Interpretation,
die er zusammen mit Hans Gerth in den 1940er Jahren ausgearbeitet hat: Im Gegen-
satz zu Talcott Parsons’ Rezeption,26 der Marx und Weber als Antipoden verstand,
sahen er und Gerth klare Konvergenzen im Denken der beiden, wie zum Beispiel ein
gemeinsames soziologisches Verständnis von Ideen, die zur Entfaltung ihrer Wirk-
samkeit immer mit einer materialen ökonomischen und politischen Ordnung ver-
bunden sein müssten.27 Insbesondere die analytische Verschränkung von individu-
eller Lebensführung und gesellschaftlichen Totalitäten stellte in ihren Augen eine
gemeinsame konzeptuelle Basis dar. In diesem Sinne verstanden Gerth und Mills die
Arbeiten Webers wie zum Beispiel seine Studie über die Protestantische Ethik als
eine Weiterentwicklung des Marx’schen Ansatzes.

Webers Modernisierungstheorie und Marx’ Geschichtsphilosophie kombinie-
rend, erzählt Mills in White collar die Herausbildung des Typus des Angestellten
als Verfallsgeschichte. Am Anfang der Geschichte steht der für die frühkapitalisti-
sche Ordnung der USA dominante Typus des unabhängigen Unternehmers in
Gestalt des Farmers, der, wie Mills – zweifellos idealisierend – schildert, im 19.
Jahrhundert auf einem freien und weitgehend unregulierten Markt mit anderen
ebenso unabhängigen Kleinunternehmern konkurriert. Der gesellschaftliche
Umbruch (»main drift«), der maßgeblich durch die Kräfte der Industrialisierung seit
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts einsetzte, transformiert diesen Typus in
einen abhängigen Gehaltsempfänger, der in hierarchisch strukturierte Großorgani-
sationen eingezwängt ist. Der vom Pioniergeist angetriebene freie Farmer des 19.

 
22 Vgl. Mills 1955 [1951].
23 Ebd., S. 473.
24 Ebd.
25 So bemerkt Mills im Anhang von Menschen im Büro: »Hinter Weber stand natürlich

Karl Marx. In einer Zeit, wo Marx in den Dreck gezogen und verleumdet, jedoch nicht
gelesen wird, möchte ich nicht unterlassen, meine Dankesschuld zu bekennen, insbeson-
dere hinsichtlich seiner Frühwerke« (ebd.).

26 Im Gegensatz zu den USA ist Gerths und Mills’ Weber-Interpretation als Alternative zu
Parsons’ einflussreicher Rezeption in Deutschland weitgehend unbekannt. Vgl. diesbe-
züglich umfassend Neun 2015.

27 Vgl. Gerth, Mills 1958.

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 437

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


Jahrhunderts hat sich für Mills innerhalb weniger Jahrzehnte in einen im »büro-
kratischen Käfig«28 sitzenden Buchhalter verwandelt.

Das Verhältnis des Angestellten zu seiner Arbeit ist für Mills durch eine funda-
mentale Entfremdung gekennzeichnet, die er als plastischen Ausdruck einer gene-
rellen gesellschaftlichen Entfremdung in den USA seiner Zeit betrachtet. Im »durch-
rationalisierten« Büro ist die »Angestelltenschaft in eine gleichförmige Masse
verwandelt worden«,29 deren Mitglieder tagein, tagaus spezialisierten und mecha-
nisch-routinehaften Tätigkeiten nachgehen und vollständig dem zeitlichen Takt der
Organisation unterworfen sind. Während der freie Unternehmer der alten Mittel-
schicht selbstbestimmt über sein »demokratisches Eigentum«30 verfügt, ist der
Angestellte – für Mills idealtypisch verkörpert in der Figur des Warenhausverkäu-
fers – zu einem fremdbestimmten Verwalter einer unpersönlichen, von ihm ent-
fremdeten Ware geworden. Dieser Verdinglichungsprozess macht in Mills’ Perspek-
tive auch nicht vor dem Inneren der Angestellten halt und dringt in Gestalt einer
Kapitalisierung des Geistes tief in die Seele ein, was er eindrücklich anhand der
Persönlichkeit des Verkäufers dokumentiert, der diese ganz in den Dienst der kapi-
talistischen Verwertung zu stellen hat.31 Dieser Prozess erstreckt sich auch auf die
Intellektuellen und Wissenschaftler*innen. Mills formuliert in diesem Zusammen-
hang eine Kritik, die den gegenwärtigen Diagnosen der »Ökonomisierung der Wis-
senschaft« bemerkenswert ähnlich ist. Die zeitgenössischen Wissenschaftler*innen
haben sich in Mills’ Augen in angestellte Gehaltsempfänger*innen verwandelt, die
davon leben, ihr Denken zu »verkaufen«, und somit Ideen und Talente zu einer
Ware machen.32 In dieser Sichtweise scheint bereits deutlich die Kritik an der zeit-
genössischen Soziologie als durchbürokratisierte Tätigkeit auf, die er später in seiner
Soziologischen Phantasie weiter entfalten wird.

Diese gesellschaftlich-ökonomische Entfremdung ist für Mills notwendigerweise
mit einer fundamentalen politischen Entfremdung verbunden. Der Angestellte aus
der neuen Mittelschicht stellt für ihn den Prototypen des politisch apathischen Men-
schen dar, der für die Gesellschaftsstruktur der USA der 1940er und 1950er Jahre
bezeichnend ist. Er verfügt in Mills’ düsterer Perspektive jenseits ökonomischer und
Karriereinteressen weder über eine einheitliche politische Ideologie noch über ein
Klassenbewusstsein. Es handelt sich bei ihm vielmehr um einen entpolitisierten
»Massenmenschen«, der im Gegensatz zu seinem Vorgänger nicht als Bürger*in
einer demokratischen Öffentlichkeit auftritt, sondern sich passiv der Medien- und
Vergnügungsindustrie anheimgibt. Mit Blick auf die Grundfrage von Mills’ politi-
scher Soziologie, das heißt der Frage danach, »wie und von wem im 20. Jahrhundert

 
28 Mills 1955 [1951], S. 97.
29 Ebd., S. 289.
30 Ebd., S. 41.
31 Zur spezifischen Subjektivierungsform der Angestellten im Fordismus nach Mills vgl.

auch Eichler 2013, S. 209 ff.
32 Vgl. Mills 1955 [1951], S. 219.

438 Björn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klöckner

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


Geschichte gemacht wird«,33 trifft er hinsichtlich der Geschichtsmächtigkeit der
neuen Mittelschicht in White collar folglich eine noch pessimistischere Diagnose als
bezüglich der Arbeiter*innenklasse und Gewerkschaften. Im Kontrast zu wissen-
schaftlichen Prognosen, die die Angestellten aufgrund ihrer Bedeutung für den kapi-
talistischen Produktionsprozess als zukünftig tonangebende Großgruppe sehen,
betrachtet Mills sie als ein nahezu passives Objekt der Geschichte, das dem »büro-
kratischen Käfig« und dem Willen einer straff organisierten Machtelite gleicherma-
ßen unterworfen ist: »Der kleine Angestellte verkörpert den Helden als Opfer: Er
ist das schwache Geschöpf, das nicht selbst handelt, sondern immer Objekt fremder
Handlungen bleibt, ein Mensch, der im Büro oder Geschäft eines anderen unbe-
merkt seine Arbeit verrichtet, niemals laut spricht, keine Widerrede führt, keine
eigene Meinung hat.«34

Nachdem Mills weder in der organisierten Arbeiter*innenschaft noch in den
Büroangestellten der neuen Mittelschicht geschichtswirksame Kräfte zu entdecken
vermag, nimmt er in der abschließenden empirischen Studie seiner Trilogie über die
Machtstrukturen der US-Gesellschaft schließlich die herrschende Klasse näher ins
Visier, um auch an ihr die zentrale Tendenz der historischen Entwicklung zu ver-
deutlichen.35 Die Auseinandersetzung mit der US-amerikanischen »Machtelite«
(engl.: The power elite) ist nicht nur zum Gründungswerk einer neuen Forschungs-
richtung, der Machtstruktur-Forschung (engl.: »power structure research«) gewor-
den, sondern übt weit darüber hinaus bis zum heutigen Tag eine beträchtliche Wir-
kung auf die Soziologie der Eliten auch in Deutschland aus.36

Mills hinterfragte grundsätzlich die bestehenden demokratischen Strukturen in
seinem Land. Er wollte wissen, was es bedeutet, wenn Akteure, die über enorm viel
Kapital verfügen, ausgezeichnet vernetzt sind und deren Handlungsradius bei wei-
tem den des »einfachen Mannes« übersteigt, ihre Kräfte bündeln. Welche Auswir-
kungen für eine Gesellschaft würde die Existenz einer Elite haben, die über so viel
mehr Macht verfügt als durchschnittliche Bürger*innen? Welche Konsequenzen
würde das Vorhandensein einer solchen Elite für das Land und das demokratische
Gefüge haben? Mills kam zu der Erkenntnis: In den USA hat sich eine Elite formiert,
die aufgrund ihrer Handlungsmacht von den Führungskräften der mittleren Macht-
ebene zu differenzieren ist. Diese Elite bezeichnet er als Machtelite.

Waren die USA Mills zufolge lange Zeit durch lose miteinander verbundene wirt-
schaftliche, politische und militärische Struktureinheiten gekennzeichnet, formier-
ten sich nach dem Bürgerkrieg immer größere und miteinander verflochtene Groß-
organisationen (vor allem Großkonzerne), die um die Vorherrschaft in der
Gesellschaft ringen. Mit den Weltkriegen und dem New Deal verdichtete sich diese

 
33 Hess 1995, S. 98.
34 Mills 1955 [1951], S. 15.
35 Vgl. Mills 1962 [1956].
36 Zur Bedeutung und Aktualität von Mills’ kritischer Elitensoziologie vgl. Krysmanski

2012 sowie die Beiträge von Wendt, Rilling und Wasner in Wendt et al. 2016. Für einen
breiten Überblick zur Rezeption der und Kritik zur »Machtelite« vgl. ferner Domhoff,
Ballard 1968.

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 439

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


Struktur nicht nur als Netzwerk in der Wirtschaft, sondern zunehmend auch in den
in Washington zentralisierten Bundesbehörden, die zu einer Bürokratisierung und
Zentralisierung der Macht tendieren. Zugleich entwickle sich durch die Errichtung
einer permanenten Kriegswirtschaft eine immer engere institutionelle Verflechtung
zwischen Staat, Wirtschaft und dem Militär als einem historisch neuen wirkmäch-
tigen Akteur. Die gegenseitige Durchdringung dieser drei institutionellen Bereiche
führe auch dazu, dass diejenigen, die diese Organisationen leiten, biografisch näher
zusammenrücken, psychologisch einander ähnlicher werden – und dadurch im Kon-
trast zu den neuen Mittelschichten ideologisch eine relativ homogene Oberschicht
als Machtelite bilden. Mills umschreibt die Machtelite als jene Gruppen, »die als
kompliziertes Gebilde einander überschneidender Kreise an allen Entscheidungen
von zumindest nationaler, wenn nicht internationaler Tragweite teilhaben. Wenn
Entscheidungen von solcher Tragweite gefällt werden, ist also jedes Mal die Macht-
Elite im Spiel.«37 Mit seiner Diagnose einer zunehmenden Liaison zwischen öko-
nomischen, militärischen und staatlichen Funktionseliten nahm er bereits jene Beob-
achtung vorweg, die US-Präsident Dwight D. Eisenhower 1962 veranlasste, vor
einem »militärisch-industriellen Komplex« zu warnen.

Mills’ Auseinandersetzung mit der Machtelite ließ ihn zu folgendem Schluss kom-
men: »Rein formell liegt die Autorität ›beim Volk‹; aber in Wahrheit liegt die Macht,
die Initiative zu ergreifen, nur bei zahlenmäßig kleinen Kreisen. Deshalb will die
landläufige Strategie der Manipulation den Eindruck hervorrufen, daß das Volk,
oder mindestens ein großer Teil des Volkes, ›tatsächlich die Entscheidungen
trifft‹.«38 Wer diese Zeilen liest, mag begreifen, warum Mills zu Lebzeiten in weiten
Teilen des wissenschaftlichen Feldes großen Unmut hervorrief.39 Unverblümt stellte
er den demokratischen Charakter seines Landes infrage und erklärte den angeblich
vorherrschenden demokratischen Pluralismus zu einem historischen Artefakt, das
nicht mehr in der Lage sei, die Gegenwart adäquat zu beschreiben, sondern vor allem
der Legitimation diene. Zwar leugnet Mills nicht das Vorhandensein eines gewissen
Pluralismus, er lokalisiert ihn aber vor allem auf der mittleren Machtebene. Diese
»romantische Vorstellung vom Kräfte-Pluralismus« sei dabei »für den konservativ
Denkenden gerade deshalb so anziehend, weil sie eine offene Verteidigung der Män-
ner am Steuer überflüssig macht. Wenn nämlich alle nur Teile eines Gleichgewichts-
systems sind, dann sind sie als Einzelpersonen völlig ohnmächtig, und kein Perso-
nenkreis und keine organisierte Zusammenarbeit der Führungsgruppen kann für die
Ereignisse und Entscheidungen unserer Zeit verantwortlich gemacht werden«.40 Mit
dieser Diagnose dringt Mills zum Kern seiner Auseinandersetzung mit den Macht-
eliten vor. Für ihn war es wichtig, dass die Soziologie »Ross und Reiter« benennt.
Eine Soziologie, die sich mit Herrschaft und Macht auseinandersetzt, darf sich nicht
davor scheuen, auch die individuelle Ebene der Akteure zu benennen, um ihr Han-
 
37 Mills 1962 [1956], S. 33.
38 Ebd., S. 359 (Hervorhebung im Original).
39 Dahrendorf 1962; Dahrendorf 1963. Für eine Übersicht der damaligen Diskussion vgl.

Rilling 2016.
40 Mills 1962 [1956], S. 383.

440 Björn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klöckner

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


deln und Wirken in Bezug auf die Verantwortung für ihre getroffenen oder unter-
lassenen Entscheidungen zu beleuchten.

Trotz seiner Betonung der historischen Bedeutung jener Gruppen und Individuen,
die an der Spitze der Großorganisationen in Staat, Wirtschaft und Militär ein »Drei-
eck der Macht« bilden, verdeutlicht Mills aber auch: Die von ihm identifizierte
Machtelite in den USA ist keineswegs allmächtig. Man dürfe nicht den Fehler bege-
hen, ihr mehr Einfluss zuzuschreiben, als sie eigentlich besitzt. Auch die Machtelite
könne demnach nicht die ganze Welt »kontrollieren«, vielmehr ordne sie sich eben-
falls in die große Orientierungslosigkeit und damit die Gesamttendenz des Spätka-
pitalismus ein. Er redete somit keinesfalls einer Allmacht der amerikanischen Elite
das Wort, betonte allerdings stets, dass die Geschichte sich nicht hinter dem Rücken
aller Akteure als Schicksal vollzieht, sondern einige aufgrund ihrer gesellschaftlichen
Position einflussreicher seien, wenn es darum geht, Geschichte zu machen:

»Die Vorstellung, daß alles einem blinden Zwange folge, ist weithin nur eine fatalistische
Auslegung der eigenen Machtlosigkeit oder – sofern man schon in verantwortlicher politi-
scher Stellung tätig gewesen ist – eine Form, das eigene Versagen zu bemänteln. Die andere
Auffassung, daß alles auf die Verschwörung einiger unschwer feststellbarer Schurken oder
auf die Taten großer Männer zurückzuführen sei, ist eine ebenso voreilige Interpretation des
Tatbestandes, daß Veränderungen im Gesellschaftsgefüge bestimmten Eliten geschichtliche
Chancen eröffnen, die sie wahrnehmen oder nicht wahrnehmen. Wer sich eine dieser beiden
Vorstellungen zu eigen macht, indem er die Geschichte als Konspiration oder als schicksal-
hafte Kraft begreift, erschwert es sich, die tatsächlichen Machtverhältnisse und das Verhal-
ten der Mächtigen zu verstehen.«41

Hinsichtlich der den drei Studien zugrunde liegenden programmatischen Frage, wie
es um die historische Rolle der gesellschaftsprägenden Gruppen seiner Zeit bestellt
ist, zeigt sich in Mills’ Trilogie ein kaum zu überbietender Kontrast. Eine weitrei-
chend passive, vereinzelte und entpolitisierte »Massengesellschaft«, die sich am
nachdrücklichsten in der neuen Mittelschicht als »Geflecht lahmgelegter Kräfte«42

Ausdruck verschafft, steht einer gut organisierten und ideologisch homogeneren
und klassenbewussteren Machtelite gegenüber. Diese verfügt in Mills’ Augen gerade
durch die Vermassung und politische Apathie der subalternen Gruppen über eine
für die Geschichte der USA beispiellose gesellschaftspolitische Gestaltungsmacht.
Mills möchte durch die Verbreitung des Wissens über diese Machtstrukturen und
-mechanismen den unterworfenen Subjekten ihre Handlungsfähigkeit wiedergeben,
indem diese erkennen können, dass es vor allem ihre politische Apathie ist, die der
Machtelite ihre Überlegenheit sichert.

Mills’ provokante Gesellschaftsdiagnosen riefen von Beginn an eine intensive und
kontrovers geführte Debatte hervor, die bis in die heutige Gegenwart reicht. Eine
immer wieder geäußerte Kritik besteht darin, dass Mills die Kohärenz und Geschlos-
senheit von Machteliten-Netzwerken überbetont habe. Demnach ließen die seit den
1960er Jahren zu beobachtenden sozialen und politischen Pluralisierungsprozesse
Mills’ Diagnosen bisweilen anachronistisch erscheinen. So hatte er in seinen Arbei-
ten zum einen nicht die Entstehung emanzipativer Kräfte aus der Mittelschicht im

 
41 Mills 1962 [1956], S. 43.
42 Mills 1959, S. 35.

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 441

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


Blick, die zum Beispiel in Gestalt der Neuen Sozialen Bewegungen als gegenhege-
moniale Kräfte aufgetreten sind;43 zum anderen wird kritisch auf die Ausdifferen-
zierung und Fragmentierung nationaler Eliten durch Globalisierungsprozesse oder
medientechnologische Entwicklungen verwiesen, die mit einer Diffusion der Macht
einhergehe.44

Wenngleich diese kritischen Perspektiven zweifellos ihre Berechtigung haben und
zeitbedingte analytische Beschränkungen und blinde Flecken von Mills’ Studien
aufzeigen, lassen sich jedoch auch gegenläufige Tendenzen zu dieser Pluralisierungs-
these beobachten. Dies gilt insbesondere für die konstatierte Zunahme sozialer
Ungleichheit, die sich in der Konzentration von ökonomischem Kapital in den Hän-
den weniger zeigt, wie Thomas Piketty45 akribisch dokumentiert hat und worin
bisweilen sogar der Aufstieg einer neuen globalen Klasse von Superreichen gesehen
wird.46 Hier stellt sich die Frage, inwiefern diese Entwicklung mit der erwähnten
Macht-Diffusion korrespondiert und ob die Konzentration von ökonomischem
Kapital nicht zwangsläufig mit einem Transfer politischer Macht einhergeht.47

Dementsprechend lässt sich in den letzten Jahren auch eine Renaissance des
Mills’schen Machtkonzepts beobachten, indem in kritischer Weiterführung seiner
Arbeiten etwa die Formierung und Praxis von Machteliten im Kontext von Globa-
lisierungsprozessen, Neoliberalismus und Finanzmarktkapitalismus in den Blick
genommen werden.48 Darin zeigt sich, dass Mills’ Gesellschaftsstudien und die
damit verbundenen analytischen Konzepte auch mehr als 60 Jahre nach ihrem
Erscheinen inspirierende Einsichten für die gegenwärtige Erforschung von Eliten-
netzwerken bieten können.

Die Intellektuellen: Soziologische Phantasie im Namen der Freiheit und Vernunft

Neben der Analyse der gesellschaftlichen Machtstrukturen war für Mills die Rolle
der Intellektuellen in der modernen Gesellschaft ein Thema, das ihn zeit seines
Lebens nicht loslassen sollte. Trotz seiner durchaus erfolgreichen Karriere sah er mit
seiner voranschreitenden »Radikalisierung«, wie Ralf Dahrendorf in seinem Nach-
ruf schrieb, »keinerlei Gemeinsamkeit mehr mit der dominanten Schule der ameri-
kanischen Soziologie. Subjektiv und objektiv stand er am Rand des ›Standes‹, der
doch sein Stand war«.49 Wie zu seiner geografischen Heimat, den USA, so war auch
Mills’ Verhältnis zur Soziologie als seiner intellektuellen Heimat durch eine
Parallelität von Nähe und Distanz geprägt, die seinen Blick für Missstände schärfte.

3.

 
43 Vgl. Burawoy 2008, S. 371 f.
44 Vgl. beispielsweise Wolfe 2000.
45 Vgl. Piketty 2014.
46 Vgl. Freeland 2012; Krysmanski 2015.
47 Vgl. hierzu Davies 2017, S. 228 f.
48 Vgl. hierzu zum Beispiel die Sonderausgabe der Zeitschrift Theory, Culture & Society

34, 5-6 zum Thema »Elites and power after financialization« (2017).
49 Dahrendorf 1962, S. 604.

442 Björn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klöckner

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


Durch seine Werke hindurch und seine Erfahrungen in den USA sowie später in
der Sowjetunion stieß Mills auf eine eigenartige Praxis bei seinen Kolleg*innen. Er
betont im Einklang mit der herrschenden wissenschaftlichen Meinung seiner Zeit,
dass die Intellektuellen im Ostblock durch die totalitären Systeme gleichgeschaltet
seien und ihre Arbeit daher nur unter strenger staatlicher Kontrolle ausführen konn-
ten. Allerdings zeichnet sich für ihn andererseits – und hier bewegt sich Mills unwei-
gerlich auf dem Terrain der zeitgenössischen Provokation – auch unter den Intel-
lektuellen in den USA eine Selbstgleichschaltung entsprechend der außenpolitischen
und weltanschaulichen Doktrinen des Kalten Kriegs ab: »Niemand sperrt sie ein.
Niemand braucht sie einzusperren. Die sperren sich selbst ein.«50 Obwohl die for-
male Demokratie einen breiten Möglichkeitsraum der Betätigung garantiert, stellte
er bei vielen Intellektuellen der westlichen Welt eine Selbstzensur fest, die ihr Denken
und politisches Engagement einschränke. Seine Aufgabe als Intellektueller und Wis-
senschaftler sah er mit Blick auf diese Misere darin, diesen Zustand zu analysieren
und Möglichkeiten seiner Überwindung zu erkunden: »Viele von uns haben bereits
so krumme Rücken, daß es unsere erste Aufgabe sein wird, das Joch abzuschütteln
und uns nach echten Alternativen umzusehen.«51

Diese Selbstbeschränkung der Sozialwissenschaften drückt sich für Mills vor allem
in der Begrenzung der US-Soziologie auf zwei Formen der sozialwissenschaftlichen
Praxis aus: die große Theorie und den abstrakten Empirismus.52 In dem nach seinem
Erscheinen schnell zum modernen Klassiker53 avancierten theoretischen Vermächt-
nis an die Soziologie – der Soziologischen Phantasie54 (engl.: »The sociological ima-
gination«) – nimmt sich Mills zunächst die »grand theory« von Talcott Parsons als
ein exemplarisches Beispiel für den Großtheoretiker vor. Während Parsons nach
Mills zwar den Anspruch erhebt, eine »allgemeine soziologische Theorie« zu ver-
fassen, errichte er »in Wirklichkeit bloß ein Reich der Begriffe, aus dem viele Struk-
turmerkmale von Gesellschaften verbannt sind, die zu Recht seit langem als unver-
zichtbar für deren Verständnis gelten«.55 Der formalisierte Begriffsfetischismus des
Großtheoretikers – der sich für Mills paradigmatisch in Parsons’ Wertebegriff doku-
mentiert – verhindere jegliche Beschäftigung mit empirischen Konflikt- und Herr-
schaftsfragen, politischen und ökonomischen Institutionen sowie Prozessen sozialen
Strukturwandels. Eine »allgemeine Theorie der Gesellschaft« dieser Couleur biete
nicht mehr als eine Legitimation und Verabsolutierung der bestehenden Gesell-

 
50 Mills 1959, S. 174.
51 Ebd., S. 189.
52 Vgl. Mills 1963 b.
53 Dass Mills mit der Soziologischen Phantasie einen modernen Klassiker der Soziologie

produzierte, wird unter anderem darin deutlich, dass sein Werk in einer weltweiten Mit-
gliederbefragung der International Sociological Association zum Buch des Jahrhunderts
den zweiten Platz belegte und nur Max Webers Wirtschaft und Gesellschaft häufiger
genannt wurde (Krysmanski 2001). Zum biografischen Entstehungskontext der Sozio-
logischen Phantasie siehe auch Brewer 2004.

54 Vgl. Mills 2016 [1959].
55 Ebd., S. 67.

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 443

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


schaft, ohne ihre politischen und ökonomischen Bedingungen und Alternativen in
den Blick zu bekommen: »In Parsons’ Schema kann […] kein sinnvoller Konflikt-
begriff formuliert werden. Strukturelle Gegensätze, große Revolten, Revolutionen
– all das ist nicht vorstellbar.«56

Der abstrakte Empirismus ist für Mills eine andere – noch weitreichendere – Form
der intellektuellen Selbstbeschränkung, die er am Beispiel seines früheren Mentors
Paul Lazarsfeld verdeutlicht: die »methodologische Selbstknebelung«.57 Auch hier
werde eine Dimension des sozialwissenschaftlichen Forschungsprozesses herausge-
griffen und verabsolutiert: Die intellektuelle Tätigkeit verwandelt sich in die Arbeit
eines durchbürokratisierten Arbeitsprozesses, der mit seiner »Pseudogenauig-
keit«58 ohne Theorien und Ideen auskommt und zwei neue Typen von Kopfarbei-
ter*innen produziert, nämlich die für die Ausarbeitung der Methoden zuständigen
wissenschaftlichen Geschäftsführer*innen und die für ihre Anwendung angestellten
Forschungstechniker*innen. Zusammen »schmarotzen«59 sie bei den naturwissen-
schaftlichen Wissenschaftsphilosophien und bilden sich ein, dass die Aufgabe der
Soziologie darin bestünde, die Philosophie durch adäquate Methoden in Wissen-
schaft zu verwandeln. Durch diese Art des Methodenfetischismus werde die Sozi-
alwissenschaft nach und nach zu einer technischen Anwendung der Methoden
degradiert: »Damit meine ich, dass die Art der aufgegriffenen Probleme und ihre
Formulierung durch die ›wissenschaftliche Methode‹ massiv beschränkt werden.
Kurz: Hier bestimmt offenbar die Methodologie die Probleme.«60

Das Klein-Klein der abstrakten Empiriker*innen, in dem sich das in White col-
lar freigelegte bürokratische Ethos offenbart, habe schließlich zur Folge, dass dieser
Forschungsstil mit seinem Fokus auf die Isolierung methodisch exakt erfassbarer
Variablen immer kostenaufwendiger werde und daher vor allem auf Auftragsfor-
schung »von Armeegenerälen und Sozialarbeitern, Konzernlenkern und Gefängnis-
direktoren«61 angewiesen sei. Hiermit verändere sich aber auch die Tätigkeit der
Sozialwissenschaftler*innen in der Gesellschaft, und zwar von einer »akademischen
zu [einer] bürokratischen; ihr Publikum verändert sich – von Reformbewegungen
zu Entscheiderzirkeln; und auch ihre Fragestellungen verändern sich – von selbst-
gewählten Fragen zu Klientelfragen«.62 Damit gehe wiederum einher, dass die Sozi-
alwissenschaft das bürokratische Ethos ihrer Auftraggeber*innen zunehmend über-
nimmt, den Status quo legitimiert und notgedrungen »die großen gesellschaftlichen
Probleme und Menschheitsfragen unserer Zeit aus dem Untersuchungsbereich aus-
schließt«.63 Genau dieses Fokussieren auf die privaten Sorgen der Menschen und

 
56 Ebd., S. 77.
57 Ebd., S. 87.
58 Ebd., S. 116.
59 Ebd., S. 98.
60 Ebd., S. 97.
61 Ebd., S. 128 f.
62 Ebd., S. 150.
63 Ebd., S. 118.

444 Björn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klöckner

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


öffentlichen Probleme der historischen Gesellschaftsstruktur sei jedoch die eigent-
liche Aufgabe der Sozialwissenschaften, die beide die US-Soziologie dominierenden
Forschungsstile nicht einlösen können, da sie auf eine angemessene Verschränkung
von Problemformulierung, Theorie und Empirie verzichten. Die Krise der Soziologie
besteht nach Mills, wie er auch in einer Einleitung zu einer von ihm herausgegeben
Anthologie der soziologischen Klassik schreibt, vor allem im »Zurückschrecken vor
den Aufgaben, denen sich die klassischen Soziologen in aller Kühnheit stellten«.64

Mills war stets um eine Weiterentwicklung der Klassik bemüht, da weder der Mar-
xismus mit seiner makroskopischen noch der Liberalismus mit seiner mikroskopi-
schen Perspektive die gesellschaftlichen Entwicklungen des 20. Jahrhunderts
adäquat erklären könnten. Er versuchte sich daher an einer Integration der ver-
schiedenen empirischen wie theoretischen, mikro- wie makrosoziologischen
Ansätze zur Analyse der historischen Spezifik der Spätmoderne. Um eine grundle-
gende Revitalisierung des humanistischen Erbes der Soziologie jenseits der Ortho-
doxien bemüht, machte er die Alltagswelt und die politischen wie kulturellen
Kämpfe der Gegenwartsgesellschaft zum Bezugspunkt der Theoriebildung und
empirischen Forschung. Die privaten Sorgen und öffentlichen Probleme der Men-
schen mit den Theoriefragen der klassischen Soziologie und Sozialpsychologie zu
verbinden und dabei – wie es der Titel eines mit Hans Gerth zusammen verfassten
theoretischen Entwurfs formuliert – den Zusammenhang von »Persönlichkeit und
Gesellschaft«65 zum Ausgangspunkt der Analyse zu machen, sind der Kern von
Mills’ soziologischem Programm, das er mit dem Begriff der »soziologischen Phan-
tasie« so treffend auf den Punkt brachte.

Soziologische Phantasie heißt für Mills die Fähigkeit
»zum Wechsel der Perspektiven: von der politischen zur psychologischen; von der Unter-
suchung einer einzigen Familie zum weltweiten Vergleich von Staatshaushalten; von der
theologischen Lehranstalt zum militärischen Establishment; von Betrachtungen über die
Ölindustrie zu Studien über zeitgenössische Poesie. Sie ist die Fähigkeit, von den unpersön-
lichsten und fernsten Veränderungen zu den intimsten Eigentümlichkeiten des menschlichen
Selbst zu wechseln – und die Zusammenhänge zwischen beiden zu sehen. Hinter ihrem
Gebrauch steckt immer der Drang, die gesellschaftliche und geschichtliche Bedeutung des
Individuums in der Gesellschaft und Epoche zu verstehen, in denen es seine Eigenart aus-
bildet und sein Leben führt.«66

Es ging ihm darum, den Menschen ihre Position in der jeweiligen historischen
Gesellschaft, in der sie leben, bewusst zu machen. Indem die Soziologie die Frage zu
beantworten sucht, inwiefern es den Menschen in einer spezifischen historischen
Gesellschaftsstruktur möglich ist, frei und vernünftig zu handeln:

»Freiheit ist nicht nur die Möglichkeit, zu tun, was man will; auch nicht bloß die Gelegen-
heit, zwischen Alternativen zu wählen. Freiheit ist vor allem die Möglichkeit, die verfügba-
ren Alternativen zu formulieren und über sie zu streiten – und dann eine Wahl zu treffen.
Deshalb ist Freiheit nur möglich, wenn die Vernunft im menschlichen Leben eine größere

 
64 Mills 1960 a, S. 12.
65 Vgl. Gerth, Mills 1970.
66 Mills 2016 [1959], S. 29.

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 445

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


Rolle spielt. […] Freiheit ist darüber hinaus die Möglichkeit, zu wählen, auf welche Weise
und von wem Entscheidungen über die menschliche Zukunft getroffen werden sollen.«67

Er sah es dabei als »die ständige politische Aufgabe des Sozialwissenschaftlers – wie
jedes liberalen Pädagogen –, persönliche Schwierigkeiten in öffentliche Probleme zu
übersetzen und die letzteren so zu formulieren, dass ihre Bedeutung für das Leben
einer Vielfalt von Individuen deutlich wird«.68

Sozialwissenschaftler*innen haben demnach bei Mills, es ist schon angeklungen,
nicht nur eine intellektuelle, sondern auch eine politische Aufgabe. Das heißt für ihn
aber nicht in erster Linie, dass die Intellektuellen auf die Straße gehen sollen, um zu
protestieren, sondern dass sie sich vielmehr über die Öffentlichkeit und die Medien
an jene drei Gruppen richten sollen, die sich so fundamental hinsichtlich ihrer
Handlungs- und Geschichtsmächtigkeit unterscheiden lassen:

»Jene, die Macht ausüben und die sich dessen bewusst sind, konfrontiert er mit ihrer Ver-
antwortung für die von ihm herausgearbeiteten strukturellen Konsequenzen ihrer Entschei-
dungen und Unterlassungen. Jene, deren Handeln strukturelle Konsequenzen hat, die sich
dessen aber nicht bewusst zu sein scheinen, informiert er über alles, was er über die Kon-
sequenzen herausgefunden hat. Er versucht, pädagogisch zu wirken, und konfrontiert
danach auch sie mit der Verantwortung. Jene schließlich, die normalerweise keine solche
Macht haben und deren Bewusstsein auf ihre Alltagsmilieus beschränkt ist, klärt er durch
seine Arbeit über die Bedeutung struktureller Entwicklungen und Entscheidungen für diese
Milieus und darüber auf, wie persönliche Schwierigkeiten mit öffentlichen Problemen
zusammenhängen; im Zuge dieser Bemühungen legt er ihnen auch dar, was er über die
Aktivitäten jener herausgefunden hat, die mehr Macht haben.«69

Die für seine Emanzipationsstrategie so wichtigen Öffentlichkeiten und Medien
verwandeln sich nach Mills zwar immer mehr zu einem dem Massencharakter der
Gesellschaft entsprechenden Manipulationsapparat. Dies hindert ihn aber nicht
daran, seiner scharfen Kritik die eigentlichen Potenziale der Medien entgegenzu-
stellen und auf ihre Bedeutung für eine öffentlich wirksame Sozialwissenschaft zu
verweisen:

»Die technischen Hilfsmittel Rundfunk und Fernsehen – durch die so viele den kulturellen
Bankrott erlitten haben – sollten wir so anwenden, wie sie unserer Meinung nach anzu-
wenden sind, oder sie gar nicht anwenden. Wir sollten voraussetzen, daß diese Mittel zu
unseren Produktions- und Arbeitsmitteln gehören, daß sie uns willkürlich geraubt und
unberechtigter Weise zu einem privaten Monopol gemacht worden sind, daß sie heute zu
stupiden und korrumpierenden Zwecken verwendet werden, die uns vor der Welt und vor
uns selber beschämen. […] Wir sollten nur unter den von uns festgelegten Bedingungen für
den Rundfunk und das Fernsehen tätig sein – oder gar nicht. […] Wir sollten Rundfunk und
Fernsehen zu Werkzeugen einer liberalen – das heißt befreienden – Erziehung machen.«70

»Echte Öffentlichkeiten«71 (engl.: »genuine publics«) sind für ihn eine wesentliche
Bedingung für eine demokratischere Gesellschaft. Während Menschen in einer Mas-
sengesellschaft nicht dazu fähig seien, ihre privaten Sorgen in öffentliche Probleme
zu übersetzen, seien Menschen in echten Öffentlichkeiten hierzu in der Lage. Sie

 
67 Ebd., S. 260.
68 Ebd., S. 278.
69 Ebd., S. 274.
70 Mills 1959, S. 194 (Hervorhebungen im Original).
71 Mills 2016 [1959], S. 277.

446 Björn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klöckner

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


verstünden, wie ihre »milieuspezifischen Sorgen mit gesellschaftlichen Strukturpro-
blemen zusammenhängen«.72 Die Allgemeinheit muss seiner Auffassung nach ein
öffentliches Forum bilden, das die eigentlichen politischen Fragen entscheidet. Unter
Demokratie versteht Mills mehr als eine legale Rechtsform, nämlich dass diejenigen,
die von einer Entscheidung betroffen sind, auch ein wirksames Mitsprache- und
Kontrollrecht über von ihnen geformte Parteien, Bewegungen und Öffentlichkeiten
innehaben. Solange solche vermittelnden Institutionen nicht bestehen, lautet dem-
entsprechend seine Diagnose, sei die Gesellschaft vor allem der formalen Erwartung
nach demokratisch, während sich die Praxis in ihr allzu häufig als undemokratisch
erweise. Mills hinterließ der Sozialwissenschaft demnach auch die Aufgabe, poli-
tisch im Sinne der Demokratie und des Humanismus zu intervenieren und die sozio-
logische Phantasie gegen die Zwänge der Bürokratien und Massengesellschaft in
Stellung zu bringen. Er resümiert:

»Wir müssen die menschliche Phantasie entfesseln, damit sie aufs neue die Alternativen
erforscht, die heute der Menschheit offenstehen. Wir müssen allgemeine und detaillierte
Pläne, Ideen, Vorstellungen bieten – kurz, Programme. […] Notwendig sind große Zukunfts-
perspektiven, und wir haben die Möglichkeit und Pflicht, sie zu liefern […] Wir haben nicht
nur bestehende Standpunkte aufrechtzuerhalten, wir haben die Aufgabe, neue zu schaf-
fen.«73

Fazit

Mittels seiner kritisch-produktiven und unbequemen Interventionen in Politik und
Soziologie seiner Zeit hat Mills ein gleichermaßen anspruchsvolles und verständli-
ches soziologisches Programm hinterlassen, das jenseits der dichotomen Unterschei-
dung von Mikro- und Makrostrukturen die Situation der gesellschaftlichen Indivi-
duen in ihrem konkreten Lebensalltag mit den großen soziostrukturellen
Entwicklungen in eine produktive Beziehung setzte. Dahinter steht Mills’ Verständ-
nis der Soziologie als emanzipatorisches Projekt, das den »Beforschten« – als
Voraussetzung progressiven Wandels – ihre persönliche Situation und die sie beherr-
schenden gesellschaftlichen Kräfte vor Augen zu führen sucht. Sozialwissenschaft-
ler*innen müssten mithilfe ihrer soziologischen Phantasie die privaten Sorgen der
Menschen in öffentliche Probleme übersetzen und diese vor dem Hintergrund einer
sich stets im Wandel befindlichen Gesellschaftsstruktur erklären.74

Mills stellte in diesem Zusammenhang konsequent die Frage nach Macht- und
Ungleichheitsverhältnissen ins Zentrum seiner Analyse. Er hinterfragte hartnäckig
die vorherrschenden Denkströmungen seiner Zeit, die allzu sehr dazu neigten, die
menschliche Geschichte entweder als Taten »großer« Menschen beziehungsweise
Verschwörung oder schicksalshafte Tragödie zu erzählen. Was damit einherginge,
sei nicht nur eine Verkennung der tatsächlichen Macht der Führungsgruppen, son-
dern auch das Ausblenden der zahlreichen Potenziale für emanzipatorische Verän-

4.

 
72 Ebd.
73 Mills 1959, S. 191 f.
74 Vgl. Brewer 2005.

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 447

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


derungen, die die »postmoderne«75 Gesellschaftsstruktur bereitstellt. Für Mills sind
mit der Häufung der Machtmittel nämlich nicht nur Gefahren, sondern auch
enorme Chancen verbunden: »Die Ausdehnung und Zentralisierung der Machtmit-
tel sind Symptome für die neuen Möglichkeiten des Menschen, Geschichte zu
machen, Signale einer Chance, über das Schicksal hinauszugreifen und der freien
Entscheidung – womöglich sogar der Vernunft – Einfluß auf die Gestaltung unserer
Epoche zu gewähren.«76

In dieser Öffnung der Perspektive liegt auch das aktuelle Potenzial von Mills’
soziologischem Programm begründet. Zugespitzt formuliert, ist auch gegenwärtig
die »Vorstellung, dass sich Gesellschaft prinzipiell hinter dem Rücken der Akteure
samt deren Intentionen abspielt, […] so tief in der kategorialen Grundausstattung
der Soziologie eingelagert, dass sie zu einem Emergenz-Apriori geworden ist«.77

Eine derartige Überzeugung, nach der die Gesellschaft als das Produkt emergenter
Prozesse verstanden wird, lässt die ungleiche Handlungs- und Geschichtsmächtig-
keit von gesellschaftlichen Akteuren »nicht einmal als Möglichkeit fassen«.78 Kom-
plementär zu dieser Perspektive stehen modernisierungstheoretische Ansätze und
Zeitdiagnosen, die dazu tendieren, mit einer »unkritischen Fokussierung auf die
dynamische Vielfalt der Lagen, Milieus und Lebensstile«79 vertikale Ungleichheits-
strukturen aus dem Blick zu verlieren. Soziologische Praxis, die einer solchen Den-
kart folgt, neigt, wie Mills aufgezeigt hat, zur Ideologie(re)produktion, indem sie
bestehende Machtungleichheiten und die damit verbundene ungleiche Geschichts-
mächtigkeit einebnet, legitimiert und zugleich Möglichkeiten der Emanzipation ver-
deckt.

Angesichts der gravierenden gegenwärtigen, komplexer gewordenen sozialen
Ungleichheitsstrukturen ließe sich von Mills lernen, dass sich die Soziologie jenseits
wohlfeiler Krisenrhetorik80 wieder entschiedener der (Macht-)Frage zuwenden
muss: Welche konkreten Akteure sind aufgrund welcher ökonomischen, kulturellen
und sozialen Ressourcen, in welchem Grade, mit welchen Mitteln und mit welchen
Konsequenzen für jene Akteure, die keinen Zugang zu diesen Machtmitteln haben,
in der Lage, »Geschichte zu machen«? Insbesondere die (transnationale) Elitenso-
ziologie bietet eine Reihe von Ansatzpunkten,81 diese Fragen wieder stärker ins

 
75 Mills 2016 [1959], S. 271.
76 Mills 1959, S. 56.
77 Vobruba 2006, S. 281.
78 Ebd.
79 Geißler 1996, S. 323.
80 Ein Hang, der sich auch unverkennbar in den Mottos jüngerer DGS-Kongresse wie etwa

»Unsichere Zeiten« oder »Routinen der Krise« widerspiegelt. Hans-Jürgen Krysmanski
illustriert mit Bezug auf letzteren Kongress in Trier die soziologische Randständigkeit
von macht- und elitetheoretischen Ansätzen – und dem hier behandelten Protagonisten
– in Deutschland: »Im 83-seitigen Hauptprogramm kam der Begriff der Eliten viermal,
der Begriff der Herrschaft keinmal, der Name Mills einmal vor« (Krysmanski 2016, S. 9).

81 Vgl. Krysmanski 2015; Schneickert 2016; Hartmann 2016; Wendt 2016.

448 Björn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klöckner

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


Zentrum einer kritisch orientierten politischen Soziologie zu rücken.82 In anderen
Worten geht es darum, den »Nichtangriffspakt«83 zwischen Soziologie und Gesell-
schaft aufzukündigen und jene Kräfte innerhalb der Disziplin zu stärken, die sich
nicht auf eine falsch verstandene und folglich ideologische »Wertneutralität« beru-
fen, sondern den Machtverhältnissen unterworfenen »einfachen« Menschen in
ihren alltäglichen Lebenszusammenhängen Antworten bereitstellen wollen. Mögli-
cherweise ließen sich auf diese Weise auch Erklärungen für drängende Probleme
finden, wie zum Beispiel die offenkundige derzeitige globale Kluft, die zwischen den
Machteliten und ihren Bevölkerungen besteht.

Ein damit untrennbar verbundenes weiteres Vermächtnis ist Mills’ Konzept einer
Soziologie als methodisch geleiteter Faktenwissenschaft und engagiertem öffentli-
chen Projekt, das demokratischen Werten verschrieben ist. Auch wenn, wie Stephan
Lessenich betont, in Mills’ Soziologischer Phantasie einige Ausführungen etwas
veraltet wirken, erweist sich sein Wissenschaftsverständnis von »geradezu zeitloser
Gültigkeit«.84 Die Entpolitisierung, Bürokratisierung und Ökonomisierung des wis-
senschaftlichen Mainstreams der USA der 1950er Jahre, gegen die Mills anschrieb,
sind keineswegs beseitigt worden; in Gestalt eines »akademischen Kapitalis-
mus«85 scheinen diese Entwicklungen die gegenwärtigen – auch soziologischen –
Wissenschaftskulturen vielmehr in einem noch höheren Maße zu prägen. Nicht von
ungefähr ist Mills’ Projekt einer Politischen Soziologie daher auch eines der inspi-
rierenden Fundamente einer »public sociology«, wie Michael Burawoy86 in einem
offenen Brief an Mills schrieb.

Literatur

Birnbaum, Norman 1963. »Einleitung«, in C. Wright Mills: Kritik der soziologischen Denkweise,
S. 7-33. Darmstadt: Luchterhand.

Bourdieu, Pierre 1970. »Strukturalismus und soziologische Wissenschaftstheorie«, in Pierre
Bourdieu: Soziologie der symbolischen Formen, S. 7-41. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Brewer, John D. 2004. »Imagining The Sociological Imagination: the biographical context of a
sociological classic«, in The British Journal of Sociology 55, 3, S. 317-333.

Brewer, John D. 2005. »Public and private in C.Wright Mills’s life and work«, in Sociology 39, 4,
S. 661-677.

Burawoy, Michael 2008. Open letter to C. Wright Mills. http://burawoy.berkeley.edu/PS/Open
%20Letter%20to%20Mills.pdf (Zugriff vom 07.11.2017).

Dahrendorf, Ralf 1962. »Nekrologe, C. Wright Mills (1916-1962)«, in Kölner Zeitschrift für
Soziologie und Sozialpsychologie 14, 3, S. 603-605.

Dahrendorf, Ralf 1963. Die angewandte Aufklärung. Gesellschaft und Soziologie in Amerika.
München: Piper.

 
82 Für den Versuch der Weiterentwicklung der Machttheorie von Mills über die dichotome

Unterscheidung zwischen Elite und Masse hinaus auf das gesamte Feld der Macht und
ihre Anwendung auf die Frage nach der Verantwortung für Nachhaltigkeit vgl. Wendt,
Görgen 2018.

83 Bourdieu 1970, S. 8.
84 Lessenich 2016, S. 13.
85 Vgl. Münch 2011.
86 Vgl. Burawoy 2008.

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 449

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


Davies, William 2017. »Elite power under advanced neoliberalism«, in Theory, Culture & Society
34, 5-6, S. 227-250.

Domhoff, G. William; Ballard, Hoyd B. Hrsg. 1968. C. Wright Mills and the power elite. Boston:
Beacon Press.

Eichler, Lutz 2013. System und Selbst: Arbeit und Subjektivität im Zeitalter ihrer strategischen
Anerkennung. Bielefeld: transcript.

Freeland, Chrystia 2012. Plutocrats. The rise of the new global super-rich and the fall of everyone
else. New York: Penguin.

Geißler, Rainer 1996. »Kein Abschied von Klasse und Schicht. Ideologische Gefahren der deut-
schen Sozialstrukturanalyse«, in Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 48,
2, S. 319-338.

Gerth, Hans; Mills, Charles Wright 1958. »Introduction. The man and his work«, in From Max
Weber: Essays in sociology. Translated, edited, and with an introduction by H. H. Gerth and
C. Wright Mills, S. 1-74. New York: Oxford University Press.

Gerth, Hans; Mills, Charles Wright 1970. Person und Gesellschaft. Die Psychologie sozialer
Institutionen. Frankfurt a. M., Bonn: Athenäum.

Hartmann, Michael 2016. Die globale Wirtschaftselite. Eine Legende. Frankfurt a. M.: Cam-
pus.

Hess, Andreas 1995. Die Politische Soziologie C. Wright Mills’. Ein Beitrag zur politischen
Ideengeschichte. Opladen: Leske + Budrich.

Hess, Andreas 2003. »C. Wright Mills (1916-1962)«, in Klassiker der Soziologie 2. Von Talcott
Parsons bis Anthony Giddens, hrsg. v. Käsler, Dirk, S. 180-196. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Horowitz, Irving L. 1963. »Bibliography of the writings of C. Wright Mills«, in Power, politics
and people. The collected essays of C. Wright Mills, hrsg. v. Horowitz, Irving L., S. 614-641.
New York: Oxford University Press.

Horowitz, Irving L. Hrsg. 1965. The new sociology. Essays in social science and social theory in
honor of. C. Wright Mills. New York: Oxford University Press.

Horowitz, Irving L. 1983. C. Wright Mills, an utopian American. New York: Free Press.
Krysmanski, Hans-Jürgen 2001. The sociological imagination. www.uni-muenster.de/PeaCon/s-

texte/SocImag.htm (Zugriff vom 07.11.2017).
Krysmanski, Hans-Jürgen 2005. Soziologische Ausflüge in die Massenkultur – Eine Erinnerung

an C. Wright Mills aus Anlass des Todes Pierre Bourdieus. www.uni-muenster.de/PeaCon/
psr/pn/05-krys-mills-bourdieu.PDF (Zugriff vom 07.11.2017).

Krysmanski, Hans-Jürgen 2012. Hirten und Wölfe. Wie Geld- und Machteliten sich die Welt
aneignen oder: Einladung zum Power Structure Research. Münster: Westfälisches Dampf-
boot.

Krysmanski, Hans-Jürgen 2015. 0,1%. Das Imperium der Milliardäre. Frankfurt a.M.: West-
end.

Krysmanski, Hans-Jürgen 2016. »Geleitwort«, in Wie Eliten Macht organisieren. Bilderberg &
Co.: Lobbying, Thinktanks und Mediennetzwerke, hrsg. v. Wendt, Björn; Klöckner, Marcus
B.; Pommrenke, Sascha, Walter Michael, S. 9-11. Hamburg: VSA.

Lessenich, Stephan 2016. »Soziologische Phantasie, gestern und heute. Vorwort zur deutsch-
sprachigen Neuausgabe«, in Charles Wright Mills: Soziologische Phantasie, hrsg. v. Lesse-
nich, Stephan, S. 7-21. Wiesbaden: Springer VS.

Lessenich, Stephan 2017. »Soziologische Phantasie – heute: Die Welt zu Gast bei ›Freunden‹«, in
Soziologie 46, 2, S. 160-172.

Mills, C. Wright 1948. The new men of power. America’s labor leaders. New York: Harcourt.
Mills, C. Wright 1955 [1951]. Menschen im Büro. Ein Beitrag zur Soziologie der Angestellten.

Köln: Bund-Verlag (englische Originalausgabe von 1951: White collar. The American middle
class. New York: Oxford University Press).

Mills, C. Wright 1959. Die Konsequenz. Politik ohne Verantwortung. München: Kindler.
Mills, C. Wright 1960 a. Klassik der Soziologie. Eine polemische Auslese. Frankfurt a. M.:

Fischer.
Mills, C. Wright 1960 b. Listen, Yankee: the revolution in Cuba. New York: Ballantine.
Mills, C. Wright 1962. The Marxists. New York: Pelicane.

450 Björn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klöckner

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


Mills, C. Wright 1962 [1956]. Die amerikanische Elite. Gesellschaft und Macht in den Verei-
nigten Staaten. Reinbek bei Hamburg: Holsten (englische Originalausgabe von 1956: The
power elite. New York: Oxford University Press).

Mills, C. Wright 1963 a. »The labor leaders and the power elite«, in Power, politics and people.
The collected essays of C. Wright Mills, hrsg. v. Horowitz, Irving L., S. 97-109. New York:
Oxford University Press.

Mills, C. Wright 1963 b. »Two styles of social science research«, in Power, politics and people.
The collected essays of C. Wright Mills, hrsg. v. Horowitz, Irving L., S. 553-567. New York:
Oxford University Press.

Mills, C. Wright 2016 [1959]. Soziologische Phantasie, hrsg. v. Lessenich, Stephan. Wiesbaden:
Springer VS (englische Originalausgabe von 1959: The sociological imagination. New York:
Oxford University Press).

Mills, C. Wright; Clarence, Senior; Goldsen, Rose K. 1950. The Puerto Rican journey. New York:
Harper.

Münch, Richard 2011. Akademischer Kapitalismus. Über die politische Ökonomie der Hoch-
schulreform. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Neun, Oliver 2015. »Der andere ›amerikanische‹ Max Weber: Hans H. Gerths und C. Wright
Mills’ From Max Weber, dessen deutsche Rezeption und das Konzept der ›public sociology‹«,
in Berliner Journal für Soziologie 25, 3, S. 333-357.

Piketty, Thomas 2014. Das Kapital im 21. Jahrhundert. München: C. H.Beck.
Rilling, Rainer 2016. »Auf der Suche nach der verlorenen Bourgeoisie. Aspekte der US-ameri-

kanischen Eliteforschung«, in Wie Eliten Macht organisieren. Bilderberg & Co.: Lobbying,
Thinktanks und Mediennetzwerke, hrsg. v. Wendt, Björn; Klöckner, Marcus B.; Pommrenke,
Sascha; Walter, Michael, S. 29-43. Hamburg: VSA.

Schneickert, Christian 2016. Nationale Machtfelder und globalisierte Eliten. Konstanz: UVK.
Trevino, A. Javier 2012. The social thought of C. Wright Mills. Los Angeles: Sage/Pin Forge

Press.
Vobruba, Georg 2006. »Editorial«, in Soziologie 35, 3, S. 281-282.
Weber, Max 1958. From Max Weber: essays in sociology. Translated, edited, and with an intro-

duction by H. H. Gerth and C. Wright Mills. New York: Oxford University Press.
Wendt, Björn 2016. Die Bilderberg-Gruppe. Wissen über die Macht gesellschaftlicher Eliten.

Göttingen: Optimedien.
Wendt, Björn; Görgen, Benjamin 2018. »Macht und soziale Ungleichheit als vernachlässigte

Dimensionen der Nachhaltigkeitsforschung. Überlegungen zum Verhältnis von Nachhaltig-
keit und Verantwortung«, in Reflexive Responsibilisierung. Verantwortung für nachhaltige
Entwicklung, hrsg. v. Henkel, Anna; Lüdtke, Nico; Buschmann, Nikolaus; Hochmann, Lars,
S. 49-66. Bielefeld: transcript.

Wendt, Björn; Klöckner, Marcus; Pommrenke, Sascha; Walter, Michael. Hrsg. 2016. Wie Eliten
Macht organisieren. Bilderberg & Co.: Lobbying, Thinktanks und Mediennetzwerke. Ham-
burg: VSA.

Wolfe, Alan 2000. »Afterword«, in Charles Wright Mills: The power elite, S. 363-381. New York:
Oxford University Press.

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 451

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432


Zusammenfassung: In dem Beitrag wird die Aktualität von C. Wright Mills’ Machtanalysen
und Überlegungen zur Funktion kritischer Intellektueller in der Massengesellschaft themati-
siert. Wir zeigen, dass soziologische Phantasie einen Modus darstellt, private in öffentliche
Probleme zu transferieren, und wie zentral es hierfür ist, soziale Probleme im Zusammenspiel
mikro- und makrosoziologischer Perspektiven zu untersuchen.

Stichworte: C. Wright Mills, Macht, soziologische Phantasie, Politische Soziologie

The sociological phantasy of C. Wright Mills. On the timeliness of an inconvenient
classic

Summary: The article focuses on the timeliness of C. Wright Mills’ analyses of power and his
considerations about the function of critical intellectuals in a mass society. We show that
sociological phantasy is a mode of transferring private problems into public issues and how
crucial it is to examine these problems from a combination of micro- and macro-sociological
perspectives.

Keywords: C. Wright Mills, power, sociological phantasy, political sociology

Autoren

Björn Wendt
Institut für Soziologie
Scharnhorststraße 121
48151 Münster
bjoern.wendt@uni-muenster.de

Michael Walter
SOCIUM Forschungszentrum Ungleichheit und Sozialpolitik
Mary-Somerville-Straße 9
28359 Bremen
mkwalter@uni-bremen.de

Marcus B. Klöckner
Soziologe, Journalist und Autor
kloeckner.m@web.de

452 Björn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klöckner

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

