AUFSATZ
Bjorn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klockner

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills

Zur Aktualitit eines unbequemen Klassikers

Einleitung

»Sie sind nicht radikal, nicht liberal, nicht konservativ, nicht reaktionir. Sie sind inaktiv.
Sie machen nicht mit. Wenn wir die griechische Definition des Idioten als eines reinen Pri-
vatmannes gelten lassen, miissen wir zahlreiche [...] Biirger fiir Idioten halten. «!
Charles Wright Mills suchte sein Leben lang nach einer emanzipatorischen Kraft in
der Gesellschaft, die der Malaise der Moderne ein intellektuelles und politisches
Programm entgegenzustellen in der Lage sein konnte, das zur Verbesserung des
Lebens auf der Welt das Beste, was der Liberalismus und Sozialismus in der
Geschichte zu bieten hatten, aufnimmt und fortfithrt. Seine Suche fiihrte ihn von
der organisierten Arbeiter*innenschaft tiber die Angestellten der Mittelschicht bis
hin zu den Machteliten und Intellektuellen. Was er fand, war eine allgegenwirtige
und tiefgehende Krise der Gesellschaft, eine sich immer mehr biirokratisierende
Welt, in der sich die ohnmichtigen und vereinzelten Durchschnittsbiirger*innen der
Massengesellschaft einer kleinen, handlungsmachtigen Machtelite gegentibersahen.
Es fragte kaum noch jemand danach, wie die Werte des Friedens, der Freiheit und
der Vernunft die Menschen programmatisch und praktisch von ihren zahlreichen
personlichen und o6ffentlichen Problemen erlésen konnten.

C. Wright Mills wurde am 28. August 1916 in Waco, Texas, geboren und starb
bereits im Alter von 45 Jahren am 20. Mirz 1962 an einem Herzinfarkt in West
Nyack, New York. Mills hat in seinem viel zu kurzen Leben nicht »nur« wissen-
schaftlich publiziert; er bezog in seinen Schriften Stellung zu hochaktuellen politi-
schen Fragen seiner Zeit — zum méglichen Atomkrieg und zur politischen Verant-
wortung der USA fiir die Entwicklungsprobleme der Dritten Welt,2 zur
Ausgrenzung von Einwanderer*innen vom amerikanischen Traum? oder auch zur
Revolution in Kuba*. Dass er nicht nur durch Lateinamerika und Europa, sondern
auch nach Kuba und in die Sowjetunion reiste, um unter anderem mit Fidel Castro
und Che Guevara zu sprechen, diskreditierte ihn in den Augen des amerikanischen
Establishments. Seine unabhingigen Ideen und sein personliches Engagement sowie
sein Verweis darauf, dass selbst der Marxismus unterschiedlichste Stromungen

1 Mills 1959, S. 110.

2 Vgl. ebd., S. 91 ff.

3 Vgl. Mills et al. 1950.
4 Vgl. Mills 1960 b.

Leviathan, 46. Jg., 3/2018, S. 432 — 452, DOI: 10.5771/0340-0425-2018-3-432

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Erlaubnis ist Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 433

kennt, die der Allgemeinheit einen Dienst leisten kénnen,® machten ihn zu »einem
Rollenmodell der Neuen Linken«.® Mills’ zahlreiche Monografien und Aufsitze
zeichnen das Bild eines kosmopolitisch und humanistisch denkenden sowie politisch
engagierten Intellektuellen, der seiner Gesellschaft ihre eigenen Ideale als kritische
Spiegelbilder vorhielt. Wie Stephan Lessenich in seinem Einleitungsvortrag zum 38.
Kongress der Deutschen Gesellschaft fir Soziologie in Bamberg zusammenfasste,
war Mills in diesem Sinne »ganz sicher »schwierig«, schwer zu ertragen — fiir Anders-
denkende und -meinende wie auch bisweilen fiir seine Mitstreiter*innen, fiir aka-
demische Institutionen und vor allen Dingen auch fiir die eigene Disziplin und deren
>Schulen«. Wie gesagt: Mills war ein grofer, groflartiger Soziologe«.”

Doch wie ist es um die aktuelle Relevanz dieses »grofSen Soziologen« und seines
vielschichtigen Werks bestellt, das im Gegensatz zu den USA im europaischen Raum
nur geringe Beachtung gefunden hat? Diese Frage steht im Zentrum unseres Bei-
trags. Anhand einer Auseinandersetzung mit zentralen Aspekten seines Wirkens
wollen wir aufzeigen, dass Mills auch heute noch einen fruchtbaren Bezugspunkt
fiir soziologische Perspektiven bereitstellt. Seine in einer Zeit der gesellschaftlichen
Polarisierung entstandene kritische Soziologe, in der er eine anspruchsvolle Verbin-
dung mikro- und makrosoziologischer, theoretischer und empirischer, quantitativer
und qualitativer Forschung realisierte, sowie sein selbstkritischer Blick auf seine
eigene Profession und sein offensives Plidoyer fir eine offentliche Soziologie, so
unsere These, haben auch mehr als 60 Jahre nach seinem Tod nichts an Relevanz
verloren. In einem ersten Schritt zeichnen wir Mills” akademische Laufbahn und die
Ausgangsfragen seines frithen Werks nach (Abschnitt 1), um von hier aus seine drei
groflen Studien tiber die US-amerikanische Gesellschaftsstruktur (Abschnitt 2) und
seine Auseinandersetzung mit seinem eigenen Berufsstand (Abschnitt 3) zu disku-
tieren und auf ihr Potenzial fur die Analyse aktueller soziologischer Probleme hin
zu befragen. SchliefSlich wollen wir aufzeigen, inwieweit das theoretische und empi-
rische Programm des C. Wright Mills fiir eine kritische Erdung gegenwartiger sozio-
logischer Kontroversen fruchtbar gemacht werden kann (Abschnitt 4).

1. Akademischer Werdegang

Mills’ akademische Laufbahn begann im Jahr 1935 mit der Aufnahme eines Studi-
ums der Philosophie und Soziologie an der Universitit von Texas in Austin.8 Er
interessierte sich zunichst vor allem fiir philosophische, erkenntnistheoretische und
sprachtheoretische Fragestellungen, die Wissenssoziologie und die Klassiker des
amerikanischen Pragmatismus. Nachdem er 1939 seinen Bachelor und Master of
Arts erlangte, wechselte er an die Universitit Wisconsin, wo sich seine Interessen

5 Vgl. Mills 1962 a.
6 Krysmanski 2005.
7 Lessenich 2017, S. 161.

8 Zur Biografie, zur akademischen Laufbahn und zum Werk von Mills vgl. Hess 2003;
Horowitz 1983; Birnbaum 1963.

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

434 Bjorn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klockner

immer starker von philosophischen zu soziologischen Fragestellungen hin verscho-
ben und er 1941 seinen Doktortitel mit einer soziologischen Darstellung des Prag-
matismus (»A sociological account of pragmatism«) erlangte. In seinem Studium
und seiner frithen Phase beschiftigte sich Mills neben dem Pragmatismus und der
Wissenssoziologie mit den soziologischen Klassikern, insbesondere den Schriften
von Thorstein Veblen, Karl Marx, Max Weber und Emile Durkheim. Bereits hier
dokumentiert sich eine intensive Auseinandersetzung mit der europdischen Sozio-
logie, die fiir ihn ein wichtiger theoretischer und empirischer Bezugspunkt bleiben
sollte. Mills schwebte eine Integration einer von Marx abgeleiteten und durch Karl
Mannheim ausgearbeiteten Wissenssoziologie vor, in der anerkannt wird, dass es
eine absolute Erkenntnis nicht geben kann, sondern jedes Denken nur unter spezi-
fischen sozialen und historischen Bedingungen seine Geltungsanspriiche artikulieren
konne. Er war gleichwohl ebenfalls darum bemiiht, mittels der sozialkritischen Tra-
dition des amerikanischen Pragmatismus eine Briicke zu bauen, mit der sich das
genaue » Wie« des Ubersetzungsverhiltnisses zwischen einer gegebenen Sozialstruk-
tur und dem individuellen Denken und Handeln niher rekonstruieren lasst.

An der Universitit Wisconsin lernte Mills auch Hans Gerth kennen, einen deut-
schen Soziologen aus der Schule Karl Mannheims, der vor den Nazis geflohen war.
Er prigte nicht nur Mills’ politische Uberzeugungen sowie sein Interesse fiir totali-
tare Strukturen und das Thema des Krieges, sondern wurde auch in Hinblick auf
Max Weber, der fiir Mills’ spatere Studien ein zentraler Bezugspunkt werden sollte,
zu seinem Lehrer. Beide gaben kurz nach dem Zweiten Weltkrieg eine Sammlung
von Aufsitzen Webers heraus, die mit einem langen Vorwort der beiden Kollegen
eingeleitet wurde, in dem sie Weber als einen politischen und unabhangigen Denker
portratierten, der nicht mit dem Werk von Marx brach, sondern es vielmehr wei-
terzufithren versuchte — eine Lesart, die bis dahin in den USA weithin unbekannt
war.? Nach einem kurzen Intermezzo an der Universitit von Maryland, an der Mills
zum Assistenzprofessor fiir Soziologie befordert wurde und durch die Nihe zu
Washington D.C. in die Sphiren jener Machteliten eintauchte, die seinerzeit die
Geschichte der USA prigten, wechselte er 1945 fir eine Forschungstatigkeit an das
von Paul Lazarsfeld geleitete Bureau of Applied Social Research an der Columbia
University in New York. Dort fithrte er empirische Untersuchungen zu Fragen der
sozialen Ungleichheit, der Arbeiter*innenklasse und Gewerkschaftsbewegung sowie
Auftragsstudien durch. Dabei setzte er sich zunehmend mit der politischen Rolle der
Intellektuellen in der Gesellschaft auseinander und kniipfte Kontakte zur unabhan-
gigen Linken. 1956 erhielt er schliefSlich eine volle Professur an der Columbia Uni-
versity, die bis zu seinem Tod sein wesentlicher Ankerpunkt im akademischen Feld
bleiben sollte.

9 Vgl. Weber 1958.

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 435

2. Die »stratification trilogy «: The new men of power, White collar und The power
elite

Unter den Schriften Mills'? sind es zunichst vor allem seine drei grofSangelegten
empirischen Studien zu den Gesellschafts- und Machtstrukturen der US-amerikani-
schen Nachkriegsgesellschaft, die seinen Status als modernen Klassiker der politi-
schen Soziologie begriinden: The new men of power'!, White collar'> und The
power elite'3.

Den Studien liegt die fur Mills” Werk essentielle Fragestellung zugrunde, welche
sozialen Gruppen der US-amerikanischen Gesellschaft seiner Zeit »Geschichte
machen«.' Er wendet sich dabei einerseits gegen verschiedene Vorstellungen von
der Allmacht der Elite, sei es im Vulgir-Marxismus (Willen der Bourgeoise), im
Nazismus (Verschworung des » Weltjudentums«), bei amerikanischen Biirger*innen
(verborgene Macht kommunistischer Agent*innen) oder bei Politiker*innen und
Meinungsmacher*innen (Zuschreibung aller positiven Ereignisse und Entwicklun-
gen zu den eigenen Fithrer*innen, aller negativen dem Feinde).

Andererseits kritisiert er jedoch auch die entgegengesetzte, vor allem bei konser-
vativen und »liberalen Beobachtern« verbreitete Ansicht, dass »die Elite [...] so zer-
splittert sei, dafS ihr jede Moglichkeit des Zusammenwirkens als geschichtsbildende
Kraft fehle. [...] Im Extrem ist diese Vorstellung [...] nur ein Ersatz fiir den Glauben
an ein unpersonliches Kollektivschicksal, denn nach dieser Ansicht haben die Ent-
scheidungen der sichtbaren Fiihrer keine geschichtliche Bedeutung«.!S Eine solche
Sichtweise, dass sich »die Geschichte hinter dem Riicken der Menschen voll-
zieht«,1¢ tendiere dazu, bestehende Machtverhiltnisse zu kaschieren und zu legiti-
mieren sowie die Einzigartigkeit der historischen Situation zu verkennen, in der es
zum ersten Mal aufgrund der Zentralisierung der Machtmittel moglich sei, »dass
die Menschen nicht dem Schicksal ausgeliefert sein miissen, dass sie heute sehr wohl
Geschichte machen koénnen«.!” Entscheidend fiir Mills ist der Umstand, dass das
AusmafS, in dem Akteure ihre Geschichte in die eigene Hand nehmen konnen, nicht
a priori bestimmt werden kann, sondern empirisch und damit historisch beantwor-
tet werden muss. Wer wie viel Macht hat, hangt nach Mills von den konkreten
gesellschaftlichen Krifteverhaltnissen ab, die gewisse gesellschaftliche Gruppen zu

10 Fur eine ausfuhrliche Bibliographie und weiterfuhrende Arbeiten zu Mills vgl. Horowitz
1963, S. 614 ff. Zu seiner Personlichkeit und verschiedenen Dimensionen seines Werks
sind nach seinem Tod insbesondere im englischen Sprachraum eine ganze Reihe von
Arbeiten erschienen; vgl. exemplarisch den Sammelband von Horowitz 1965.

11 Mills 1948.

12 Mills 1955 [1951].

13 Mills 1962 [1956].

14 Hess 1995, S. 98.

15 Mills 1962 [1956], S. 30 f.

16 Ebd., S.36. Fur Mills’ soziologischen Schicksalsbegriff und seine Kritik vgl. ebd.,
S.30-45; Mills 2016 [1959], S. 269-272; Mills 1959, S. 21-33.

17 Mills 2016 [1959], S. 280.

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Erlaubnis ist Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

436 Bjorn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klockner

fremdbestimmten und schicksalsergebenen Akteuren degradieren, wihrend sie
andere mit Ressourcen ausstatten, die es ihnen ermoglichen, in hohem MafSe den
Lauf der Geschichte zu pragen.

In seiner »stratification trilogy «'8 nimmt er mit den New men of power zunichst
empirisch die Geschichtsmachtigkeit der organisierten Arbeiter*innenschaft in den
Blick, die spatestens seit den 1920er Jahren zu einem neuen einflussreichen Akteur
auf der gesellschaftspolitischen Biihne in den USA avancierte.'® Mills differenziert
in seiner Analyse dezidiert zwischen den Arbeiterfithrer*innen und den durch sie
reprasentierten Lohnarbeiter*innen. Bei diesen gewerkschaftlichen »new men of
power«, so die Kernthese seiner Studie, handelt es sich nicht um eine emanzipative
politische Kraft, sondern um einen politisch desorientierten Ordnungsfaktor des
Spatkapitalismus. Sie fungieren Mills zufolge nicht als Arbeiter *innenbewegung, die
eine grundlegende Anderung der Gesellschafts- und Machtstrukturen anstrebt, son-
dern beschranken sich weitgehend auf die Durchsetzung der 6konomischen Inte-
ressen der Lohnarbeiter*innen. Anstatt als Opposition zu den etablierten Parteien
und der Wirtschaft aufzutreten und weitreichende politische Programme zu formu-
lieren, hitten sich die Gewerkschaftsfunktionare zu einer hochgradig buirokratisier-
ten Interessengruppe entwickelt, die eine strategische und auch ideologische Allianz
mit den okonomischen und politischen Machteliten eingegangen seien und sich
zunehmend von ihrer Basis entfernten.?? Die Gewerkschaften sind daher in Mills’
Augen auch nicht in der Lage, die von ihm diagnostizierte politische Ohnmachts-
erfahrung der Lohnarbeiter*innen zu durchbrechen und als Bindeglied zwischen
ihnen und der Machtelite zu fungieren. Folglich fordert er von den Gewerkschaften,
ihre Praxis dezidiert als Teil der politischen Okonomie zu begreifen und iiber den
okonomisch verengten Tellerrand zu blicken:

»Die Gewerkschaftsstrategen miissen die Beziehung zwischen politischer und 6konomischer
Ordnung bis zum Ende durchdenken, da Gewerkschaften nicht in einer 6konomischen
Ordnung auf der einen Seite und einer politischen Ordnung auf der anderen Seite leben.
Viele Gewerkschaftsfithrer handelten und handeln, als wiirden sie sich allein in einer 6ko-
nomischen Welt befinden, aber aufmerksamere Fithrer wissen, dass sie in einer politischen
Okonomie leben und demnach handeln miissen. «2!
Fuir Mills beinhaltet eine emanzipatorische Strategie dabei auch die Notwendigkeit,
sich mit progressiven anderen Akteuren und insbesondere auch den Intellektuellen
zu verbinden. In diesen Forderungen scheint bereits deutlich konturiert Mills’ spe-
zifisches Wissenschaftsverstandnis auf, das er in den folgenden Jahren elaborieren
wird. Der Soziologie kommt darin eine Doppelrolle zu: Sie hat gleichermafSen ana-
lytische empirische Wissenschaft und engagiertes politisches Projekt zu sein, das auf
eine Veranderung der gesellschaftlichen Klassen- und Machtverhaltnisse hinfithren
soll.

18 Trevino 2012, S. 61.

19 Vgl. Mills 1948.

20 Vgl. Mills 1963 a.

21 Mills 1948, S. 155 (Ubersetzung durch die Autoren).

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 437

In Menschen im Biiro. Ein Beitrag zur Soziologie der Angestellten (engl.: »White
collar«) richtet er seinen Fokus auf eine weitere gesellschaftliche Grofsgruppe, die
fiir ihn wie keine andere die liberale kapitalistische US-amerikanische Gesellschafts-
struktur der 1940er und 1950er Jahre charakterisiert: die »neue Mittelschicht«,
deren Herz das Heer der Angestellten ist.22 In der Studie dokumentiert sich der grofSe
Einfluss Max Webers auf Mills’ Denken, der fiir ihn sowohl die »allgemeine Per-
spektive«23 als auch die zentralen Grundbegrifflichkeiten wie etwa »Klasse«,
»Beruf«, »gesellschaftliche Stellung«, »Macht«, » Autoritit«, » Beeinflussung« und
»Biirokratie« bereitstellt.2* Diese weberianische Perspektive verkniipft Mills mit der
Marx’schen Entfremdungstheorie.?’ Er folgt hierbei ganz der Weber-Interpretation,
die er zusammen mit Hans Gerth in den 1940er Jahren ausgearbeitet hat: Im Gegen-
satz zu Talcott Parsons’ Rezeption,2¢ der Marx und Weber als Antipoden verstand,
sahen er und Gerth klare Konvergenzen im Denken der beiden, wie zum Beispiel ein
gemeinsames soziologisches Verstindnis von Ideen, die zur Entfaltung ihrer Wirk-
samkeit immer mit einer materialen 6konomischen und politischen Ordnung ver-
bunden sein miissten.2” Insbesondere die analytische Verschrinkung von individu-
eller Lebensfithrung und gesellschaftlichen Totalititen stellte in ihren Augen eine
gemeinsame konzeptuelle Basis dar. In diesem Sinne verstanden Gerth und Mills die
Arbeiten Webers wie zum Beispiel seine Studie tiber die Protestantische Ethik als
eine Weiterentwicklung des Marx’schen Ansatzes.

Webers Modernisierungstheorie und Marx’ Geschichtsphilosophie kombinie-
rend, erzdhlt Mills in White collar die Herausbildung des Typus des Angestellten
als Verfallsgeschichte. Am Anfang der Geschichte steht der fur die frithkapitalisti-
sche Ordnung der USA dominante Typus des unabhingigen Unternehmers in
Gestalt des Farmers, der, wie Mills — zweifellos idealisierend — schildert, im 19.
Jahrhundert auf einem freien und weitgehend unregulierten Markt mit anderen
ebenso unabhingigen Kleinunternehmern konkurriert. Der gesellschaftliche
Umbruch (»main drift«), der mafSgeblich durch die Krafte der Industrialisierung seit
der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts einsetzte, transformiert diesen Typus in
einen abhingigen Gehaltsempfianger, der in hierarchisch strukturierte GrofSorgani-
sationen eingezwangt ist. Der vom Pioniergeist angetriebene freie Farmer des 19.

22 Vgl. Mills 1955 [1951].
23 Ebd., S.473.
24 Ebd.

25 So bemerkt Mills im Anhang von Menschen im Biiro: »Hinter Weber stand natiirlich
Karl Marx. In einer Zeit, wo Marx in den Dreck gezogen und verleumdet, jedoch nicht
gelesen wird, mochte ich nicht unterlassen, meine Dankesschuld zu bekennen, insbeson-
dere hinsichtlich seiner Frithwerke« (ebd.).

26 Im Gegensatz zu den USA ist Gerths und Mills’ Weber-Interpretation als Alternative zu
Parsons’ einflussreicher Rezeption in Deutschland weitgehend unbekannt. Vgl. diesbe-
ziiglich umfassend Neun 20135.

27 Vgl. Gerth, Mills 1958.

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

438 Bjorn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klockner

Jahrhunderts hat sich fiir Mills innerhalb weniger Jahrzehnte in einen im »biiro-
kratischen Kifig«?8 sitzenden Buchhalter verwandelt.

Das Verhiltnis des Angestellten zu seiner Arbeit ist fur Mills durch eine funda-
mentale Entfremdung gekennzeichnet, die er als plastischen Ausdruck einer gene-
rellen gesellschaftlichen Entfremdung in den USA seiner Zeit betrachtet. Im »durch-
rationalisierten« Biiro ist die »Angestelltenschaft in eine gleichférmige Masse
verwandelt worden«,2? deren Mitglieder tagein, tagaus spezialisierten und mecha-
nisch-routinehaften Tatigkeiten nachgehen und vollstandig dem zeitlichen Takt der
Organisation unterworfen sind. Wahrend der freie Unternehmer der alten Mittel-
schicht selbstbestimmt {iber sein »demokratisches Eigentum«39 verfiigt, ist der
Angestellte — fur Mills idealtypisch verkorpert in der Figur des Warenhausverkau-
fers — zu einem fremdbestimmten Verwalter einer unpersonlichen, von ihm ent-
fremdeten Ware geworden. Dieser Verdinglichungsprozess macht in Mills’ Perspek-
tive auch nicht vor dem Inneren der Angestellten halt und dringt in Gestalt einer
Kapitalisierung des Geistes tief in die Seele ein, was er eindriicklich anhand der
Personlichkeit des Verkaufers dokumentiert, der diese ganz in den Dienst der kapi-
talistischen Verwertung zu stellen hat.3! Dieser Prozess erstreckt sich auch auf die
Intellektuellen und Wissenschaftler*innen. Mills formuliert in diesem Zusammen-
hang eine Kritik, die den gegenwirtigen Diagnosen der » Okonomisierung der Wis-
senschaft« bemerkenswert dhnlich ist. Die zeitgenossischen Wissenschaftler*innen
haben sich in Mills” Augen in angestellte Gehaltsempfianger*innen verwandelt, die
davon leben, ihr Denken zu »verkaufen«, und somit Ideen und Talente zu einer
Ware machen.3? In dieser Sichtweise scheint bereits deutlich die Kritik an der zeit-
genossischen Soziologie als durchbiirokratisierte Tatigkeit auf, die er spater in seiner
Soziologischen Phantasie weiter entfalten wird.

Diese gesellschaftlich-okonomische Entfremdung ist fiir Mills notwendigerweise
mit einer fundamentalen politischen Entfremdung verbunden. Der Angestellte aus
der neuen Mittelschicht stellt fur ihn den Prototypen des politisch apathischen Men-
schen dar, der fiir die Gesellschaftsstruktur der USA der 1940er und 1950er Jahre
bezeichnend ist. Er verfugt in Mills’ duisterer Perspektive jenseits 6konomischer und
Karriereinteressen weder lber eine einheitliche politische Ideologie noch tiber ein
Klassenbewusstsein. Es handelt sich bei ihm vielmehr um einen entpolitisierten
»Massenmenschen«, der im Gegensatz zu seinem Vorganger nicht als Biirger*in
einer demokratischen Offentlichkeit auftritt, sondern sich passiv der Medien- und
Vergnugungsindustrie anheimgibt. Mit Blick auf die Grundfrage von Mills’ politi-
scher Soziologie, das heifst der Frage danach, »wie und von wem im 20. Jahrhundert

28 Mills 1955 [1951], S. 97.
29 Ebd., S.289.
30 Ebd., S.41.

31 Zur spezifischen Subjektivierungsform der Angestellten im Fordismus nach Mills vgl.

auch Eichler 2013, S. 209 ff.
32 Vgl. Mills 1955 [1951], S. 219.

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 439

Geschichte gemacht wird«,33 trifft er hinsichtlich der Geschichtsmichtigkeit der
neuen Mittelschicht in White collar folglich eine noch pessimistischere Diagnose als
beziiglich der Arbeiter*innenklasse und Gewerkschaften. Im Kontrast zu wissen-
schaftlichen Prognosen, die die Angestellten aufgrund ihrer Bedeutung fiir den kapi-
talistischen Produktionsprozess als zukiinftig tonangebende GrofSgruppe sehen,
betrachtet Mills sie als ein nahezu passives Objekt der Geschichte, das dem »btro-
kratischen Kifig« und dem Willen einer straff organisierten Machtelite gleicherma-
8en unterworfen ist: »Der kleine Angestellte verkorpert den Helden als Opfer: Er
ist das schwache Geschopf, das nicht selbst handelt, sondern immer Objekt fremder
Handlungen bleibt, ein Mensch, der im Biiro oder Geschift eines anderen unbe-
merkt seine Arbeit verrichtet, niemals laut spricht, keine Widerrede fiihrt, keine
eigene Meinung hat. «34

Nachdem Mills weder in der organisierten Arbeiter*innenschaft noch in den
Biiroangestellten der neuen Mittelschicht geschichtswirksame Krifte zu entdecken
vermag, nimmt er in der abschlieSenden empirischen Studie seiner Trilogie tiber die
Machtstrukturen der US-Gesellschaft schliefSlich die herrschende Klasse niher ins
Visier, um auch an ihr die zentrale Tendenz der historischen Entwicklung zu ver-
deutlichen.?® Die Auseinandersetzung mit der US-amerikanischen »Machtelite«
(engl.: The power elite) ist nicht nur zum Griindungswerk einer neuen Forschungs-
richtung, der Machtstruktur-Forschung (engl.: » power structure research«) gewor-
den, sondern bt weit dariiber hinaus bis zum heutigen Tag eine betrachtliche Wir-
kung auf die Soziologie der Eliten auch in Deutschland aus.3¢

Mills hinterfragte grundsitzlich die bestehenden demokratischen Strukturen in
seinem Land. Er wollte wissen, was es bedeutet, wenn Akteure, die tiiber enorm viel
Kapital verfiigen, ausgezeichnet vernetzt sind und deren Handlungsradius bei wei-
tem den des »einfachen Mannes« uibersteigt, ihre Krafte biindeln. Welche Auswir-
kungen fiir eine Gesellschaft wiirde die Existenz einer Elite haben, die tiber so viel
mehr Macht verfiigt als durchschnittliche Burger*innen? Welche Konsequenzen
wirde das Vorhandensein einer solchen Elite fiir das Land und das demokratische
Gefiige haben? Mills kam zu der Erkenntnis: In den USA hat sich eine Elite formiert,
die aufgrund ihrer Handlungsmacht von den Fithrungskriften der mittleren Macht-
ebene zu differenzieren ist. Diese Elite bezeichnet er als Machtelite.

Waren die USA Mills zufolge lange Zeit durch lose miteinander verbundene wirt-
schaftliche, politische und militarische Struktureinheiten gekennzeichnet, formier-
ten sich nach dem Burgerkrieg immer groflere und miteinander verflochtene Grof3-
organisationen (vor allem Grofkonzerne), die um die Vorherrschaft in der
Gesellschaft ringen. Mit den Weltkriegen und dem New Deal verdichtete sich diese

33 Hess 1995, S. 98.
34 Mills 1955 [1951], S. 15.
35 Vgl. Mills 1962 [1956].

36 Zur Bedeutung und Aktualitidt von Mills’ kritischer Elitensoziologie vgl. Krysmanski
2012 sowie die Beitrage von Wendt, Rilling und Wasner in Wendt et al. 2016. Fiir einen
breiten Uberblick zur Rezeption der und Kritik zur »Machtelite« vgl. ferner Domhoff,
Ballard 1968.

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Erlaubnis ist Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

440 Bjorn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klockner

Struktur nicht nur als Netzwerk iz der Wirtschaft, sondern zunehmend auch in den
in Washington zentralisierten Bundesbehorden, die zu einer Biirokratisierung und
Zentralisierung der Macht tendieren. Zugleich entwickle sich durch die Errichtung
einer permanenten Kriegswirtschaft eine immer engere institutionelle Verflechtung
zwischen Staat, Wirtschaft und dem Militir als einem historisch neuen wirkmaich-
tigen Akteur. Die gegenseitige Durchdringung dieser drei institutionellen Bereiche
fithre auch dazu, dass diejenigen, die diese Organisationen leiten, biografisch niaher
zusammenriicken, psychologisch einander dhnlicher werden — und dadurch im Kon-
trast zu den neuen Mittelschichten ideologisch eine relativ homogene Oberschicht
als Machtelite bilden. Mills umschreibt die Machtelite als jene Gruppen, »die als
kompliziertes Gebilde einander tiberschneidender Kreise an allen Entscheidungen
von zumindest nationaler, wenn nicht internationaler Tragweite teilhaben. Wenn
Entscheidungen von solcher Tragweite gefillt werden, ist also jedes Mal die Macht-
Elite im Spiel.«37 Mit seiner Diagnose einer zunehmenden Liaison zwischen 6ko-
nomischen, militarischen und staatlichen Funktionseliten nahm er bereits jene Beob-
achtung vorweg, die US-Prasident Dwight D. Eisenhower 1962 veranlasste, vor
einem »militarisch-industriellen Komplex« zu warnen.

Mills” Auseinandersetzung mit der Machtelite lief§ ihn zu folgendem Schluss kom-
men: »Rein formell liegt die Autoritit>beim Volk¢ aber in Wahrheit liegt die Macht,
die Initiative zu ergreifen, nur bei zahlenmafSig kleinen Kreisen. Deshalb will die
landlaufige Strategie der Manipulation den Eindruck hervorrufen, dafs das Volk,
oder mindestens ein grofler Teil des Volkes, statsachlich die Entscheidungen
trifft«. «38 Wer diese Zeilen liest, mag begreifen, warum Mills zu Lebzeiten in weiten
Teilen des wissenschaftlichen Feldes grofSen Unmut hervorrief.3® Unverbliimt stellte
er den demokratischen Charakter seines Landes infrage und erklarte den angeblich
vorherrschenden demokratischen Pluralismus zu einem historischen Artefakt, das
nicht mehr in der Lage sei, die Gegenwart adaquat zu beschreiben, sondern vor allem
der Legitimation diene. Zwar leugnet Mills nicht das Vorhandensein eines gewissen
Pluralismus, er lokalisiert ihn aber vor allem auf der mittleren Machtebene. Diese
»romantische Vorstellung vom Kriafte-Pluralismus« sei dabei »fiir den konservativ
Denkenden gerade deshalb so anziehend, weil sie eine offene Verteidigung der Man-
ner am Steuer tiberfliissig macht. Wenn namlich alle nur Teile eines Gleichgewichts-
systems sind, dann sind sie als Einzelpersonen vollig ohnmachtig, und kein Perso-
nenkreis und keine organisierte Zusammenarbeit der Fithrungsgruppen kann fur die
Ereignisse und Entscheidungen unserer Zeit verantwortlich gemacht werden«.40 Mit
dieser Diagnose dringt Mills zum Kern seiner Auseinandersetzung mit den Macht-
eliten vor. Fur ihn war es wichtig, dass die Soziologie »Ross und Reiter« benennt.
Eine Soziologie, die sich mit Herrschaft und Macht auseinandersetzt, darf sich nicht
davor scheuen, auch die individuelle Ebene der Akteure zu benennen, um ihr Han-

37 Mills 1962 [1956], S. 33.
38 Ebd.,, S.359 (Hervorhebung im Original).

39 Dahrendorf 1962; Dahrendorf 1963. Fiir eine Ubersicht der damaligen Diskussion vgl.
Rilling 2016.

40 Mills 1962 [1956], S. 383.

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 441

deln und Wirken in Bezug auf die Verantwortung fir ihre getroffenen oder unter-
lassenen Entscheidungen zu beleuchten.

Trotz seiner Betonung der historischen Bedeutung jener Gruppen und Individuen,
die an der Spitze der GrofSorganisationen in Staat, Wirtschaft und Militar ein » Drei-
eck der Macht« bilden, verdeutlicht Mills aber auch: Die von ihm identifizierte
Machtelite in den USA ist keineswegs allmachtig. Man diirfe nicht den Fehler bege-
hen, ihr mehr Einfluss zuzuschreiben, als sie eigentlich besitzt. Auch die Machtelite
konne demnach nicht die ganze Welt »kontrollieren«, vielmehr ordne sie sich eben-
falls in die grofSe Orientierungslosigkeit und damit die Gesamttendenz des Spatka-
pitalismus ein. Er redete somit keinesfalls einer Allmacht der amerikanischen Elite
das Wort, betonte allerdings stets, dass die Geschichte sich nicht hinter dem Riicken
aller Akteure als Schicksal vollzieht, sondern einige aufgrund ihrer gesellschaftlichen
Position einflussreicher seien, wenn es darum geht, Geschichte zu machen:

»Die Vorstellung, daf$ alles einem blinden Zwange folge, ist weithin nur eine fatalistische
Auslegung der eigenen Machtlosigkeit oder — sofern man schon in verantwortlicher politi-
scher Stellung titig gewesen ist — eine Form, das eigene Versagen zu beminteln. Die andere
Auffassung, dafS alles auf die Verschworung einiger unschwer feststellbarer Schurken oder
auf die Taten grofler Manner zurtickzufiithren sei, ist eine ebenso voreilige Interpretation des
Tatbestandes, dafS Verdnderungen im Gesellschaftsgefiige bestimmten Eliten geschichtliche
Chancen eroffnen, die sie wahrnehmen oder nicht wahrnehmen. Wer sich eine dieser beiden
Vorstellungen zu eigen macht, indem er die Geschichte als Konspiration oder als schicksal-
hafte Kraft begreift, erschwert es sich, die tatsachlichen Machtverhiltnisse und das Verhal-
ten der Michtigen zu verstehen. «*!
Hinsichtlich der den drei Studien zugrunde liegenden programmatischen Frage, wie
es um die historische Rolle der gesellschaftspragenden Gruppen seiner Zeit bestellt
ist, zeigt sich in Mills’ Trilogie ein kaum zu Uberbietender Kontrast. Eine weitrei-
chend passive, vereinzelte und entpolitisierte »Massengesellschaft«, die sich am
nachdriicklichsten in der neuen Mittelschicht als » Geflecht lahmgelegter Krifte «*2
Ausdruck verschafft, steht einer gut organisierten und ideologisch homogeneren
und klassenbewussteren Machtelite gegentiber. Diese verfiigt in Mills’ Augen gerade
durch die Vermassung und politische Apathie der subalternen Gruppen iiber eine
fiir die Geschichte der USA beispiellose gesellschaftspolitische Gestaltungsmacht.
Mills mochte durch die Verbreitung des Wissens tiber diese Machtstrukturen und
-mechanismen den unterworfenen Subjekten ihre Handlungsfihigkeit wiedergeben,
indem diese erkennen konnen, dass es vor allem ibre politische Apathie ist, die der
Machtelite ihre Uberlegenheit sichert.

Mills’ provokante Gesellschaftsdiagnosen riefen von Beginn an eine intensive und
kontrovers gefiihrte Debatte hervor, die bis in die heutige Gegenwart reicht. Eine
immer wieder gedufSerte Kritik besteht darin, dass Mills die Kohirenz und Geschlos-
senheit von Machteliten-Netzwerken tiberbetont habe. Demnach lieflen die seit den
1960er Jahren zu beobachtenden sozialen und politischen Pluralisierungsprozesse
Mills’ Diagnosen bisweilen anachronistisch erscheinen. So hatte er in seinen Arbei-
ten zum einen nicht die Entstehung emanzipativer Krifte aus der Mittelschicht im

41 Mills 1962 [1956], S. 43.
42 Mills 1959, S. 35.

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

442 Bjorn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klockner

Blick, die zum Beispiel in Gestalt der Neuen Sozialen Bewegungen als gegenhege-
moniale Krifte aufgetreten sind;*> zum anderen wird kritisch auf die Ausdifferen-
zierung und Fragmentierung nationaler Eliten durch Globalisierungsprozesse oder
medientechnologische Entwicklungen verwiesen, die mit einer Diffusion der Macht
einhergehe. 4

Wenngleich diese kritischen Perspektiven zweifellos ihre Berechtigung haben und
zeitbedingte analytische Beschrankungen und blinde Flecken von Mills’ Studien
aufzeigen, lassen sich jedoch auch gegenlaufige Tendenzen zu dieser Pluralisierungs-
these beobachten. Dies gilt insbesondere fiir die konstatierte Zunahme sozialer
Ungleichheit, die sich in der Konzentration von 6konomischem Kapital in den Han-
den weniger zeigt, wie Thomas Piketty** akribisch dokumentiert hat und worin
bisweilen sogar der Aufstieg einer neuen globalen Klasse von Superreichen gesehen
wird.*¢ Hier stellt sich die Frage, inwiefern diese Entwicklung mit der erwihnten
Macht-Diffusion korrespondiert und ob die Konzentration von okonomischem
Kapital nicht zwangsliufig mit einem Transfer politischer Macht einhergeht.4”
Dementsprechend ldsst sich in den letzten Jahren auch eine Renaissance des
Mills’schen Machtkonzepts beobachten, indem in kritischer Weiterfihrung seiner
Arbeiten etwa die Formierung und Praxis von Machteliten im Kontext von Globa-
lisierungsprozessen, Neoliberalismus und Finanzmarktkapitalismus in den Blick
genommen werden.*$ Darin zeigt sich, dass Mills’ Gesellschaftsstudien und die
damit verbundenen analytischen Konzepte auch mehr als 60 Jahre nach ihrem
Erscheinen inspirierende Einsichten fur die gegenwirtige Erforschung von Eliten-
netzwerken bieten konnen.

3. Die Intellektuellen: Soziologische Phantasie im Namen der Freiheit und Vernunft

Neben der Analyse der gesellschaftlichen Machtstrukturen war fiir Mills die Rolle
der Intellektuellen in der modernen Gesellschaft ein Thema, das ihn zeit seines
Lebens nicht loslassen sollte. Trotz seiner durchaus erfolgreichen Karriere sah er mit
seiner voranschreitenden »Radikalisierung«, wie Ralf Dahrendorf in seinem Nach-
ruf schrieb, »keinerlei Gemeinsamkeit mehr mit der dominanten Schule der ameri-
kanischen Soziologie. Subjektiv und objektiv stand er am Rand des >Standess, der
doch sein Stand war «.*? Wie zu seiner geografischen Heimat, den USA, so war auch
Mills’ Verhiltnis zur Soziologie als seiner intellektuellen Heimat durch eine
Parallelitidt von Nahe und Distanz gepragt, die seinen Blick fiir Missstande scharfte.

43 Vgl. Burawoy 2008, S. 371 f.

44 Vgl. beispielsweise Wolfe 2000.

45 Vgl. Piketty 2014.

46 Vgl. Freeland 2012; Krysmanski 2015.
47 Vgl. hierzu Davies 2017, S. 228 f.

48 Vgl. hierzu zum Beispiel die Sonderausgabe der Zeitschrift Theory, Culture & Society
34, 5-6 zum Thema »Elites and power after financialization« (2017).

49 Dahrendorf 1962, S. 604.

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 443

Durch seine Werke hindurch und seine Erfahrungen in den USA sowie spiter in
der Sowjetunion stief§ Mills auf eine eigenartige Praxis bei seinen Kolleg*innen. Er
betont im Einklang mit der herrschenden wissenschaftlichen Meinung seiner Zeit,
dass die Intellektuellen im Ostblock durch die totalitaren Systeme gleichgeschaltet
seien und ihre Arbeit daher nur unter strenger staatlicher Kontrolle ausfuhren konn-
ten. Allerdings zeichnet sich fiir ihn andererseits — und hier bewegt sich Mills unwei-
gerlich auf dem Terrain der zeitgenossischen Provokation — auch unter den Intel-
lektuellen in den USA eine Selbstgleichschaltung entsprechend der aufSenpolitischen
und weltanschaulichen Doktrinen des Kalten Kriegs ab: »Niemand sperrt sie ein.
Niemand braucht sie einzusperren. Die sperren sich selbst ein.«3% Obwohl die for-
male Demokratie einen breiten Moglichkeitsraum der Betdtigung garantiert, stellte
er bei vielen Intellektuellen der westlichen Welt eine Selbstzensur fest, die ihr Denken
und politisches Engagement einschrianke. Seine Aufgabe als Intellektueller und Wis-
senschaftler sah er mit Blick auf diese Misere darin, diesen Zustand zu analysieren
und Moglichkeiten seiner Uberwindung zu erkunden: »Viele von uns haben bereits
so krumme Riicken, daf$ es unsere erste Aufgabe sein wird, das Joch abzuschitteln
und uns nach echten Alternativen umzusehen. «’!

Diese Selbstbeschrankung der Sozialwissenschaften driickt sich fiir Mills vor allem
in der Begrenzung der US-Soziologie auf zwei Formen der sozialwissenschaftlichen
Praxis aus: die grofle Theorie und den abstrakten Empirismus.’2 In dem nach seinem
Erscheinen schnell zum modernen Klassiker®3 avancierten theoretischen Vermacht-
nis an die Soziologie — der Soziologischen Phantasie>* (engl.: » The sociological ima-
gination«) — nimmt sich Mills zunachst die »grand theory« von Talcott Parsons als
ein exemplarisches Beispiel fur den GrofStheoretiker vor. Wihrend Parsons nach
Mills zwar den Anspruch erhebt, eine »allgemeine soziologische Theorie« zu ver-
fassen, errichte er »in Wirklichkeit blofS ein Reich der Begriffe, aus dem viele Struk-
turmerkmale von Gesellschaften verbannt sind, die zu Recht seit langem als unver-
zichtbar fiir deren Verstindnis gelten«.>’ Der formalisierte Begriffsfetischismus des
Grofstheoretikers — der sich fiir Mills paradigmatisch in Parsons’ Wertebegriff doku-
mentiert — verhindere jegliche Beschaftigung mit empirischen Konflikt- und Herr-
schaftsfragen, politischen und 6konomischen Institutionen sowie Prozessen sozialen
Strukturwandels. Eine »allgemeine Theorie der Gesellschaft« dieser Couleur biete
nicht mehr als eine Legitimation und Verabsolutierung der bestehenden Gesell-

50 Mills 1959, S. 174.
51 Ebd., S.189.
52 Vgl. Mills 1963 b.

53 Dass Mills mit der Soziologischen Phantasie einen modernen Klassiker der Soziologie
produzierte, wird unter anderem darin deutlich, dass sein Werk in einer weltweiten Mit-
gliederbefragung der International Sociological Association zum Buch des Jahrhunderts
den zweiten Platz belegte und nur Max Webers Wirtschaft und Gesellschaft haufiger
genannt wurde (Krysmanski 2001). Zum biografischen Entstehungskontext der Sozio-
logischen Phantasie siehe auch Brewer 2004.

54 Vgl. Mills 2016 [1959].
55 Ebd., S.67.

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

444 Bjorn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klockner

schaft, ohne ihre politischen und 6konomischen Bedingungen und Alternativen in
den Blick zu bekommen: »In Parsons’ Schema kann [...] kein sinnvoller Konflikt-
begriff formuliert werden. Strukturelle Gegensitze, grofle Revolten, Revolutionen
— all das ist nicht vorstellbar. «3¢

Der abstrakte Empirismus ist fiir Mills eine andere — noch weitreichendere — Form
der intellektuellen Selbstbeschrankung, die er am Beispiel seines fritheren Mentors
Paul Lazarsfeld verdeutlicht: die »methodologische Selbstknebelung«.>” Auch hier
werde eine Dimension des sozialwissenschaftlichen Forschungsprozesses herausge-
griffen und verabsolutiert: Die intellektuelle Tatigkeit verwandelt sich in die Arbeit
eines durchbiirokratisierten Arbeitsprozesses, der mit seiner »Pseudogenauig-
keit«3% ohne Theorien und Ideen auskommt und zwei neue Typen von Kopfarbei-
ter*innen produziert, namlich die fiir die Ausarbeitung der Methoden zustindigen
wissenschaftlichen Geschiftsfithrer*innen und die fiir ihre Anwendung angestellten
Forschungstechniker*innen. Zusammen »schmarotzen«3? sie bei den naturwissen-
schaftlichen Wissenschaftsphilosophien und bilden sich ein, dass die Aufgabe der
Soziologie darin bestiinde, die Philosophie durch adiquate Methoden in Wissen-
schaft zu verwandeln. Durch diese Art des Methodenfetischismus werde die Sozi-
alwissenschaft nach und nach zu einer technischen Anwendung der Methoden
degradiert: »Damit meine ich, dass die Art der aufgegriffenen Probleme und ihre
Formulierung durch die >wissenschaftliche Methode« massiv beschrankt werden.
Kurz: Hier bestimmt offenbar die Methodologie die Probleme. «%?

Das Klein-Klein der abstrakten Empiriker*innen, in dem sich das in White col-
lar freigelegte burokratische Ethos offenbart, habe schlieSlich zur Folge, dass dieser
Forschungsstil mit seinem Fokus auf die Isolierung methodisch exakt erfassbarer
Variablen immer kostenaufwendiger werde und daher vor allem auf Auftragsfor-
schung »von Armeegenerilen und Sozialarbeitern, Konzernlenkern und Gefangnis-
direktoren«®! angewiesen sei. Hiermit verindere sich aber auch die Tatigkeit der
Sozialwissenschaftler *innen in der Gesellschaft, und zwar von einer »akademischen
zu [einer] burokratischen; ihr Publikum verandert sich — von Reformbewegungen
zu Entscheiderzirkeln; und auch ihre Fragestellungen veriandern sich — von selbst-
gewihlten Fragen zu Klientelfragen «.%2 Damit gehe wiederum einher, dass die Sozi-
alwissenschaft das burokratische Ethos ihrer Auftraggeber*innen zunehmend tiber-
nimmt, den Status quo legitimiert und notgedrungen »die grofSen gesellschaftlichen
Probleme und Menschheitsfragen unserer Zeit aus dem Untersuchungsbereich aus-
schlieft«.%3 Genau dieses Fokussieren auf die privaten Sorgen der Menschen und

56 Ebd.,S.77.
57 Ebd.,S.87.
58 Ebd.,S.116.
59 Ebd., S.98.
60 Ebd., S.97.
61 Ebd.,S.128f.
62 Ebd., S.150.
63 Ebd.,S.118.

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 445

offentlichen Probleme der historischen Gesellschaftsstruktur sei jedoch die eigent-
liche Aufgabe der Sozialwissenschaften, die beide die US-Soziologie dominierenden
Forschungsstile nicht einlosen konnen, da sie auf eine angemessene Verschrankung
von Problemformulierung, Theorie und Empirie verzichten. Die Krise der Soziologie
besteht nach Mills, wie er auch in einer Einleitung zu einer von ihm herausgegeben
Anthologie der soziologischen Klassik schreibt, vor allem im » Zuriickschrecken vor
den Aufgaben, denen sich die klassischen Soziologen in aller Kiihnheit stellten«.64
Mills war stets um eine Weiterentwicklung der Klassik bemiiht, da weder der Mar-
xismus mit seiner makroskopischen noch der Liberalismus mit seiner mikroskopi-
schen Perspektive die gesellschaftlichen Entwicklungen des 20. Jahrhunderts
adidquat erkldren konnten. Er versuchte sich daher an einer Integration der ver-
schiedenen empirischen wie theoretischen, mikro- wie makrosoziologischen
Ansitze zur Analyse der historischen Spezifik der Spatmoderne. Um eine grundle-
gende Revitalisierung des humanistischen Erbes der Soziologie jenseits der Ortho-
doxien bemuht, machte er die Alltagswelt und die politischen wie kulturellen
Kiampfe der Gegenwartsgesellschaft zum Bezugspunkt der Theoriebildung und
empirischen Forschung. Die privaten Sorgen und offentlichen Probleme der Men-
schen mit den Theoriefragen der klassischen Soziologie und Sozialpsychologie zu
verbinden und dabei — wie es der Titel eines mit Hans Gerth zusammen verfassten
theoretischen Entwurfs formuliert — den Zusammenhang von »Personlichkeit und
Gesellschaft«® zum Ausgangspunkt der Analyse zu machen, sind der Kern von
Mills’ soziologischem Programm, das er mit dem Begriff der »soziologischen Phan-
tasie« so treffend auf den Punkt brachte.
Soziologische Phantasie heifSt fir Mills die Fahigkeit
»zum Wechsel der Perspektiven: von der politischen zur psychologischen; von der Unter-
suchung einer einzigen Familie zum weltweiten Vergleich von Staatshaushalten; von der
theologischen Lehranstalt zum militdrischen Establishment; von Betrachtungen tiber die
Olindustrie zu Studien tiber zeitgendssische Poesie. Sie ist die Fahigkeit, von den unperson-
lichsten und fernsten Verianderungen zu den intimsten Eigentimlichkeiten des menschlichen
Selbst zu wechseln — und die Zusammenhinge zwischen beiden zu sehen. Hinter ihrem
Gebrauch steckt immer der Drang, die gesellschaftliche und geschichtliche Bedeutung des
Individuums in der Gesellschaft und Epoche zu verstehen, in denen es seine Eigenart aus-
bildet und sein Leben fiihrt.«®¢
Es ging ihm darum, den Menschen ihre Position in der jeweiligen historischen
Gesellschaft, in der sie leben, bewusst zu machen. Indem die Soziologie die Frage zu
beantworten sucht, inwiefern es den Menschen in einer spezifischen historischen
Gesellschaftsstruktur moglich ist, frei und verntinftig zu handeln:
»Freiheit ist nicht nur die Moglichkeit, zu tun, was man will; auch nicht blof$ die Gelegen-
heit, zwischen Alternativen zu wihlen. Freiheit ist vor allem die Moglichkeit, die verfigba-

ren Alternativen zu formulieren und iiber sie zu streiten — und dann eine Wahl zu treffen.
Deshalb ist Freiheit nur méglich, wenn die Vernunft im menschlichen Leben eine grofere

64 Mills 1960 a, S. 12.
65 Vgl. Gerth, Mills 1970.
66 Mills 2016 [1959], S. 29.

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

446 Bjorn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klockner

Rolle spielt. [...] Freiheit ist dariiber hinaus die Moglichkeit, zu wahlen, auf welche Weise
und von wem Entscheidungen iiber die menschliche Zukunft getroffen werden sollen. «5”
Er sah es dabei als »die stindige politische Aufgabe des Sozialwissenschaftlers — wie
jedes liberalen Padagogen —, personliche Schwierigkeiten in 6ffentliche Probleme zu
tibersetzen und die letzteren so zu formulieren, dass ihre Bedeutung fiir das Leben
einer Vielfalt von Individuen deutlich wird«.¢8
Sozialwissenschaftler*innen haben demnach bei Mills, es ist schon angeklungen,
nicht nur eine intellektuelle, sondern auch eine politische Aufgabe. Das heifst fiir ihn
aber nicht in erster Linie, dass die Intellektuellen auf die Strafe gehen sollen, um zu
protestieren, sondern dass sie sich vielmehr tiber die Offentlichkeit und die Medien
an jene drei Gruppen richten sollen, die sich so fundamental hinsichtlich ihrer
Handlungs- und Geschichtsmichtigkeit unterscheiden lassen:
»]Jene, die Macht ausiiben und die sich dessen bewusst sind, konfrontiert er mit ihrer Ver-
antwortung fiir die von ihm herausgearbeiteten strukturellen Konsequenzen ihrer Entschei-
dungen und Unterlassungen. Jene, deren Handeln strukturelle Konsequenzen hat, die sich
dessen aber nicht bewusst zu sein scheinen, informiert er tiber alles, was er tiber die Kon-
sequenzen herausgefunden hat. Er versucht, pidagogisch zu wirken, und konfrontiert
danach auch sie mit der Verantwortung. Jene schlieSlich, die normalerweise keine solche
Macht haben und deren Bewusstsein auf ihre Alltagsmilieus beschrankt ist, klart er durch
seine Arbeit tiber die Bedeutung struktureller Entwicklungen und Entscheidungen fiir diese
Milieus und dartiber auf, wie personliche Schwierigkeiten mit 6ffentlichen Problemen
zusammenhingen; im Zuge dieser Bemiithungen legt er ihnen auch dar, was er tiber die
Aktivititen jener herausgefunden hat, die mehr Macht haben. «®°
Die fiir seine Emanzipationsstrategie so wichtigen Offentlichkeiten und Medien
verwandeln sich nach Mills zwar immer mehr zu einem dem Massencharakter der
Gesellschaft entsprechenden Manipulationsapparat. Dies hindert ihn aber nicht
daran, seiner scharfen Kritik die eigentlichen Potenziale der Medien entgegenzu-
stellen und auf ihre Bedeutung fiir eine 6ffentlich wirksame Sozialwissenschaft zu
verweisen:
»Die technischen Hilfsmitte] Rundfunk und Fernsehen — durch die so viele den kulturellen
Bankrott erlitten haben — sollten wir so anwenden, wie sie unserer Meinung nach anzu-
wenden sind, oder sie gar nicht anwenden. Wir sollten voraussetzen, daf§ diese Mittel zu
unseren Produktions- und Arbeitsmitteln gehoren, dafs sie uns willkiirlich geraubt und
unberechtigter Weise zu einem privaten Monopol gemacht worden sind, dafs sie heute zu
stupiden und korrumpierenden Zwecken verwendet werden, die uns vor der Welt und vor
uns selber beschdamen. [...] Wir sollten nur unter den von uns festgelegten Bedingungen fur
den Rundfunk und das Fernsehen titig sein — oder gar nicht. [...] Wir sollten Rundfunk und
Fernsehen zu Werkzeugen einer liberalen — das heifit befreienden — Erziehung machen. <70
»Echte Offentlichkeiten«”! (engl.: »genuine publics«) sind fiir ihn eine wesentliche
Bedingung fur eine demokratischere Gesellschaft. Wahrend Menschen in einer Mas-
sengesellschaft nicht dazu fihig seien, ihre privaten Sorgen in 6ffentliche Probleme
zu ubersetzen, seien Menschen in echten Offentlichkeiten hierzu in der Lage. Sie

67 Ebd., S.260.

68 Ebd., S.278.

69 Ebd., S.274.

70 Mills 1959, S. 194 (Hervorhebungen im Original).
71 Mills 2016 [1959], S. 277.

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 447

verstiinden, wie ihre »milieuspezifischen Sorgen mit gesellschaftlichen Strukturpro-
blemen zusammenhingen«.”? Die Allgemeinheit muss seiner Auffassung nach ein
offentliches Forum bilden, das die eigentlichen politischen Fragen entscheidet. Unter
Demokratie versteht Mills mehr als eine legale Rechtsform, namlich dass diejenigen,
die von einer Entscheidung betroffen sind, auch ein wirksames Mitsprache- und
Kontrollrecht iiber von ihnen geformte Parteien, Bewegungen und Offentlichkeiten
innehaben. Solange solche vermittelnden Institutionen nicht bestehen, lautet dem-
entsprechend seine Diagnose, sei die Gesellschaft vor allem der formalen Erwartung
nach demokratisch, wihrend sich die Praxis in ihr allzu haufig als undemokratisch
erweise. Mills hinterliefs der Sozialwissenschaft demnach auch die Aufgabe, poli-
tisch im Sinne der Demokratie und des Humanismus zu intervenieren und die sozio-
logische Phantasie gegen die Zwange der Buirokratien und Massengesellschaft in
Stellung zu bringen. Er restimiert:

»Wir mussen die menschliche Phantasie entfesseln, damit sie aufs neue die Alternativen
erforscht, die heute der Menschheit offenstehen. Wir mussen allgemeine und detaillierte
Plane, Ideen, Vorstellungen bieten — kurz, Programme. [...] Notwendig sind grofSe Zukunfts-
perspektiven, und wir haben die Moglichkeit und Pflicht, sie zu liefern [...] Wir haben nicht
nur k;gstehende Standpunkte aufrechtzuerhalten, wir haben die Aufgabe, neue zu schaf-
fen.«

4. Fazit

Mittels seiner kritisch-produktiven und unbequemen Interventionen in Politik und
Soziologie seiner Zeit hat Mills ein gleichermafSen anspruchsvolles und verstiandli-
ches soziologisches Programm hinterlassen, das jenseits der dichotomen Unterschei-
dung von Mikro- und Makrostrukturen die Situation der gesellschaftlichen Indivi-
duen in ihrem konkreten Lebensalltag mit den groffen soziostrukturellen
Entwicklungen in eine produktive Beziehung setzte. Dahinter steht Mills” Verstind-
nis der Soziologie als emanzipatorisches Projekt, das den »Beforschten« — als
Voraussetzung progressiven Wandels — ihre personliche Situation und die sie beherr-
schenden gesellschaftlichen Krifte vor Augen zu fithren sucht. Sozialwissenschaft-
ler*innen miissten mithilfe ihrer soziologischen Phantasie die privaten Sorgen der
Menschen in 6ffentliche Probleme tibersetzen und diese vor dem Hintergrund einer
sich stets im Wandel befindlichen Gesellschaftsstruktur erkliren.”#

Mills stellte in diesem Zusammenhang konsequent die Frage nach Macht- und
Ungleichheitsverhiltnissen ins Zentrum seiner Analyse. Er hinterfragte hartnickig
die vorherrschenden Denkstromungen seiner Zeit, die allzu sehr dazu neigten, die
menschliche Geschichte entweder als Taten »grofSer« Menschen beziehungsweise
Verschworung oder schicksalshafte Tragodie zu erzidhlen. Was damit einherginge,
sei nicht nur eine Verkennung der tatsiachlichen Macht der Fihrungsgruppen, son-
dern auch das Ausblenden der zahlreichen Potenziale fir emanzipatorische Veran-

72 Ebd.
73 Mills 1959, S. 1911.
74 Vgl. Brewer 2005.

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

448 Bjorn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klockner

derungen, die die » postmoderne«”> Gesellschaftsstruktur bereitstellt. Fiir Mills sind
mit der Haufung der Machtmittel namlich nicht nur Gefahren, sondern auch
enorme Chancen verbunden: »Die Ausdehnung und Zentralisierung der Machtmit-
tel sind Symptome fiir die neuen Moglichkeiten des Menschen, Geschichte zu
machen, Signale einer Chance, tiber das Schicksal hinauszugreifen und der freien
Entscheidung — womoglich sogar der Vernunft — Einfluf$ auf die Gestaltung unserer
Epoche zu gewihren.«76

In dieser Offnung der Perspektive liegt auch das aktuelle Potenzial von Mills’
soziologischem Programm begriindet. Zugespitzt formuliert, ist auch gegenwirtig
die »Vorstellung, dass sich Gesellschaft prinzipiell hinter dem Riicken der Akteure
samt deren Intentionen abspielt, [...] so tief in der kategorialen Grundausstattung
der Soziologie eingelagert, dass sie zu einem Emergenz-Apriori geworden ist«.””
Eine derartige Uberzeugung, nach der die Gesellschaft als das Produkt emergenter
Prozesse verstanden wird, lasst die ungleiche Handlungs- und Geschichtsmachtig-
keit von gesellschaftlichen Akteuren »nicht einmal als Moglichkeit fassen«.”8 Kom-
plementar zu dieser Perspektive stehen modernisierungstheoretische Ansitze und
Zeitdiagnosen, die dazu tendieren, mit einer »unkritischen Fokussierung auf die
dynamische Vielfalt der Lagen, Milieus und Lebensstile«” vertikale Ungleichheits-
strukturen aus dem Blick zu verlieren. Soziologische Praxis, die einer solchen Den-
kart folgt, neigt, wie Mills aufgezeigt hat, zur Ideologie(re)produktion, indem sie
bestehende Machtungleichheiten und die damit verbundene ungleiche Geschichts-
machtigkeit einebnet, legitimiert und zugleich Moglichkeiten der Emanzipation ver-
deckt.

Angesichts der gravierenden gegenwirtigen, komplexer gewordenen sozialen
Ungleichheitsstrukturen liefle sich von Mills lernen, dass sich die Soziologie jenseits
wobhlfeiler Krisenrhetorik8? wieder entschiedener der (Macht-)Frage zuwenden
muss: Welche konkreten Akteure sind aufgrund welcher 6konomischen, kulturellen
und sozialen Ressourcen, in welchem Grade, mit welchen Mitteln und mit welchen
Konsequenzen fiir jene Akteure, die keinen Zugang zu diesen Machtmitteln haben,
in der Lage, »Geschichte zu machen«? Insbesondere die (transnationale) Elitenso-
ziologie bietet eine Reihe von Ansatzpunkten,®! diese Fragen wieder stirker ins

75 Mills 2016 [1959], S.271.
76 Mills 1959, S. 56.

77 Vobruba 2006, S.281.

78 Ebd.

79 Geifller 1996, S. 323.

80 Ein Hang, der sich auch unverkennbar in den Mottos jiingerer DGS-Kongresse wie etwa
»Unsichere Zeiten« oder »Routinen der Krise« widerspiegelt. Hans-Jtrgen Krysmanski
illustriert mit Bezug auf letzteren Kongress in Trier die soziologische Randstindigkeit
von macht- und elitetheoretischen Ansdtzen — und dem hier behandelten Protagonisten
— in Deutschland: »Im 83-seitigen Hauptprogramm kam der Begriff der Eliten viermal,
der Begriff der Herrschaft keinmal, der Name Mills einmal vor« (Krysmanski 2016, S. 9).

81 Vgl. Krysmanski 2015; Schneickert 2016; Hartmann 2016; Wendt 2016.

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 449

Zentrum einer kritisch orientierten politischen Soziologie zu riicken.?? In anderen
Worten geht es darum, den »Nichtangriffspakt«33 zwischen Soziologie und Gesell-
schaft aufzukiindigen und jene Krifte innerhalb der Disziplin zu starken, die sich
nicht auf eine falsch verstandene und folglich ideologische » Wertneutralitat« beru-
fen, sondern den Machtverhiltnissen unterworfenen »einfachen« Menschen in
ihren alltaglichen Lebenszusammenhingen Antworten bereitstellen wollen. Mogli-
cherweise lieflen sich auf diese Weise auch Erklarungen fiir drangende Probleme
finden, wie zum Beispiel die offenkundige derzeitige globale Kluft, die zwischen den
Machteliten und ihren Bevolkerungen besteht.

Ein damit untrennbar verbundenes weiteres Vermachtnis ist Mills” Konzept einer
Soziologie als methodisch geleiteter Faktenwissenschaft und engagiertem 6ffentli-
chen Projekt, das demokratischen Werten verschrieben ist. Auch wenn, wie Stephan
Lessenich betont, in Mills’ Soziologischer Phantasie einige Ausfitlhrungen etwas
veraltet wirken, erweist sich sein Wissenschaftsverstandnis von »geradezu zeitloser
Giiltigkeit «.84 Die Entpolitisierung, Biirokratisierung und Okonomisierung des wis-
senschaftlichen Mainstreams der USA der 1950er Jahre, gegen die Mills anschrieb,
sind keineswegs beseitigt worden; in Gestalt eines »akademischen Kapitalis-
mus«3> scheinen diese Entwicklungen die gegenwirtigen — auch soziologischen —
Wissenschaftskulturen vielmehr in einem noch hoheren MafSe zu pragen. Nicht von
ungefahr ist Mills’ Projekt einer Politischen Soziologie daher auch eines der inspi-
rierenden Fundamente einer »public sociology«, wie Michael Burawoy3¢ in einem
offenen Brief an Mills schrieb.

Literatur

Birnbaum, Norman 1963. »Einleitung«, in C. Wright Mills: Kritik der soziologischen Denkweise,
S.7-33. Darmstadt: Luchterhand.

Bourdieu, Pierre 1970. »Strukturalismus und soziologische Wissenschaftstheorie«, in Pierre
Bourdieu: Soziologie der symbolischen Formen, S. 7-41. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Brewer, John D. 2004. »Imagining The Sociological Imagination: the biographical context of a
sociological classic«, in The British Journal of Sociology 55, 3, S.317-333.

Brewer, John D. 2005. »Public and private in C.Wright Mills’s life and work«, in Sociology 39, 4,
S.661-677.

Burawoy, Michael 2008. Open letter to C. Wright Mills. http://burawoy.berkeley.edu/PS/Open
%20Letter %20to%20Mills.pdf (Zugriff vom 07.11.2017).

Dahrendorf, Ralf 1962. »Nekrologe, C. Wright Mills (1916-1962)«, in Kélner Zeitschrift fiir
Soziologie und Sozialpsychologie 14, 3, S. 603-605.

Dahrendorf, Ralf 1963. Die angewandte Aufklirung. Gesellschaft und Soziologie in Amerika.
Miinchen: Piper.

82 Fur den Versuch der Weiterentwicklung der Machttheorie von Mills tiber die dichotome
Unterscheidung zwischen Elite und Masse hinaus auf das gesamte Feld der Macht und
ihre Anwendung auf die Frage nach der Verantwortung fiir Nachhaltigkeit vgl. Wendt,
Gorgen 2018.

83 Bourdieu 1970, S. 8.
84 Lessenich 2016, S. 13.
85 Vgl. Miinch 2011.

86 Vgl. Burawoy 2008.

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

450 Bjorn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klockner

Davies, William 2017. »Elite power under advanced neoliberalism«, in Theory, Culture & Society
34, 5-6,5.227-250.

Dombhoff, G. William; Ballard, Hoyd B. Hrsg. 1968. C. Wright Mills and the power elite. Boston:
Beacon Press.

Eichler, Lutz 2013. System und Selbst: Arbeit und Subjektivitit im Zeitalter ibrer strategischen
Anerkennung. Bielefeld: transcript.

Freeland, Chrystia 2012. Plutocrats. The rise of the new global super-rich and the fall of everyone
else. New York: Penguin.

GeifSler, Rainer 1996. »Kein Abschied von Klasse und Schicht. Ideologische Gefahren der deut-
schen Sozialstrukturanalyse«, in Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 48,
2,S.319-338.

Gerth, Hans; Mills, Charles Wright 1958. »Introduction. The man and his work«, in From Max
Weber: Essays in sociology. Translated, edited, and with an introduction by H. H. Gerth and
C. Wright Mills, S. 1-74. New York: Oxford University Press.

Gerth, Hans; Mills, Charles Wright 1970. Person und Gesellschaft. Die Psychologie sozialer
Institutionen. Frankfurt a. M., Bonn: Athendum.

Hartmann, Michael 2016. Die globale Wirtschaftselite. Eine Legende. Frankfurt a. M.: Cam-
pus.

Hess, Andreas 1995. Die Politische Soziologie C. Wright Mills’. Ein Beitrag zur politischen
Ideengeschichte. Opladen: Leske + Budrich.

Hess, Andreas 2003. »C. Wright Mills (1916-1962)«, in Klassiker der Soziologie 2. Von Talcott
Parsons bis Anthony Giddens, hrsg. v. Kasler, Dirk, S. 180-196. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Horowitz, Irving L. 1963. »Bibliography of the writings of C. Wright Mills«, in Power, politics
and people. The collected essays of C. Wright Mills, hrsg. v. Horowitz, Irving L., S. 614-641.
New York: Oxford University Press.

Horowitz, Irving L. Hrsg. 1965. The new sociology. Essays in social science and social theory in
honor of. C. Wright Mills. New York: Oxford University Press.

Horowitz, Irving L. 1983. C. Wright Mills, an utopian American. New York: Free Press.

Krysmanski, Hans-Jiirgen 2001. The sociological imagination. www.uni-muenster.de/PeaCon/s-
texte/SocImag.htm (Zugriff vom 07.11.2017).

Krysmanski, Hans-Jirgen 2005. Soziologische Ausfliige in die Massenkultur — Eine Erinnerung
an C. Wright Mills aus Anlass des Todes Pierre Bourdieus. www.uni-muenster.de/PeaCon/
pst/pn/05-krys-mills-bourdieu.PDF (Zugriff vom 07.11.2017).

Krysmanski, Hans-Jiirgen 2012. Hirten und Wolfe. Wie Geld- und Machteliten sich die Welt
ﬁneignen oder: Einladung zum Power Structure Research. Miunster: Westfilisches Dampf-

oot.

Krysrnaanski, Hans-Jurgen 2015. 0,1%. Das Imperium der Milliarddre. Frankfurt a.M.: West-
end.

Krysmanski, Hans-Jirgen 2016. »Geleitwort«, in Wie Eliten Macht organisieren. Bilderberg &
Co.: Lobbying, Thinktanks und Mediennetzwerke, hrsg. v. Wendt, Bjorn; Klockner, Marcus
B.; Pommrenke, Sascha, Walter Michael, S. 9-11. Hamburg: VSA.

Lessenich, Stephan 2016. »Soziologische Phantasie, gestern und heute. Vorwort zur deutsch-
sprachigen Neuausgabe«, in Charles Wright Mills: Soziologische Phantasie, hrsg. v. Lesse-
nich, Stephan, S. 7-21. Wiesbaden: Springer VS.

Lessenich, Stephan 2017. »Soziologische Phantasie — heute: Die Welt zu Gast bei >Freunden««, in
Soziologie 46, 2, S.160-172.

Mills, C. Wright 1948. The new men of power. America’s labor leaders. New York: Harcourt.

Mills, C. Wright 1955 [1951]. Menschen im Biiro. Ein Beitrag zur Soziologie der Angestellten.
Koln: Bund-Verlag (englische Originalausgabe von 1951: White collar. The American middle
class. New York: Oxford University Press).

Mills, C. Wright 1959. Die Konsequenz. Politik obne Verantwortung. Minchen: Kindler.

Mills, CE Wright 1960 a. Klassik der Soziologie. Eine polemische Auslese. Frankfurt a. M.:
Fischer.

Mills, C. Wright 1960 b. Listen, Yankee: the revolution in Cuba. New York: Ballantine.

Mills, C. Wright 1962. The Marxists. New York: Pelicane.

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Erlaubnis ist j Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

Die soziologische Phantasie des C. Wright Mills 451

Mills, C. Wright 1962 [1956]. Die amerikanische Elite. Gesellschaft und Macht in den Verei-
nigten Staaten. Reinbek bei Hamburg: Holsten (englische Originalausgabe von 1956: The
power elite. New York: Oxford University Press).

Mills, C. Wright 1963 a. »The labor leaders and the power elite«, in Power, politics and people.
The collected essays of C. Wright Mills, hrsg. v. Horowitz, Irving L., S. 97-109. New York:
Oxford University Press.

Mills, C. Wright 1963 b. »Two styles of social science research«, in Power, politics and people.
The collected essays of C. Wright Mills, hrsg. v. Horowitz, Irving L., S. 553-567. New York:
Oxford University Press.

Mills, C. Wright 2016 [1959]. Soziologische Phantasie, hrsg. v. Lessenich, Stephan. Wiesbaden:
Springer VS (englische Originalausgabe von 1959: The sociological imagination. New York:
Oxford University Press).

Mills, C. Wright; Clarence, Senior; Goldsen, Rose K. 1950. The Puerto Rican journey. New York:
Harper.

Miinch, Richard 2011. Akademischer Kapitalismus. Uber die politische Okonomie der Hoch-
schulreform. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Neun, Oliver 2015. »Der andere »amerikanischec Max Weber: Hans H. Gerths und C. Wright
Mills’ From Max Weber, dessen deutsche Rezeption und das Konzept der >public sociology««,
in Berliner Journal fiir Soziologie 25, 3, S. 333-357.

Piketty, Thomas 2014. Das Kapital im 21. Jahrbundert. Miinchen: C. H.Beck.

Rilling, Rainer 2016. » Auf der Suche nach der verlorenen Bourgeoisie. Aspekte der US-ameri-
kanischen Eliteforschung«, in Wie Eliten Macht organisieren. Bilderberg & Co.: Lobbying,
Thinktanks und Mediennetzwerke, hrsg. v. Wendt, Bjorn; Klockner, Marcus B.; Pommrenke,
Sascha; Walter, Michael, S. 29-43. Hamburg: VSA.

Schneickert, Christian 2016. Nationale Machtfelder und globalisierte Eliten. Konstanz: UVK.

Trevino, A. Javier 2012. The social thought of C. Wright Mills. Los Angeles: Sage/Pin Forge
Press.

Vobruba, Georg 2006. »Editorial«, in Soziologie 35, 3, S.281-282.

Weber, Max 1958. From Max Weber: essays in sociology. Translated, edited, and with an intro-
duction by H. H. Gerth and C. Wright Mills. New York: Oxford University Press.

Wendt, Bjorn 2016. Die Bilderberg-Gruppe. Wissen iiber die Macht gesellschaftlicher Eliten.
Gottingen: Optimedien.

Wendt, Bjorn; Gorgen, Benjamin 2018. »Macht und soziale Ungleichheit als vernachlissigte
Dimensionen der Nachhaltigkeitsforschung. Uberlegungen zum Verhiltnis von Nachhaltig-
keit und Verantwortung«, in Reflexive Responsibilisierung. Verantwortung fiir nachbaltige
Entwicklung, hrsg. v. Henkel, Anna; Liidtke, Nico; Buschmann, Nikolaus; Hochmann, Lars,
S. 49-66. Bielefeld: transcript.

Wendt, Bjorn; Klockner, Marcus; Pommrenke, Sascha; Walter, Michael. Hrsg. 2016. Wie Eliten
Macht organisieren. Bilderberg & Co.: Lobbying, Thinktanks und Mediennetzwerke. Ham-
burg: VSA.

Wolfe, Alan 2000. » Afterword«, in Charles Wright Mills: The power elite,S. 363-381. New York:
Oxford University Press.

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

452 Bjorn Wendt, Michael Walter und Marcus B. Klockner

Zusammenfassung: In dem Beitrag wird die Aktualitit von C. Wright Mills’ Machtanalysen
und Uberlegungen zur Funktion kritischer Intellektueller in der Massengesellschaft themati-
siert. Wir zeigen, dass soziologische Phantasie einen Modus darstellt, private in o6ffentliche
Probleme zu transferieren, und wie zentral es hierfiir ist, soziale Probleme im Zusammenspiel
mikro- und makrosoziologischer Perspektiven zu untersuchen.

Stichworte: C. Wright Mills, Macht, soziologische Phantasie, Politische Soziologie

The sociological phantasy of C. Wright Mills. On the timeliness of an inconvenient
classic

Summary: The article focuses on the timeliness of C. Wright Mills” analyses of power and his
considerations about the function of critical intellectuals in a mass society. We show that
sociological phantasy is a mode of transferring private problems into public issues and how
crucial it is to examine these problems from a combination of micro- and macro-sociological
perspectives.

Keywords: C. Wright Mills, power, sociological phantasy, political sociology

Autoren

Bjorn Wendt

Institut fir Soziologie
Scharnhorststrafse 121

48151 Minster
bjoern.wendt@uni-muenster.de

Michael Walter

SOCIUM Forschungszentrum Ungleichheit und Sozialpolitik
Mary-Somerville-StrafSe 9

28359 Bremen

mkwalter@uni-bremen.de

Marcus B. Klockner
Soziologe, Journalist und Autor
kloeckner.m@web.de

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:47:07. © Urheberrechtiich geschlitzter Inhat k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-432

