
6. Die juristische Unschärfe einer Ehe. 

Kosmopolitische Übersetzungszonen 

Olga Grjasnowas Die juristische Unschärfe einer Ehe (2014) erzählt die Geschichte 
von Leyla, einer jungen Frau aus Aserbaidschan, die über Moskau nach Ber

lin gezogen ist. Leyla ist ausgebildete Balletttänzerin und hat an der Bolschoi- 
Akademie in Moskau studiert. Ihren Mann Altay lernte sie bei einem Heimat

besuch in Baku kennen, als beide bereits in Moskau lebten. Sie und Altay, der 
ebenfalls aus Baku stammt, trafen sich zum ersten Mal bei einem Verwandten

besuch, den ihre Eltern organisiert hatten – später sollte sich herausstellen, 
dass die Verwandten mit keinem der beiden wirklich verwandt waren und das 
Treffen eher ein Versuch der jeweiligen Eltern war, sie zusammenzubringen. 
Die beiden freundeten sich schnell an und als Leyla einen Monat später her

ausfand, dass Altay ebenfalls homosexuell war, machte sie ihm spontan einen 
Heiratsantrag. Sie trafen diese Entscheidung, um ihre Familien zu beruhigen, 
insbesondere Altays Familie, die damals (und auch zum Zeitpunkt der Erzäh

lung, vermutlich Anfang der 2010er Jahre) nichts von seiner Homosexualität 
wusste. Das Paar lebte zunächst in Moskau. Als sie sich dort nicht mehr sicher 
fühlten, zogen sie nach Berlin. 

Die dritte Protagonistin, Jonoun, eine jüdische Amerikanerin, lebt zu Be

ginn der Erzählung erst wenige Wochen in der deutschen Hauptstadt. Sie ist 
unter anderem aus finanziellen Gründen nach Berlin gezogen, da sie noch ho

he Schulden aus ihrer Studienzeit hat. Sie wusste, dass Berlin den Ruf hat, eine 
bezahlbare Stadt zu sein1 – im Vergleich zu Williamsburg, Brooklyn, wo sie zu

vor gelebt hatte. Geboren in Indien als Tochter eines israelischen Soldaten und 
einer amerikanischen Mutter, die sich in Laos kennen gelernt hatten, wuchs 
sie in einem Kibbuz im Norden Israels auf. Sie wird als eine Person beschrie

ben, die sich nicht unbedingt an einen Ort gebunden fühlt und der die Ent

1 Zumindest im Jahr 2014, als der Roman erschien, war dies durchaus noch zutreffend. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

scheidung, nach Berlin zu ziehen, relativ leichtfiel: »Jonoun hatte schon immer 
ein nomadenhaftes Leben geführt, und ein weiterer Umzug schien nur konse

quent zu sein« (JU 22). 
Olga Grjasnowa gehört seit der Veröffentlichung ihres Debütromans Der 

Russe ist einer, der Birken liebt im Jahr 2012 zu den bekanntesten deutschsprachi

gen Autor*innen der sogenannten zeitgenössischen ›Migrationsliteratur‹. Be

reits dieser erste Roman weist autobiografische Bezüge auf: Die Protagonistin 
lebte als Jüdin in Deutschland und hielt sich unter anderem in Israel auf, wo 
Grjasnowa selbst einige Zeit lebte. Die juristische Unschärfe einer Ehe ist ihr zwei

ter Roman. Auch hier teilt die Protagonistin Leyla einige Erfahrungen mit der 
Autorin, denn auch Olga Grjasnowa wurde 1984 in Baku geboren und hat be

reits in Russland gelebt. 
Die Zuordnung ihrer Werke zur Migrationsliteratur lehnt die Autorin ve

hement ab.2 In einem Interview zu ihrem dritten Roman Gott ist nicht schüch
tern (2017) erklärte sie zudem, dass es ihr persönlichster Roman sei, obwohl 
die Geschichte von zwei nach Berlin geflüchteten Syrern handelt (siehe Kis

ter 2012; Unsleber 2017). Dementsprechend ist Die juristische Unschärfe einer Ehe 
keine Migrationsgeschichte, denn die Hauptfiguren befinden sich zu Beginn 
der Erzählung bereits in Deutschland. Sie sind alle aufgrund einer real existie

renden politischen und ökonomischen Situation nach Berlin gekommen: Altay 
und Leyla aus Angst – »jeden Tag aufs Neue« (JU, 102) – während Jonoun sich 
das Leben in New York nicht mehr leisten konnte, weil sie enorme Schulden 
aus ihrer Studienzeit hat (vgl. JU, 21). Ihr Aufenthalt in Berlin ist nicht genau 
definiert, aber die Migration steht nicht im Zentrum der Erzählung, vielmehr 
geht es um die Etablierung ihrer Beziehungen jenseits gesellschaftlicher Er

wartungen. 
Der Roman beginnt mit Kapitel 0. Leyla sitzt zwei Monate nach ihrer Flucht 

aus Berlin in einem aserbaidschanischen Gefängnis, weil sie an einem illegalen 
Autorennen teilgenommen hat. Der erste Teil des Romans ist eine Analepse – 
die Kapitel sind dementsprechend von -29 bis -1 nummeriert – und erzählt von 
Anfang und Ende der Beziehung zwischen Leyla und Jonoun sowie von Ley

las Neuanfang als professionelle Balletttänzerin nach einer dreijährigen Pau

se. Jonoun, die jüdische Amerikanerin, lebt erst seit zwei Wochen in Berlin, als 
sie Leyla und Altay kennen lernt. Der zweite Teil des Romans – Kapitel 1 bis 29 

2 Sie bedauert auch, dass Fragen der Identität und der Mehrsprachigkeit die Rezeption 
ihrer Texte dominieren, anstatt sich auf den Inhalt zu konzentrieren (siehe Grjasnowa 
2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die juristische Unschärfe einer Ehe. Kosmopolitische Übersetzungszonen 165 

– spielt im Kaukasus. Eine Verletzung beim Tanzen hat Leyla in eine Lebens

krise gestürzt. Sie flieht nach Baku, wo sie nach einem Autorennen verhaftet 
wird. Altay macht sich mithilfe von Jonoun auf die Suche nach ihr. Die Sze

ne im Gefängnis spielt als ›Kapitel 0‹ nicht genau zwischen Kapitel -1 – dem 
letzten Kapitel des ersten Teils – und Kapitel 1 – dem ersten Kapitel des zwei

ten Teils –, sondern als Prolepse zeitgleich mit den Ereignissen des einseitigen 
Kapitels 6. 

Die Ehe von Leyla und Altay ist keine reine Scheinehe, denn sie sind manch

mal intim miteinander, und obwohl sie technisch gesehen eine offene Bezie

hung führen, ist Altay sehr eifersüchtig auf Jonouns Präsenz in ihrem Leben. 
Stuart Taberner liest den Roman als die Geschichte eines gescheiterten uto

pischen Projekts des grenzenlosen Zusammenlebens (vgl. Taberner 2017, 123). 
Für ihn stellt der Roman die Schwierigkeit dar, frei von Zwängen zu leben: Die 
Hauptfiguren entscheiden sich für ein Leben außerhalb des traditionellen he

terosexuellen Familienmodells, sehnen sich aber dennoch auf ihre Weise nach 
Regeln und Vorgaben (vgl. Taberner 2017, 123). Das ist zum Beispiel das, was 
Leyla vom Ballett fehlte, nämlich ein festes Regelwerk und Vorgaben: »Der freie 
Wille ist eine schwierige Sache« (JU, 41). 

Taberner sieht in Die juristische Unschärfe einer Ehe einen starken Einfluss 
von Jasbir K. Puars Begriff des ›Homonationalismus‹, der es westlichen Natio

nen erlaubt, sich in Opposition zum Islam zu definieren (vgl. Taberner 2017, 
125). Berlin wird als offene Stadt dargestellt, in der Leyla und Altay eine Tole

ranz erfahren, die sie in Baku und Moskau nicht kennen. Gleichzeitig wird die 
westliche queere Kultur als unpolitisch und vollständig in die Konsumkultur 
integriert dargestellt (vgl. Taberner 2017, 125): »Die einzigen Voraussetzungen 
waren die Zugehörigkeit zur weißen Rasse, das richtige Einkommen und die 
Bereitschaft, sich in eine vorgegebene gesellschaftliche Rolle einzufügen« (JU, 
103). Dies entpuppt sich als neues Gewand des Nationalismus: »The proclama

tion of equality for homosexuals, and their acceptance into the nation, masks 
– and indeed legitimizes – the continued exclusion of other others« (Taberner 
2017, 125). Die Situation von Homosexuellen in Aserbaidschan ist dagegen an

ders konditioniert. Dort ist die Freiheit, die eigene Sexualität frei (aus)leben zu 
können, an einen bestimmten sozialen Status und an die Bereitschaft gebun

den, mit dem korrupten Regime zu kollaborieren. 
In Baku sagt Altays Liebhaber Farid zu ihm, dass seine Sexualität in Aser

baidschan, anders als in westlichen Ländern, nicht essentialisiert werde und 
seine Homosexualität kein wesentlicher Teil seiner Persönlichkeit sein müsse: 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Dort wirst du doch auch nur unter bestimmten Umständen akzeptiert. Was 
wärst du bloß für ein Schwuler, wenn du dich nicht gut anziehen, dich für In
nendesign, Avantgardemusik, Kochen und Lifestyle interessieren würdest? 
[…] Der Westen braucht den Diskurs über Homosexualität, um sich der ei
genen moralischen Überlegenheit zu vergewissern. […] Bei euch wäre ich 
nichts als ein Schwuler, vielleicht noch der Sohn eines korrupten Politikers. 
(JU, 226–27) 

Doch Farid kann mit der Situation nur deshalb verhältnismäßig locker um

gehen, weil er der uneheliche Sohn des Oppositionsführers ist (vgl. JU, 250). 
Da die gesamte politische Opposition längst gekauft ist und die Polizei Angst 
vor Konsequenzen hat, wird Farid nicht verhaftet. So kann er Macht ausüben. 
Der Polizist, der ihn eben noch einschüchtern wollte, hat plötzlich Angst und 
bittet ihn um Gnade: »›Bitte gehen Sie‹, sagte der Polizist leise, ›und erzählen 
Sie Ihrem Vater nichts. Ich habe eine kleine Tochter‹« (JU, 243). Auch die Ho

mophobie geht Hand in Hand mit dem Autoritarismus des Landes. Wird Ho

monationalismus im Westen instrumentalisiert, um die Ausgrenzung ande

rer Minderheiten aufrechtzuerhalten, so dient Homophobie in Aserbaidschan 
nach ähnlichem Muster nur der Unterdrückung: »›In der Hauptstadt war Ho

mosexualität eine Frage der Schicht.‹ Er schaute Altay an und sprach weiter: 
›Das versuche ich dir ja zu erklären, es geht nicht um Homophobie a priori. Es 
geht um Macht. Hier wird jeder unterdrückt, der schwächer ist. Wir leben in 
einem autoritären System‹« (JU, 259). 

Wie Taberner in seiner Analyse feststellt, spielt der Roman zwar in 
Deutschland, aber das Land und die Deutschen spielen in der Geschichte 
nur eine untergeordnete Rolle. Die Protagonist*innen haben in Berlin sehr 
wenig Kontakt mit Menschen aus Berlin oder Deutschland. Auch wird erst 
durch die Beziehung Jonouns zu einem jungen Österreicher – und nicht etwa 
zu einem Deutschen – die Frage der Vergangenheitsbewältigung bzw. deren 
Ausbleiben und der Wiedergutmachung aufgeworfen und damit auf die trans

nationale Dimension der nationalsozialistischen Vergangenheit verwiesen. 
Die Auseinandersetzung mit der Zeit des Nationalsozialismus, insbesondere 
im Kontext von Jonouns Jüdischsein, wird erst durch die besagte kurze Af

färe mit einem ungenannten Österreicher3, dessen Onkel der Schlächter von 
Vilnius war, erwähnt. Vor diesem Hintergrund handelt es sich auch um eine 
transnationale Geschichte. 

3 Er wird immer nur Österreicher genannt, auch im Roman kursiv geschrieben. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die juristische Unschärfe einer Ehe. Kosmopolitische Übersetzungszonen 167 

6.1 Urbane Begegnungen. Städte als Übersetzungsräume 

6.1.1 Berlin. Die deutsche Hauptstadt der Heimatlosen 

Im Roman werden mehrere Städte, aber vor allem Berlin und Baku als Über

setzungsräume geschildert. Beide Städte werden als Ort des kulturellen 
Austauschs beschrieben, multikulturelle Städte der Begegnung, wo meh

rere Sprachen gesprochen werden. Die Übersetzung wird zum Teil explizit 
thematisiert, aber oft finden die mehrsprachigen Szenen latent statt. 

Die Mehrsprachigkeit der deutschen Hauptstadt wird nicht so offensicht

lich wie die Bakus beschrieben und im Text zudem seltener erwähnt. Es gibt 
jedoch einige Szenen, in denen die von einer Nebenfigur gesprochenen Spra

che explizit genannt wird. In der Bar, in der sie als Barkeeperin arbeitet, trifft 
Jonoun »spanisch-sprechende Touristen« (JU, 20). Altay kümmert sich in der 
Suchtstation eines Krankenhauses im Wedding um einen schizophrenen Pa

tienten: »Während Altay ihm Blut abnahm, redete George schnell und auf Eng

lisch von einer Oper […]« (JU, 79). Noch seltener tritt eine Fremdsprache im Text 
explizit auf, wie in dieser Szene, in der Altay von einem jungen Mann in einer 
Bar auf Englisch angesprochen wird: »You’re cute! Are you cut?« (JU, 109). 

Bemerkenswert ist, dass größtenteils nicht thematisiert wird, in welcher 
Sprache sich die Hauptfiguren miteinander unterhalten. Aus dem Text lässt 
sich ableiten, dass alle drei – Leyla, Altay und Jonoun – zumindest irgendwann 
in ihrem Leben Deutsch gelernt haben. Das heißt aber nicht, dass sie die Spra

che auch fließend beherrschen. Deshalb ist die Frage naheliegend: Können sie 
sich untereinander überhaupt auf Deutsch verständigen? Und wenn nicht – 
in welcher Sprache unterhalten sie sich dann? In Bezug auf Leyla und Altay 
ist die Frage eindeutiger zu beantworten, denn Szenen in Aserbaidschan deu

ten darauf hin, dass Leyla zwar Russisch, aber kein Aserbaidschanisch spricht. 
Altay hat jedoch mehrere Jahre in Moskau gelebt und spricht daher ebenfalls 
Russisch. Dies lässt sich aus der folgenden Szene ableiten, in der das Sprach

verständnis von Altay und Jonoun kontrastiert wird: »Altay verfolgte die Szene 
angespannt. Jonoun kam nicht mit, da die Unterhaltung auf Russisch geführt 
wurde […]« (JU, 175). Da beide die Sprache vermutlich am besten beherrschen, 
ist davon auszugehen, dass Altay und Leyla Russisch miteinander sprechen. Es 
kann jedoch auch nicht ausgeschlossen werden, dass sie sich in Deutschland 
dazu entschieden haben, Deutsch miteinander zu sprechen. Im Text selbst gibt 
es dafür aber keine Hinweise. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Ebenso gibt es keine Hinweise darauf, in welchen Sprachen sich Jonoun 
mit anderen Personen unterhält. Es wird erwähnt, dass sie in der Schule 
Deutsch gelernt und gute Noten hatte (vgl. JU, 22). Mit Leyla und Altay un

terhält sie sich wahrscheinlich auf Deutsch oder Englisch, was jedoch nicht 
eindeutig belegbar ist. Auch wenn sie mit dem Österreicher zusammen ist, 
lässt sich anhand verschiedener Textmerkmale nicht zweifelsfrei sagen, ob sie 
sich mit ihm auf Deutsch oder Englisch unterhält. 

Die Mehrsprachigkeit der Protagonistin Leyla wird in der Erzählung an

gedeutet. Wenn Jonoun in einer Szene in Leylas Zimmer steht und auf ihr 
Bücherregal schaut, sieht sie Bücher in unterschiedlichen Sprachen: »[…] ein 
Paar zerlesene russische Hardcover, ziemlich alles, was Judith Butler jemals 
geschrieben hatte, Middlesex von Jeffrey Eugenides, Suzanne Brøggers Erlöse 
uns von der Liebe, Michel Houellebecq – das meiste im Original« (JU, 39). Bei 
Leyla wird keiner Sprache die Rolle der Muttersprache zugewiesen. Es wird 
erwähnt, dass sie als Kind Französisch, Russisch und Georgisch gelernt hat, 
aber nicht, welche der Sprachen sie ›am besten‹ beherrscht (vgl. JU, 25). Fran

zösisch wird sogar an erster Stelle genannt, obwohl es nicht zu den Sprachen 
gehört, die von ihren Familienmitgliedern gesprochen werden. Georgisch hat 
sie wahrscheinlich gelernt, weil ihre Mutter Salome in Tiflis4 geboren wurde. 
Leyla hat Verwandte in Georgien, die sie später auf ihrer Reise trifft. Nur in 
Georgien wird explizit erwähnt, dass sie sich mit jemandem auf Georgisch 
unterhalten hat, wobei Jonoun in diesem Moment die Sprache nicht zuordnen 
kann (vgl. JU, 215). 

Dies scheint darauf hinzudeuten, dass Leyla mit ihrer Mutter in Aserbai

dschan nicht Georgisch spricht, wenn Jonoun anwesend ist. Bei ihrem ersten 
Treffen mit Jonoun »verkündete [Salome] auf Englisch, dass sie gekocht habe. 
›Gott stehe uns bei‹, flüsterte Altay und schob Jonoun in den Flur« (JU, 158). Die 
Szene ist auch deshalb von Bedeutung, weil sie Mehrsprachigkeit auf mehre

ren Ebenen aufzeigt. Die Mutter spricht Englisch, aber ihre Rede wird nicht 
direkt wiedergegeben. Dann flüstert Altay im Text auf Deutsch, aber die ei

gentliche Sprache, in der er spricht, wird nicht wiedergegeben. Sagt er den 
Satz auf Aserbaidschanisch, seiner vermuteten Muttersprache, oder vielleicht 
auf Russisch, der Sprache, die er vermutlich mit Leyla spricht? Oder hat er sich 
direkt an Jonoun gewandt und den Satz spielerisch auf Englisch gesagt? 

4 Im Roman von Grjasnowa wird die Stadt mit dem im Deutschen üblichen Namen ›Tif
lis‹ bezeichnet. Diese Schreibweise wird daher in diesem Kapitel beibehalten. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die juristische Unschärfe einer Ehe. Kosmopolitische Übersetzungszonen 169 

Über Jonouns tatsächliche Herkunft ist wenig bekannt. Ihre Mutter 
stammt aus einer religiösen jüdischen Familie, ihr Vater aus Israel. Sie selbst 
wurde in einem Kibbuz in Israel geboren. Ab ihrem dritten Lebensjahr lebt 
sie in der Obhut ihrer Großmutter. Im Roman wird nicht deutlich, welche 
Sprache Jonouns Muttersprache ist. Hebräisch lernt sie, als sie sich erstmals 
mit der jüdischen Religion auseinandersetzt: »Nach dem Tod ihrer Mutter 
fängt sie an, sich mit der jüdischen Kultur und Tradition auseinanderzusetz

ten und lernt Aramäisch und Hebräisch« (JU, 34). Einen Hinweis darauf, dass 
sie sich in der englischen Sprache am wohlsten zurechtfindet, gibt jedoch die 
folgende Szene, in der sie in einem Hotel in Jerewan einer jungen Frau be

gegnet: »Die Rezeptionistin war nicht älter als fünfzehn, sprach Englisch mit 
einem unüberhörbaren New Yorker Akzent und kaute Kaugummi, der nach 
Erdbeeren roch. Jonoun fühlte sich sofort zu Hause und plauderte ein wenig 
mit ihr, während Leyla das Gepäck nach oben trug« (JU, 230). Der spezifische 
regionale Akzent wird hier mit einem Zugehörigkeitsgefühl assoziiert, obwohl 
eben nicht klar ist, ob Englisch Jonouns Muttersprache ist. Im unbekannten 
Jerewan ist der Klang eines bekannten Akzents für sie beruhigend und erzeugt 
ein Gefühl von Heimat und Zugehörigkeit. 

Da Jonoun erst seit kurzem in Berlin lebt, hatte sie noch nicht viel Zeit, die 
Sprache zu üben. Wie schon angedeutet, erwähnt sie aber, dass sie in der Schu

le Deutsch »gelernt und eine gute Note gehabt« hat (JU, 22). Der einzige Hin

weis darauf, dass sie in Berlin im Alltag mit der deutschen Sprache in Kontakt 
kommt, ist eine Szene in der Küche der Wohnung von Leyla und Altay: »Jonoun 
schaltete das Radio an, es war auf Deutschlandradio Kultur5 eingestellt, doch da 
gerade keine Nachrichten gesendet wurden, schaltete sie weiter« (JU, 71). Die 
Tatsache, dass sie die Nachrichten hören möchte, deutet darauf hin, dass sie 
zumindest so viel Deutsch versteht, um einer Nachrichtensendung folgen zu 
können. 

Auch die Sprachen, die die Figuren nicht beherrschen, werden im Text 
nicht explizit genannt. Zu Altays Deutsch sagt die Erzählerstimme: »Nach Fei

erabend lernte er Deutsch und beherrschte die Sprache bald recht passabel« 
(JU, 103). Dies ist jedoch in keinem der tatsächlichen Dialoge zu erkennen. 
Wie bereits angedeutet, bleibt unklar, ob Altay in Berlin mit anderen Personen 
überhaupt auf Deutsch spricht oder ob alle Dialoge auf Russisch oder Eng

lisch geführt werden. In einer Situation an seinem Arbeitsplatz ist jedoch zu 
erkennen, dass er die Sprache ›passabel‹ und nicht gerade perfekt spricht: 

5 Kursive Hervorhebungen in direkten Zitaten sind aus dem Roman übernommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Als Altay sich hingesetzt hatte, fragte sie ihn unvermittelt: ›Was wollen Sie?‹ 
Altay antwortete ebenso knapp: ›Urlaub.‹ Frau Zinn verschränkte die Arme 
ineinander, hustete künstlich und fragte scharf: ›Wie lange?‹ ›Das weiß ich 
nicht.‹ ›Reichen zwei Wochen?‹ ›Drei.‹ ›Zwei.‹ ›Ich brauche wirklich drei Wo

chen. Mindestens.‹ (JU, 143) 

Berlin wird im Roman als eine kosmopolitische Übersetzungszone dargestellt, 
in der sich die Menschen an zahlreichen Übersetzungsorten begegnen. Die 
überwiegende Mehrheit, der sich im Roman begegnenden Figuren, sind Emi

grant*innen, die selbst mehrsprachig sind und keine (leicht) erkennbare Mut

tersprache haben. Gleichzeitig spielt die deutsche Sprache nur am Rande eine 
Rolle, da sich die Figuren in sehr multilingualen internationalen Kreisen be

wegen, in denen auch das Englische eine zentrale Rolle spielt. 

6.1.2 Baku. Ein kaukasischer Begegnungsraum 

Im Gegensatz zu Berlin wird Baku von Beginn an als vielsprachige Stadt darge

stellt. Es wird auch auf die transnationale Geschichte des Kaukasus hingewie

sen, wobei stark zwischen dem Baku von früher (in dem die Protagonist*innen 
aufgewachsen sind) und dem Baku von heute kontrastiert wird. Das Baku vor 
dem ›letzten Krieg‹ (vgl. JU, 164) zwischen Aserbaidschan und Armenien wird 
als kosmopolitische und dynamische Hauptstadt beschrieben.6 In einem Taxi 
wird die Mehrsprachigkeit der aserbaidschanischen Hauptstadt angedeutet: 

›Staatsbesuch‹, sagte der Taxifahrer auf Aserbaidschanisch und zeigte mit 
einer ausladenden Geste auf den kleinen Regenwald. Er hatte nur ein Bein 
und das dringende Bedürfnis nach Kommunikation, die Worte sprudelten in 
lautem Aseri aus ihm heraus, doch als er merkte, dass ihm niemand zuhör
te, stellte er auf Russisch fest: ›Sie haben ihr Vaterland verlassen.‹ ›Meinem 
Vaterland geht es ohne mich bestens. Das hat acht Klimazonen und einen 
wunderbaren Präsidenten, wie kann es ihm da schlechtgehen?‹, fragte Altay, 
während sie am von Zaha Hadid entworfenen Hejdar-Alijew-Kulturzentrum 
vorbeifuhren. (JU, 158) 

6 Das Buch erschien 2014, vor dem tatsächlich letzten Krieg im Sommer 2020. Der Krieg 
in Bergkarabach wird nur beiläufig als ›letzter Krieg‹ erwähnt, aber nicht direkt be
nannt, anders als in Grjasnowas Debütroman Der Russe ist einer, der Birken liebt, in dem 
die Geschichte des Krieges ausführlicher thematisiert wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die juristische Unschärfe einer Ehe. Kosmopolitische Übersetzungszonen 171 

Der Krieg und seine Folgen werden hier nur indirekt durch den Taxifahrer mit 
nur einem Bein erwähnt, welches er möglicherweise im Bergkarabachkonflikt 
verloren hat. Der Taxifahrer spricht Altay und Jonoun auf Aserbaidschanisch 
an und merkt, dass ihm niemand zuhört. Er wirft ihnen vor, ihre Heimat ver

lassen zu haben, was bedeutet, dass er sie, obwohl sie scheinbar kein Aserbai

dschanisch sprechen oder verstehen, dennoch nicht für Ausländer, russische 
oder europäische Touristen hält. 

Zum Zeitpunkt der Erzählung sind Leyla und Altay zu Besuch im ›neuen‹ 
Baku, wo die Bevölkerung viel konservativer geworden ist, wo viele Menschen 
religiöser geworden sind, während sie sich in der Sowjetzeit sich kaum für Re

ligion interessiert haben. Die Stadt wird als ehemalige Metropole beschrieben, 
in der mehrere Sprachen und Völker zusammenleben: 

Baku war eine alte und zudem schöne Stadt und eine, die allmählich wieder 
zum Leben erwachte: Vor dem letzten Krieg war sie eine Metropole par ex
cellence gewesen, mit einem Gemisch aus Völkern, Sprachen, belebten Bou
levards und dandyhaften Flaneuren, Cafés, Hochschulen, Bibliotheken und 
Konzertsälen. (JU, 164) 

Das alte Baku wird als kosmopolitische Stadt beschrieben, in der Kultur ei

ne zentrale Rolle spielt. Die Vielfalt des alten Baku wird mehrfach betont: »In 
Leylas Klasse wurden Kinder unterschiedlichster Herkunft unterrichtet« (JU, 
43). Leylas Mutter Salome wird als »Muse der gesamten südkaukasischen Kul

turlandschaft« (JU, 27) bezeichnet, was auch die transnationale Verflechtung 
der Region unterstreicht. Dass die Geschichte der Region transnational war, 
zeigen auch die miteinander verwobenen Schicksale des russischen Diploma

ten und Dramatikers Alexander Gribojedow und des georgischen Dichters und 
Dramatikers Ilia Tschawtschawadse (vgl. JU, 215). 

Diese ›Metropole par excellence‹ wird mit den Entwicklungen während des 
Krieges verglichen. War die Stadt vor dem Krieg sicher und entspannt, so ist sie 
während des Krieges vor allem durch Gewalt gekennzeichnet: »Während des 
Krieges war sie zunehmend verödet. Brutale Gewalt, massenhafte Emigration 
und Kriminalität erstickten das Leben in ihr« (JU, 164). Mit der Zeit kehrte das 
Leben nach Baku zurück: 

Nun kam es wieder zurück, noch zaghaft und aufs Stadtzentrum beschränkt, 
aber die Einkaufspassagen waren wieder voll, und die Regierungsgebäude 
leuchteten wieder hell, auch wenn sie von Soldaten mit geladenen Waffen 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

bewacht wurden. Alte sowjetische Bauten, die bereits verfielen, wurden mit 
prunkvollen Fassaden versehen und ästhetisch an Dubai angeglichen, blie
ben innen allerdings unsaniert. Und doch war es eine andere Stadt gewor
den, mit anderen Einwohnern, anderen Sitten und einer anderen Sprache. 
(JU, 164–165) 

Hier wird die neue kulturelle Entwicklung Bakus beschrieben. War die Stadt 
vor dem Krieg von vielen Sprachen und Völkern belebt, so wird nach dem Krieg 
von Sprache nur noch im Singular gesprochen. Diese ›Einwohner mit anderen 
Sitten‹ sind nicht unbedingt andere Menschen als vorher, sondern dieselben 
Menschen, die sich seit dem Krieg anders entwickelt haben, die entweder ei

nen neuen Nationalismus in der Religion gefunden haben – »Ihr Mann ist ver

rückt geworden. Hat angefangen, Namaz zu halten, und hat sie mitgezogen. 
Trägt neuerdings sogar Kopftuch« (JU, 185) – oder sich aufgrund ihres Status 
als ›nouveaux riches‹ ganz anders verhalten als früher. Diese neue Kultur der 
ultrareichen Oligarchenkinder wird im Roman ausführlich beschrieben – in

klusive Partys und Straßenrennen. 
Doch viele Einwohner Bakus sind unzufrieden und sehnen sich nach ei

ner Stadt, die es nicht mehr gibt: »Was blieb, war die Sehnsucht nach dem 
alten, vermeintlich einzig wahren Baku, vor allem in den Wohnzimmern der 
Emigranten in Los Angeles, Moskau, Berlin, Jerewan, Seoul und sogar in Baku 
selbst« (JU, 165). Vor allem die Emigrant*innen, die die neuen Entwicklungen 
nicht miterlebt haben, sehnen sich nach der Stadt, wie sie vor dem Bürgerkrieg 
war: 

In den Jahren nach dem Zerfall gab es kaum einen Gnadenmoment, nur 
Elend dickensschen Ausmaßes. Kränklich aussehende, mit Orden behängte 
Alte verkauften auf den Straßen den Hausstand, ihre Kinder boten Plastik
tüten aus dem Westen feil, während die Enkel verwilderten und das ganze 
Land sich zu Tode soff. Daneben die neuen Russen: blonde Frauen im Zen
trum von Moskau, die kollektiv Pamela Anderson kopierten und auf Pelze, 
Blutdiamanten und It-Bags setzten. Ihre kastenförmigen, kurzgeschorenen 
Männer, die es unter dem neuen Regime immerhin zu Managern gebracht 
hatten, signalisierten ihrer Umwelt, dass Manieren ab sofort der Vergangen
heit angehörten. Straßenhändler verkauften Stalin-Plakate, antisemitische 
und rassistische Broschüren. Und in allen, wirklich allen Gesichtern waren 
Groll und Bitterkeit als einzige Emotionen eingeschrieben. (JU, 43) 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die juristische Unschärfe einer Ehe. Kosmopolitische Übersetzungszonen 173 

Sie sehnen sich nach einem ›Original‹, nach einer Stadt in einem festen Zu

stand, was nicht mehr möglich ist. Sie sehnen sich nach einer Stadt, die es 
nicht geben kann, weil die Stadt einmal kosmopolitisch und multikulturell 
war. Sie war wahrscheinlich all diese Versionen einer Stadt gleichzeitig. Es 
gibt nicht nur das eine alte, wahre Baku, nach dem sich die Emigranten sehnen, 
sondern viele verschiedene Städte. 

An einer anderen Stelle wird die Vielsprachigkeit der Szene durch die 
Schreibweise noch deutlicher. Nach einer langen, aber dennoch spielerischen 
Auseinandersetzung zwischen Farid und Altay, sagt Farid: »Mach dir keine 
Sorgen, Altay-jan. Die Kondome sind made in Germany« (JU, 227). Hier verwen

det Farid das Suffix ›jan‹ (auf Aserbaidschanisch und Türkisch ›can‹). Dieses 
Wort stammt aus dem Persischen und bedeutet etwa ›Seele‹, ›Leben‹ oder 
›Geist‹. Wenn es als Suffix hinter einem Namen verwendet wird, bedeutet es 
etwa ›Liebling‹ (vgl. »can« o.J., o. S.). ›Made in Germany‹ ist im Text kursiv 
gesetzt, um seinen Status als fremdsprachige Äußerung zu unterstreichen, 
während ›Altay-jan‹ normal geschrieben wird. Daraus lässt sich schließen, 
dass der Dialog implizit auf Aserbaidschanisch geführt wird. Es stellt sich 
aber auch die Frage, warum die Schreibweise ›-jan‹ gewählt wurde, denn sie 
entspricht weder dem Deutschen (in diesem Fall eher ›dschan‹, da die deut

sche Sprache nicht über den Laut verfügt, der im Aserbaidschanischen als ›c‹ 
verstanden wird) noch dem Aserbaidschanischen. 

Nicht nur die Unkenntnis mancher Sprachen wird thematisiert, sondern 
manchmal auch die Unkenntnis von Sprachen, die die Figuren dennoch spre

chen: »›Wohin denn bitte?‹, fragte Farid sichtlich genervt und in schlechtem 
Aserbaidschanisch« (JU, 242). Dies ist wohl auch ein Zeichen dafür, dass die 
russische Sprache in Aserbaidschan ein sehr hohes kulturelles Prestige hat. 
Der Sohn eines Lokalpolitikers, der auch kulturell und religiös dieser Kultur 
angehört, beherrscht die Landessprache nur unzureichend. Dies weist auf 
die asymmetrischen Machtverhältnisse hin, die die Mehrsprachigkeit auch in 
Aserbaidschan prägen. 

Die starke Präsenz der russischen Sprache in Aserbaidschan zeigt sich 
auch darin, dass die Protagonistinnen häufig auf Russisch angesprochen 
werden. So auch am Kaspischen Meer, nahe der iranischen Grenze, von einem 
kleinen Mädchen am Strand: 

Schließlich trat ein kleines Mädchen vor und fragte in gebrochenem Rus
sisch: ›Wie heißt du?‹ ›Leyla‹, antwortete Leyla. ›Und sie?‹, fragte das Mäd

chen. ›Das ist Jonoun‹, sagte Leyla, und Jonoun lächelte, weil sie ihren Na

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

men verstanden hatte. ›Und du?‹, fragte sie das Mädchen. ›Samira.‹ Samira 
suchte sichtbar nach Worten und fragte schließlich: ›Woher kommt ihr?‹ Die 
anderen Kinder verharrten reglos. ›Baku‹, antwortete Leyla. (JU, 247) 

Das kleine Mädchen spricht in dieser Szene ›gebrochenes Russisch‹. Hier be

hauptet Leyla, aus Baku zu kommen, im Gegensatz zu den Szenen in Baku, 
wo sie meist angibt, im Ausland zu leben. Die Mehrsprachigkeit innerhalb ei

ner Sprache wird in der Erzählung ebenfalls betont, auch wenn die Erzählen

de nicht explizit darauf eingeht. Nach einiger Zeit in Aserbaidschan hat Jono

un einige Wörter gelernt und nutzt sie, um eine unangenehme Situation zu 
entschärfen: »Leyla schwieg, und Jonoun wusste nicht, worum es eigentlich 
ging, doch sie spürte, dass die Situation immer unhaltbarer wurde. Auf Aser

baidschanisch kannte sie nur die Worte ›Salam Alejkum‹ und ›Inshallah‹. Da es 
unsinnig gewesen wäre, den Mann zu begrüßen, murmelte sie ›Inshallah‹, je

doch lauter, als sie es vorgehabt hatte« (JU, 254). Die einzigen Wörter, die sie auf 
Aserbaidschanisch kennt, sind im Grunde arabische Wörter, was daran erin

nert, dass in dieser kaukasischen Übersetzungszone der konzeptuellen Raster 
des Islam für Aserbaidschan prägend ist. 

6.2 Politisch, literarisch, kulinarisch. Die Erzählstimme 
als fiktionale Übersetzungsfigur 

6.2.1 Statuen, Parks und Flughäfen. Die Übersetzung 
der politischen Landschaft 

Die Geschichte wird von einer allwissenden Erzählinstanz erzählt, der gele

gentlich Präzisierungen oder Erklärungen hinzufügt und somit eine hetero

diegetische auktoriale Erzählende mit Nullfokalisierung ist. Die Gedanken 
mehrerer Figuren werden wiedergegeben, manchmal aus ihrer Perspektive, 
manchmal auktorial. Es handelt sich hierbei um eine kulturelle Übersetzung, 
da die Erzählende dem Text Informationen hinzufügt, die für das Verständnis 
bestimmter kultureller Kontexte hilfreich sind. 

Auch die Kritik an der russischen und aserbaidschanischen Politik sei hier 
noch einmal erwähnt. Dass der Roman auf Deutsch und in Teilen in Deutsch

land spielt, hat viele Gründe. Ziemlich sicher erscheint jedoch, dass diese Ge

schichte in Russland oder Aserbaidschan zumindest zum damaligen Zeitpunkt 
so wohl nicht hätte veröffentlicht werden können. Der Roman erschien 2014, 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die juristische Unschärfe einer Ehe. Kosmopolitische Übersetzungszonen 175 

nur kurz nach der Verabschiedung eines Gesetzes gegen ›homosexuelle Pro

paganda‹ in Russland im Vorjahr. Aus dem Roman geht nicht eindeutig her

vor, wann Altay und Leyla nach Deutschland gezogen sind – möglicherweise 
sind sie aber schon einige Jahre dort, da Leyla bei der Einreise nach Armeni

en ihren deutschen Pass vorzeigt (vgl. JU, 230). Die Protagonist*innen haben 
mithin in den Jahren vor der Verabschiedung des Gesetzes in Russland gelebt 
und die Verschärfung der Situation persönlich miterlebt. Die Geschichte ist im 
deutschen Kontext verankert, weil beide Hauptfiguren nicht mehr in Russland 
leben wollten. Berlin wurde zum Ausgangspunkt, weil sie sich dort ›reterrito

rialisiert‹ haben, auch wenn das für sie keine sonderlich große identitätsstif

tende Bedeutung hat. 
Manchmal deutet die Erzählinstanz eine Situation nur an. Die Allgegen

wart der aserbaidschanischen Präsidenten Alijew – sowohl des Vaters als auch 
des Sohns – schleicht sich langsam in die Erzählung ein. Als Jonoun mit Al

tay in Baku ankommt, fahren sie mit dem Taxi vom Hejdar-Alijew-Flugha

fen in die Stadt, der schlicht als »benannt nach einem der demokratisch ge

wählten Präsidenten« (JU, 157) beschrieben wird. Diese Information mag nicht 
weiter ungewöhnlich klingen, wenn man mit der aktuellen aserbaidschani

schen Politik nicht vertraut ist. Erst später, durch mehrfache Wiederholung, 
wird das Bild klarer. Es wird erwähnt, dass das Taxi auf einer mehrspurigen 
»Prachtautobahn« fährt, die nach »demselben Präsidenten wie der Flughafen« 
benannt ist (JU, 157). Später fährt das Taxi am Hejdar-Alijew-Kulturzentrum 
vorbei, dem berühmten kurvigen weißen Gebäude, das von der weltberühm

ten Architektin Zaha Hadid entworfen wurde (JU, 158). Schließlich schauen 
beide Protagonist*innen aus dem Fenster und sehen den Hejdar-Alijew-Park 
und die »überlebensgroße Statue« von Hejdar Alijew, dem »Vater der Nation« 
(JU, 158). Durch diese Wiederholung macht die Erzählinstanz sehr deutlich, 
dass dieser Präsident, der inzwischen von seinem Sohn abgelöst wurde, mehr 
war als nur ein demokratisch gewählter Politiker: »Das Alijew-Regime hatte 
sich in das Stadtbild eingeschrieben. […] Alles in allem war der Unterschied zur 
sowjetischen Politikonographie nicht groß.« (JU, 163–164) Im gesamten Roman 
wird der Name Alijew fünfzehn Mal erwähnt. 

Die Erzählung gibt hier ein Beispiel für das, was für einen Teil der deut

schen und europäischen Rezipient*innen vielleicht greifbarer ist: »Die Ge

sichter der Alijew-Männer waren überall, ganz und gar im Orwell’schen Sinn. 
[…] Doch in Wirklichkeit gehörte das Land seiner Schwiegertochter und ih

rem Clan. Das aserbaidschanische System war dem tunesischen Leila Ben 
Alis nicht unähnlich.« (JU, 164) Der Roman erschien 2014, einige Jahre nach 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

dem Sturz von Zine el-Abidine Ben Ali in Tunesien. Die Rolle der Familie 
seiner Frau Leila Ben Ali (geb. Trabelsi) im korrupten System dieses Landes 
war damals noch frisch in Erinnerung, da die politische Lage in Tunesien 
Ausgangspunkt des Arabischen Frühlings war. Der Roman erschien, als diese 
Revolten in vielen Ländern noch im Gange waren und für viele vielleicht noch 
mit Hoffnung verbunden waren. 

Sogar Leylas Familiengeschichte ist mit der Familie Alijew verbunden. Ihr 
Vater Nazim war sieben Jahre zuvor »zu einer Vernissage beim Alijew-Fonds« 
(JU, 176) eingeladen, wo er sich ungeplant betrinkt und seine Frau betrügt. Erst 
im Nachhinein merkt er, dass es sich um eine Cousine des Präsidenten handelt. 
Dies wird als Grund dafür angegeben, dass er sich sofort von Leylas Mutter 
scheiden ließ. Er musste unbedingt die Verwandte Alijews heiraten, wohl aus 
Angst vor den sonst entstehenden Konsequenzen. 

Auf das Ausmaß des Personenkults in Aserbaidschan geht die Erzählin

stanz später ein: »Auch hier, in der tiefsten aserbaidschanischen Provinz, be

gegneten ihnen die Bildnisse von Alijew, als strahlende Beweise für die Güte 
des Staatsoberhaupts« (JU, 195). Der Druck, der von der politischen Situation 
ausgeht, wird sichtbar gemacht: Das Wort ›Diktatur‹ wird nie direkt erwähnt, 
sondern immer nur durch subtile Umschreibungen angedeutet. Auch in den 
Häusern sind Bilder des Präsidenten und seiner Familie zu sehen: »Das Wohn

zimmer war mit Hochglanzfotografien der First Lady tapeziert« (JU, 198). Am 
Kaspischen Meer sehen Leyla und Jonoun einen kleinen Park, »[…] der Alijews 
Glorie gewidmet war. […] Bevor die Demokratie eingeführt wurde, gehörte die 
Statue Lenin, nun thronte das Gesicht des neuen Chefs auf dessen Körper […]« 
(JU, 245). An dieser Stelle wird das Wort ›Demokratie‹ ironisch eingeführt, da 
später weitere Informationen gegeben werden, die das Gesamtbild verdeutli

chen. 
Altays Geliebter, der seine Homosexualität wie bereits erwähnt recht 

frei ausleben kann, da sein Vater einer der gekauften Oppositionsführer ist, 
arbeitet für eine Agentur, die sich unter anderem mit dem ›Branding‹ von 
Aserbaidschan und anderen »fragwürdige[n] Staaten« wie Saudi-Arabien, der 
Schweiz und Kärnten befasst (vgl. JU, 256). Eine der Hauptaufgaben dieser 
Agentur ist die Einmischung in die akademische Freiheit zugunsten des Per

sonenkults: »In Aserbaidschan bestand der Verdienst der Agentur darin, an 
den staatlichen Universitäten eine sozialwissenschaftliche Disziplin etabliert 
zu haben, die sich einzig mit dem Leben und dem Wirken des verstorbenen 
Staatsoberhauptes Alijew befasste« (JU, 257). Dass die Arbeit der Agentur 
in Aserbaidschan möglicherweise weitreichendere Konsequenzen hat als 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die juristische Unschärfe einer Ehe. Kosmopolitische Übersetzungszonen 177 

beispielsweise in der Schweiz, wird erst später durch weitere Erläuterungen 
deutlich. Die Situationen häufen sich, die Protagonist*innen sehen immer 
mehr Statuen, begegnen Menschen, die politisch verwickelt sind. Ein Taxi

fahrer, der Altays Verhalten misstraut, zumal er weiß, dass er im Ausland lebt, 
beginnt plötzlich, die Familie Alijew zu loben (JU, 158). 

In einigen Fällen kann das, was die Erzählerstimme vermittelt, als Kom

mentar zur zeitgenössischen kulturellen und politischen Situation im Land 
verstanden werden: »Autorennen gehörten zu den Hobbys der Goldenen Ase

ri-Jugend, und sie waren die letzte Möglichkeit der Revolte. Reiche Sprößlinge 
kauften sich von ihrem Taschengeld alte sowjetische Autos, auf die man einst 
ein Jahrzehnt warten musste« (JU, 9). Diese Hintergrundinformation richtet 
sich an die Lesenden, die mit der Jugendkultur im Aserbaidschan der 2010er 
Jahre nicht unbedingt vertraut sind. Es wird die Kultur der neuen Reichen, der 
Kinder der Oligarchen, beschrieben, die sich nach dem Zerfall der Sowjetuni

on entwickelte. Für sie gelten zum Teil andere Regeln als für die meisten Bür

ger*innen des Landes. 
In ähnlicher Weise fügt die Erzählinstanz an dieser Stelle einen Kommen

tar und sogar eine Bewertung der Situation hinzu: »Die jungen Fahrer […] wur

den in der Regel auf der Polizeiwache festgehalten und von mehreren Beamten 
abwechselnd verprügelt. Eine durchaus gängige, ja sogar für diese Breitengra

de harmlose Praxis« (JU, 9–10). Mit ›durchaus gängig‹ wird die Situation kom

mentiert und deutlich gemacht, dass es sich nicht um eine Ausnahme handelt, 
sondern ein solches Verhalten der Normalfall ist. Auch die Tatsache, dass die 
Erzählinstanz nicht von einer spezifischen Situation berichtet, sondern allge

mein erklärt, wie solche Fälle in der Regel gehandhabt werden, deutet auf eine 
Übersetzung hin. 

Das Ausmaß der Korruption in Aserbaidschan wird teilweise direkt ange

sprochen. Als die Geschichte von Altays Abschluss des Medizinstudiums er

zählt wird, heißt es: 

In Aserbaidschan musste man für eine Stelle hohe Bestechungsgelder zah
len, und in Moskau war es nicht viel anders. Altays Vater hatte für ihn be
reits eine Anstellung in einer privaten Herzklinik in Baku angezahlt, doch 
Altay lehnte sie aus Prinzip ab. Tatsächlich beliefen sich dort die Kosten für 
eine Assistentenstelle auf 10 000 US-Dollar, eine Oberarztstelle kostete 15 
000 und der Chefarztposten mindestens das Dreifache, abhängig davon, ob 
man eine Ausbildung hatte oder nicht. (JU, 96) 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Das politische und soziale Klima wird hier sehr deutlich aufgezeigt. Die Kor

ruption nimmt derartige Ausmaße an, dass man sich mit Schmiergeldern 
sogar mit hoher Verantwortung verbundene medizinische Fachposten erkau

fen kann, für die eigentlich einzig die fachliche Qualifikation ausschlaggebend 
sein dürfte. 

Viele weitere Details werden nacheinander erwähnt, um die politische Si

tuation noch verständlicher zu machen. Gemeinsam mit Farid sieht sich Altay 
eine Übertragung der Trauerfeier für Alijew den Älteren an. Dabei wird auf den 
performativen Charakter des Ereignisses hingewiesen: Es wird erwartet, dass 
viele Bürger*innen und ausländische Diplomat*innen an der Trauerfeier teil

nehmen: 

Altay verbrachte den restlichen Tag in Farids Wohnung – gemeinsam schau
ten sie sich die Übertragung der Trauerfeier für Alijew senior an und aßen 
Popcorn, wobei Farid notierte, wer anwesend war und wer nicht. Ausländi
sche Diplomaten waren verpflichtet, einen Strauß roter Nelken an Alijews 
Grab niederzulegen. Aber auch Geschäftsmänner, Politiker, Lehrer, Profes
soren, Künstler und Verkäufer wussten, was für sie gut war. Die präsidiale 
Familie berauschte sich an der Huldigung, die ihr zuteilwurde. (JU, 262) 

Um das Bild der Zeremonie näherzubringen, werden vertraute Bilder zum Ver

gleich eingebracht: 

Die Trauerfeier zog sich über mehrere Tage hin und wurde live gesendet 
– eine der Kameras befand sich über der rechten Schulter der überlebens
großen, nordkoreanisch inspirierten Alijew-Statue. In den Gesichtern der 
Masse war ikonographisches Leiden, jeder kopierte eine tragische Filmfi

gur, um seiner Trauer möglichst authentisch Ausdruck zu verleihen – und 
tatsächlich warfen die meisten nach der mehr oder minder gelungenen 
Performance einen schnellen, wehmütigen Blick in die Kamera, damit ihre 
Kinder, Eltern oder Ehefrauen sie im Fernsehen bewundern konnten. Das 
Genie des Verstorbenen bestand indessen darin, ein System erschaffen 
zu haben, das nicht einmal nach seinem Ableben zusammenzubrechen 
drohte. (JU, 262–263) 

Auch hier wird auf eine politische Situation Bezug genommen, die dem all

gemeinen Adressiertenkreis des Romans vielleicht vertrauter ist, nämlich die 
in Nordkorea. Kim Jong-il starb einige Jahre vor der Veröffentlichung des Ro

mans, und die Bilder der gemeinsamen Trauer gingen damals um die Welt. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die juristische Unschärfe einer Ehe. Kosmopolitische Übersetzungszonen 179 

Dieser Zusammenhang wird durch die Erwähnung der ›nordkoreanisch in

spirierten Alijew-Statue‹ direkt angesprochen. Da die Bilder der nordkorea

nischen Trauerfeier weltweit bekannt sind, können sie möglicherweise Bilder 
hervorrufen, die sonst nicht selbstverständlich wären, wenn nur erwähnt wür

de, dass um den weniger bekannten Hejdar Alijew getrauert wird. Die Erzähl

stimme übernimmt hier somit ganz klar die Rolle einer fiktionalen Überset

zendenstimme von politischen Zusammenhängen. 

6.2.2 Rosen, Reis und Schokolade. Die Übersetzung 
kultureller Zusammenhänge 

Ebenso wie die politische Situation wird auch der kulturelle Kontext anhand 
einiger Beispiele in die Erzählung eingeführt. Es wird unter anderem erklärt, 
inwiefern das klassische Lied ›Eine Million roter Rosen‹ von Alla Pugatschowa 
im Mittelpunkt mehrerer wichtiger Ereignisse im Leben der Haupt- und 
Nebenfiguren steht. Das russische Lied ›Миллион алых роз‹ (auf Deutsch 
wörtlich: ›Eine Million scharlachroter Rosen‹) ist die Adaption eines lettischen 
Liedes und war in der gesamten Sowjetunion sehr populär: »Kein Pugatscho

wa-Konzert kam ohne dieses Lied aus, und Pugatschewa [sic!] war größer 
als Gott« (JU, 70). Die Sängerin Alla Pugatschowa ist bis heute in Russland 
und den Ländern der ehemaligen Sowjetunion sehr bekannt. Das Lied erzählt 
angeblich die Legende des georgischen Malers Niko Pirosmani, der einer 
französischen Schauspielerin, in die er verliebt war, eine Million rote Rosen 
schenkte. Der arme Pirosmani sei dadurch ruiniert worden und verhungert 
(vgl. »Dāvāja Māriņa« o.J., o. S.). Ein Beispiel für den Stellenwert des Liedes im 
Leben der Hauptfiguren findet sich zu Beginn des Romans. Leyla betritt die 
Wohnung des Paares in Berlin und stellt fest, dass Altay das Wohnzimmer mit 
Rosen ›geflutet‹ hat. Altay kommt aus dem Zimmer und singt ›Eine Million 
roter Rosen‹. Die Erzählstimme bezeichnet das Lied zunächst als ›Klassiker‹, 
obwohl es im deutschen Kontext kaum bekannt ist (vgl. JU, 69). Damit wird 
eine Information vermittelt, die sich entweder an eine Leserschaft richtet, die 
sich des Klassikerstatus des Liedes bewusst ist, oder an eine Leserschaft, die 
ihn eben noch nicht kennt und so darauf hingewiesen wird. Die Bedeutung des 
Liedes in der sowjetischen Kultur wird deutlich, als erzählt wird, was geschah, 
als das Lied 1982 zum ersten Mal öffentlich aufgeführt wurde: Leylas Eltern 
hatten sich gerade kennen gelernt, und Altays Mutter – eine Chirurgin – hatte 
gerade ihre erste Operation durchgeführt. Es wird angedeutet, dass diese 
Uraufführung von so großer Bedeutung war, dass sich die Menschen später 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

daran erinnerten, was sie an diesem Tag getan hatten. Es wird auch erzählt, 
dass Leylas Vater als junger Bräutigam das Lied sang, während er auf seine 
Braut wartete, und dass Altays Mutter jedes Jahr von ihren ersten Patienten 
Rosen geschenkt bekam, da auch sie ihre Operation mit der Bedeutung des 
Liedes verbanden und jedes Jahr mit Blumen daran erinnerten (vgl. JU, 70). 
Diese und andere Anekdoten unterstreichen die große Bedeutung des Liedes 
in der sowjetischen Kultur. 

In einigen Fällen wird ein kultureller Bezug auch ohne Erklärung einge

führt: »Sein Gesicht sah aus wie immer, vielleicht ist ja seine Seele tot, die

ses große russische Füllwort, gestorben mit seinem ersten Mann« (JU, 85). Das 
›russische Füllwort‹ ist vermutlich eine Anspielung auf die russische Redewen

dung ›мёртвая душа‹ (russ. lat. ›myortvaya duscha‹, dt. ›tote Seele‹), die unter 
anderem aus Gogols Die toten Seelen (1842) bekannt ist. Der Ausdruck bedeu

tet, dass jemand irgendwo registriert ist, jedoch seine Rechte oder Pflichten 
nicht wahrnimmt. Er stammt aus dem Feudalismus, als verstorbene Leibeige

ne noch in alten Registern auftauchten (vgl. »Myortvaya duscha« o.J., o. S.). In 
diesem Fall ist der russische Ausdruck vollständig übersetzt und würde ohne 
den nachfolgenden Kommentar von Nicht-Russischsprachigen nicht als sol

cher wahrgenommen werden. 
Als sich Altay und Leyla zum ersten Mal bei ihren vermeintlichen Verwand

ten treffen, wird der Name einer Firma vollständig übersetzt: »Die Pralinen 
waren von der Schokoladenfabrik Roter Oktober […]« (JU, 53). Gemeint ist die 
Schokolade des Süßwarenherstellers ›Красный Октябрь‹, dessen Unterneh

men im 19. Jahrhundert von dem brandenburgischen Konditor Theodor Fer

dinand von Einem unter dem Namen ›Einem‹ in Moskau gegründet wurde. 
Nach der Verstaatlichung wurde die Fabrik 1922 in ›Красный Октябрь‹ (russ. 
lat. ›Krasnyj Oktjabr‹, dt. ›Roter Oktober‹) umbenannt. Sie überstand den Zer

fall der Sowjetunion und steht noch heute im Zentrum Moskaus. Durch die 
direkte Übersetzung im Text bleibt in diesem Fall die russische Sprache un

sichtbar, jedoch wird so eine kulturelle Information vermittelt, die andernfalls 
dem Großteil der Lesenden nicht zugänglich wäre. Der Name ›Roter Oktober‹ 
deutet durch seinen historischen Bezug darauf hin, dass es sich um ein Un

ternehmen mit langer Tradition handelt, das bereits in der Sowjetunion exis

tierte und daher auch in Aserbaidschan bekannt ist. Dies wäre ohne Überset

zung nicht erkennbar, da der russische Name – ob in kyrillischer oder latei

nischer Transkription – für nicht-russischsprachige Adressierte keine Bedeu

tung hätte. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die juristische Unschärfe einer Ehe. Kosmopolitische Übersetzungszonen 181 

Auch die Esskultur wird eingehend erläutert: »Leylas Teller wurde immer 
wieder vollgeladen, doch sie rührte ihr Essen nicht an. Dafür wurde sie ge

mäß der aserbaidschanischen Tradition gerügt, wieder zum Essen aufgefor

dert und wieder gerügt. Es war ein soziales Schauspiel, dessen Choreographie 
penibel eingehalten wurde.« (JU, 54) Dieser Vorgang, der sich beim Essen ab

spielt, wird als ›soziales Schauspiel‹ betitelt und ist folglich kein idiosynkrati

sches Verhalten dieser einen Familie, sondern ein Teil der Kultur und des So

ziallebens. Auch der Tee nach dem Essen wird als »obligatorisch« bezeichnet 
(vgl. JU, 163). 

Bemerkenswert ist auch, dass viele der im Roman vorkommenden 
Fremdwörter Bezeichnungen aus dem Wortfeld der Esskultur sind: Gerichte 
wie ›Dolma‹ (mit Reis oder gehacktem Fleisch gefülltes Gemüse), ›Qutaby‹ 
(gefülltes Fladenbrot) und ›Plow‹ (Pilaw bzw. Pilav) (vgl. JU, 200–202). Letz

teres wird sogar nach der russischen Bezeichnung benannt – ›Plow‹ entspricht 
der Transkription des russischen Wortes (russ. ›плов‹, aserb. ›plov‹). ›Qutaby‹ 
wird mit der Pluralmarkierung des Aseri geschrieben (Pl. von ›Qutab‹, ein 
gefülltes Fladenbrot). Auch das georgische Wort ›supra‹ (georg. ›სუფრა‹) 
taucht unübersetzt im Text auf – allerdings kursiv geschrieben, und mit 
folgender Begriffserklärung versehen: »[…] das traditionelle georgische Es

sensgelage« (JU, 217). Die patriarchalische Prägung dieser Tradition wird 
mithilfe einer Präzisierung des Erzählers eingeführt: »[…] entgegen der Sitte« 
(JU, 217) sitzt die Großmutter am Kopfende des Tisches. 

In einer Szene, die im Moskauer Krankenhaus stattfindet, unterhalten sich 
Altay und seine Mitarbeitenden über den Film ›P.S. Ich liebe dich‹. Der Titel 
wird auf Deutsch genannt, aber andere Indizien deuten darauf hin, dass der 
Dialog auf Russisch geführt wird: 

›Ich liebe dich, oder Dich liebe ich. Irgend so was.‹ ›P.S. Ich liebe dich?‹ […] ›Mari

na Andrejewna, Sie waren früher doch selbst glühende Anhängerin des al
ten Regimes, nicht?‹, hakte Arkadij Arkadijewitsch nach. Auf Marina Andre
jewnas Hals wurden rote Flecken sichtbar. […] ›Sieh an, unser Gastarbeiter.‹ 
Marina Andrejewna räusperte sich. […] ›Vielleicht hat ja Altay ebenfalls et
was zum Thema beizutragen.‹, sagte der Chefarzt. Dass Altay dabei mit sei
nem Vornamen angeredet wurde, statt dem Vor- und Vatersnamen, wie es in 
Russland üblich war, war eine grobe Beleidigung, die niemandem im Raum 
entgangen war. (JU, 100–101) 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Die in Russland übliche Anrede mit Vor- und Nachnamen wird durch die Er

zählinstanz explizit betont, wodurch die Respektlosigkeit des Chefarztes Altay 
gegenüber nochmals unterstrichen wird. Obowhl wenn die Szene komplett ins 
Deutsche übersetzt wurde, zeigt dieses Beispiel die implizite russische Kon

versation, die in der Szene stattfindet. 
Ähnlich verhält es sich in einer Szene, in der Altays Ausblick aus seiner 

Moskauer Wohnung beschrieben wird: »Die Fenster gingen zu einer Milchfa

brik hinaus, und jeden Morgen, kurz nach dem Aufwachen, zählte Altay die 
kleinen Tanks mit der Aufschrift MILCH […]« (JU, 55). Dass das Wort ›Milch‹ 
großgeschrieben ist, zeigt, dass es sich um die Wiedergabe der tatsächlichen 
Aufschrift handelt, die er auf den Milchtanks sieht. Allerdings steht in der 
Erzählung nicht das russische Wort ›молоко‹ (russ. lat. ›moloko‹) auf dem 
Tank, sondern das entsprechende Wort auf Deutsch. In diesem Fall wird die 
russische Sprache durch die Übersetzung und den fehlenden Kommentar des 
Erzählers völlig unsichtbar gemacht. In Die juristische Unschärfe einer Ehe fun

giert die Erzählestimme oft als fiktionale Übersetzendenstimme: Während 
die meisten Kommentare kulturelle Raster vermitteln, bleibt die Überset

zerfunktion im letzten Beispiel unsichtbar, indem der Übersetzungsprozess 
nicht beleuchtet wird. 

6.3 »Erzähl lieber nicht zu viel, mein Herz«. Figuren als fiktionale 
Übersetzende 

6.3.1 Aus fremder Sicht. Die Ausländerin als Auslöser der Übersetzung 

So wie die Erzählstimme als fiktionale Übersetzendenstimme fungiert, über

nehmen auch viele Figuren im Roman die Rollen fiktionaler Übersetzender. 
Jonoun kommt aus New York und hat Leyla in Berlin kennengelernt. Nachdem 
Leyla aufgrund einer Krise aus Berlin zu ihrer Mutter nach Aserbaidschan ge

flohen ist, sind Jonoun und Altay, Leylas Mann, ihr gefolgt. Gemeinsam reisen 
sie durch den Kaukasus. Jonoun verkörpert auf der intradiegetischen Ebene 
einen ›fremden‹ oder schlicht ›unvertrauten‹ Blick. Sie wird von den Einhei

mischen als fremd wahrgenommen und stellt die Fragen, die sich die Adres

sierten vielleicht auch zu der aserbaidschanischen bzw. kaukasischen Realität 
stellen würden. Ohne Jonouns Fragen würde für Altay und Leyla vieles selbst

verständlich bleiben. Dies wird in einer Szene deutlich, in der Jonoun Leyla er

klärt, warum sie nach Dagestan reisen möchte: »›Weil es einzigartig ist und die 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die juristische Unschärfe einer Ehe. Kosmopolitische Übersetzungszonen 183 

Gelegenheit vielleicht nie wiederkommt: all die Sprachen, das Awarische, Les

ginische, Kumykische – und dann Mahatschkala.‹ – ›Ich kenne das alles‹, sagte 
Leyla« (JU, 248). Jonoun spielt eine entscheidende Rolle in diesem kontinuierli

chen Prozess der Bewusstmachung: Immer wieder fordert sie die anderen auf, 
ihre Realität zu übersetzen. In einer Szene am Schwarzen Meer zum Beispiel 
erklärt Leyla ihr mithilfe einer westlichen Entsprechung, wie Georgien in der 
Sowjetunion wahrgenommen wurde: »›Wusstest du, dass Stalin aus Georgien 
ein sowjetisches Florida machen wollte?‹, fragte Leyla« (JU, 224). 

Schließlich steht die Figur Jonoun selbst für einen bestimmten ›westlichen‹ 
Blick auf die Situation in Aserbaidschan. Durch ihre Fragen erhalten die Le

senden, die mit dem soziokulturellen Kontext Aserbaidschans nicht vertraut 
sind, tiefergehenden Einblicke. Als Jonoun und Leyla eine Reise durch den Süd

kaukasus unternehmen, wird Jonouns Perspektive als Touristin reflektiert: 

In Georgien erlag Jonoun sofort der russischen Krankheit, sie hatte sich un
sterblich in das Land verliebt – mit aller dazugehörigen Naivität und Igno
ranz. Soweit Jonoun es von ihrem Autofenster aus sehen konnte, war Tiflis 
einzigartig in seiner Schönheit. Die ganze Stadt war ausgeleuchtet, und die 
Hügel glichen den Zweigen eines Tannenbaums kurz vor Weihnachten. Sie 
fuhren vorbei an Cafés, Nachtclubs und Restaurants. Die Röcke waren nicht 
so penetrant kurz wie in Baku, und überhaupt waren die Menschen besser 
gekleidet. Sie fand Georgien so viel westlicher und war von ihrem eigenen 
Eurozentrismus überrascht. (JU, 214) 

Jonouns Anwesenheit ermöglicht der Erzählinstanz einen Blick von außen auf 
die Kultur der Region. Ihre Wahrnehmung von Georgien steht in deutlichem 
Kontrast zu ihren Erwartungen vor ihrer Reise nach Aserbaidschan: »Sie hat

te keine Lust auf dieses Land, das sie sich als eine Mischung zwischen einem 
afrikanischen Entwicklungsstaat und dem Roten Platz vorstellte« (JU, 156). 

Jonouns Perspektive ist auch soziokulturell von Klassenunterschieden ge

prägt. Sie kommt aus Israel bzw. New York, ist allein bei ihrer Mutter und 
Großmutter aufgewachsen und geriet nach dem Studium in eine schwierige 
finanzielle Lage. Im Vergleich dazu stammen Leyla und Altay aus relativ wohl

habenden Familien und sind mit einem entsprechenden Habitus aufgewach

sen: 

Zu Hause fand Jonoun sie eng umschlungen auf dem Sofa, sie hörten kon
zentriert Schostakowitschs Leningrader Symphonie […] Leyla küsste sie auf 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

dem Mund, sagte aber kein Wort, denn sie hörten ja Klassik und nicht etwa 
Minimal-Techno. […] Sie wusste nie, wie sie sich benehmen, was sie tragen 
oder worüber sie reden sollten. Ihre soziale Herkunft schien sich in jede 
ihrer Poren eingeschrieben zu haben. […] Etwas später setzten Leyla und 
Altay sich an den Flügel und spielten vierhändig Debussy. […] Sie waren die 
reinste Symbiose der Caviar Gauche. (JU, 57) 

Die Szene konzentriert sich auf Jonoun, aber der Ausdruck ist nicht ein im 
Deutschen oder Englischen gebräuchlicher Begriff wie ›Champagne socialist‹, 
›Limousine Liberal‹ oder ›Salonbolschewist‹ sondern der französische Aus

druck ›Caviar Gauche‹ (und nicht Kaviar, wie es auf Deutsch sonst geschrieben 
wird.) In dieser Reihenfolge – ›Caviar Gauche‹ statt ›gauche caviar‹, wie es 
sonst im Französischen heißt – wird ›Ungeschicktheit‹ suggeriert. Interes

sant ist dies im Kontrast zu Jonouns Wahrnehmung, da sie nie weiß, wie sie 
sich verhalten soll. Die Kultur, die die anderen beiden Hauptfiguren teilen, 
ist für Jonoun nicht nur fremd, weil sie aus einem anderen Land, sondern 
auch aus einem anderen sozialen Milieu stammt. In diesem Fall sind die 
Verschiebungen auf den kulturellen Rastern auch Klassenmarker. 

Manche Szenen erleben die Lesenden aus der Perspektive von Jonoun, die 
sprachlich nicht alles mitverfolgen kann. So beobachtet sie Leyla und ihren 
Cousin, die sich in einer Sprache austauschen, die ihr noch völlig unbekannt 
und unverständlich ist: »Immer wieder wechselten sie ein paar Worte in einer 
Sprache, die Jonoun nicht verstand und deren Klang sie nicht einordnen konn

te. Erst tippte sie auf Aserbaidschanisch, doch dann fragte sie Leyla überrascht: 
›Du kannst Georgisch?‹« (JU, 215). Hier geht Jonoun mit ihrem Nicht-Verstehen 
deduktiv um: Sie denkt zunächst, es sei Aserbaidschanisch, hätte die Spra

che aber nach ihrem kurzen Aufenthalt in Baku erkennen können. Deshalb 
entscheidet sie sich für Georgisch, eine Sprache, von der sie bisher nur sehr 
wenig gehört hat. Auf ihre Frage antwortet Leyla: »›Meine Mutter ist Georgi

erin, schon vergessen?‹« (JU, 215). Diese Information erfahren die Lesenden 
erst durch Jonouns Nachfrage. Später wird für Jonoun ins Georgische über

setzt, als Leyla mit Levans Mutter spricht: »Levan übersetzte für Jonoun […]« 
(JU, 217). Auch hier wird nicht thematisiert, in welche Sprache übersetzt wird. 
Jonoun nimmt Leyla in Georgien ganz anders wahr und sagt, dass sie sich in 
jeder Stadt ganz anders verhält, in jeder Stadt eine andere ist (vgl. JU, 217). 
Auch im Nicht-Verstehen lernt sie Leyla besser kennen. Die armenische Spra

che kommt im Text ebenfalls vor, obwohl sie, wie in den meisten anderen Bei

spielen, nur in der Erzählung erwähnt wird: »Leyla erinnerte sich vage daran, 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die juristische Unschärfe einer Ehe. Kosmopolitische Übersetzungszonen 185 

einen armenischen Großvater zu haben […] Leyla murmelte eine Begrüßung. 
Das war alles, was sie auf Armenisch sagen konnte, und selbst das hatte sie sich 
kurz vorher im Auto angeeignet« (JU, 229). All diese Fälle sind weitere Beispie

le, in denen die Mehrsprachigkeit exkludiert wird, da sie nur im Erzähldiskurs 
präsent ist. 

Wie bereits erwähnt, spricht Leyla vermutlich nicht Aserbaidschanisch 
(vgl. Kap. 6.1.1). Dies lässt sich jedoch nur anhand von Texthinweisen fest

stellen. In Baku befinden sich die drei Protagonist*innen in einer Küche: »Im 
Radio lief ein Interview mit einem Parlamentarier. […] Altay übersetzte das 
Interview für Leyla und Jonoun […]« (JU, 174). Hier wird nicht explizit erwähnt, 
in welcher Sprache das Interview geführt wird. Altay übersetzt das Interview 
mit einem aserbaidschanischen Politiker jedoch auch für Leyla, obwohl sie 
ebenfalls aus diesem Land stammt. Deduktiv muss man davon ausgehen, dass 
das Interview auf Aserbaidschanisch geführt wird – nicht weil explizit gesagt 
wird, dass sie die Sprache nicht beherrscht, sondern weil sie in der Liste 
der Sprachen, die sie als Kind gelernt hat, nicht erwähnt wird: Französisch, 
Russisch, Georgisch. Während Jonoun die Übersetzung auslöst, übernimmt 
Altay hier die Rolle des fiktionalen Übersetzers. Er vermittelt dabei nicht nur 
Sprache, sondern auch Informationen über eine andere Figur. 

6.3.2 Aus einheimischer Sicht. Nebenfiguren als Übersetzende 

Übersetzende Nebenfiguren finden sich in der ganzen Geschichte und vermit

teln spontan wertvolle Informationen, wie etwa Taxifahrer*innen oder Tisch

nachbar*innen beim Abendessen. Diese Übersetzendenfiguren machen den 
Übersetzungsbedarf im Text sichtbar (vgl. Woodsworth 2018). Sie stellen Fra

gen oder kommentieren Situationen und nehmen so eine vermittelnde Rolle 
im Text ein. In einigen Fällen werden so die allgemeinen Adressierten im Text 
verkörpert, was auch die Heterolingualität des Textes unterstreicht. 

Leyla und Altay werden in Aserbaidschan oft als Fremde wahrgenommen. 
Das führt dazu, dass sie – und nicht nur Jonoun, die dort tatsächlich Auslän

derin ist – manchmal die Situation erklärt bekommen. Als Altay seinen Lieb

haber Farid in Baku kennen lernt, spricht er ihn als Ausländer an, indem er von 
Aserbaidschan als ›bei uns‹ spricht und ihn gleich danach nach seiner Herkunft 
fragt: »›So ist es hier bei uns,‹ entgegnete Farid. ›Wo kommst du her?‹ ›Berlin.‹ 
›Ach, ein Barbar.‹ Altay schüttelte den Kopf: ›Hier geboren‹« (JU, 201). Etwas 
später, als Farid erfährt, dass Altay mit einer Frau verheiratet ist, sagt er da

zu: »›Halb so wild, wir haben sehr viele von euch hier‹, sagte Farid. ›Du hättest 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

ruhig sagen können, dass du verheiratet bist‹« (JU, 203). Trotz seiner Akzep

tanz der Situation behandelt er Altay als fremd, indem er Aserbaidschan mit 
›wir‹ und ›hier‹ und Altay mit ›ihr‹ anspricht, wobei sich letzteres auf dessen 
›unkonventionelles‹ Lebensmodell bezieht. 

Ähnlich verhält es sich in einer Szene in Jerewan, in der ein Wirt in einem 
Hotel in der Gegenwart einiger Ausländer erzählt, dass er oft außerhalb Arme

niens reist: 

Ohne ihre Antwort abzuwarten, fing er zu erzählen an: ›Ich bin oft in Europa 
und in den USA, meine halbe Familie wohnt dort. Aber ich verstehe Euro
pa nicht. Alles dort ist so rational. Wenn dich jemand anlächelt, will er dir 
was verkaufen. Hier ist es anders. Wenn jemand lächelt, meint er es auch so. 
Freundlichkeiten müssen verdient sein. In Europa würden mir die Gesprä
che fehlen. Unterhaltet ihr euch überhaupt miteinander?‹ Er machte nicht 
den Eindruck, als würde er eine Antwort erwarten. (JU, 231) 

Auch hier werden Leyla und Jonoun ausgegrenzt, indem sie als ›ihr‹ angespro

chen werden. Die Sprache, in der sich die Szene abspielt, ist nicht angegeben, 
aber da der Wirt von Europa und den USA spricht und die Frauen mit ›ihr‹ 
anspricht, kann man schon davon ausgehen, dass sie nicht auf Russisch ange

sprochen werden. 
Bestimmte Informationen bekommt das Trio auch von Einheimischen er

klärt, die so auch für den Lesenden sichtbar werden: »Sie behandelte Altay wie 
einen Ausländer und berichtete ihm, dass Gay-Clubs in Aserbaidschan nicht 
existierten und alle verdächtigen Etablissements immer wieder von der Poli

zei hochgenommen würden. […] Der Club sah aus wie Stone Wall [sic!] vor der 
Revolution« (JU, 197). Die Situation der Schwulenclubs in Aserbaidschan wird 
also zunächst von anderen Figuren in indirekter Rede und dann von der Er

zählinstanz selbst beschrieben. 
Auch Leylas Mutter Salome spielt in der Erzählung eine wichtige Rolle 

als Kulturvermittlerin. Sie erzählt Jonoun vor allem über Aserbaidschan, 
vergleicht ihre Realität mit der ›westlichen‹ und betont beispielsweise, dass 
Frauen in diesem Land wesentlich früher das Wahlrecht erhalten haben als 
in manchen europäischen Ländern: »Wir hatten schon 1917 das Frauenwahl

recht, Liechtenstein erst 1984« (JU, 162). Sie erzählt viel über die Situation der 
Frauen und die Geschichte des Feminismus in der Region. In einer Szene, 
in der es um ihre Mutter, die Großmutter von Leyla, geht, erzählt sie von 
der Entwicklung des Begriffs der geschiedenen alleinerziehenden Mutter in 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die juristische Unschärfe einer Ehe. Kosmopolitische Übersetzungszonen 187 

Aserbaidschan: »In der Sowjetunion gab es so etwas damals schon, aber hier? 
Der Begriff alleinerziehend hat nicht mal existiert, und wenn doch, so war er 
den Kriegs- und Revolutionswitwen vorbehalten« (JU, 159). Hier unterscheidet 
sie zwischen der Sowjetunion und Aserbaidschan, obwohl Aserbaidschan zu 
dieser Zeit ein Teil der Sowjetunion war: 

Vom Wohnzimmer aus konnte man den Jungfrauenturm sehen, ein rundes, 
recht plumpes Gebäude aus Kalkstein. Da das Gespräch wieder stockte, 
erzählte Salome die dazugehörige Legende: Natürlich handelte diese von 
einer Jungfrau. […] ›In die Ehe sollte eine Frau jungfräulich gehen, das ist 
zumindest der gesellschaftliche Konsens‹, flüsterte Salome vorsorglich in 
Jonouns Ohr und runzelte die Stirn, aber da sie sich nicht sicher war, ob 
Jonoun sie verstanden hatte, fügte sie hinzu: ›Erzähl lieber nicht zu viel, 
mein Herz.‹ (JU, 161) 

Hier wendet sie sich direkt an Jonoun, um sicher zu gehen, dass sie die lokale 
Kultur und Gebräuche gut genug versteht, um nicht in eine schwierige Situati

on zu geraten. Sie warnt Jonoun davor, über sexuelle Themen zu sprechen, sei 
es ihre eigene Beziehung mit Leyla oder Leylas Heirat mit Altay. Die Geschich

te vom Jungfrauenturm dient als moralische Warnung. Leylas Vater Nazim be

nutzt eine ähnliche Geschichte, um Altay klarzumachen, dass er seine Tochter 
unbedingt wiedersehen will: 

›Die Ghulamiyyat waren junge Frauen im Bagdad des neunten Jahrhunderts, 
sie kleideten sich wie Männer, gaben sich Männernamen und trugen kei
nerlei Schmuck, sondern Schnurrbärte aus Moschus. Ihre Zeit verbrachten 
sie mit Schachspielen, Pferde- und Hunderennen.‹ Altay schaute Nazim ent
geistert an. Er erinnerte sich plötzlich daran, dass Leyla Nazims esoterische 
Ader erwähnt hatte. Nazim sprach unbeirrt weiter: ›Am Hofe des Sultans Ha
run al-Rashid waren bis zu viertausend solcher Frauen. Seine Ehefrau Zuba
yada wusste, dass ihr Sohn Männer bevorzugte, also wies sie die jungen Frau
en an, sich als Männer zu verkleiden.‹ ›Eine schöne Geschichte, aber wieso er
zählst du sie mir?‹, fragte Altay. ›Damit du dafür sorgst, dass meine Tochter 
schnell wieder nach Hause kommt, verstanden?‹ (JU, 238) 

Jonoun ist als Adressierte zahlreicher Erzählungen Auslöser von Übersetzun

gen, während Salome und Nazim in ihrer Rolle als fiktionale kulturelle Über

setzende den Roman auf einem textuellen Raster Aserbaidschans verorten. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

6.4 Fazit 

Übersetzung ist in Die juristische Unschärfe einer Ehe allgegenwärtig. In der Er

zählung wird Deutschland, vor allem Berlin, aus der Perspektive eines oder ei

ner Außenstehenden betrachtet. Aus dieser distanzierten Perspektive wird die 
politische und gesellschaftliche Situation in Deutschland mit fremden Augen 
betrachtet und gewissermaßen rückübersetzt. Auch die politische Situation in 
einem postsowjetischen Land wie Aserbaidschan und seiner Hauptstadt Baku 
wird in die Erzählung übertragen und ins Deutsche übersetzt. Andere Städte 
wie Moskau und Tiflis sind ebenfalls Orte, an denen mehrere Sprachen aufein

andertreffen. 
Besonders interessant ist, wie die Hauptfiguren des Romans mit der 

Mehrsprachigkeit umgehen, ohne dass diese überhaupt thematisiert wird. 
Die Sprache, in der sich die Figuren unterhalten, lässt sich nur selten aus 
textlichen Hinweisen erschließen. Für die drei Figuren scheint es keine starke 
emotionale Bindung an eine bestimmte Sprache als Muttersprache zu geben. 
Sie sprechen alle mehrere Sprachen und die wenigsten Szenen des Romans 
spielen auf Deutsch, auch wenn der Text bis auf wenige Ausnahmen auf 
Deutsch verfasst ist. 

Vielfältiges und heterogenes Wissen wird in diesem Roman durch die Er

zählstimme vermittelt. Die Erzählinstanz fügt der Geschichte Hintergrund

informationen hinzu und übernimmt die Rolle einer fiktiven Übersetzenden

stimme. Auf diese Weise wendet sich die Erzählinstanz an ein Lesepublikum, 
das nicht unbedingt mit der Politik des Landes vertraut ist. Anhand verschie

dener literarischer Verfahren wird den Lesenden zum Beispiel klar, wie viel po

litischen Einfluss die Familie Alijew in Aserbaidschan hat oder wie verbreitet 
Korruption immer noch ist. Auch kulturelle Zusammenhänge werden von der 
Erzählstimme in konzeptuelle und textuelle Raster eingeordnet. So wird etwa 
in einer Anekdote über die Uraufführung eines Liedes einer berühmten Sän

gerin deutlich, welche Rolle diese in der russischen und sowjetischen Kultur 
gespielt hat. 

Viele Figuren fungieren in Die juristische Unschärfe einer Ehe ebenfalls als 
Übersetzende. Vor allem die Figur Jonoun dient im Aserbaidschan als Auslöser 
für Übersetzungen, die für die deutschsprachigen Adressierten des Romans 
notwendig sein können. Diese Rolle übernehmen auch viele Nebenfiguren, 
die sich in verschiedenen Übersetzungsorten wie Taxis oder Hotels bewegen, 
wo sie die Präsenz der Protagonist*innen und ihre Identität als Aseri hin

terfragen. In einer Übersetzungswelt, in der Menschen mehrere Sprachen 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die juristische Unschärfe einer Ehe. Kosmopolitische Übersetzungszonen 189 

sprechen und ständig in Bewegung sind, ist Übersetzung ein absoluter Modus 
Operandi. Die Rolle des Übersetzenden kann dabei grundsätzlich von allen 
übernommen werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839400791-007 - am 12.02.2026, 16:14:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

