| Communicatio Socialis 46 (2013), Nr. 2: 187-191

. Quelle: www.communicatio-socialis.de
JUDISCHE KOMMUNIKATION UND KULTUR

Moritz Povel | Aufarbeitung im Dialog

Das Volontéarsprojekt der Deutschen
Bischofskonferenz in Yad Vashem

Auf dem Berg der Erinnerung in Jerusalem liegt die zentrale Ge-
denkstatte der Shoah in Israel. Yad Vashem (zu Deutsch: Denkmal
und Name) wurde im Jahr 1953 durch ein Gesetz der israelischen
Knesset ins Leben gerufen, das dem Institut die Aufgabe iibertrug,
das Geschehene zu erinnern, zu dokumentieren und zu erforschen.
Yad Vashem sollte gleichzeitig den Uberlebenden der Shoah ein Ort
der Trauer und den nachgeborenen Generationen ein mahnendes
Andenken sein.

Ein Ort fiir die Uberlebenden

Nach dem Krieg besteht besonders fiir die Uberlebenden der Shoah im
neuen Staat Israel das Bediirfnis nach einem Ort, an dem sie trauern
konnen und an dem ihre Erinnerung bewahrt wird: Familie, Freunde
und Bekannte sind an einer der zahlreichen Ermordungsstatten in
Europa zuriickgelassen worden und kein Grab existiert, das fiir die
Trauernden als Symbol des Gedenkens dienen kann. Der heutige Yad
Vashem Campus setzt sich aus einer Vielzahl administrativer Gebau-
de, einem Museum, einer Schule fiir Holocaust-Studien und weiteren
Einrichtungen zusammen. Es iiberrascht jedoch nicht, dass eines der
ersten damals gebauten Gebaude die Halle der Erinnerung ist, in der
in einem dunklen, stillen Raum eine ewige Flamme brennt. Sie ist den
sechs Millionen Ermordeten der Shoah gewidmet, fiir die stellvertre-
tend in der Mitte der Halle ein Steinsarkophag steht, der die Asche
von mehreren Opfern enthdlt. Sie dient als Ersatz fiir die Millionen
Graber, die nicht errichtet werden konnten.

Eines der ersten und bis heute fortdauernden Projekte der For-
schung und Dokumentation in Yad Vashem ist es, die Namen jedes
einzelnen der sechs Millionen ermordeten Juden zusammenzutragen
und zu archivieren: Es ist der Versuch zu zeigen, dass sich hinter
dieser Zahl einzelne, gestohlene Leben verbergen. Die Tatsache, dass

187

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2013-2-187 - am 13.01.2026, 11:03:41. [ E—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2013-2-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Aufarbeitung im Dialog

Yad Vashem bis heute nur etwa vier Millionen Namen der Ermorde-
ten kennt, zeigt die ungeheure Wucht, mit der die Ausloschung statt-
gefunden hat. Yad Vashem setzt seine Bemiihungen fort, auch die
restlichen Opfer zu identifizieren. Obwohl die Liste auch heute noch
langsam wachst, ist unwahrscheinlich, dass jedes der Opfer seinen
Namen zuriickerhalten wird.

Ort des lebendigen Erinnerns

In Israel ist die Erinnerung an die Shoah alles andere als statisch.
Sie ist ein lebendiger Prozess des Gedenkens und der Aufarbeitung,
der sich kontinuierlich verandert und neue Formen und Ausdrucks-
weisen annimmt. In Yad Vashem lasst sich dieser Prozess am besten
an den verschiedenen Denkmalern auf dem Berg der Erinnerung ab-
lesen. Jede Zeit, jede Phase der Erinnerung nach dem Krieg spricht
eine ganz besondere Sprache: Beispielhaft hierfiir ist ein Denkmal an
jiidische Partisanenkdampfer aus den 1970er Jahren, das eine grofde
Saule aus Beton ist, die gerade in den Himmel ragt. Die architektoni-
sche Formensprache dieser Saule ist eindeutig und klar. Heldentum
und die Tatsache, dass man sich nicht kampflos in sein Schicksal
ergibt, reprasentieren Starke und Mut, die besonders in den jungen
Jahren des Staates von der israelischen Bevolkerung abverlangt
wurden.

Auch ein weiteres Denkmal aus den 2000er Jahren ist den Parti-
sanen gewidmet. Es ist ein Baum aus Stahl, der von einer Gruppe
aus Mannern, Frauen und Kindern zusammengehalten wird und so
die gegenseitige Solidaritat der jiidischen Verfolgten, die sich zu den
Partisanen in die Walder gefliichtet haben, in den Fokus stellt. Dabei
wird deutlich, dass ein jeder — nicht nur die bewaffneten Kampfer —
auf seine Weise zum Gelingen des Uberlebenskampfes beigetragen
hat. Die beiden Denkmaler erinnern an dasselbe Ereignis, betrachten
es aber aus abweichenden Perspektiven und sprechen dabei vollig
unterschiedliche Sprachen.

Gedenken an die ,,Gerechten unter den Volkern"

Bereits mit Griindung Yad Vashems im Jahr 1953 wurde festgelegt,
dass auch an diejenigen Nicht-Juden erinnert werden soll, die ein
grofdes Risiko eingegangen sind, um ihre jiidischen Mitmenschen vor
dem Verbrechen der Shoah zu bewahren. Schon damals war klar, dass
auch Deutsche und Osterreicher mit dem Titel ausgezeichnet werden
sollen. 1953 lag die Shoah erst acht Jahre zuriick und die Wunden

188

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2013-2-187 - am 13.01.2026, 11:03:41. [ E—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2013-2-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Moritz Povel

der Uberlebenden waren noch frisch. Es scheint fiir sie jedoch ein
tiefes Bediirfnis gewesen zu sein, die Ausnahme von der Regel in
Europas Bevolkerung zu finden — auch um den eigenen Glauben an
die Menschlichkeit in einem der dunkelsten Kapitel der Geschichte zu
bewahren. Anfang der 1960er Jahre begann in Yad Vashem die Suche
nach diesen Ausnahmen mit der Errichtung einer eigenen Abteilung.
Sie wurde beauftragt, den Titel ,Gerechte(r) unter den Volkern“ im
Namen des Staates Israel zu verleihen. Es ist der hochste Ehrentitel,
den der Staat Israel an Nicht-Juden vergibt.

In der neugegriindeten Abteilung bestanden grofse Unsicherheiten
iiber den Umfang des Programms und die Anzahl an Gerechten, die
es zu finden galt. Bald wurden die ersten Gerechten ausgezeichnet.
Sie erhielten — wie auch heute noch — eine Urkunde und eine Me-
daille mit einem eingravierten Spruch aus dem Talmud: ,Wer ein
einziges Leben rettet, rettet eine ganze Welt.“ Zusatzlich wurde fiir
viele Gerechte ein Baum in der ,Allee der Gerechten“ auf dem Berg
der Erinnerung gepflanzt. Die Zahl der jahrlichen Anerkennungen er-
hohte sich stetig und iibertraf alle Erwartungen. Bis heute hat Yad
Vashem mehr als 24 800-mal den Titel der Gerechten verliehen. Das
Programm der Gerechten ist auch heute Hoffnungsschimmer. Gleich-
zeitig ist es aber auch eine besondere Mahnung, da die heldenhaften
Taten als winziges Licht vor dem absoluten Negativ des furchtbaren
Hintergrunds stehen.

Die katholische Kirche wéahrend der Shoah - viele offene Fragen

Viele der anerkannten Gerechten sind Katholiken, die aus ihrem
Glauben heraus ihr eigenes Leben fiir jiidisches Leben riskiert ha-
ben. Ob Laie, Nonne, Monch, Pfarrer oder Nuntius — der katholische
Rettungswiderstand hatte viele Gesichter, die in unterschiedlichsten
Formen geholfen haben. Die Bandbreite reicht hier von gefalschten
Dokumenten durch pépstliche Diplomaten iiber Verstecke in Pfarr-
hausern und Klostern bis hin zu Granaten, die von Nonnen in die jiidi-
schen Ghettos geschmuggelt wurden.

Trotz der vielen bekannten Falle, in denen Juden von Katholiken
gerettet worden sind, ist die Rolle der katholischen Kirche wahrend
der Shoah umstritten. Zu viele offene Fragen sind von der histori-
schen Forschung unbeantwortet. Die Figur, die in diesem Zusammen-
hang die wahrscheinlich grofdte Aufmerksamkeit erfahrt, ist Papst
Pius XII. Dabei wird die Rettung von Juden unter der Regie Pius XII.
ebenso diskutiert wie der Vorwurf, die Kirche und ihr Papst hatten
nicht offen genug gegen die Shoah Position bezogen.

189

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2013-2-187 - am 13.01.2026, 11:03:41. [ E—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2013-2-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Aufarbeitung im Dialog

Die heutige wissenschaftliche Diskussion um Kirche und Shoah
reicht bis weit in die Zeit vor dem Zweiten Weltkrieg, betrachtet den
kirchlichen Antijudaismus iiber die Jahrhunderte oder fragt danach,
in welcher (evtl. antijudaistischen) Umgebung Pius XII. als jun-
ger Eugenio Pacelli aufgewachsen ist. Aber auch die Zeit nach der
Shoah wird betrachtet: Was geschah nach dem Krieg mit den Kindern,
die in Konventen und Klostern versteckt waren? Oft genug war die
Uberlassung der jiidischen Waisen in die Obhut jiidischer Organisa-
tionen problematisch. Wie ist die Kirche mit den Nazi-Verbrechern
umgegangen? Einige von ihnen wurden iiber so genannte ,Ratlines”
(Rattenlinien) mit der Hilfe von katholischen Geistlichen aus Europa
geschmuggelt und konnten so der Strafverfolgung entkommen.

Mehr Aufschluss iiber diese und viele weitere Fragen wird viel-
leicht die Offaung der Vatikanarchive bringen, die gerade vorbereitet
wird. Aber es ist keineswegs gewiss, ob sich mit den gewonnenen
Informationen ein eindeutiges Bild zeichnen lassen wird.

Das Volontarprojekt in Yad Vashem

Nach einem Besuch des Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonfe-
renz, Erzbischof Robert Zollitsch, in Yad Vashem wurde entschieden,
einen Volontdr — finanziert durch die katholische Kirche in Deutsch-
land - in die Abteilung der ,Gerechten unter den Volkern“ zu ent-
senden. Vorbereitet und durchgefiihrt von der Missionsprokur der
Jesuiten in Niirnberg im Rahmen des Jesuit-Volunteer-Programms
wurde die Finanzierung der Stelle zu gleichen Teilen von der Maxi-
milian-Kolbe-Stiftung und der Deutschen Bischofskonferenz iiber-
nommen.

Die Einrichtung einer Volontarstelle ist ein weiteres Zeichen der
Wertschatzung durch die katholische Kirche fiir die Arbeit Yad Vas-
hems. Sie unterstreicht die Wichtigkeit der bis heute andauernden
Auseinandersetzung mit der schwierigen Vergangenheit. Die Tatsa-
che, dass ein Volontdr vor Ort die Arbeit unterstiitzt, erlaubt eine
ganz besondere Form des Dialogs, die durch andere Fordermittel wie
Geldspenden in dieser Art nicht moglich ist. Seien es die normalen
israelischen Kollegen oder die alten Uberlebenden der Shoah, die Yad
Vashem besuchen, — sie alle treten mit einem Volontar in einen akti-
ven Austausch, um so ein gegenseitiges Zuhoren, Verstehen und Ler-
nen zu ermoglichen. Grofse Wertschatzung erfahrt dabei besonders
die Tatsache, dass einerseits die katholische Kirche als Institution
das Projekt fordert und andererseits junge Katholiken bereit sind,
sich als Freiwillige fiir die Aufarbeitung zu engagieren.

190

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2013-2-187 - am 13.01.2026, 11:03:41. [ E—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2013-2-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Moritz Povel

In den vergangenen zwei Jahren wurden im Rahmen des Volontar-
projekts weit iiber 100 Falle von Rettungsgeschichten erforscht, von
denen eine Reihe zur Anerkennung des Titels ,Gerechte(r) unter den
Volkern“ gefiihrt haben. Aufderdem ermoglichte der Beitrag der ka-
tholischen Kirche in Deutschland, dass die Rettungserzahlungen von
iiber tausend , Gerechten unter den Volkern® heute im Internet abge-
rufen und recherchiert werden konnen, so dass sie Wissenschaftlern
und Interessierten auf der ganzen Welt zur Verfiigung stehen.

Erst vor Ort wird deutlich, was es heift, die Shoah lebendig zu
erinnern. Der talmudische Spruch ,Wer ein einziges Leben rettet, ret-
tet eine ganze Welt" konkretisiert sich dann in ungeahnter Scharfe:
Wenn wahrend einer Zeremonie in Yad Vashem ein neuer Gerechter
ausgezeichnet wird, sind meist die geretteten Juden anwesend — und
ihre Kinder, Enkel und Urenkel. Die meist 30-und-mehr-kopfigen
Familien wiirden heute nicht existieren, wére nicht vor 70 Jahren
ein jiidisches Leben durch einen ,Gerechten unter den Volkern“
gerettet worden.

191

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2013-2-187 - am 13.01.2026, 11:03:41. [ E—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2013-2-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

