2 Religidse Organisationen

2.3 Transzendent oder profan

Die letzte Herausforderung ist jene (oftmals theologisch gefiihrte) Diskussi-
on um die Einzigartigkeit von religiosen Organisationen in Bezug auf die Di-
mensionen der Transzendenz und Profanitit. In diesem Kontext sind sowohl
Stimmen der Selbst- als auch der Fremdzuschreibung und somit auch emische
wie wissenschaftliche Definitionen von Religiositit zu finden (vgl. Hinings &
Raynard, 2014, 171).

Die Problematik besteht zumeist darin, dass die Deutungshoheit iiber das
Label »religios« bei einzelnen Individuen oder der Forschung liegt. Dabei ist
dies fir das religiose Organisationsfeld eine nicht zu unterschitzende Her-
ausforderung. Theologische Spannungen um den angemessenen Grad an Reli-
giositit konnen beispielsweise dazu fithren, dass sich Organisationen abspal-
ten oder neue religiose Ideologien gebildet werden, die unter anderem unter
den Begriffen »Reformationen« oder »Schismen« gesammelt sind (vgl. Chang,
2003, 125f.; Hellemans, 2005).

Inder Wissenschaft hingegen zeigt sich wiederum der Einfluss der Sekten-
Kirchen-Typologie von Weber. Durch dieses Konzept liegt bereits die Grund-
pramisse vor, dass rationale und effiziente Entscheidungen oder »Decision-
Making« sich nicht mit religiosem Idealismus und »Reinheit« vertragen (vgl.
Chang, 2003, 125-128).

Die Empirie hingegen beweist, dass innovative und hoch unternehmeri-
sche religiose Bewegungen und Gruppen immense Erfolge haben, wenn sie das
»Wort Gottes« mit einer unternehmerischen Effizienz verbreiten. Diese Effi-
zienz wiederum deuten sie als einen religiésen Dienst an Gott, was dazu fithrt,
dass diese Gruppierungen den Weg der Verbreitung ebenso als transzendent
betrachten wie das »Wort«, welches sie verkiinden. Der Einsatz von Techno-
logien, Merchandising und Ahnlichem verhalf auch historisch etablierten Re-
ligionsgruppen dazu, zu iiberleben und sich zu adaptieren. In der Tat ist es
sogar so, dass sich nichtreligiose Unternehmen fiir ihr Marketing oder auch
Management gelegentlich religiéser Strategien oder Eifer bedienen und somit
ein Abbild von religiésen Logiken innerhalb nichtreligiéser Bereiche sind (vgl.
Chang, 2003, 128; Creed et al., 2014, 111ff.).

All dies zeigt, dass religiése Organisationen Produkte komplexer Wechsel-
wirkungen sind, die mit ihrer Umwelt interagieren, in denen mehrere Struk-
turen und Logiken nebeneinander bestehen kénnen und die »religiose« Inte-
gritit von Organisationen nicht bedrohen (vgl. DeJordy et al., 2014, 3021f.).

am 13.02.2026, 20:09:

27


https://doi.org/10.14361/9783839472309-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Rebekka Rieser: Kroatisch, katholisch, konservativ

Dennoch sind fiir die wissenschaftliche Herangehensweise eine Unter-
scheidung und die Frage, wann eine Organisation eine religiose Organisation
ist und wann nicht, essenziell.

Einen neutraleren Versuch, organisierte Religion zu definieren und so-
wohl dem Anspruch einer »religionsunabhingigen« Definition als auch dem
Anspruch, transzendente Dimensionen zu erfassen, zu geniigen, unternahm
Thomas H. Jeavons bereits 1998, indem er danach fragte, was denn eine Orga-
nisation zu einer religiosen Organisation mache (vgl. Jeavons, 1998, 79). Dazu
hielt er sieben Fragen fest, die es hinsichtlich der »Religiositit« zu kliren gelte:

First, how religious is the organization’s self-identity? Second, how religious
are the participants? Third, how religious are its material resources and their
sources? Fourth, how religious are its goals, products or services? Fifth, how re-
ligious are its decision making processes? Sixth, how religious is its definition
and distribution of power? Seventh, how religious are the other organizations
or organizational field with which it interacts? (ebd., 81)

Jeavons’ Ansatz verdeutlicht mit diesen sieben Fragen, welche Aspekte iiber-
haupt im organisationalen Untersuchungsbereich vorhanden sind (Identitit,
Mitglieder, Materialien, Ziele, Produkte, Angebote, Entscheidungsprozesse,
Macht und organisationales Feld) und die Kernelemente einer Organisation
ausmachen. Zugleich ldsst sich durch seinen Ansatz ermitteln, welche der ge-
nannten Aspekte von Organisationen »religiés« sein konnten. Dies bedeutet
aber nicht, dass alle Bereiche religiés sein miissen, um der Definition einer
religiésen Organisation zu geniigen, insbesondere, da hier stets von einer Zu-
schreibung die Rede ist und nicht von der Selbstbeschreibung der Religiositit.
Daher lisst sich mithilfe der Fragen von Jeavons eine Skala aufstellen, die
den Religiosititsgrad von Organisationen abbildet, ohne diesen zu bewerten
(ebd., 81ff.).

Diese Herangehensweise ermdglicht es, duale Strukturen innerhalb von
religiésen Organisationen im theologischen und biirokratischen Sinne zu er-
forschen und insbesondere die Selbst- und Fremdzuschreibungen als einen
wesentlichen Faktor miteinzubeziehen (vgl. dazu auch Chaves, 1993; Petzke &
Tyrell, 2012, 294).

Die Problematik der Spannung zwischen Transzendenz und Profanitit be-
inhaltet letztendlich auch die Frage, ob die Sikularisierungs- und Biirokrati-
sierungsdebatte nicht bis zu einem gewissen Grad hinfillig sein sollte. Denn
zumeist entsteht daraus das Gefithl eines statischen Gebildes von Religion und

am 13.02.2026, 20:09:


https://doi.org/10.14361/9783839472309-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Religidse Organisationen

Organisation, anstatt sie als hochst dynamische und gesellschaftlich geprigte
Begriffe und Konstrukte abzubilden, die stets eine Reprisentation ihrer aktu-
ellen Zeit sind.

Das Sikularisierungsparadigma der 1960er und 1970er Jahre fithrte lange
Zeit dazu, Religion als etwas Gegensitzliches zu einer »modernen Gesell-
schaft« zu betrachten. Die Forschung suchte vor diesem Hintergrund nach
empirischen Daten, um den Riickgang von Religion anhand »religiéser Or-
ganisationen« zu untersuchen. In einer »postsikularen« Gesellschaft wire
jedoch anzunehmen, dass eine gewisse Sikularisierung in der Religion und
in religiosen Organisationen inhirent ist. Die Sikularisierung nicht als etwas
Gegensitzliches oder Fremdes zu attestieren, verhiilfe auch, Chancen und
Potenziale der religiosen Organisationen sowohl innerhalb der Gesellschaft,
fir das Individuum als auch innerhalb des religiésen Feldes zu stirken (vgl.
dazu auch Hellemans, 2005).

Lost sich die Wissenschaft von der Diskussion um Profanitit und Tran-
szendenz und akzeptiert sie die mehrfachen Strukturen und Dynamiken in
Organisationen und somit auch die Vermischung von substanziellen wie funk-
tionalen Religionsdefinitionen, so kann sie den Fokus auch auf neue Logiken
und Herausforderungen fiir (religiése) Organisationen legen sowie den religi-
onssoziologischen Blick auf neue Formen von Religion, Religiositit und reli-
giosen Organisationen richten.

2.4 Definition und Analyse religioser Organisationen
nach Beckford

James A. Beckford versuchte iiber einen neueren organisationssoziologischen
Weg, einen klaren Umgang mit religiosen Organisationen zu finden. In sei-
ner Herangehensweise loste er sich nicht nur von der Kirchen-Sekten-Typolo-
gie, sondern auch von der Annahme, dass Organisationen an sich geschlosse-
ne Systeme sind. Er wandte sich also dem »Open-System-Approach« zu (vgl.
Beckford, 1975, 1985, 2015) und widmete sich vermehrt der Vielschichtigkeit der
Erwartungen, hervorgerufen durch die religiose Pluralisierung im Feld der re-
ligiésen Organisation, sowie der Ausdifferenzierung in Rollen und Professio-
nen innerhalb von Organisationen (vgl. Beckford, 2015, 408). Dieser Zugang
kommt unter anderem aus dem Neo-Institutionalismus und versucht, orga-
nisationsiibergreifende Mechanismen in der Gesellschaft zu erforschen und
zu erkliren.

am 13.02.2026, 20:09:

29


https://doi.org/10.14361/9783839472309-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

