
4 Theoretische Auseinandersetzung mit

und Systematisierung von Anerkennung

»[…] recognition helps give our lives depth

and continuity, and a world completely

lacking the signposts of identity would be

unnavigable. At the same time, many of

the relationships established and main-

tained through recognition are unjust,

often severely so. If recognition makes

the social world intelligible, it often does

so by stratifying it, subordinating some

people and elevating others to positions of

privilege and dominance.« (Markell 2009,

S. 1–2)

Um der Frage nachzugehen, wer wie im Diskurs als gebildet und was dabei als

Bildung anerkannt wird, ist es wichtig, ein Verständnis für Anerkennung und

ihre Funktionsweisen zu entwickeln. Daher widmet sich dieses Kapitel der theo-

retischen Erschließung von Anerkennung. Hierbei werden bisherige Theorien zu

Anerkennung in ein neues Verhältnis zueinander gesetzt, um darauf aufbauend

weiterführende Schlüsse zu ziehen und ein Analyseraster zu entwickeln. Die erste

Person Singular wird hierbei stellenweise hervortreten, um kenntlich zu machen,

welche Systematisierungen von Anerkennung aus dieser Arbeit hervorgegangen

sind.

Anerkennung ist ein Wort, das in vielen Kontexten gebraucht wird und alltags-

sprachlich häufig unhinterfragt als positiv bewertet wird. Jedoch lässt sich diese

scheinbar eindeutige normative Wertung hinterfragen. Das heißt nicht, dass An-

erkennung nun gegenteilig als etwas Negatives zu sehen ist. Vielmehr bedeutet es,

dass Anerkennungkomplex ist undkontextspezifisch gesehenwerdenmuss.Es gibt

einen umfangreichenTheorienpluralismus zu Anerkennung und im Überblick bie-

tet sich ein ambivalentes Bild. In der aktuellen theoretischen Forschung bildet sich

das unter anderemanTitelnwieRecognitionandAmbivalence, einemvonHeikki Ikäh-

eimo, Kristina Lepold und Titus Stahl herausgegebenen Sammelband, und Ambiva-

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

lente Anerkennung, einer Monographie von Lepold ebenso ab wie an anerkennungs-

kritischen Arbeiten aus den (post-)kolonialen und indigenen Studien. Zu letzteren

gehören unter anderem Veröffentlichungen von Audra Simpson und Glen Coult-

hard. Daher versucht dieses Kapitel, Anerkennung differenziert nachzuzeichnen.

Dabei sind folgende Fragen wegweisend: Was ist Anerkennung oder was kann An-

erkennung sein, was tut Anerkennung, wie kann sie gestaltet sein und wie funktio-

niert sie?Welche Rolle spielenMachtstrukturen undwie sehenHandlungsoptionen

im Umgang mit Anerkennung aus? Letztendlich tragen die letzten Fragen zur Be-

antwortung der ersten bei. Eine Definition von Anerkennung lässt sich nicht ohne

eine Betrachtung ihrer Ausformungen und ihres Tuns befriedigend herleiten.

Ankerdefinition

Zu Beginn kann eine erste, allgemein gehaltene und kurze Definition einen An-

haltspunkt geben.Diese kurzeDefinitionwirkt als Anker, der stabil bleibt,während

andere bestehende Vorstellungen diskutiert werden. Es ist das Verständnis von An-

erkennung, welches Mecheril 2003 in Prekäre Verhältnisse festgehalten hat. Seitdem

hat sich sein Bild von Anerkennung vertieft und ausdifferenziert. Aber dennoch

kann eine Kurzfassung dieser Definition hilfreich sein, um sich den Begriff zu

erschließen: »Anerkennung umfasst immer zwei Momente, das der Identifika-

tion und das der Achtung.« (Mecheril 2003, S. 391) Ähnlich fasst auch Kristina

Lepold das grundlegende Anerkennungsverständnis verschiedener Anerkennungs-

theorien zusammen: Anerkennung sei eine Kombination aus der Identifizierung

als X und der »Zuweisung eines normativen Status«, dem auf unterschiedliche

Weise begegnet werden kann (Lepold 2021, S. 177–178). Anerkennungstheorien

werden meist auf Personen angewendet, können aber ebenso für Zustände und

Objekte gelten. Auch bei der Anerkennung einer Situation als z.B. Erfolg oder

eines Gegenstandes als hilfreich, finden beide Momente ihre Anwendung. Somit

lässt sich mithilfe dieser Definition sowohl die Anerkennung von Menschen als

gebildet, als auch die Anerkennung von etwas als Bildung betrachten. Beides wird

identifiziert/bestimmt/benannt und mit Status versehen/erhält Achtung. Im Falle

der Anerkennung von Personen als gebildet, ist es ein Status, der die Form einer

gesellschaftlichen Position mit einem bestimmten Zugang zu Arbeitsplätzen oder

weiterführender Bildung,finanziellen Vorteilen und vielemmehr einnehmen kann.

Bei der Anerkennung von etwas als Bildung ist es ein Status, der unter anderem

ermöglicht, dass etwas, das in der Schule gelehrt wird, als Qualifikation für Arbeits-

plätze oder weiterführende Bildung fungieren darf und dass Personen, die über

dieses Etwas verfügen, als gebildet anerkanntwerden können (als nötige, aber nicht

unbedingt hinreichende Bedingung, da auch andere Faktoren die Möglichkeit der

Personen, als gebildet anerkannt zu werden, beeinflussen können).

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 65

Da diese grundlegende Definition für dieses Kapitel und diese Arbeit zwar hilf-

reich, aber nicht ausreichend sein wird, vertiefen die folgenden Abschnitte das Ver-

ständnis von Anerkennung. Hierbei wird zunächst die Relevanz von Anerkennung

ergründet, indemTheorien, die von einemBedürfnis nach Anerkennung ausgehen,

erkundetwerden.Zudemwird die Rolle, die Anerkennung bei der Identitätsbildung

spielt, beleuchtet. Nachdem so schon ein Eindruck von der Bedeutung von Aner-

kennung, ihrem Tun und Funktionsweisen gewonnen wurde, kann Anerkennung

im Zusammenhang mit Leistung betrachtet werden. Dies ist für diese Arbeit von

besonderem Interesse, da mit der Anerkennung als gebildet häufig Leistungsaner-

kennung einhergeht. Aufbauend auf diesen Punkten kann das Ambivalente der An-

erkennung in den Blick kommen: Es geht um die Verflechtung von Anerkennung

und Verkennung sowie die Rolle von Normen, Macht- und Herrschaftssystemen.

Wie zuvor auch schon zu anderen theoretischen Fragen dieser Arbeit bietet auch

bei Anerkennung das Trilemma der Inklusion eine Möglichkeit, Anerkennung zu-

sammenmit Differenzgerechtigkeit zu denken. Schließlich ermöglicht der gewon-

nene Überblick zu Anerkennung, in der Zusammenführung ihrer Notwendigkeiten

und Problematiken, wie Widerstand mit Anerkennung zusammengedacht werden

kann.

Die gewonnenen Erkenntnisse zu Anerkennung werden anschließend mit den

theoretischen Überlegungen zu epistemischer Gewalt zusammengeführt und in ei-

ne für diese Arbeit nutzbare Form gebracht.

Anerkennung als (Grund-)Bedürfnis

Menschen begehren und brauchen Anerkennung. Als Herleitung hierfür dienen

Theoriestränge, die Anerkennung eindeutig als positiv ansehen. Sie benennen

Verkennung als das negative Gegenstück von Anerkennung und lassen sich häufig

einerHegelschen Tradition zuordnen.Hier ist dieseTheorietradition von Interesse,

da sie die Relevanz von Anerkennung als (Grund-)Bedürfnis darlegen kann. Aller-

dings wird der einseitigen Bewertung von Anerkennung als ausschließlich positiv

sowie den Vorstellungen von Gegenseitigkeit im weiteren Verlauf dieses Kapitels

ein machtkritischer Blick entgegengestellt.

Besondere Berühmtheit hat eine Passage von Georg Wilhelm Friedrich Hegels

Phänomenologie des Geistes unter dem Ausdruck Herr-Knecht Dialektik erlangt. Die

Theorie Hegels wird hier nicht als unhinterfragter Referenzpunkt stehengelassen.

Vielmehr bedarf sie einer kurzen Erläuterung, um anschließend differenziert auf

die Kritik an Hegels Anerkennungsvorstellungen eingehen zu können. Denn Hegel

beschäftigt sich zwar mit Abhängigkeiten, aber beweist dabei eine seiner Position

und seinen Erfahrungsräumen entsprechende Ignoranz hinsichtlich strukturel-

ler Ungerechtigkeiten. Die sogenannte Herr-Knecht Dialektik ist in einer Sprache

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

geschildert, die (cis-)Männlichkeit als Norm setzt. Es geht letztendlich um eine

dominierende und eine dominierte Instanz. Im Folgenden werden bei Herr* und

Knecht* Sternchen verwendet, um diese männliche Norm in Frage zu stellen und

stellenweise werden zudemUmschreibungen genutzt.

Hegel verwendet die Vorstellung von isoliertem Selbstbewusstsein, um inter-

subjektive Beziehungen und Abhängigkeiten theoretisch zu erschließen. Zuvor hat

er bereits das Problem des Selbstbewusstseins ohne (Anerkennung durch) andere,

zu denen es sich beziehen kann, artikuliert:

»Aber in der Tat ist das Selbstbewußtsein die Reflexion aus dem Sein der sinnli-

chen und wahrgenommenen Welt und wesentlich die Rückkehr aus dem Anders-

sein. Es ist als Selbstbewußtsein in Bewegung; aber indem es nur sich selbst als sich

selbst von sich unterscheidet, so ist ihm der Unterschied unmittelbar als ein An-

derssein aufgehoben; der Unterschied ist nicht, und es nur die bewegungslose Tau-

tologie des: Ich bin ich; indem ihmderUnterschied nicht auch die Gestalt des Seins

hat, ist es nicht Selbstbewußtsein.« (Hegel 1973, S. 138)

Die Definition des Selbstbewusstseins ist also bereits auf seine Beziehung, auf das,

was außerhalb des Selbstbewusstseins ist, bezogen. Um Selbstbewusstsein sein zu

können und um sich selbst als solches wahrnehmen zu können, braucht es eine Be-

wegung in ein anderes und eine Rückkehr zu sich selbst. Denn nur so könne ein

Unterschied ausgemacht und über diesen Unterschied ein spezifisches Sein festge-

stellt werden.

Das einzelne Selbstbewusstsein, als nicht anerkanntes, kann sich kein Bild von

sichmachen, keine Identität ausbilden. Es hat nichts, wovon es sich abgrenzen und

nichts,worüber es sich begreifen kann.Wenn ein Selbstbewusstsein ein anderes als

Objekt wahrnimmt, kann es eine Subjekt-Objekt Beziehung führen und sich in ers-

ter Stufe darüber definieren (ebd. S. 143). Es ist durch das, was es mit den Objekten

tut und wie es sich zu ihnen verhält:

»[…] es ist Begierde. Der Nichtigkeit dieses Anderen gewiß, setzt es für sich diesel-

be als seine Wahrheit, vernichtet den selbstständigen Gegenstand und gibt sich

dadurch die Gewißheit seiner selbst als wahre Gewißheit, als solche, welche ihm

selbst auf gegenständliche Weise geworden ist.« (ebd.)

DasSelbstbewusstsein inBeziehungmit einemObjekt,demBewusstsein abgespro-

chenwird,sei somit einVernichtendes,umseinzukönnen.Umnicht inderNichtig-

keit zu verweilen, die demGegenstand zugewiesen wird, gelte es zu vernichten. Im

Anschluss an das vorige (Unter-)Kapitel zu epistemischerGewalt lässt sich diese Lo-

gik Hegels im Kontext europäischer Überlegenheitsvorstellungen lesen. Dominanz

und Auslöschung dessen, was lediglich als Objekt, nicht aber als relevantes Subjekt

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 67

anerkannt wird, erscheint als Grundbedingung, um sich dadurch »die Gewißheit

seiner selbst als wahreGewißheit« zu geben. (ebd.) Dies lässt sich in eine Tradition

der Existenzdeklaration auf der Basis von Unterdrückung einordnen:

»Dussels Antwort auf diese Frage zielt auf die koloniale Unterseite dieses para-

digmatischen modernen Mottos: Dem ›Ich denke, also bin ich‹ (cogito ergo sum)

sei notwendigerweise die europäische Erfahrung eines ›Ich erobere, also bin

ich‹ (conquiro ergo sum) vorausgegangen. Nur wer die koloniale Eroberung als

Selbstverständlichkeit erachte und sich selbst dementsprechend für das Zentrum

der Welt halte, könne überhaupt auf diesen Gedanken kommen – ein »imperial

being« (zit.n. ebd.), das seine eigenen Möglichkeitsbedingungen und Privilegien

unsichtbar zu machen versteht und auch selbst zu vergessen scheint. Doch nach

Grosfoguel fehlt in dieser dekolonialen Erklärung der Kolonialität des Wissens

ein wesentliches Bindeglied. Zwischen dem ›Ich erobere, also bin ich‹ und dem

›Ich denke, also bin ich‹ liege nichts weniger als die gewaltsame koloniale Praxis

des ›Ich vernichte, also bin ich‹ (extermino ergo sum) (ebd.) […].« (Brunner 2020,

S. 51)

»What links the ›I conquer, therefore I am‹ (ego conquiro) with the idolatric, God-

like ›I think, therefore I am‹ (ego cogito) is the epistemic racism/sexism pro-

duced from the ›I exterminate, therefore I am‹ (ego extermino). It is the logic of

genocide/epistemicide together that mediates the ›I conquer‹ with the epis-

temic racism/sexism of the ›I think‹ as the new foundation of knowledge in the

modern/colonial world.« (Grosfoguel 2013, S. 77)

Nun geht Hegel René Descartes nicht voraus, sondern imGegenteil und nimmtwe-

der das »ich denke« noch das »ich vernichte« als ausreichende Bedingung für die

Ausbildung einer Identität. Über die Vernichtung des Objekts erlange das Selbstbe-

wusstsein lediglich eine Position als begehrend und konsumierend.Darüber hinaus

habe es jedoch keine Identität. Es brauche laut Hegel ein anderes Selbstbewusst-

sein, also ein Gegenüber, welches ebenfalls als Subjekt agieren kann: »Das Selbstbe-

wußtsein erreicht seine Befriedigung nur in einem anderen Selbstbewußtsein.« (Hegel 1973,

S. 144) Erst wenn es zwei sind, könnten sie sich gegenseitig wahrnehmen, sich von-

einander abgrenzen, zueinander positionieren und unter Einfluss des Bildes, wel-

ches das jeweils andere von ihnen hat, ein Verhältnis zu sich selbst finden: »Das

Selbstbewußtsein ist an und für sich, indem und dadurch, daß es für ein anderes an

und für sich ist; d.h. es ist nur als ein Anerkanntes.« (ebd., S. 145) Hegel sieht Aner-

kennung als Bewegung des Selbst ins Andere, wo es sich selbst findet, eine Abgren-

zung von Selbst und Anderem vornimmt und dadurch für sich sein kann, während

andersherum von dem Anderen ausgehend das Gleiche geschieht (ebd. S. 145–146).

Es funktioniere laut Hegel nur in der beidseitigen Aktion, in der Reziprozität, da

die Anerkennungshandlungen voneinander abhängig seien. Indem sie einander als

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Subjekte anerkennen, können sie füreinander die anerkennende Funktion erfüllen,

die der Gegenstand im Objektstatus zuvor nicht für sie bereithielt. »Sie anerkennen

sich als gegenseitig sich anerkennend.« (ebd., S. 147)

Diese Abhängigkeit voneinander müssten die Selbstbewusstseine jedoch erst

einmal erkennen. Im Streben sich zu bewähren, ergebe sich ein Kampf, der bis an

die Schwelle des Todes führe (ebd., S. 149). Jedoch endet der Kampf vor dem Tod

eines oder beider Selbstbewusstseine. Dieser Moment ist in Hegels Gedankenspiel

ein Transformationspunkt. Der Tod produziert zwar »die Gewißheit […], daß beide

ihr Leben wagten und es an ihnen und an dem Anderen verachteten« (ebd.), aber es

folgt die Erkenntnis der Abhängigkeit, welche das Töten des jeweils anderen Selbst-

bewusstseins verhindert.

Es ergebe sich aus dem ungleichen Kräfteverhältnissen des Kampfes die Bezie-

hung vonHerr*undKnecht* (ebd., S. 150). In der dominierenden Position siehtHe-

gel ein »Fürsichsein« (ebd.),während die unterdrückte Partei als »das unselbststän-

dige, dem das Leben oder das Sein für ein Anderes das Wesen ist« (ebd.) beschrie-

ben wird. Im Sinne heutiger Forschung ließe sich dieses Phänomen am ehesten als

eine Form internalisierter Unterdrückung beschreiben, in der betroffene Personen

dieHierarchie soweit verinnerlicht haben,dass sie (unbewusst) ihrHandeln,Fühlen

undDenken amWohl der übergeordneten Person/Gruppe anstatt am eigenenWohl

ausrichten.

Laut Hegel bestehe jedoch eine gegenseitige Abhängigkeit, da auch die Do-

minanz auf das Unterdrückte angewiesen sei: Beide bräuchten die Anerkennung

des Gegenübers. Beide würden begreifen, dass sie die Anerkennung des Anderen

brauchen und Anerkennung geben müssen, um ebenso welche zu erhalten (ebd.,

S. 150–155).

Hieraus ergibt sich ein positives Bild von Anerkennung. Anerkennung sei dem-

nach eine Dynamik inhärent, die letztendlich zu Gegenseitigkeit führe. Selbstver-

hältnisse würden durch reziproke Anerkennungsbeziehungenmit anderen ermög-

licht und um Selbstverhältnisse herstellen zu können etablierten sich – quasi auto-

matisch – gerechte Anerkennungsverhältnisse.

Diese positive Theorie wird von Axel Honneth in seinen früheren Veröffentli-

chungen weiter ausgebaut. Mithilfe eines dreigliedrigen Anerkennungsmodells,

dessen Grundlagen bei Hegel bereits angelegt sind (Honneth 1994, S. 43–46) sowie

sozialpsychologischer Anleihen bei George Herbert Mead ergibt sich eine ganze

Gesellschaftstheorie. Anerkennung trage laut Honneth dazu bei, das eigene Selbst

zu verwirklichen (ebd., S. 174–211) und Individuen und Gruppen würden daher

nach Anerkennung streben. Es ergebe sich ein Gesellschaftsprinzip des Kämpfens

um Anerkennung mit dem Resultat, dass sich Anerkennung ausweite: Es würden

immer mehr Personen/Gruppen in Anerkennung einbezogen und immer mehr

Aspekte anerkannt. Honneth beschreibt drei Formen von Anerkennung, die jeweils

einen eigenen Anteil an der Selbstverwirklichung hätten. Die erste Form besteht

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 69

in Liebe als bedingungslose Form der Anerkennung, welche individuelles Selbst-

vertrauen ermöglichen würde (ebd., S. 174). Die zweite Form ist Respekt, auch

als rechtliche Anerkennung gefasst. Menschen werden als Personen, die Rechte

haben, Bürger*innen sind, ernst genommen werden können und legitimerweise

Anforderungen stellen dürfen, anerkannt. Diese Anerkennungsform ermögliche

Selbstachtung (ebd., S. 194–195). Die letzte der drei Formen ist wiederum die

Wertschätzung, auch Solidarität bzw. in manchen seiner Arbeiten ist sie auch an

Leistungsanerkennung im Kontext kapitalistischer Gesellschaften geknüpft (Hon-

neth 2017, S. 166). Diese ermögliche Selbstschätzung (Honneth 1994, S. 277–278):

»Der Zusammenhang, der zwischen der Erfahrung von Anerkennung und dem

Sichzusichverhalten besteht, ergibt sich aus der intersubjektiven Struktur der

persönlichen Identität: die Individuen werden als Personen allein dadurch kon-

stituiert, daß sie sich aus der Perspektive zustimmender oder ermutigender

Anderer auf sich selbst als Wesen zu beziehen lernen, denen bestimmte Eigen-

schaften und Fähigkeiten positiv zukommen. Der Umfang solcher Eigenschaften

und damit der Grad der positiven Selbstbeziehung wächst mit jeder neuen Form

von Anerkennung, die der einzelne auf sich selbst als Subjekt beziehen kann: so

ist in der Erfahrung von Liebe die Chance des Selbstvertrauens, in der Erfahrung

von rechtlicher Anerkennung die der Selbstachtung und in der Erfahrung von

Solidarität schließlich die der Selbstschätzung angelegt.« (ebd.)

Damit im Einklang und sich ebenfalls auf Hegel beziehend, positioniert Charles

Taylor Anerkennung als grundlegendesmenschliches Bedürfnis (Taylor 1994, S. 26).

Diese Überlegungen (insbesondere Honneths Theorien) zu Anerkennung als etwas

grundlegend Positives, das Menschen benötigen, wurden unter anderem/vor allem

von Annedore Prengel in erziehungswissenschaftliche Kontexte transferiert. In der

Pädagogik derVielfalt und folgendenWerkenwird die Relevanz der Anerkennung von

Diversität in pädagogischen Kontexten bekräftigt (Prengel 2006).

Die leitende Definition (Ankerdefinition) von Anerkennung als Identifizieren

und Status zuweisen/achten, ist in diesen Theorien vertreten. Es ist dabei ein

Prozess, der positiv konnotiert ist, da aus ihm etwas Wichtiges für das anerkannte

Subjekt/die anerkannteGruppe resultiert.Wie lautennun jedochKritiken andiesen

Vorstellungen und inwiefern kann Anerkennung als ambivalent gesehen werden?

Bevor diese Fragen ergründet werden können, bedarf es weiterer theoretischer

Grundlagen.Daherwirddashierbereits angeklungeneVerhältnis vonAnerkennung

und Identität imnächstenSchritt nocheinmal aus anderenPerspektivenbetrachtet.

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Anerkennung und Identität

Zwei Tätigkeiten von Anerkennung sind in der oben beschrieben Ankerdefinition

bereits enthalten: identifizieren und achten.Was das bedeutet undwas esmit Iden-

tität zu tun hat,wird nun vertiefend diskutiert.Darin inbegriffen ist auch die Frage,

ob das Identifizieren ein bloßes Erkennen und Benennen von etwas bereits Vorhan-

denem oder auch ein Herstellen oder Beeinflussen ist.

Honneths Theorien betrachten, wie erwähnt, Anerkennung als etwas, das zur

Selbstverwirklichung führt (Honneth 1994, S. 174–211). Indem eine Person Anerken-

nung erfährt, realisiere sie ihr Ideal, ihr Selbst, das was sie sein solle. Um etwas zu

verwirklichen, was sein soll, muss es allerdings einen Plan, eine vorherbestimmte

Richtung geben.Honneths Vorstellungen zu Anerkennung wurden wiederholt hin-

sichtlich verschiedener Aspekte als teleologisch bezeichnet und kritisiert. Auch die-

ser Punkt kann, in seiner impliziten Annahme einer vorherbestimmten Richtung,

hinterfragt werden. Unter anderem kritisieren Thomas Bedorf und Patchen Mar-

kell die Vorannahmen, die hier eine Rolle spielen. Gibt es ein Selbst, das vorherbe-

stimmt ist und auf Anerkennung wartet, um realisiert zu werden? Eine solche Vor-

herbestimmung lässt sich nicht nachweisen. Wenn es aber kein solches vorab fest-

stehendes Selbst gibt, dann kann Anerkennung nicht dazu dienen, es zu realisieren

(Markell 2009, S. 14; Bedorf 2010, S. 103–105).

Selbstverwirklichung in diesem Sinne scheint demnach keine Tätigkeit zu sein,

derAnerkennungnachgeht.Sehrwohl kannAnerkennung aber die Subjektwerdung

beeinflussen. Demnach stehen Anerkennung und Identität in einer Beziehung zu-

einander, die im weiteren Verlauf verdeutlicht wird.

Hierfür sind Judith Butlers Theorien zu Subjektivierung hilfreich. Ebenso wie

es eben mit Bedorf und Markell anklang, betrachtet Butler Anerkennung weniger

als Selbstverwirklichung und mehr als Teil eines herstellenden oder etwas verän-

dernden Prozesses. So lässt sich Anerkennung als Subjektivierungspraxis begrei-

fen.Subjektivierung ist die (kontinuierliche) Subjektwerdung,welche innerhalb von

Machtstrukturenstattfindet.WasButler vonHegelübernimmt, ist dieAbhängigkeit

vonanderen,umsich selbst zufinden (Butler 2021b,S. 35).DerProzessderDifferen-

zierung zwischen Selbst und Anderem ist notwendig, um ein Verständnis von sich

selbst zu erhalten (ebd.).

Butler sieht bereits in Subjects ofDesire ein Begehren nach Anerkennung und den

Einfluss vonAnerkennungaufAusformungenvonBegehren, inZusammenhangmit

der Abhängigkeit der Subjekte von der Anerkennung anderer, um sich selbst begrei-

fen zu können (ebd.). In späterenWerken vertieft they dies und untersucht die Rolle

von Macht in Subjektwerdungsprozessen (ebd.). They bezieht sich zusammen mit

psychoanalytischen Ansätzen unter anderem auf Foucaults Machtbegriff und Dis-

kurstheorie sowie Louis Althussers Gedanken zu Interpellation. Daher gilt es nun

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 71

zunächst einen Einblick in Foucaults Machtbegriff zu erhalten, um dessen Bedeu-

tung für Butlers Subjektivierungsprozess zu erschließen.

Menschliches Miteinander ist von dem beeinflusst, was Foucault als Macht-

Wissens-Transformationsmatrizen bezeichnet (Foucault 2017a, S. 99). Macht und

Wissen sind in einem ständigen, unauflösbaren Wechselverhältnis miteinander

verbunden, aber dabei nicht an sich starr, sondern in gegenseitiger Einflussnahme

imWandel begriffen (ebd.). Macht ist dabei das Zusammenspiel von Kräfteverhält-

nissen – also nicht nur Dominanz, sondern eine Vielfältigkeit an Kräften, zu denen

unterdrückende Kräfte genauso wie widerständige, dominierende wie dominierte

gehören (Deleuze 1987, S. 43):

»Die Macht ist nicht etwas, was man erwirbt, wegnimmt, teilt, was man bewahrt

oder verliert; die Macht ist etwas, was sich von unzähligen Punkten aus und im

Spiel ungleicher und beweglicher Beziehungen vollzieht.« (Foucault 2017a, S. 94)

Es kann Hegemonien und Hierarchien geben, aber keine Dominanz ohne Gegen-

wehr. Macht ist nicht einheitlich eins, sondern mannigfaltig. Zudem wirkt Macht

nicht nur zerstörerisch, sondern auch ordnend und herstellend. Macht kann pro-

duktiv sein, anstatt nur destruktiv. Der Begriff produktiv ist dabei jedoch nicht au-

tomatisch mit einer normativen Wertung versehen – es wird etwas hergestellt an-

hand der Macht/Kräfteverhältnisse. Ob dieses Hergestellte gerecht ist oder nicht,

hängt von der gerechten oder ungerechten Kräfteverteilung ab, die dahintersteht.

So entstehenDiskurse –bzw.sind ständig imEntstehen – innerhalb solcherMacht-

strukturen und produzieren Bedeutungen. Personen werden in diese Bedeutungen

hineingeboren.DennSinn ist immer schon vor ihnenda, auchwenn sie als Subjekte

unter Bedingungen am Diskurs mitwirken können: Identitäten sind immer schon

mit Bedeutungen belegt und befinden sich zugleich in einem stetigen Prozess der

Aushandlung von Bedeutung (Butler 2007).

Butler beschreibt wiederum, aufbauend auf Foucaults Gedanken zuMacht, den

Prozess der Subjektivierung (Subjection) als Paradox:

»As a form of power, subjection is paradoxical. To be dominated by a power exter-

nal to oneself is a familiar and agonizing form power takes. To find, however, that

what ›one‹ is, one’s very formation as a subject, is in some sense dependent upon

that very power is quite another.« (Butler 1997, S. 1–2)

Individuen und Gruppen, die sich gegen Ungerechtigkeiten wenden, führen nicht

bloß einen Kampf gegen Macht, sondern sie kämpfen gegen ungerechte Machtver-

hältnisse mit ihrem eigenen Kräfteanteil, während sie gleichzeitig selbst aber auch

durch Macht geformt sind (ebd., S. 2). Sie sind in ihren (fluiden,multiplen) Einzel-

undGruppenidentitäten durch die Verhältnisse geprägt, in denen sie sich bewegen.

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Die Kritik, die sie an den geltenden Ordnungen üben, ist begrenzt durch ihre Ab-

hängigkeit als Subjekte von eben diesen Ordnungen (ebd., S. 108). Sie müssen in

den vorhandenen Begriffen operieren oder wenn sie neue Begriffe nutzen, sie an

bereits Bekanntes anschlussfähigmachen. Sie bewegen sich in immer vorab bereits

vorhandenen, historisch gewachsenen Bedeutungsmustern, die sich zwar weiter-

hin verändern, aber immer nur in Verbindungmit dem,was schonwar. Es gibt kein

Außerhalb.SomitkanneineGleichzeitigkeit vonWiderstandgegengeltendeMacht-

verhältnisse und Abhängigkeit vonMacht bestehen.

In Bezug auf Gender und Feminismus hielt Butler einen Grundbaustein dieser

Ambivalenz bereits in der 1990 zuerst veröffentlichten Monographie Gender Trouble

fest:

»[…] the juridical formation of language andpolitics that representswomenas ›the

subject‹ of feminism is itself a discursive formation and effect of a given version

of representational politics. And the feminist subject turns out to be discursively

constituted by the very political system that is supposed to facilitate its emancipa-

tion. This becomes politically problematic if that system can be shown to produce

gendered subjects along a differential axis of domination or to produce subjects

who are presumed to be masculine.« (Butler 2007, S. 3)

InThe Psychic Life of Power vertieft Butler diese Gedanken, insbesondere hinsichtlich

der psychischen Aspekte. Zudem macht they explizit, dass diese Abhängigkeit von

der bestehendenOrdnungunddie Angewiesenheit auf bestehendeBegriffe, das Be-

wegen in bestehenden Bedeutungen, Auswirkungen auf Anerkennung hat. Denn

dadurch ist es überhaupt nurmöglich, Anerkennung innerhalb dieser Begriffe bzw.

Kategorien anzustreben. Angesichts der Angewiesenheit auf Anerkennung, um als

Subjekt (immer wieder) konstituiert zu werden, ergibt sich ein Anpassungsdruck,

um die eigene soziale Existenz zu sichern:

»Bound to seek recognition of its own existence in categories, terms, and names

that are not of its ownmaking, the subject seeks the sign of its own existence out-

side itself, in a discourse that is at once dominant and indifferent. Social categories

signify subordination and existence at once.« (Butler 1997, S. 20)

Werden diese Überlegungen auf das hier fokussierte Thema übertragen, bedeutet

dies,wer alsMigrant*in,Person »mitMigrationshintergrund«,Subjekt der Integra-

tion gilt und welche Bedeutungen mit diesen Begriffen einher gehen, ist aus dem

Diskurs und damit aus den geltendenMachtstrukturen hervorgegangen.Wie diese

Begriffe undBedeutungsmustermit Bildungsanerkennung verstrickt sind,wird die

Diskursanalyse ergründen.Umaber andiesemDiskurs teilhaben zukönnen, in ihm

als aktives Subjekt zu erscheinen, in ihm sichtbar zuwerden,müssen sich Individu-

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 73

en/Kollektive zumindest zu einem gewissen Grad den vorhandenen Begriffen und

Bedeutungenbeugen,umerkennbar undanerkennbar zu sein.Somit ergibt sich für

dieDiskursanalyse die Frage,welcheRegeln es ermöglichen, als (gebildetes) Subjekt

im Diskurs zuMigration und Integration in Erscheinung zu treten.

Subjektivierung bedeutet gleichzeitig Unterwerfung unter die geltenden

Machtstrukturen und Subjektwerdung (ebd., S. 2). Denn nur unter den durch

das Zusammenwirken der geltenden Kräfte, also durch die Machtverhältnisse,

hergestellten Bedingungen ist es möglich, als Subjekt in Erscheinung zu treten.

Wie der Prozess genau verläuft, lässt sich mit Rückgriff auf Althusser verstehen.

Althussers beschreibt denProzess der Anrufung/Interpellation.Es ist eine Form

der Ansprache oder Adressierung in der X als etwas/jemand identifiziert wird und

dies in einer bestimmten Form der Ansprache resultiert (Lepold 2021, S. 102–103).

Es lässt sich annehmen, dass mit dieser Ansprache auch die Erwartungshaltung ei-

ner bestimmten Reaktion einhergeht (ebd., S. 183). Dies ließe sich bereits als Aner-

kennungnachunserer bisher verwendetenDefinitionAnerkennung+Achten/Status zu-

weisen lesen, da eine Ansprache Rückschluss auf einen Status geben kann. Althusser

selbst verwendet hierfür nicht den Begriff Anerkennung,wie Lepold bemerkt (ebd.,

S. 102–104). Stattdessen ist es die Reaktion der angerufenen Person, die mit dem

Begriff Anerkennung benannt wird – es geht um Selbstanerkennung (ebd., S. 104).

X wird von Y als Z angerufen und indemX als Z auf die Anrufung annehmend/kon-

form reagiert, erkennt X (bzw. vormals X, nun Z) sich selbst als Z an. Die Person

unterwirft sich damit in diesem Sinne: »Man fügt sich in die Position, die man zu-

gewiesen bekommt, indem man im Einklang mit den ihr entsprechenden Verhal-

tenserwartungenhandelt.« (ebd.,S. 185) Lepold sieht bei Althusser demnachprimär

Selbstanerkennung als Anerkennung. Dadurch ist es kein Prozess, den das betrof-

fene Subjekt passiv erfährt, sondern es wird angerufen und in der eigenen Reaktion

wird die Anrufung erst bestätigt.

Da beide Prozeduren der hier verwendeten Ankerdefinition von Anerkennung

entsprechen, ist allerdings sowohl die Anrufung/Interpellation als auch die Annah-

me dieser als Anerkennung zu verstehen. Um im Sinne der Übersichtlichkeit diese

unterschiedlichenFormenderAnerkennungunterschiedlich zubenennen,biete ich

folgende Begriffe an:

• Initiierende Fremdanerkennung für die Anrufung/Interpellation des (werden-

den) Subjekts durch eine äußere anerkennende Instanz

• Reaktive Selbstanerkennung für die Annahme dieser Anrufung/das Sich-selbst-

in-der-Anrufung-Wiedererkennen des (werdenden) Subjekts

Butler diskutiertAlthussersÜberlegungenzurAnrufung,umSubjektivierungzuer-

läutern (Butler 1997). Durch die Annahme der Anrufung wird das angerufene Indi-

viduum zu einem Subjekt in dem Sinne, dass es sich den gesellschaftlich gängigen

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Begriffen beugt.Dadurchwird es zu einemSubjekt derGesellschaft, da es innerhalb

dieser mit den angenommenen Begriffen und Bedeutungen verortet werden kann.

Nun lässt sich sagen, dass es sich umFremdanerkennung (Anrufung) und Selbstan-

erkennung (Annahme der Anrufung) handelt. Aber Butler sieht nicht nur Anerken-

nungsprozesse, die zu Subjektwerdung führen, sondern benennt auch Anerkenn-

barkeit als Voraussetzung für Anerkennung (Butler 2021a, S. 62–63). Erst wenn ich

potenziell erkannt werden kann, wenn ich adressiert undmich in der Adressierung

wiedererkennenkann,habe ichüberhaupt dieMöglichkeit, zumSubjekt zuwerden.

Das Individuum/die Gruppe, die sich nach Anerkennung sehnt, um einen Subjekt-

status zu erhalten,muss erkennbar und achtbar sein (ebd.). Zumeinen können Fak-

toren dafür relevant sein, auf die das Individuum/die Gruppe keinen oder nur be-

dingten Einfluss hat. Zum anderen gilt es, sich gesellschaftlichen Vorstellungen zu

beugen, sich anzupassen, um anerkennbar zu sein. Wenn die eigene soziale Exis-

tenz von Anerkennung abhängt, ist die Unterordnung bzw. Einordnung in die vor-

handenen Strukturen und Vorstellungen existenziell. Dies gilt auch dann,wenn die

vorhandene Ordnung gegen mich arbeitet, wie Amy Allen in Anlehnung an Butler

am Beispiel des Kindes ausführt:

»Butler’s basic argument is as follows. Human beings need recognition to render

our lives socially intelligible and hence livable. This need is so strong that the de-

veloping childwill accept recognition onwhatever terms it is offered to her, even if

those terms require her to accept and become attached to a subordinating mode

of identity. Social orders structured by relations of domination exploit that funda-

mental desire for recognition, offering it to individuals only on the condition that

they accept and become attached to their own subordination in the process. Not

only that, becoming a competent subject requires that we disavow this primary

dependency and our attachment to it.« (Allen 2010, S. 26–27)

Nun folgt auf den ersten Anerkennungsprozess ein weiterer und wieder ein wei-

terer. Erst wenn ich in Begriffen verständlich bin und einen gewissen Status habe

(identifiziert + Status, also laut Ankerdefinition anerkannt), kann ich innerhalb der

Muster, die mit diesen Begriffen einhergehen, weitere Anerkennung erfahren. In

Anwendung auf die Anerkennung von Bildung bedeutet das unter anderem, dass es

erst nötig ist, als aktives, bildungsfähiges Subjekt imDiskurs inErscheinung zu tre-

ten, umAnerkennung für Bildungsleistung erhalten zu können.Das bedeutet, so zu

erscheinen und adressierbar zu sein, wie es den im Diskurs verhandelten Vorstel-

lungen von Aktivität und Bildungsfähigkeit entspricht.

Die bisherigen Darstellungen zeichnen ein Bild von Angewiesenheit auf einen

Prozess, der gleichzeitig die eigene Unterdrückung/Unterordnung/Einordnung in

gegebene soziale Verhältnisse bedeutet und Zwang, sich für diesen Prozess (sofern

möglich) durch Anpassung zu qualifizieren. Es deutet auf starre Reproduktion hin.

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 75

Allerdings bieten Butlers Theorien sehr wohl Raum für Veränderungen. Die Kon-

stitution des Subjekts ist kein einmaliger Prozess, sondern besteht in permanen-

terWiederholung.Gleichzeitig ist aber geradedie exakteWiederholungunmöglich.

Die Wiederholung besteht immer bereits in einer (kleinen) Variation und ist somit

die Ermöglichung von Veränderung:

»The subject is not determined by the rules through which it is generated because

signification is not a founding act, but rather a regulated process of repetition that both

conceals itself and enforces its rules precisely through the production of substan-

tializing effects. In a sense, all signification takes placewithin the orbit of the com-

pulsion to repeat; ›agency,‹ then, is to be located within the possibility of a varia-

tion on that repetition.« (Butler 2007, S. 198)

Bereits im ersten (falls ein ›erster‹ Prozess als solcher gedacht werden kann, was

schwerlich der Fall ist) Anrufungs-Antwortprozess ist diese Variation vorhanden:

Nehmen wir an, in einer gegebenen Gesellschaft ist Y ein Status, eine Position, et-

was, als das eine Person anerkannt werden kann. Es gibt bestimmte Vorstellungen

dazu, wie sich ein Y verhält, was ein Y ausmacht und mit der Position von Y gehen

bestimmte Privilegien und in anderer Hinsicht Benachteiligungen einher. X strebt

Anerkennung als Y an, um als Y zum Subjekt zu werden. X verhält sich als Y, kleidet

sich als Y und verfügt über die nicht willentlich beeinflussbaren Voraussetzungen,

um als Y anerkannt zu werden. X wird von Z als Y anerkannt, nimmt diese initiie-

rendeFremdanerkennung in reagierenderSelbstanerkennunganundwirddadurch

zu Y1. Es wird zu Y1 anstatt einfach zu Y, da es niemals dasselbe, sondern immer nur

nahezu das Gleiche sein kann. Wie es Butler in Bezug auf Gender formuliert: »The

injunction to be a given gender produces necessary failures« (ebd., S. 199). Die exak-

te Wiederholung ist unmöglich, es ist immer bereits eine Variation. Nun bleibt Y1

nicht stabil Y1, sondern muss immer wieder in dieser Identität, als Subjekt, bestä-

tigt werden. Es ist eine endlose Wiederholung von Anrufungs- und Selbstwieder-

erkennungs-/Anerkennungsprozessen. Und auch hier handelt es sich nicht um die

exakte Reproduktion, sondern die Kopie ist immer eine kleine Abweichung. Bedorf

resümiert Butlers Gedanken wie folgt:

»Die performative Äußerung des Subjekts, die zugleich seinen Subjektstatus und

die Unterwerfung unter das Gesetz sichert, läßt sich nie völlig identischwiederho-

len. […] Es gibt Identität, so könnteman Butlers Position imHinblick auf die femi-

nistischenDiskussionen umdas Subjekt ›Frau‹ resümieren, doch gibt es sie nur als

instabile Momentaufnahme. Soll die Identität eines Subjekts oder, in politischen

Zusammenhängen: die eines Kollektivs, behauptet werden, so mußman sich des

mit dieser Behauptung einhergehenden Risikos bewußt sein. Das Risiko besteht

darin, daß die Identität stets auf der Nicht-Identität der performativen Wieder-

holung der vom Gesetz geforderten Gesten beruht.« (Bedorf 2010, S. 86–87)

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Aber dieses Risiko ist zugleich auch Potenzial. Es ist die Möglichkeit der Verände-

rung des Status quo. DurchWiederholung und Variationen können sich Bedeutun-

gen verschieben und sich somit von der Norm entfernen, anstatt ausschließlich zu

ihrem Erhalt beizutragen (Butler 2021b, S. 36). Kategorien wie z.B. die der »Frau«

können einengen und exklusiv gestaltet sein, aber soziale Kategoriensysteme kön-

nen sich laut Butler verändern (ebd., S. 36–37). So benennt und analysiert Butler

zwar den Druck sozialer Bedeutungsmuster und die Abhängigkeit von Anerken-

nungsprozessen, die innerhalb von normgebundenen Gesellschaften stattfinden,

implementiert jedoch auch Elemente der Freiheit und Veränderungsmöglichkeit

(ebd., S. 37):

»So though one comes into theworld recognized as a specific gender, themeaning

of that gender can be recrafted through time, especially in the context of social

movements. Gender can also change, which we see in the trans movement. So no

one is determined (in any casual sense) by the gender they are assigned.« (ebd.)

Für die gesellschaftliche Anerkennung von Bildung in Diskursen zu Migration und

Integration bedeutet dies, dass Normen, (Macht-)strukturen, Ordnungen zwar im-

mer bereits vorhanden sind und (Anpassungs-)druck auf Subjekte ausüben. Perso-

nen werden anhand sozial und historisch gewordener und kontinuierlich im Wer-

denbegriffenerBedeutungsmustermitAndersheitmarkiert,migrantisiertunddem-

entsprechendbewertet.Werals gebildetesSubjektundwasalsBildunganerkennbar

ist, ist durch die vorhandenenMachtstrukturen beeinflusst. Aber es ist nicht unver-

änderlich starr. Es finden Variationen statt und Aktivismus, soziale Bewegungen,

verschiedene widerständige Kräfte können die Veränderungen beeinflussen.

Gleichzeitig ist jedoch auch zu bedenken, dass der Kritik dieser widerständigen

Kräfte Grenzen gesetzt sind, da auch sie selbst innerhalb und durch diese Struktu-

ren zu Subjekten geworden sind (Butler 1997, S. 108). Wie bereits erwähnt, ist das

Subjekt durch die Abhängigkeit von Anerkennung, von fortlaufender Subjektivie-

rung als der Gleichzeitigkeit von Subjektwerdung und Unterordnung unter die so-

zialenGegebenheiten, in seinerKritikfähigkeit eingeschränkt,wenn es seine eigene

soziale Existenz nicht gefährden will (ebd., S. 129): »One cannot criticize too far the

terms by which one’s existence is secured.« (ebd.)

Ein weiterer Grund neben dieser Abhängigkeit ist die Internalisierung vonNor-

men, Machtstrukturen, Hierarchien.Wobei die Internalisierung auch an diese Ab-

hängigkeit gekoppelt ist und aus ihr hervorgeht. Da das Subjekt nur innerhalb der

Machstrukturen existieren kann, ist es innerhalb ihrer und damit ein Teil von ih-

nen. Andersherum bedeutet das auch, dass die Machtstrukturen ebenso innerhalb

des Subjekts sind:

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 77

»The customary model for understanding this process goes as follows: power im-

poses itself on us, and, weakened by its force, we come to internalize or accept

its terms. What such an account fails to note, however, is that the ›we‹ who ac-

cept such terms are fundamentally dependent on those terms for ›our‹ existence.«

(ebd., S. 2)

Identität beinhaltet somit verinnerlichte Machtstrukturen. Dies wird im weiteren

Verlauf dieser Arbeit, im Abschnitt zu Normen, Macht- und Herrschaftssystemen,

vertieft.

Es zeigt sich, dass durch Anerkennung nicht einfach »das Selbst« verwirklicht

wird.StattdessenwirddasSubjekt als sozialeExistenz,als PositionundMöglichkeit

für Agency (in einem bestimmtenDiskurs und einer bestimmten gesellschaftlichen

Sphäre) mit Anerkennung überhaupt erst hergestellt. Identität ist dabei nichts Sta-

biles, sondern bedarf der immer wieder neuen Bestätigung, wobei sich allerdings

Wandlungsprozesse vollziehen. Dieses Verständnis von Anerkennung und Identi-

tät wird durch den folgenden Abschnitt zu der Beziehung von Anerkennung und

Verkennung weiterführend ergänzt.

Anerkennung und Verkennung
Als und als wer oder was nicht

Häufig wird Anerkennung als Gegenteil von Verkennung und davon getrennt

betrachtet. Gemäß der Überlegungen von Thomas Bedorf wird dieser Abschnitt

zweierlei leisten: Zum einenwird er die obigen Ausführungen zu Anerkennung und

Identität durch Bedorfs Anerkennung als etwas oder jemand ergänzen. Zum anderen

wird das Verhältnis von Anerkennung undVerkennung, unterNutzung vonBedorfs

Vorstellung zu Verkennender Anerkennung, beleuchtet.

Wie Bedorf beschreibt, funktioniert Anerkennung immer als Anerkennung als

etwas oder jemand (Bedorf 2010,S. 118). ImKontext vonBildungsanerkennungwer-

den Personen also als gebildet, als sich bildend, als lernend, als lehrend und vieles

mehr anerkannt. Die Anerkennung als jemand oder etwas variiert in ihrer Spezifi-

zität. So kann es sehr unspezifische Formen, wie die Anerkennung als existierend,

als Lebewesen, als Person, als Staatsbürger*in geben. Demgegenüber stehen sehr

spezifische Anerkennungen, die sich z.B. einer bestimmten Eigenschaft oder einer

Situation widmen: Anerkennung alsKlassenbeste*r, Anerkennung alsGewinner*in

des Vorlesewettbewerbs, Anerkennung als fleißig. Es ist teilweise auch von partiku-

larer und universaler Anerkennung die Rede. Doch damit haben wir eine Dichoto-

mie, die den verschiedenen Spezifizierungsgraden nur unzureichend gerecht wird.

Jede Anerkennung macht etwas mit den Anzuerkennenden bzw. anschließend

anerkannten Personen. Das bedeutet jedoch weder, dass die Anerkennung einfach

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

nur bestätigt, was bereits da oder vorherbestimmt ist, noch bedeutet es unbedingt,

dass die Anerkennung von außen Personen im Alleingang in das jeweils Anerkann-

te verwandelt. Vielmehr ist Identitätsbildung als dauerhafter, also niemals abge-

schlossener, fluider Prozess zu betrachtenundAnerkennung als diesenProzess prä-

gend begleitend. Hierbei sind die im vorigen Abschnitt betrachteten initiierenden

FremdanerkennungenundreaktivenSelbstanerkennungenzentral. Jedoch funktio-

niert es nicht immer genau so, wie Althusser die Interpellation im Beispiel des Ru-

fens und Umdrehens auf der Straße verbildlicht. Für diese Arbeit übertrage ich den

Prozess auf das betrachtete Feld mit seinen Spezifika. Im Falle von Online-Nach-

richten-Medien – in diesem Fall Artikeln von SPIEGEL ONLINE und FOCUS ON-

LINE – findet die Adressierung schriftlich statt oder berichtet schriftlich von ei-

nermündlichoder schriftlich stattgefundenenAdressierungoderAnerkennung,die

nicht an die Anerkannten gerichtet ist (es kann anerkennend über Personen gespro-

chen werden, ohne dass zu diesen Personen oder mit diesen Personen gesprochen

wird). Was ist dann das Äquivalent zum Umdrehen als Reaktion auf die Anrufung?

Es ist jegliche Form von annehmender Antwort – auch wenn sie nicht an die anru-

fende Person gerichtet ist. Eine Antwort gibt es, wie Bedorf von Waldenfels herlei-

tet, immer, wenn die Anrufung als Anerkennung im Raum steht. Die Antwort muss

jedoch nicht zwangsläufig eine annehmende, sich selbst in der Anrufung anerken-

nende sein:

»Da das Subjekt nur nachträglich auf das Auftreten des Anderen antworten kann,

ist das Antworten als solches unumgänglich. ›Wir können nicht nicht antworten.‹

[Bernhard Waldenfels, Antwortregister, Frankfurt a.M. 1994, 357.] Dennoch läßt

aber – und darauf kommt es in normativer Hinsicht an – die Art und Weise der

jeweiligen Antwort erhebliche Variationen zu.« (ebd., S. 141)

So oder so muss es antworten (bzw. funktioniert/fungiert auch das Nicht-Antwor-

ten als Antwort) und wird, aufgrund dieses Antworten-Müssens bzw. Nicht-nicht-

antworten-Könnens, durch die initiierende Fremdanerkennung (Adressierung/

Anrufung) beeinflusst. Es findet eine Veränderung statt. Die Anerkennung von X

als Y macht X also nicht automatisch zu Y. Aber X ist auch nicht mehr einfach X,

exakt sowie es vor der initiierenden Fremdanerkennungwar.Es kann zu Y1werden,

wenn es sich durch reaktive Selbstanerkennung fügt. Es können aber auch andere

Veränderungen stattfinden, wenn die Antwort anders ausfällt.

Hier sind Beispiele, wie das konkret in bildungsbezogenen Artikeln zuMigrati-

on und Integration aussehen kann:

Es kann sein, dass in einem Artikel von einer anerkennendenHandlung berich-

tet wird. Zum Beispiel, wenn es in dem Artikel darum geht, wie eine Person/eine

Gruppe in einer Preisverleihung geehrt wird und wie sich die Person dazu verhält.

Der Artikel bzw. die*der Journalist*in, die*der den Artikel verfasst hat, ist selbst

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 79

nicht am primären Anerkennungsprozess beteiligt, sondern berichtet darüber auf

einer Metaebene. Dadurch kann aber ein sekundärer Anerkennungseffekt entste-

hen: Die Preisverleihungwird als berichtenswert anerkannt, indem sie thematisiert

wird und wiederholt sich (nicht exakt identisch, sondern als Variation) in der Be-

richterstattung. Das Verhalten der geehrten Person bei der Preisverleihung – z.B.

aufstehen, zur Bühne gehen, um den Preis entgegenzunehmen und sich zu bedan-

ken – ist die Antwort auf die Anerkennung. Das ist die reagierende Selbstanerken-

nung, die in Althussers Polizist*innen-Passant*innen Beispiel das Umdrehen ist.

Aber sowie es hier noch einen sekundärenAnerkennungsprozess gibt –dieBericht-

erstattung über die Anerkennung – ist auch noch von einer/mehreren sekundären

Antworten auszugehen.Dabei handelt es sichumdiemöglichenReaktionenauf den

Artikel, der die Preisverleihung beschreibt. Diese sind bei einer bloßen Analyse der

Artikel jedoch nicht einsehbar und können dabei nicht oder lediglich als Annahmen

in die Arbeit einfließen.

Eine andere Möglichkeit wäre, dass ein Artikel selbst bzw. die*der Journalist*in

eine Person oder Gruppe als etwas/jemand anerkennt. Dabei ist dann die Antwort

ebensowie die sekundäre(n) Antwort(en) beim vorigen Beispiel nicht Teil des unter-

suchtenMaterials: Es kann sein, dass eine damit anerkannte Person den Artikel ge-

lesen und sich anschließend dazu verhalten hat, was sich aber nicht einsehen lässt.

Es kann aber auch sein, dass keine der anerkannten Personen den Artikel gelesen

hat, aber ihr Verhalten dennoch von anderen Personen, welche den Artikel gelesen

haben, in Relation zu der anerkennenden Beschreibung im Artikel gedeutet wurde

und somit zumindest in dieserHinsicht als Antwort fungierte ohne als solche inten-

diert gewesenzu seinundohnedassdiePersonüberhauptKenntnis vonderAussage

hatte, auf die ihr Verhalten nun als Antwort galt.

Da nicht einfach nur für sich stehende Nachrichtenartikel analysiert werden,

sondern Aussagen, die wiederholt vorkommen und der Online-Nachrichten-Dis-

kurs nicht isoliert ist von gesprochenen und anders verbreiteten diskursiven Über-

lieferungen, ist es zudem sehr gutmöglich, dass betroffene Personen in irgendeiner

Formmit den dominanten Aussagen des Diskurses in Berührung kommen oder ihr

Verhalten in Bezug zu diesen Aussagen gelesen wird.

Wichtig ist der Punkt Bedorfs, dass die Person, die anzuerkennen ist, in ihrer

Identität nicht exakt dieselbe ist wie die, die anerkannt wurde, aber auch nicht ex-

akt das, als was sie anerkannt wurde. Mit einem kurzen Rückblick auf das bisher

Erläuterte wird dieser Umstand nun als dreigeteiltes Ich im Anerkennungsprozess

betrachtet:

Bisher lässt sich festhalten,dassBedorfAnerkennungalsAnerkennungals etwas

oder jemand beschreibt und mit Rückgriff auf Waldenfels die Notwendigkeit des

Antwortens festhält.DieAntwortmussnicht zwangsläufigSelbstanerkennung sein,

wie es bei Althussers Beispiel der Fall ist. Aber so oder so tut Anerkennung etwasmit

der anerkannten Person/Gruppe.

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Butler hat bereits auf die Schwierigkeit aufmerksamgemacht,die Anerkennung

anstrebende Position zu benennen. Wenn diese Instanz erst durch Anerkennung

zum Subjekt wird, was ist sie dann vorher? »The paradox of subjection implies a

paradox of referentiality: namely, that we must refer to what does not yet exist.«

(Butler 1997, S. 4) Da Bedeutung aber immer bereits da ist und es sich bei Subjekti-

vierung um einen Prozess der fortwährendenWiederholung handelt, ist es schwer,

einen tatsächlichen Anfangspunkt – vor der sozialen Existenz als Subjekt – auszu-

machen. Für Bedorf geht es weniger um den Beginn einer sozialen Existenz, son-

dern um soziale Identitäten, die vonAnerkennung beeinflusst werden. In Ableitung

aus den Gedanken von Butler und Bedorf lässt sich annehmen, dass die erste Aner-

kennung immer bereits stattgefunden hat, wenn wir eine Person als Subjekt wahr-

nehmen. Zum einen ist Bedeutung immer bereits da und zum anderen erfordert

das Erscheinen als Subjekt (in einem bestimmten Kontext) Anerkennung als Vor-

aussetzung. Butler spricht von Wiederholungen des Anrufungsprozesses, auf die

das Subjekt zur Sicherung seines Subjektstatus angewiesen ist und die gleichzei-

tig die Möglichkeit der Variation geben (siehe oben). Es können zudem aber auch

spezifischere Anerkennungsprozesse stattfinden, die nicht bloßWiederholung der

Einführung als Subjekt sind, sondern die Subjektidentität in ihren feineren Aus-

prägungen beeinflussen. Aber immer bleibt der Umstand, dass die anzuerkennen-

de Identität das, als was in der intersubjektiven Interaktion anerkannt wird und die

anerkannte Identität nicht identisch sind, da der Prozess selbst eine Veränderung

bewirkt – eine Identität wird gestiftet (Bedorf 2010, S. 122) – und eine exakte Wie-

derholung nicht möglich ist.

Es lassen sich in Anerkennungsprozessen dementsprechend immer drei Ichs

ausmachen: Das anzuerkennende Ich, das anerkennende Ich, das anerkannte Ich.

Also wenn Person A Person B anerkennt, sind es trotzdem nicht exakt zwei Identi-

täten, die aufeinandertreffen, sondern drei. Denn die anerkannte Version von B ist

nicht exakt dieselbe,wie vordemAnerkennungsprozess: PersonB+Anerkennungals

X durch Person A = Person Bx1. Bedorf drückt es wie folgt aus:

»Die eigentliche Spannung besteht also darin, daß eine Identität einerseits be-

reits bestehenmuß, damit sie überhaupt erst Anspruch auf Anerkennung erheben

kann […] und sie andererseits erst durch die Anerkennung gestiftet wird […]. Dar-

aus wird klar, daß die eine, vorausgesetzte, und die andere, zu stiftende, Identität

nicht identisch sind. Die Spannung der Anerkennung impliziert daher ein Paradox

der Stiftung, dasmit einer Verdopplung der Identität einhergeht. Alswas etwas oder

jemand anerkannt wird, versteht sich nicht von selbst, sondern steht vielmehr in

der Anerkennung auf dem Spiel. Dabei wird deutlich, daß die zweistellige Relati-

on x erkennt y an das Verhältnis nur unzureichend beschreibt. Vielmehr handelt es

sich um eine dreistellige Relation, in der x y als z anerkennt. Nur so kann der Tatsa-

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 81

che Rechnung getragen werden, daß die anzuerkennende Identität nicht mit der

Identität des Anerkannten zusammenfällt.« (ebd.)

Das Paradoxe am Stiftungsmoment – dass etwas da sein muss, um Anerkennung

anstreben/einfordern/verlangen/erbitten zu können, aber Identität erst durch und

mit Anerkennung entsteht – lässt sich, wie ich nun erläutere, entschärfen:

a) Wie bereits erwähnt, muss grundlegende Anerkennung als Subjekt immer be-

reits stattgefunden haben, wenn Person B als Subjekt erkennbar ist bzw. damit

Person B als Subjekt erkennbar ist. Der Prozess befindet sich also in den Berei-

chen derWiederholung und/oder Spezifizierung.

b) Dennoch lässt sich natürlich die Frage nach dem ersten Eintreten als Subjekt

stellen. Hierfür ist es wiederum hilfreich, in unterschiedliche Kontexte bzw.

Diskurse zu differenzieren. Es kann sein, dass Person B an Ort X in verschiede-

nen zugänglichen Diskursen als Subjekt gilt, aber z.B. zum akademischen Dis-

kurs keinen Zugang hat – außer als dargestelltes, passives Forschungsobjekt.

Dann verliert Person B durch ein politisches Ereignis die eigene Staatszuge-

hörigkeit und muss an Ort Y fliehen. An Ort Y kann Person B nur noch an sehr

wenigenOrten undnur eingeschränkt als Subjekt erscheinen.PersonB trifft ein

paar andere Personen mit ähnlichen Erfahrungen. Sie treffen sich regelmäßig

und tauschen ihre Erfahrungen aus. Sie erkennen einander in ihrer geteilten

Erfahrung an, aber auch frühere Anerkennungsprozesse und spätere hierar-

chische Anerkennungsprozesse beeinflussen das Miteinander in der Gruppe.

Nicht in dem Sinne, dass diese unbedingt übernommen werden. Es kann sein,

dass manche als positive Referenzpunkte dienen. Z.B. war Person B an Ort X

Lehrer*in, an Ort Y dagegen hat sie keine Arbeitserlaubnis und wird von den

entsprechenden Institutionen nicht als Lehrkraft anerkannt. Aber in der Grup-

pe wird Person B als Lehrer*in verhandelt: Menschen wenden sich an Person

B mit entsprechenden Fragen, erwarten gute Erklärungen und wiederholen

die Anerkennung der Profession, die zuvor in einem anderen Nationalstaat

offiziell vergeben wurde. Person B behält einen Teil ihres Selbstverständnisses

als Lehrperson. Zwar verinnerlicht B auch Zweifel an sich selbst durch die feh-

lende Anerkennung als Lehrperson an Ort Y. Aber durch die Erinnerungen an

die frühere Position und die Wertschätzung der eigenen Kompetenzen durch

die Gruppe, verfügt B über ein gewisses Maß an Selbstvertrauen. Dagegen

werden diskriminierende Zuschreibungen, die Person B und die anderen aus

der Gruppe an Ort Y erfahren, nicht einfach übernommen, sondern bewusst

abgewehrt: Person B erzählt von einer rassistischen Abwertungserfahrung in

einer Institution und die anderen der Gruppe reagieren, indem die Diskrimi-

nierung abgewertet und Person B aufgewertet wird – es handelt sich um die

DE-Linie, Dekonstruktion und Empowerment, des Trilemmas der Inklusion

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

(Boger 2017). Die Gruppe stellt fest, dass viele in der Institution genau die

gleiche oder ähnliche rassistische Abwertungserfahrung machen wie Person

B. Sie tun sich zusammen, um sich dagegen zu wehren. Sie fordern, dass die

Abwertung, die sie erfahren, als Ungerechtigkeit, als Rassismus, als Nachteil

anerkannt wird. Sie wollen, dass ihr Leid erkannt und ihnen der Status als

rassistisch diskriminiert zugestanden wird und dieser Status geachtet wird,

indem strukturverändernde Handlungen folgen.

c) Diese Beispielerzählung zeigt, dass vor der Forderung nach Anerkennung und

damit auch vor dem Stiftungsmoment bereits verschiedene andere Anerken-

nungsprozesse und damit auch Identitätsstiftungsmomente stattgefunden ha-

ben.Es ist nicht keinSubjekt vorhandenunddann fragtdiesesnicht vorhandene

Subjekt nach Anerkennung, durch die es überhaupt erst eine Identität gestiftet

bekommt, die vorab aber schon vorhanden sein muss – das wäre paradox. Es

ist vielmehr so, dass bereits etwas vorhanden ist, dieses Vorhandene aber noch

nicht in dem jeweils relevanten Kontext den angestrebten Status erreicht hat.

Es gibt unterschiedliche Kontexte, unterschiedliche Hierarchien, in denen sich

ein Subjekt bewegt und als solches anerkannt werden kann und die Identität

aus dem einen Kontext kann genutzt werden, um in einem anderen Anerken-

nung (als solche) zu erfragen oder zu fordern. Trotzdemkann es dann sein, dass

Person B Anerkennung als jemand/etwas anderes als die vorher erfahrene Iden-

tität erfährt –also in einemKontext hierarchisch als Lehrperson anerkanntwird

und in einem anderen nicht. Trotzdem hat die erste Anerkennung als Lehrper-

son etwas mit dem Subjekt gemacht, was nicht komplett verloren geht. Das ge-

wonneneVerhältnis zu sich selbstwird zwar negativ durch die Aberkennungdes

Status anOrt Y beeinflusst, aber es ist dennoch nicht so, als hätte die erste Aner-

kennung nie stattgefunden. Eventuell ist dieses Selbstverständnis ein ermögli-

chender Aspekt für das Auflehnen gegen die Diskriminierungserfahrung. Aber

die Erzählung zeigt auch einen weiteren Punkt:

d) Hierarchischer Anerkennung kann Selbstanerkennung oder solidarische An-

erkennung vorausgehen. Person B erfährt Anerkennung in der Gruppe. Um

Anerkennung einfordern zu können, muss sich die Person/Gruppe selbst be-

reits als potenziell anerkennungswürdig begreifen. Die Gruppe erkennt Bs

Erfahrung als ungerecht an und erkennt dann an, dass die Personen der Gruppe

diese Erfahrung teilen. Wäre in der Gruppe ausschließlich verinnerlichte Un-

terdrückung vorzufinden, also hätten die Personen die vorhandene Ordnung

als die einzige und alleinig richtige gelernt und hätten keine Erfahrung von

etwas anderem (keine Differenz von Verhältnissen) und keinerlei positives

Selbstverständnis, wäre eine Anerkennungsforderung nicht möglich. Sie müs-

sen zunächst selbst anerkennen, a) dass sie etwas anderes verdienen/es wert

sind, anders behandelt zu werden, b) dass das, was ihnen geschieht, Leid und

Un(ge)recht ist und c) dass etwas anderes möglich ist. Um selbst anzuerken-

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 83

nen, dass sie es wert sind, anders behandelt zu werden, bedarf es allerdings

einer Stärkung des Selbstbewusstseins durch Anerkennung von Anderen.Diese

Anderen können aber auch Personen sein, die selbst ähnliche Erfahrungen

gemacht haben.

Somit gehen jedem Anerkennungsprozess andere bereits voraus, die den aktuellen

Anerkennungsprozess beeinflussen und überhaupt erst in der vorhandenen Form

ermöglichen. Allerdings ist die Identität, die aus diesen vorigen Anerkennungspro-

zessen hervorgeht, immer nur die sichtbare, sozial erkennbare Version des anzuer-

kennenden Gegenübers. Person B aus der Erzählung wurde von den anderen Grup-

penmitgliedern als Lehrperson, Personmit Rassismuserfahrungen,Zugehörige der

Gruppe anerkannt. Hätte Person B auch als etwas/jemand anderes anerkannt wer-

den können? Weiter zu Beginn dieses Kapitels wurde die Vorstellung eines vorher-

bestimmtenSelbst,dasdaraufwarte, verwirklicht zuwerden,kritisiert.Stattdessen

wurdemit der Subjektivierung eine Selbstwerdung, die Entstehung und Sicherung

einer sozialen Existenz, beschrieben. Doch ist das Selbst nur diese soziale Existenz

oder liegt dahinter noch etwas anderes? Mit den Punkten eins bis drei löse ich das

Stiftungsparadox auf, indem ich auf vorige Anerkennungsprozesse und verschiede-

ne Kontexte/Beziehungen verweise.

Wenn das alles wäre, würde es bedeuten, dass es nur soziale Verweise auf so-

ziale Prozesse, die wiederum auf sozialen Vorstellungen beruhen, gibt und wenn

eine Instanz einen Überblick über all diese sozialen Muster hätte, es das Selbst ei-

ner Person komplett begreifen könnte. Bedorf beantwortet die vom Stiftungspara-

dox aufgeworfene Frage nach dem, was bereits da ist, anders. Mit Verweis auf Em-

manuel Levinas Totalität und Unendlichkeit beschreibt Bedorf, was neben oder hinter

der sozialen Identität noch besteht (Bedorf 2010, S. 137–138). Die Ankerdefinition

beschreibt Anerkennung als Identifizieren + achten/Status zuweisen. Das bedeu-

tet, dass im ersten Schritt etwas/jemand identifiziert wird.Wenn aber wie im Stif-

tungsparadox beschrieben, Identität erst gestiftet wird, ist sie nicht vorher bereits

daundkanndementsprechendauchnicht darumbitten, anerkannt zuwerden (ebd.

S. 104). Die Erklärung mit vorherigen Anerkennungsprozessen besagt, dass es im-

mer ein Anknüpfen an bereits sozial hergestellte Identitäten ist. Aber trotz dieser

Anknüpfung ist damit nicht alles erklärt. Denn während alle Beteiligten von vori-

gen Anerkennungsprozessen und den so reproduzierten Normen der Gesellschaft

im aktuellen Anerkennungsprozess beeinflusst sind, gilt es doch, im Anerkennen

das anzuerkennende Gegenüber zu identifizieren. Dabei hat die anerkennende In-

stanz keinen Einblick in alle vorherigen Anerkennungsprozesse, die relevant sein

könnten. Es wird (größtenteils unbewusst) von den Normen der Gesellschaft, von

den gängigen Anerkennungsprozessen und denen, die es selbst durchlaufen hat,

beeinflusst. Gleichzeitig wird die anzuerkennende Person in ihrem Auftreten von

den bisherigen Anerkennungsprozessen beeinflusst. Aber diese vorigen Anerken-

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

nungsprozesse und Normen sind nicht das, was versucht wird, zu identifizieren.

Die anerkennende Instanz versucht, die anzuerkennende Person/Gruppe zu identi-

fizieren. Und das ist laut Bedorf ein Prozess, der zum Scheitern verurteilt ist. Denn

laut Levinas ist immermehr potenziell Identifizierbares imAnderen vorhanden, als

anerkannt werden könne. Es handle sich um eine unendliche Andersheit:

»Die unendliche Andersheit steht, […] für das Moment am Anderen, das in der

Identifizierung des Anderen als dieser oder jener nicht aufgeht. Der Zwang zur

Identifizierung, so hatte es oben mit Nancy geheißen, läßt sich nicht umgehen.

Daraus folgt aber keineswegs, daß die Andersheit des Anderen in dem identifi-

zierten Anderen voll aufginge. Levinaswill darauf hinaus, daß der Kontaktmit An-

deren ohne Rückgriff auf Rollen, Kontexte, Kulturen und Institutionen nicht denk-

bar ist, gleichwohl aber Andersheit mehr und davon Unterscheidbares sein muß

als allein diese. Radikal anders – unendlich – ist der Andere genau in dem Sinne,

daß sein Erscheinen als solches, das Daß seines Auftretens, mit demWie der Rol-

len und Milieus nicht in eins zu setzen ist.« (ebd., S. 138)

All die Anerkennungsprozesse – die vorigen, die aktuellen, die zukünftigen – kön-

nennurdieRollendesAnderen in sozialenGefügenerfassen.Es sinddie imRahmen

des sozial geformten Blicks der anerkennenden Instanz erfassbaren Eigenschaften,

Merkmale undErfahrungen,die sich anerkennen lassen.Es bleibt jedoch immer ein

Rest (Rest ist hierbei ein irreführendesWort, da der Rest unendlich ist,während das

tatsächlich Erkannte undBenannte immer nur einen Teil darstellt), etwas, das nicht

einsehbar ist und sich dementsprechend nicht identifizieren lässt. Da das Identifi-

zieren der erste Schritt des Anerkennens ist, lässt sich dieses nicht Identifizierbare

auch nicht anerkennen. Das anzuerkennende Gegenüber lässt sich nie vollständig

anerkennen (ebd., S. 139). Bedorf unterscheidet hier in primäre und sekundäre An-

dersheit (ebd.):

»Eine primäre, unendliche, absoluteAndersheit, die sichweder sprachlich nochbe-

grifflich oder praktisch in vollem Umfang erfassen, abbilden oder beantworten

läßt. Hinzu käme eine sekundäre, soziale Andersheit, mit der wir jeweils alltags-

praktisch wie theoretisch (etwa in den Sozialwissenschaften) umgehen. Das Ver-

hältnis beider wäre das einer wechselseitigen Verwiesenheit, so daß wir weder

mit der sekundären Andersheit überhaupt umzugehen hätten, wenn die primä-

re sie nicht in Gang setzen würde, und umgekehrt die primäre Andersheit nie als

sie selbst, sondern nur in den reduzierten Formen der sekundären Andersheit er-

scheinen kann.« (ebd.)

Die Erklärungsmuster von Punkt 1–3 beziehen sich auf die sekundäre Andersheit.

Die primäre Andersheit bleibt unerreichbar, da siemehr ist als erfasst werden kann

und Andersheit immer nur durch das Soziale begriffen werden kann, in dem sich

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 85

Anerkennungsprozesse abspielen. Somit ist Person B vor dem aktuellen Anerken-

nungsprozess bereits in ihrer sekundärenAndersheit vielfältig in unterschiedlichen

Kontexten und auf unterschiedlichen Ebenen sozial bestimmt. Gleichzeitig ist Per-

son B in der primären Andersheit unendlich und nicht erfassbar.Wenn nun Person

A Person B als etwas/jemand anerkennt, kann dies an bisherige Anerkennungspro-

zesse und damit auch an die bisherige sekundäre Andersheit anknüpfen, abermuss

die primäre Andersheit laut Bedorf notwendigerweise verfehlen. Die Identität, die

im Anerkennungsprozess gestiftet wird, kann niemals authentisch sein:

»Die Überlegungen zur dreistelligen Struktur hatten bereits ergeben, daß die

Adressaten nie ohne Rekurs auf ein Anerkennungsmedium anerkannt werden

können. Diese Verschiebung hat zur Folge, daß nie die volle Authentizität einer

passenden oder angemessenen Identität gewonnen werden kann, sondern stets

nur eine inkohärente Identität in ihrer Vorläufigkeit und Kontextgebundenheit

erzeugt wird. Dieser Befund läßt sich nunmehr zu der Theorie ausweiten, daß

Anerkennung nur als Verkennung möglich ist.« (ebd., S. 144)

Anerkennung kannnicht vollständig akkurat gelingen,da sich dasGegenüber in der

unendlichen Andersheit nicht erfassen lässt (ebd.). Es wird die soziale Andersheit

anerkannt,die gleichzeitig auch (weiter) geformtwird (ebd.,S. 143–144).Somit revi-

dieren dieseÜberlegungenButlersTheorien nicht, da die soziale Identität durchaus

durchdie bestehendenMachtstrukturenkonstituiertwird.Auchdie unendlicheAn-

dersheit, die nicht vollends greifbar ist, wird von den Anerkennungsprozessen be-

einflusst. Sie lässt sich nicht als ahistorisch begreifen. Allerdings lässt sie sich eben

auch generell nicht vollends begreifen.

Anerkennung ist automatisch immerauchVerkennung (ebd.,S. 144).Nun ist ge-

meinhin Anerkennung positiv konnotiert und Verkennung negativ.Wenn nun aber

Verkennung immermit Anerkennung einhergeht, was bedeutet das für die norma-

tive Besetzung der beiden Begriffe? Von dieser Frage ausgehend treffe ich folgende

normative Überlegungen:

Weder bedeutet es, dass Anerkennung nun automatisch negativ sein muss, da

sie verkennend ist.Noch bedeutet es, dass Verkennung nichtsNegatives sei,weil sie

ein automatischer Bestandteil von Anerkennung ist. Vielmehr ist für die Bewertung

relevant, was die Verkennung bewirkt, was sie tut. So kann verkennende Anerken-

nung verletzend und diskriminierend sein oder aber auch nicht. In Anwendung des

hier geltenden Maßstabs der Differenzgerechtigkeit, wird (verkennende) Anerken-

nung dann als erstrebenswert angesehen, wenn sie Differenzgerechtigkeit fördert

und ablehnt, wenn sie dieser entgegenwirkt.

Dieser Abschnitt hat somit anhand von Bedorfs Konzept der verkennenden An-

erkennung gezeigt, dass Anerkennung immer Anerkennung als, aber gleichzeitig

auch immer als was nicht bedeutet. Das Stiftungsparadox besagt, dass Anerken-

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

nungsprozesse die Anerkannten erst als Subjekte hervorbringen und dennoch

vorher bereits ein Subjekt als anzuerkennendes vorhanden sein muss. Das Paradox

konnte durch die Betrachtung der immer auch schon vorausgehenden Anerken-

nungsprozesse, verschiedener Kontexte und Beziehungen entschärft werden.

Jedoch können anerkennende Instanzen nicht alle vorausgehenden und par-

allel verlaufenden Anerkennungsprozesse einsehen. Während (sozial erkennbare)

Aspekte von Identität anerkannt und dabei konstituiert werden, wird anderes

nicht gesehen. Es entzieht sich dem anerkennenden Blick. Es ist nicht möglich, die

andere Person, das Gegenüber, die Andersheit in ihrer Unendlichkeit zu begreifen,

zu benennen, anzuerkennen (ebd., S. 138–139).

Hierarchien, Kategorien und Macht

Bisher konnte eine Angewiesenheit auf Anerkennung, also die Notwendigkeit von

Anerkennung, ebenso festgestellt werden, wie der Einfluss, den Anerkennung

auf die soziale Identität und soziale Existenz als Subjekt hat. Zudem wurde aber

auch die Unmöglichkeit der vollständigen, authentischen Anerkennung mit Be-

dorfs Theorie der verkennenden Anerkennung aufgeschlüsselt. In diesem und

dem darauffolgenden Abschnitt wird nun noch einmal stärker machtkritisch auf

Hierarchien bzw. Hegemonien, auf Machtgefälle und deren Auswirkungen auf

Anerkennungsprozesse eingegangen. Dies ermöglicht, zu sehen, dass Subjekti-

vierungsprozesse nicht bloß individuell verlaufen, sondern anhand historisch-

gesellschaftlich gewordenerDifferenzlinien unterschiedlich vonstattengehen.Hin-

sichtlich von Anerkennung als immer auch verkennender Anerkennung ergibt sich

hieraus zudemdieUnterscheidung in differenzungerechte (verkennende) Anerken-

nung und differenzgerechte (verkennende) Anerkennung. Um den Weg zu diesen

Diskussionen zu finden, muss dieser Abschnitt jedoch an den Beginn des Kapitels

in Form einer Kritik an Hegels und Honneths Anerkennungstheorie anknüpfen.

Hegels Vorstellung von Anerkennung, und in Anknüpfung daran auch die von

Honneth, basiert grundsätzlich auf einer Vorstellung von Reziprozität:

»[…] seine Überlegung besagt nämlich im Rückschluß auch, daß ein Individuum,

das seinen Interaktionspartner nicht als eine bestimmte Art von Person aner-

kennt, auch sich selbst nicht vollständig oder uneingeschränkt als eine solche

Art von Person zu erfahren vermag. Für die Anerkennungsbeziehung kann das

nur heißen, daß in sie gewissermaßen ein Zwang zur Reziprozität eingebaut

ist, der die sich begegnenden Subjekte gewaltlos dazu nötigt, auch ihr soziales

Gegenüber in einer bestimmten Weise anzuerkennen: wenn ich meinen Inter-

aktionspartner nicht als eine bestimmte Art von Person anerkenne, dann kann

ich mich in seinen Reaktionen auch nicht als dieselbe Art von Person anerkannt

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 87

sehen, weil ihm von mir ja gerade jene Eigenschaften und Fähigkeiten abgespro-

chen werden, in denen ich mich durch ihn bestätigt fühlen will.« (Honneth 1994,

S. 64)

Wie oben beschrieben wurde, kann das Objekt nicht die gleiche Funktion für die

Gewinnung eines Selbstverständnisses erfüllen wie ein Subjekt: »Das Selbstbewußt-

sein erreicht seineBefriedigungnur ineinemanderenSelbstbewußtsein.« (Hegel 1973,S. 144)

Das Selbstbewusstsein müsse also das Andere als Selbstbewusstsein anerkennen,

um von ihm als solches anerkannt zu werden. Es sei die Gegenseitigkeit des An-

erkennens, die dem Selbstbewusstsein den Rückbezug auf sich selbst als Selbstbe-

wusstsein ermöglicht (ebd., S. 145–147). Somit könne Anerkennung als etwas Posi-

tives, auf was, das Selbst angewiesen ist, gesehen werden. Honneth dient das Vor-

handensein gegenseitiger Anerkennungsbeziehungen alsMaßstab für denGradder

Gerechtigkeit einer Gesellschaft:

»[…] die Gerechtigkeit oder das Wohl einer Gesellschaft bemißt sich an dem Grad

ihrer Fähigkeit, Bedingungen der wechselseitigen Anerkennung sicherzustellen,

unter denen die persönliche Identitätsbildung und damit die individuelle Selbst-

verwirklichung in hinreichend guter Weise vonstatten gehen kann.« (Honneth

2017, S. 206)

PostkolonialeTheorien bieten einen konträren Blick auf Anerkennung, demzufolge

Anerkennung auch dazu beitragen kann, ungerechte Strukturen aufrechtzuerhal-

ten (Balaton-Chrimes und Stead 2017, S. 2). Überwiegend bauen diese Überlegun-

gen auf den Schriften von Frantz Fanon auf (ebd.). Im Folgenden wird neben Fa-

non besonders auf die Argumentationen von Glen Coulthard und, im nächsten Ab-

schnitt, Audra Simpson eingegangen. Des Weiteren vertreten aber unter anderem

auch Taiaiake Alfred und Elizabeth Povinelli ähnliche Richtungen.

Die Kritik an der HegelschenTheorietradition und anderen, Anerkennung ein-

seitig positiv betrachtenden Perspektiven, lautet im Kern wie folgt:

»First, particularly in Coulthard’s use of Fanon, they question the assumption that

all acts of recognition enhance human freedom and call attention to the possibil-

ity that some forms of recognition (as opposed tomerelymis- or non-recognition)

may, instead, diminish freedom. Second, they challenge the normative value of

the dominant, hierarchical ways inwhich recognition is conceived and performed,

particularly those that privilege the state as a recognising agent. Third, they point

to the possibility and normative value of alternative forms of political relationality

that do not privilege a healing relationship between colonised and coloniser, but

instead seek to build solidarity within the subaltern group.« (ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Anerkennungwirdhier somitdifferenzierterbetrachtet –alspotenziell Freiheit ein-

schränkend, anstatt immer eindeutig Freiheit vergrößernd, als etwas, das oft hier-

archisch verläuft und diesbezüglich normativ hinterfragtwerdenmuss sowie als et-

was, das neben dieser hierarchischen Ausformung auch anders verlaufen kann und

eventuell sollte.

Hegel schreibt aus der Position eines weißen, männlich und abled gelesenen

Europäers, der als deutscher Philosoph verhandelt wird – auch wenn zu Hegels Le-

benszeit Deutschland als Nationalstaat noch nicht existierte.Damit ist ihmdie Ein-

sicht in bestimmte Erfahrungsräume versperrt, die mit Unterdrückungserfahrun-

gen und Mehrfachdiskriminierung einhergehen. Daraus geht eine Ignoranz hin-

sichtlich verschiedener Aspekte von Unterdrückung und Diskriminierung hervor,

die sichmit dem bei Emilia Roig erläuterten Begriff der Empathielücke konzeptua-

lisieren lässt:

»Das Problem ist die Eindimensionalität und das Ungleichgewicht der Repräsen-

tationen. So werden unsichtbare Sockel kreiert, auf denen nur ein winziger Teil

der Menschheit steht. Und vom Sockel aus ist es schwieriger, Empathie zu verspü-

ren. Wahre Empathie setzt voraus, dass man aus seinen eigenen Emotionen her-

austritt, um die Dinge so weit wie möglich aus der Perspektive des anderen zu

betrachten.« (Roig 2021, S. 144–145)

Interessant dabei ist, dass gerade das Aus-sich-Heraustreten und der Blick des

Gegenübers eine wichtige Rolle in HegelsTheorien spielen. Aber die Empathielücke

bleibt und sorgt für die Produktion bzw. Reproduktion und Legitimierung von Dif-

ferenzungerechtigkeit in seinen Theorien. Fanon wurde dagegen auf Martinique

geboren, kämpfte für Frankreich im Zweiten Weltkrieg und lebte anschließend in

Frankreich. Seine Schriften basieren auf eigenen Rassismuserfahrungen (Kastner

2012, S. 85).1

AuchGlen Coulthard, als Bürger der Yellowknives Dene First Nation, und Audra

Simpson, als Vertreterin der Kahnawà:ke Mohawk Nation, schreiben aus einer

Position, die (post-)koloniale Unterdrückung kennt. Das bedeutet nicht, dass sich

ihre Texte eins zu eins auf andere Unterdrückungskontexte übertragen lassen. Es

ist wichtig, Entstehungskontexte mitzubetrachten und bei Universalisierungen

1 Gleichzeitig beweist er zum Teil in Bezug auf andere Differenzlinien eine Diskriminierungen

reproduzierende Haltung, was unter akademisch Schreibenden im Europa des 20. Jahrhun-

derts keine Seltenheit ist. Wie Keguro Macharia es ausdrückt: «[…] I findmyself sad that I am

not able to say Fanon is not homophobic. Something in me would have liked to.« (Macharia

2019, 47) Er schreibtmitunter über Begehren und Liebe in kolonialenUnterdrückungskontex-

ten, aber reproduziert dabei patriarchale, heteronormativeVorstellungen (Macharia 2019, 31,

47, 52, 59). Dennoch finden sich in Fanons Schriften Ansätze, die für Queer- und Gendertheo-

rie hilfreich und wichtig sind (ebd., 47, 52, 58, 59).

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 89

Vorsicht walten zu lassen. Vieles aus den Argumentationsketten von Coulthard und

Simpson bezieht sich speziell auf die jeweilige Situation. Aber was sich übertragen

lässt, ist die Tatsache, dass es für Anerkennungstheorien von zentraler Bedeutung

ist, Machtstrukturenmitzudenken.

Es istwichtig, aufgrundder vorhandenen,historisch gewachsenenMachtstruk-

turen und damit einhergehenden Kategorisierungsregimen Andersheit nicht aus-

schließlich individuell zudenken.EsgibtAndersheiten,die langfristighistorischkon-

stituiert sindundstrukturell, institutionell und individuellwirken.Rassismus funk-

tioniert systemisch und produziert Menschen als Andere. Es geht nicht nur um ein

beliebigesGegenüber, dass ich zufällig auf der Straße treffe,welches ein anderes In-

dividuum ist als ich und damit ein Anderer als ich.Es geht um Jahrhunderte des Ko-

lonialismus, welche Bedeutungen, Bilder, Markierungen von Andersheit geschaffen

habenunddie auchnachdemoffiziellenEndedesKolonialismus ebenso fortwirken,

wie ökonomische und politische Beziehungen. Die ND-Position des Trilemmas, in

der Verschiedenheit normal ist und alle verschieden sind (Boger 2017), reicht nicht

aus, um diese Umstände zu erfassen. Es braucht in Bezug auf bestehende Unge-

rechtigkeiten das Benennen von (konstruierten) Andersheiten, diemehr als individu-

ell sind. Fanon beschreibt dies mit Blick auf die Figur des schwarzen Mannes – da-

mit verallgemeinert er und reproduziert die Andersheit des Otheringprozesses, den

er analysiert. Aber nur mithilfe dieser Figur kann er den Prozess der Veranderung,

die Ungleichgewichte und Ungerechtigkeiten sichtbar machen und benennen.

ImerstenAbschnitt diesesKapitelswurdemithilfe vonHegel,HonnethundTay-

lor auf ein Bedürfnis nach Anerkennung hingewiesen. Menschen brauchen Aner-

kennung.Wer aber nun in hierarchischenKonstellationenwelcheAnerkennung von

wem begehrt und wer welche Anerkennung erlangen kann, wird von Fanon näher

betrachtet.

Aus Fanons Theorien ergeben sich folgende für die Anerkennungstheorie rele-

vante Punkte:

a) Rassismus sorgt dafür, dass BIPOC (bei Fanon ist vor allem von der Figur des

SchwarzenMannes die Rede) überdeterminiert sind.

b) Diese Überdetermination macht es unmöglich, als Individuum zu erscheinen.

c) Rassismus objektifiziert BIPOC und wertet sie somit gegenüber weißen Perso-

nen ab.

d) Im Kolonialismus ist weiß-Sein die einzigmögliche Form der sozialen Existenz

als Subjekt.

e) Schwarze, die aufgrund einer Verinnerlichung der rassistischen Abwertungen

einen Minderwertigkeitskomplex haben, streben laut Fanon Anerkennung als

weiße an.

f) Da weiße Personen (bzw. weiße Männer) in diesem Zusammenhang als einzi-

ge über eine soziale Existenz als Subjekte verfügen, haben sie die Autorität an-

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

zuerkennen. Die Anerkennung durch weiße sei die, die zähle. Somit strebten

Schwarze die Anerkennung von weißen als weiße an.

g) Weiße bräuchten keine Anerkennung von Schwarzen, sondern primär ihre Ar-

beitskraft, die sie auch erzwingen könnten.

h) Anstatt eines reziproken Verhältnisses wie bei Hegel, ergibt sich ein Ungleich-

gewicht in der Abhängigkeit der Unterdrückten von der Anerkennung der Do-

minierenden.

i) Dieses Ungleichgewicht führt dazu, dass die Dominierenden über (die Bedin-

gungen von) AnerkennungbestimmenkönnenundAnerkennung zur Stabilisie-

rung des Machtverhältnisses beiträgt.

Auf diese Punkte soll nun kurz eingegangen werden. Die Punkte 1–3 zur Überde-

termination, Unmöglichkeit des Erscheinens als Individuum sowie der Abwertung

und Objektifizierungmacht Fanon in seiner berühmten eigenen Erfahrung der An-

rufung durch ein Kind deutlich (Fanon 2016, S. 95). Diese Beispielsituation erinnert

stark an die Anrufung bei Althusser. Allerdings ist es hier nicht die Staatsautorität

in Form eines Polizisten, sondern ein beliebiges, weißes Kind, und die angerufene

Person bleibt kein Individuum, das mit der Anrufung mit einer Tat in Verbindung

gebrachtwird.StattdessenwirdFanon inderAnrufungmit demN-Wort rassifiziert

und in diesemZuge von derMöglichkeit, als Individuumanerkannt zuwerden, ent-

fernt:

»›Sieh mal, ein N[…]!‹ Das war ein äußerer Ansporn, ein Nasenstüber, der mir

unterwegs verpasst wurde. ›Sieh mal, ein N[…]!‹ Das stimmte. Ich amüsierte

mich.‹ Sieh mal, ein N[…]!‹ Langsam zog sich der Kreis zusammen. Ich amüsier-

te mich unverhohlen. ›Mama, schau doch, der N[…] da, ich hab’ Angst!‹ Angst!

Angst! Man fing also an, sich vor mir zu fürchten. Ich wollte mich amüsieren, bis

zum Ersticken, doch das war mir unmöglich geworden. Ich konnte nicht mehr,

denn ich wusste bereits, dass es Legenden, Geschichten, die Geschichte und vor

allem die Geschichtlichkeit gab, wie mich Jaspers gelehrt hatte. Und das Körper-

schema, an mehreren Stellen angegriffen, brach zusammen und machte einem

epidermischen Rassenschema Platz.« (ebd.)

Er beschreibt noch weitere Erfahrungen, die alle in der Reduzierung auf die zuge-

schriebene, rassifizierte Andersheit und einer dementsprechenden herabwürdigen-

den Behandlung bestehen (Fanon 2016, S. 96).Undwie bei Althusser gibt es eine Re-

aktion – auf die initiierende Fremdanerkennung folgt eine reagierende Selbstaner-

kennung: »An jenem Tag, […] begab ich mich weit, sehr weit fort von meinem Da-

sein und konstituierte mich als Objekt.« (ebd., S. 96) Er begehrte eine unmarkier-

te Existenz als Mensch – ohne die Bedeutungen, die ihm gewaltsam im Zuge der

Rassifizierung auferlegt wurden (ebd.). Aber in dem Moment nahm er die Positi-

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 91

on an, die ihm zugewiesen wurde. Er verweilte dort nicht, aber dieser Moment gibt

Aufschluss über eine Dynamik: Die Selbsterfüllende Prophezeiung als Auswirkung

verinnerlichter Unterdrückung (David and Derthick 2013, S. 9).

Laut Fanons Lektüre von Sartre gehe mit Antisemitismus eine innere Überde-

terminierung einher, da Menschen zwar nicht immer von außen als Jüd*innen zu

erkennen seien,aber sie selbst imBewusstseinder zahlreichenantisemitischenVor-

urteile ihr Handeln ängstlich auf Übereinstimmungen überprüfen würden (Fanon

2016, S. 99).

Mit dem Rassismus gegen Schwarze Menschen verbindet Fanon dagegen eine

äußere Überdeterminierung, da die Bedeutungen, die ihnen zugewiesen würden,

an ihrer Erscheinung festgemacht würden (ebd.). Damit wird Fanon dem moder-

nen Antisemitismus, welcher im Gegensatz zum Antijudaismus vor allem auch

in einer Konstruktion von Jud*innen als »Rasse« bestand und besteht – wobei

hinzugefügt werden muss, dass heute religiöse Aspekte zwar selten im Fokus ste-

hen, aber grundlegende Vorstellungen des Antijudaismus immer noch vorhanden

sind und sich daher keine vollkommen eindeutige, zeitliche Abgrenzung zwischen

beiden ziehen lässt (Töllner 2022) – nicht ausreichend gerecht.2 Zudem lässt sich

aus Fanons Gedanken der Verinnerlichung von Rassismus auch eine potenzielle

innere Überdeterminierung SchwarzerMenschen ableiten (nicht verallgemeinernd

zuschreibend, sondern als ein mögliches Resultat von Rassismus). Ähnlich wie

Judith Butler zu Gender konstatiert, beschreibt auch Fanon, wie Bedeutung immer

schon vorhanden ist (Fanon 2016, S. 116). Rassismus determiniert, definiert, legt auf

etwas fest, in Form von Stereotypen, Zuschreibungen, rassistischen Vorurteilen:

»Von einem Mann forderte sie ein männliches Verhalten. Von mir ein schwarzes

männliches Verhalten – oder zumindest dasVerhalten einesN[…]. Ich rief dieWelt

an, und dieWelt amputiertemeine Begeisterung. Man verlangte vonmir, mich zu

vergraben, mich zusammenzuziehen.« (ebd., S. 98)

Es ist bereits so viel Bedeutung vorhanden, dass daneben kaum Raum für Indivi-

dualität bleibt.

Fanon erscheint es somit unmöglich, einfach nur als Mensch, in seinen indivi-

duellenEigenschaftenzuerscheinen.Er ist festgeschrieben inBedeutungen,diemit

Abwertungen verbunden sind und ihm einen Subjektstatus verwehren.

Die Punkte 4 bis 6 zum weiß-Sein als einzig mögliche Form der sozialen Exis-

tenz, zum Anstreben dieser Existenz durch Anerkennung durch weiße Personen,

ergeben sich wie folgt aus Schwarze Haut, weiße Masken: Fanon beschreibt das Ver-

langen Schwarzer Menschen (homogenisiert, um das Überindividuelle greifen zu

2 Für eine ausführliche Auseinandersetzungmit Fanons Erläuterungen zu Antisemitismus und

ihrer Rezeption siehe z.B. Fiedler 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

können), vonweißenMenschenalsweißoder ebenbürtig zuweißanerkannt zuwer-

den, da weiß-Sein in (post-)kolonialen Kontexten als Überlegen konstruiert wird

(ebd., S. 10. 86). Alles, was als weiß gilt, wird aufgewertet und so ergibt sich ein

Konstrukt der weißen Gesellschaft als »weiße, einzig ehrbare Welt« (ebd., S. 98).

Schwarzsein wurde und wird abgewertet und durch die Verinnerlichung dieser Ab-

wertung erscheine ein Minderwertigkeitskomplex (ebd., S. 86). Fanon spricht ei-

ner Person, die von diesem Begehren betroffen ist, denWunsch, »die Hautfarbe zu

wechseln« (ebd.), nicht ab. Vielmehr ist seine Lösung, der Person das Erkennen der

Verhältnisse zu ermöglichen, welche dieses Begehren hervorbringen (ebd.):

»mein Ziel wird im Gegenteil darin bestehen, ihn, sobald die Motive aufgedeckt

sind, in die Lage zu versetzen, die Aktion (oder die Passivität) gegenüber der wah-

renQuelle des Konflikts, das heißt gegenüber den sozialen Strukturen zuwählen.«

(ebd.)

Anstatt des Begehrens durch weiße Personen als weiße Person oder möglichst weiß

anerkannt zu werden, brauche es die Anerkennung der Verhältnisse als unterdrü-

ckende Verhältnisse, welche dieses Begehren produzieren.

Mit weiß-Werden scheint Fanon dabei eine möglichst starke Anpassung an

Ideale zu meinen, welche durch white supremacy/weiße Vorherrschaft imple-

mentiert werden bzw. andersherum die weiße Vorherrschaft auch sichern. Diese

Ideale können Normen des äußeren Erscheinungsbilds ebenso einschließen wie

Verhaltensvorstellungen.

Die bisherige Argumentation führt bereits auf die Punkte 7 und 8 zu, die aussa-

gen,dassweißeMenschenkeineAnerkennung vonSchwarzenMenschenbräuchten

und es sich dementsprechend auch nicht um ein reziprokes Verhältnis, sondern ein

Ungleichgewicht der Angewiesenheit auf Anerkennung handle.

Die rassifizierten, veranderten Unterdrückten seien auf die Anerkennung der

dominierenden, normalisierten weißen Machthabenden angewiesen. Andersher-

um sei dies aber nicht genauso der Fall. Hierzu schreiben Balaton-Chrimes und

Stead in Bezug auf Fanons und Coulthards Texte:

»Contra Hegel, some decolonial scholars argue that the colonial master does not

so much seek recognition from the colonised slave as work (in Fanon’s theorisa-

tion) or land (in Coulthard’s). ContraHonneth, they insist that capitalistmodernity

is not the birthplace of institutional structures that facilitate mutual recognition

between subjects, but rather and ordering principle that establishes and main-

tains systems of alienation, extraction and exploitation.« (Balaton-Chrimes und

Stead 2017, S. 11)

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 93

Die Kolonialisierenden sind nicht auf die Anerkennung der versklavten Men-

schen bzw. die weiß-Privilegierten nicht auf die Anerkennung von rassifizierten

Menschen angewiesen. Kolonialismus, welcher in einer kapitalistischen Logik

funktioniert, folgt materiellen Interessen. Um diese durchzusetzen, muss der

dominierende Part nicht freiwillig von dem unterdrückten Part als Herr*/Master*

anerkannt werden. Er* kann seinen Willen mit Gewalt durchsetzen, sodass den

Unterdrückten keine andereWahl bleibt als die, sich zu fügen oder bestraft zu wer-

den –imExtremfallmitdemTod.FürVersklavte ist es vonexistenziellerBedeutung,

wie sie von den Dominierenden/»Besitzenden« anerkannt werden: Gelten sie als

unnütz und Unruhe stiftend kann es das Ende ihrer Existenzberechtigung bedeuten.

Das Hervortun als besonders nützlich kann dagegen unter Umständen belohnt wer-

den. Nun ist jede Ordnung spezifisch und Zusammenhänge in bestimmten Orten

zu bestimmten Zeiten können nicht beliebig auf andere übertragen werden. Es

macht einen Unterschied, ob es sich um versklavte rassifizierte Personen (denen

der Personenstatus abgesprochen wird), um freie rassifizierte Personen in ehe-

mals kolonialisierten Regionen oder um rassifizierte, migrantisierte Personen in

Deutschland handelt.

Was sich jedoch generalisieren lässt, ist das Ungleichgewicht: Wenn es ein

Machtgefälle gibt, ergibt sich auch ein asymmetrisches Abhängigkeitsverhältnis

in der Anerkennungsbeziehung. Amy Allen fasst die Kritik an Honneths Lücken

bezüglich ungleichverteilter Abhängigkeiten zusammen. Allen argumentiert ins-

besondere mit Rückbezug auf Marion Young im Hinblick auf eine ganz andere

Hierarchie als die, umdie es hier geht. Es geht umdie Beziehung zwischenMüttern

und ihren Kindern bzw. wenn nicht von einer gegenderten Position der ersten Be-

zugsperson ausgegangen werden würde, von Eltern und ihren Kindern. Während

Honneth von einer gegenseitigen Angewiesenheit aufeinander und somit auch von

einem reziproken Anerkennungsverhältnis spricht, wendet Young ein, dass Mütter

(erwachsene Bezugspersonen) nicht ebenso auf ihre Kinder angewiesen sind, wie

diese existentiell von ihren Müttern (erwachsenen Bezugspersonen) abhängig sind

(Allen 2010, S. 23–24).

So lässt sich das Grundprinzip auf unterschiedliche Kontexte anwenden, wäh-

rend die jeweiligen Spezifika fallabhängig bedacht werden müssen. In Fanons Fall

wird er als freier, auf Martinique geborener, in Frankreich lebender Schwarzer

Mensch von den dominierenden weißen Blicken einseitig definiert. Er bekommt

einen Status zugewiesen und beschreibt es als Fixierung:

»Langsam komme ich in der Welt an, daran gewöhnt, nicht mehr auf ein plötz-

liches Auftauchen Anspruch zu erheben. Ich bewege mich kriechend fort. Schon

sezieren mich die weißen, die einzig wahren Blicke. Ich bin fixiert. Nachdem sie

ihr Mikrotom eingestellt haben, zerschneiden sie objektiv meine Realität. Ich bin

verraten. Ich fühle, ich sehe in diesenweißen Blicken, dass nicht ein neuerMensch

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Einzug hält, sondern ein neuer Typus von Mensch, eine neue Gattung. Eben ein

N[…]!« (Fanon 2016, S. 99)

Es ist der Prozess derHerstellung desAnderen –Othering aus einer scheinbar objek-

tiven Position heraus. Das Privileg der Objektivität liegt in der Dominanz begrün-

det.

ImKontext von (post-)kolonialen Verhältnissenmit weißer Vorherrschaft ist al-

so die rassifizierte Person von der Anerkennung derweißenGesellschaft abhängig.3

Andersherum trifft dieses nicht auf gleiche Weise zu. Die gegenseitige Anerken-

nung bleibt für Fanon erstrebenswert – als Zukunftsutopie, für die es zu kämpfen

gilt (ebd.,S. 184).OhneKampfund tatsächlicheVeränderungderMachtverhältnisse

funktioniert es für Fanon aber nicht.Es kannnicht einfach eine freiwillige Anerken-

nung der Unterdrückten durch die Dominierenden geben und schon ist die Hierar-

chie beseitigt. Vielmehr könne eine solche Anerkennung die bestehende Hierarchie

auch bestätigen. So beschreibt Fanonmit Bezug auf das Ende der Sklaverei:

»Der N[…] ist kein Herr geworden. Wenn es keine Sklaven mehr gibt, gibt es auch

keine Herren.

Der N[…] ist ein Sklave, demman gestattet hat, als Herr aufzutreten.

Der Weiße ist ein Herr, der seinen Sklaven gestattet hat, an seiner Tafel zu spei-

sen.« (ebd., S. 185)

DieAnerkennunghatnicht zu einemAufhebendesDominanzverhältnisses geführt,

sondern zu einer Bestätigung: Teil der weißenDominanz ist das Privileg, den rassi-

fizierten Untergeordneten identifizieren und ihnen einen Status zuweisen zu kön-

nen/dürfen. Es haben Veränderungen stattgefunden, aber es handelt sich nach wie

vor nicht um einen differenzgerechten Zustand.

Anerkennung führt nicht zwangsläufig zu einemausgeglichenenMachtverhält-

nis.Sobeschreibt es auchCoulthard inAnlehnunganFanonsÜberlegungen imKon-

text des kanadischen Siedlungskolonialismus bzw. des Verhältnisses vom kanadi-

schen Staat und den indigenen First Nations. Indigene Aktivist*innen haben die

Anerkennung kultureller Rechte durch den kanadischen Staat erreicht, aber die-

se Errungenschaft bedeute nicht das Ende der ungerechten Ordnung, sondern ih-

re Reproduktion (Coulthard 2014, S. 2–3). Damit sind wir beim 9. Punkt der oben

aufgelistetenKernelemente von FanonsÜberlegungen zuAnerkennung.Es geht Fa-

non und Coulthard darum, aufzuzeigen, dass Anerkennung, deren Ausgestaltung,

Zeitpunkt, Inhalt von den Dominierenden bestimmt wird, nach deren Regeln und

3 Hier wird eineDichotomie verwendet, umdasMachtungleichgewicht zu verdeutlichen, aber

hinter dieser scheinbaren Zweiteilung stehen komplexere Verhältnisse.

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 95

zu deren Bedingungen vergeben wird und an ihren Interessen ausgerichtet ist (Fa-

non 2016, S. 185; Coulthard 2014, S. 3–18). Zudemwerde die Herrschaft bzw. Domi-

nanz durch die Annahme der hierarchischen Adressierung gefestigt, da die Unter-

drückten den ihnen anerkennend zugewiesenen Status verinnerlichenwürden,wie

Coulthard Fanons Schlussfolgerungen entnimmt (Coulthard 2014, S. 25).

Es handelt sich zwischen First Nations und demStaat Kanada nicht um ein Ver-

handeln zwischen zwei Staaten auf Augenhöhe, sondern um ein Fordern und Ge-

währen, ein Anpassen an Vorstellungen und ein Setzen von Erwartungen. Um bei-

spielsweise als schützenswerte Kultur anerkannt zu werden und die damit einher-

gehenden Rechte zugestanden zu bekommen, muss sich entsprechend präsentiert

werden (Coulthard 2014, S. 20; Fullenwieder 2017, S. 46–47; Simpson 2014, S. 22).

Die Vorstellungen, die von einer schützenswerten Kultur bestehen, müssen getrof-

fen werden und fluide mit Sinn belegte Handlungen werden statisch (Fullenwieder

2017,S. 46–47).UmhierarchischeAnerkennungzuerhalten, fügensichdienachdie-

ser Anerkennung strebendenMenschen den Anforderungen, die dafür nötig sind.

Durch die gegebenen Verhältnisse gibt es ein Abhängigkeitsverhältnis von die-

ser Anerkennung.Der Staat hat den Zugang zu Ressourcen inne, die gesetzgebende

Gewalt und Entscheidungsmacht über die Verteilung von Land. Anerkennung allei-

ne kann also nicht, wie Honneth vor allem in seinen früheren Werken behauptete,

zur (moralischen) Entwicklung der Gesellschaft führen (Honneth 1994, S. 149). Da-

gegen spricht Nancy Fraser von der Notwendigkeitmaterieller Umverteilung neben

dem Bedarf nach Anerkennung (Fraser 2017b, S. 17), um partizipatorische Parität –

die gerechte, gleichberechtigte Möglichkeit der Teilnahme am öffentlichen Leben –

zu ermöglichen (Fraser 2017a, S. 265–267). Demwiederum hält Honneth entgegen,

dass materielle Verteilungsfragen auch an Anerkennungsprozesse geknüpft seien

(Honneth 2017, S. 183–202). Jedoch erreicht seine Theorie kein umfassend macht-

kritisches Verständnis, sondern bleibt bei einem begrenzten positiven Bild von An-

erkennung als Lösung gesellschaftlicher Probleme.

Wenn wir nun aber zu Hegel zurückkehren, der ja mit seinem Gedanken zum

Selbstbewusstsein die Angewiesenheit auf Anerkennung, um Selbstbewusstsein

sein zu können – sich von sich selbst ein Bild zu machen, eine Identität auszu-

bilden – deutlich gemacht hat, stellt sich folgende Frage: Wie wird das Selbst

der Kolonialisierenden, der Dominierenden, der Privilegierten hergestellt, wenn

nicht durch die Anerkennung der ihnen Untergeordneten? Oben wurde mit Fanon

deutlich, dass die Dominierenden nicht auf die Anerkennung der Unterdrückten

angewiesen sind, während aber die Unterdrückten sehr wohl auf die Anerkennung

der Dominierenden angewiesen sind. Je nach Grad der Objektifizierung in stark

hierarchischen oder hegemonialen Ordnungen handelt es sich um ein Subjekt-Ob-

jekt Verhältnis oder zumindest ein Verhältnis von übergeordnetem Subjektstatus

und beschränktem, untergeordnetem Subjektstatus. Und auch wenn einige von

Hegels Thesen hinterfragt und kritisiert wurden, bleibt die Annahme des Bedürf-

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

nisses nach Anerkennung zur Konstitution des Selbst, mitunter auch auf der Basis

der Argumentation von Butler.Die Antwort ist einfach: DieDominierenden streben

nach Anerkennung von anderen Dominierenden, die entweder auf ihrem eigenen

Rang oder höher gelegen sind. Es geht um die Anerkennung von jenen, die sie

als Subjekte anerkennen, da nur so die fortwährende Konstitution ihrer selbst als

Subjekte gewährleistet werden kann. Ein Subjekt kann einen Gegenstand als etwas

anerkennen, aber wird nicht beim Gegenstand nach Anerkennung seiner Identität

als Subjekt suchen. Wenn manche Menschen durch rassistische Ordnungen als

Objekte konstruiert sind, also als solche gesehen und behandelt werden, bieten

sie aus Sicht derjenigen, die diese Konstruktion vornehmen, keine ausreichende

Quelle der Anerkennung. Wie oben mit Hegel beschrieben, kann Dominanz und

(dieMöglichkeit der) Vernichtung angestrebt werden, um die eigene Überlegenheit

über die Objekte zu behaupten. Aber das Objekt reicht nicht aus, um das Selbst-

bewusstsein eines Subjekts als solches und seinen gesellschaftlichen Status als

Subjekt zu konstituieren. Andere bereits als Subjekt konstituierte Individuen und

Gruppen können dagegen sehr wohl eine Anlaufstelle für weitere Subjektivierungs-

prozesse sein. Zudem können Menschen in übermäßig mächtigen Positionen die

ihnen mehr oder weniger ausgelieferten Personen zur Anerkennung ihrer Vor-

machtstellung zwingen. Die Kolonialisierenden haben ihre Position gegenüber

den Kolonialisierten gewaltvoll durchgesetzt. Die Dominierenden erhalten ihren

Subjektstatus zum einen von anderen Dominierenden, aber auch über Abgrenzung

zu denUnterdrückten, durchOtheringprozesse. Siewerten sich selbst auf, über Ab-

wertung der Anderen. Zusätzlich können sie sehr wohl auch die Anerkennung dieser

Ordnung durch die Unterdrückten begehren. Zum Beispiel können sie fügsames,

unterwürfiges Verhalten und Respekt oder auch Bewunderung gegenüber ihrer

eigenen Person von denUnterdrückten verlangen. Jedoch sind sie den Veranderten,

untergeordneten Personen in diesen Bestrebungen nicht ausgeliefert. Es handelt

sich vielmehr um Forderungen, die bei Bedarf auch mit Zwang durchgesetzt wer-

den können.Das hierarchischeMachtverhältnis erlaubt es denDominierenden, die

Anerkennung ihrer Dominanz zu erzwingen.

Nun sind jedoch Prozesse der Subjektivierung sowie Otheringprozesse, die

Objektifizierung beinhalten, nicht einfach nur eine Ja-/Nein- bzw. 0-/1-Aufteilung.

Wie bereits im Abschnitt zu Subjektivierung betrachtet wurde, kann ein Indivi-

duum sehr allgemein als Lebewesen mit Existenzberechtigung oder auch darauf

aufbauend spezieller als Mensch und Staatsbürger*in eines bestimmten Natio-

nalstaats mit bestimmten damit einhergehenden Rechten oder wiederum darauf

aufbauend spezieller als herausragende*r Wissenschaftler*in anerkannt sein. Ein

Individuum oder ein Kollektiv kann in manchen Kontexten als Subjekt anerkannt

sein, während dieser Status in anderen Kontexten oder Diskursen verwehrt bleibt.

Die Stellung eines Individuums oder einer Gruppe in der Gesellschaft ist komplex

und mit ebenso komplexen Anerkennungsregeln versehen. Ein*e erfolgreiche*r

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 97

Pianist*in, welche international als solche*r in Form von Preisverleihungen und

ausverkauften Konzerten als solche*r anerkannt ist, aber in Deutschland gleichzei-

tig imAlltagmigrantisiert und rassifiziert wird, kannwirkungsvoll Klavierlernende

in ihren Bemühungen und ihrem Können anerkennen, aber weiße Menschen in

zufälligen Begegnungen nicht mit der gleichen Wirkung für ihre Kenntnisse der

deutschen Grammatik.

Und selbst im Kontext von Kolonialismus und Versklavung kann eine versklavte

Person dazu aufgefordert sein, beispielsweise das Erscheinungsbild der*des Haus-

herr*in zu beurteilen. Jedoch liegt in der Anerkennung des Erscheinungsbildes als

elegant keine ausschlaggebende Macht, da jede anderslautende Antwort droht, in

Bestrafung zumünden.

Materielle, ontologische, epistemologische, politische Abhängigkeiten beein-

flussen Anerkennungsprozesse. Zusammenfassend lässt sich aus diesem Abschnitt

Folgendes mitnehmen: Anerkennung gleicht diese Abhängigkeiten, von denen sie

beeinflusst wird, nicht unbedingt aus. Vielfach reproduziert sie diese oder trägt

zumindest zu ihrer Reproduktion bei:

»In contradistinction towhat he viewed asHegel’s abstraction, Fanon argued that,

in actual contexts of domination (such as colonialism), not only are the terms of

recognition usually determined by and in the interests of themaster (the coloniz-

ing state and society), but also over time slave populations (the colonized) tend

to develop what he called ›psycho-affective‹ attachments to these master-sanc-

tioned forms of recognition, and that this attachment is essential in maintaining

the economic and political structure of master/slave (colonizer/colonized) rela-

tions themselves.« (Coulthard 2014, S. 26)

Die Unterdrückten sind laut Coulthards Interpretation von Fanons Ausführungen

psychisch an die hierarchischen Anerkennungsprozesse gebunden. Wie oben be-

schrieben wurde, wird diese hierarchische Anerkennung angestrebt und durch das

Anpassen an die Anerkennungsbedingungen ebenso wie das Bejahen der zugewie-

senen Bedeutung und des Status werden die Betroffenen in der unterdrückten Po-

sition geformt und reproduziert.

In der hier vorliegenden Arbeit geht es nicht um Versklavungsverhältnisse oder

Siedlungskolonialismus. Die Positionen des betrachteten Diskurses sind andere,

mit anderen Möglichkeiten und Einschränkungen. Aber auch hier gibt es eine

Einteilung in Rollen,wenn es umAnerkennungsprozesse geht. Es ist die Einteilung

in unsichtbar Normalisierte und Veranderte, in Menschen, die nicht mit Migration

in Verbindung gebracht werden und Menschen, die Migrantisierung und Rassifi-

zierung erfahren. Die unsichtbar Normalisierten sind als Norm/normal gesetzte

Menschen, weiß und deutsch gelesen, aber eine explizite Benennung in diesen

Kategorien findet nicht statt, weil Benennungen nur für die Abweichungen von der

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Norm benötigt werden. Die Trennlinie zwischen diesen konstruierten Kategorien

ist nicht eindeutig – sie wird immer wieder performativ hergestellt, aber nicht

exakt gleich, sondern in Variation. Eine Person kann in einem Kontext als zugehörig

anerkannt werden, indem ihre Anwesenheit einfach nicht hinterfragt oder verbe-

sondert wird. In einem anderen Kontext kann dieselbe Person (nicht exakt dieselbe

Person, da sie sich in der Zwischenzeit leicht verändert hat, weil Identität nicht

starr und stabil ist) exotisiert werden. Wie ich bereits mit dem obigen, fiktiven

Beispiel der*des Pianist*in theoretisch deutlich gemacht habe und im empirischen

Teil noch weiterführend zeigen werde, gibt es auch in Diskursen zu Migration und

Integration Einteilungen, wer wen wie anerkennen kann und wer auf wessen An-

erkennung inwiefern angewiesen ist. Die Theorie bietet mit diesen Überlegungen

eine Basis, aber die genaue Ausgestaltung in dem untersuchten Diskurs wird sich

im empirischen Teil aus der Diskursanalyse ergeben. Im Folgenden durchdenke ich

mitunter in Bezug auf Simpsons Arbeiten die Möglichkeit desWiderstands.

Anerkennung und Widerstand

»Simpson and Coulthard show how experiences of disrespect associated with the

politics of recognition and the intersubjective experiences of misrecognition can

trigger struggles, not for an expansion of the extant recognition regime, but of refusal

and indigenous resurgance.« (Balaton-Chrimes und Stead 2017, S. 12)

Die Betrachtung von Anerkennung als systemstabilisierend und somit auch unge-

rechte Verhältnisse potenziell (re-)produzierend, wirkt gegenüber der einseitig po-

sitiven Betrachtung von Anerkennung ernüchternd. Es hat sich gezeigt, dass Aner-

kennungSubjekte in unddurchMacht formt, sie als Subjekte in den jeweiligenKon-

textenkonstituiert,dassAnerkennungsbeziehungennicht generell reziprokundge-

recht sind und Anerkennung an und für sich die Gesellschaft nicht zwangsläufig

gerechter macht. Die Betrachtung von hierarchischer Anerkennung hat Abhängig-

keitsverhältnisseundZwangsichtbargemacht.DieserAbschnitt soll nun jedochzei-

gen,dass es dennochHandlungsoptionen gibt. Personen/Gruppen,die Benachteili-

gungen und Veranderungen erfahren, sind problematischen Anerkennungen nicht

hilflos ausgeliefert. Mit Judith Butler wurde bereits in Form von Variationen in der

Wiederholung auf Agency aufmerksamgemacht.Hierwird nunnoch einmal erwei-

tert aufgeschlüsselt, wie unterdrückenden und/oder diskriminierenden Anerken-

nungsprozessen und den gesellschaftlichen Verhältnissen dahinter entgegengetre-

ten werden kann.

ImKernwerden vier Punkte als Handlungsoptionen oder als notwendige Ände-

rungen für gerechtere Anerkennungsverhältnisse beleuchtet:

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 99

a) Unterdrückende Anerkennung zurückweisen (Simpson 2014)

b) Widerständige Anerkennung praktizieren (z.B. Fanon 2016; Hornscheidt 2019)

c) Widerständige Änderung der Anerkennungsbegehren (Hornscheidt 2019)

d) Änderung der Bedingungen, unter denen sich Anerkennung abspielt (Fraser

2017b)

Der erste Punkt,die Zurückweisung vonAnerkennung,muss,wie alles andere auch,

kontextspezifisch betrachtetwerden.Bereitsweiter obenwurde auf dieUnmöglich-

keit verwiesen, auf Anerkennung nicht zu antworten (Bedorf 2010, S. 141). Die Un-

terteilung in initiierende Fremdanerkennung und reagierende Selbstanerkennung

beinhaltet mit der reagierenden Selbstanerkennung diese Antwort. Sie muss nicht

bewusst ablaufen.Bisher ging es viel umdie reagierende Selbstanerkennung als An-

nahme der initiierenden Fremdanerkennung: Bei Althusser war es das Umdrehen

in Reaktion auf die Anrufung durch den Polizisten und bei Fanon war es wieder-

um nach einer Akkumulation der rassistischen, verkennenden Anerkennungen der

Satz: »An jenem Tag, […] begab ich mich weit, sehr weit fort von meinem Dasein

und konstituierte mich als Objekt.« (Fanon 2016, S. 96) Wie vorher schon angedeu-

tet, blieb Fanon nicht in diesem Zustand stehen, doch dazu unter Punkt 2 mehr.

Hier geht es nun um die Möglichkeit, die erhaltene Anerkennung zurückzuweisen.

Dies kann geschehen,weil die anerkannte Person/Gruppe sich gegen die Bedingun-

gen wendet, unter denen anerkannt wird, gegen die Hierarchie, die mit der An-

erkennung reproduziert wird oder gegen die Anerkennungsinstanz – also diejeni-

gen, die anerkennen und als berechtigt andere anzuerkennen etabliert sind – oder

weil sie sich gegen den Inhalt der Anerkennung, also alswer oder was sie anerkannt

werden, wendet. Im Grunde ist es eineWeigerung, die Anerkennung, die Anerken-

nenden oder auch die Bedingungen als legitim anzuerkennen. Die Möglichkeit der

bottom-up Anerkennung, also Anerkennung entgegen des Verlaufs der Hierarchie,

wird in ihrerVerweigerungwirkungsvoll.Nunwurde imvorigenAbschnitt nochvon

demZwangzurAnerkennunggesprochen: dassUnterdrückteunterdenUmständen

stark ausgeprägter Hierarchien von Dominierenden zur Anerkennung des Domi-

nanzverhältnisses gezwungen werden könnten. Dem soll hier nicht widersprochen

werden. Es geht vielmehr darum, diesem Zwang entgegenzutreten. Je nach Kon-

text ist es unterschiedlich starker Zwang oderDruck unddementsprechend ist auch

derWiderstand unterschiedlich schwer und an unterschiedliche Konsequenzen ge-

knüpft.

In Anknüpfung an die im vorigen Kapitel erläuterte Theorietradition widmet

sich Simpson demThemader Zurückweisung vonAnerkennung bzw.der Verweige-

rung, die Anerkennungsinstanz, die Dominierenden, anzuerkennen: »Glen Coult-

hard (2007) takes from Fanon’s reading of Hegel the impetus to ›turn away‹ from

the oppressor, to avert one’s gaze and refuse the recognition itself.« (Simpson 2014,

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

S. 24) Anhand des Umgangs derMohawks aus Kahnawà:kemit der Anerkennung als

Staatsbürger*innen Kanadas, die sie durch den Kanadischen Staat erfahren, erläu-

tert Simpson die »politics of refusal« (ebd., S. 12), die hier als »Politik der Verweige-

rung« übersetzt wird.4 Der Staat Kanada ist aus Siedlungskolonialismus hervorge-

gangen, die Machtstruktur ist durch (post-)koloniale Ordnungen geprägt, und den

Staat als Anerkennungsinstanz, also als Institution, die Anerkennung von oben ver-

gebenkann,anzuerkennen,bedeutet gewissermaßen,die (post-)kolonialeOrdnung

anzuerkennen.VondemStaat, der nur durch die eigeneVertreibungundUnterdrü-

ckung entstehen konnte, als zugehörig anerkannt zu werden, ist an sich bereits bit-

tere Ironie. Wenn dieser Staat aber nun (mitunter aufgrund der Ausbeutung) über

wichtige Ressourcen verfügt und diese verteilen kann, dementsprechend eine Ab-

hängigkeit besteht, spitzt sich die Lage zu. Es entsteht Druck, nach den Spielregeln

desStaates zuhandeln.SichdiesemDruck entgegenzustellen,kannwiederumKon-

sequenzen für einen selbst haben:

»The ongoing conditions of settler colonialism have forced Kahnawa’kehró:non

to take an offensive position not just against the settler nation, but in some ways

against themselves. This position then manifests in calculated refusals of the

›gifts‹ of the state, and in vexed determinations of ›membership‹ and belonging

in that state.« (Simpson 2014, S. 12)

Die Zurückweisung der Anerkennung durch den Staat besteht in einer Reihe von

Handlungen:

Die Anerkennung der eigenen Person als Staatsbürger*in wird nicht angenom-

men, was sich in Einzelhandlungen ausdrückt (Simpson 2014, S. 7–8). Der kana-

dische Reisepass wird nicht verwendet, sondern stattdessen »Iroquois Confedera-

cy passports.« (ebd., S. 18–19) – also der Pass, der indigenen, föderalen Haudeno-

saunee Lokalregierung/Selbstverwaltung. Dies kann zu vorübergehender Inhaftie-

rung/Festgehaltenwerdenund somit tagelangenVerzögerungenbeiGrenzüberque-

rungen führen (ebd.), aber die Menschen, die diese Protestform durchführen, neh-

men die Beschwerlichkeiten in Kauf, um sich nicht den hierarchischen, (post-)ko-

lonialen Anerkennungsregimen zu fügen (ebd., S. 7–8). Wenn sie letztendlich mit

dem eigenen Pass durchgelassenwerden, ist damit nicht nur eine Anerkennung zu-

rückgewiesen, sondern auch eine andere erfolgt: Sie haben 1. die Anerkennung des

Staates als Staatsbürger*innen Kanadas zurückgewiesen und 2. durchgesetzt, dass

4 Kristina Lepold schreibt ebenfalls von der Möglichkeit sich nicht konform mit der Anerken-

nung, die eine*r entgegengebracht wird zu verhalten: »Eine mögliche Antwort besteht dar-

in, sich der zugewiesenen Position und den entsprechenden Verhaltenserwartungen nicht

(oder nicht vollständig) zu fügen. Dies kann unterschiedliche Formen annehmen – von der

eigenwilligen Abweichung hin zum bewusstenWiderspruch und der Verweigerung (›Ich zie-

he definitiv kein Kleid für diese Hochzeit an!‹).« (Lepold 2021, S. 184)

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 101

der Staat sie als Bürger*innen/Mitglieder der First Nations in eigener Souveränität

anerkennt.DieZurückweisungderAnerkennungalsStaatsbürger*innenkannauch

in der Verweigerung der Annahme von Sozialleistungen durch den Staat sowie der

Weigerung, Steuern zu bezahlen, bestehen (ebd., S. 4–8).

Somit ist es möglich, hierarchische Anerkennung zurückzuweisen, aber es hat

Konsequenzen.Simpsonbeschreibt es als imSinnematerieller und funktionaler In-

teressen gegen sich selbst zu gehen. Bei Butler deuteten sich bereits ähnliche Über-

legungen an. Butler fragt nach den Umständen, unter welchen die Möglichkeit der

Ablehnung des Subjektstatus, wenn dieser die Annahme von einengenden, gewalt-

vollen Kategorien zur Voraussetzung hat, erfolgen könnte (Butler 1997, S. 130). Sich

nicht den Kategorien und damit einhergehenden Normierungen/Bedeutungen zu

beugen, bedeutet (in einem spezifischen Kontext und in einem bestimmten Aus-

maß) nicht als Subjekt in Erscheinung treten zu können und somit nicht als solches

handlungsfähig zu sein und (sozial) zu existieren (ebd.):

»Is there a possibility of being elsewhere or otherwise, without denying our com-

plicity in the law that we oppose? Such possibility would require a different kind

of turn, one that, enabled by the law, turns away from the law, resisting its lure

of identity, an agency that outruns and counters the conditions of its emergence.

Such a turn demands a willingness not to be – a critical desubjectivation – in order

to expose the law as less powerful than it seems.What formsmight linguistic sur-

vival take in this desubjectivized domain? How would one know one’s existence?«

(ebd.)

In Simpsons Überlegungen wird auf eine bestimmte soziale Existenz verzichtet,

wenn hierarchische Anerkennung abgelehnt wird. Denn ein kanadischer Reise-

pass konstituiert (bzw. beweist eine Konstituierung/ist eine Variante der vielen

Wiederholungen und beinhaltet selbst auch viele Wiederholungen, da jede Kon-

trolle des Reisepasses ein weiterer Prozess der Anerkennung ist) eine Person als

das Subjekt Kanadische*r Staatsbürger*in und ermöglicht Agency unter anderem, in

Form der Möglichkeit ohne Weiteres die Staatsgrenzen Kanadas zu überqueren,

um (wieder-)einzureisen.

Der zweite Punkt – widerständige Anerkennung praktizieren – kann in ver-

schiedenen Ausformungen bestehen und viele davon fanden bereits andeutungs-

weise Erwähnung. Ich sehe in den postkolonialen Theorien zu Anerkennung das

Potenzial zum Wechsel der Anerkennungsinstanz: Anerkennung kann insofern

widerständig sein, als dass sich von hierarchischer Anerkennung abgewandt und

anderen Anerkennungsinstanzen zugewendet wird. Also die dominanten Anerken-

nungsinstanzenwerdennichtmehr als solche anerkannt.Diesfindet bei denjenigen

Mohawks aus Kahnawà:ke statt, die den kanadischen Staat als (Anerkennungs-)Au-

torität komplett ablehnen und sich ausschließlich nach der Haudenosaunee-

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Lokalregierung richten (Simpson 2014, S. 7–8). Es ist also nicht generell Anerken-

nung als Konzept oder jede Art der Anerkennung, die abgelehnt wird, sondern die

Ablehnung bestimmter Anerkennungsinstanzen (Balaton-Chrimes und Stead 2017,

S. 12). Da, wie der erste Abschnitt gezeigt hat, aber ein Bedürfnis nach Anerken-

nung besteht, muss die so entstehende Lücke gefüllt werden – Abwendungen von

ungerechten Anerkennungsstrukturenmüssenmit Hinwendungen zu alternativen

Anerkennungsinstanzen einhergehen. An die Stelle der hierarchischen Anerken-

nung kann solidarische Anerkennung innerhalb der eigenen Gruppe oder auch

Selbstanerkennung treten (Balaton-Chrimes und Stead 2017, S. 2, 12). Dies wird im

nächsten Abschnitt zu Dreiteilungen der Anerkennung noch vertiefend diskutiert.

Neben der Veränderung der Anerkennungsinstanzen kann widerständige An-

erkennung aber auch in der Variation der Anerkennungsinhalte liegen. Wenn die

Anerkennung inhaltlich diskriminierend ist – weil sie beispielsweise Stereotype

bedient, verandert, dabei ausschließend wirkt, exotisiert oder auch strukturelle

Benachteiligungen unsichtbar macht, indem Leistungen individualisiert werden –

kann ihr inhaltlich differenzgerechte Anerkennung entgegengesetzt werden. Je

nach Situation, der entgegengetreten werden muss, je nach Bedürfnissen der Be-

troffenenund jenachdem,wasdieBedingungenergeben,kanndies unterschiedlich

aussehen. Inhaltlich widerständige Anerkennung kann Verschiedenheit norma-

lisieren und so Veranderungen dekonstruierend begegnen, was der ND-Position

im Trilemma der Inklusion entspricht (Boger 2020b). Sie kann auf der EN-Linie

des Trilemmas bisher von der Norm(alität) ausgeschlossene als normal anerken-

nen (ebd.). Aber sie kann auch auf der DE-Linie bisher abgewertete Andersheit

aufwerten (ebd.). Auch diese Möglichkeiten widerständiger Anerkennung wer-

den im nächsten Abschnitt weitergehend thematisiert und zusammen mit den

Anerkennungsinstanzen systematisiert.

Den dritten Punkt sehe ich gewissermaßen als Voraussetzung für den zweiten:

Die Änderung der Anerkennungsbegehren. Damit der Blick von bestimmten Aner-

kennungsinstanzen abgewandt und anderen zugewandt werden kann sowie man-

che Anerkennungen inhaltlich abgelehnt und andere verfolgt werden können,müs-

sen diese begehrt werden bzw. begehrenswert erscheinen. Anerkennung von höher

gelegenen Instanzen wird begehrt, weil sie eine soziale Existenz in den Räumen

gewährleisten kann, in denen sie Geltungsmacht/Deutungshoheit besitzt: »Subjec-

tion exploits the desire for existence, where existence is always conferred from el-

sewhere; it marks a primary vulnerability to the Other in order to be.« (Butler 1997,

S. 20–21) Da aberMacht,wie beschrieben, nicht linear und einseitig ist, sondern ei-

ne Vielfalt an Kräften den Diskurs ebenso wie die Subjektivierung zusammen her-

vorbringen, können auch vielfältige Begehren bestehen. Dominanzen, wie Hierar-

chien und Hegemonien und die Normen, die mit ihnen in erschaffender Wechsel-

wirkung stehen, produzieren jedoch dominierende Begehren, während andere Be-

gehren marginalisiert werden. Gesellschaftskritische Bildung kann daher die Er-

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 103

möglichung der Abwendung von dominierenden Begehren bzw. die Zuwendung/

Stärkungmarginalisierter Begehren als eine wichtige, fürWandel notwendige Auf-

gabe begreifen:

»Die Literaturwissenschaftlerin Spivak, die an der Columbia University in New

York lehrt und sich selbst als Lehrerin beschreibt, bestimmt Pädagogik in subal-

ternen Räumen dabei als die ›zwangsfreie Neuordnung von Begehren‹ (uncoercive

re-arrangement of desires, Spivak 2012).« (Castro Varela 2016, S. 49)

Abschließendgehe ichmit demviertenPunkt auf die äußerenBedingungenein,un-

ter denendie Anerkennungsprozesse erfolgen.DifferenzgerechtereAnerkennungs-

prozesse bedürfen äußerer Bedingungen, die dies ermöglichen. Gleichzeitig han-

delt es sich hierbei um einWechselverhältnis, da Anerkennung auf diese Bedingun-

gen Einfluss nimmt.

Widerstand gegen diskriminierende Anerkennungen muss sich nicht aus-

schließlich in Bezug auf die Anerkennungsprozesse selbst vollziehen. Widerstand

kann auch bei den Bedingungen ansetzen. Hierzu gehört a) die Änderung von

Anerkennungsnormen, also den Normen, nach denen anerkannt wird. In Bezug

auf die Anerkennung als gebildet, bedeutet das die Veränderung der Maßstäbe,

anhand derer Bildung und Gebildetsein gemessen werden und der Bilder, die mit

Gebildetsein, gebildeten Personen und Bildung assoziiert werden. Die Normen

entstehen in der Gesellschaft und wer wen wie (nicht) anerkennen kann/darf, ist

ebenfalls gesellschaftlich konstituiert.Umdiese Verhältnisse zu verändern, braucht

es b) die Veränderung der Gesellschaftsstrukturen, wenn diese differenzungerecht

sind. Zudem verlangt gerechte Anerkennung c) gerechte materielle Verteilung. Die

materielle Ausgangslage beeinflusst Abhängigkeiten undMöglichkeiten.

Diese drei Punkte hängenmiteinander zusammen.Es handelt sich nicht um ei-

ne chronologische Schrittfolge, sondern sie interagieren miteinander. Es braucht

eine differenzgerechte Gesellschaft mit ebensolchen Normen, die unter anderem

auchdurchgerechtematerielleVerteilungausgezeichnetwird,umdifferenzgerech-

te Anerkennung zur Norm zu machen. In einer gerechten Gesellschaft wäre es in

Ordnung, wenn Anerkennung zu ihrem Bestand/ihrer Stabilität beiträgt.

Dreiteilungen der Anerkennung

Das Hinterfragen von Zweiteilungen, die Betrachtung von Multiplizitäten/

Vielheiten und die Anwendung des Trilemmas der Inklusion ziehen sich durch

die bisherigen theoretischen Überlegungen. Auch in Bezug auf Anerkennung ist

diesesMuster vorhanden.Dies lässt sich in verschiedenerHinsicht sehen: Einmal in

Bezug auf die Anerkennung erfahrende Person/Gruppe, bezogen auf den Inhalt der

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Anerkennung/die Anerkennung selbst und letztendlich auch auf die anerkennende

Instanz. Bei jedem dieser drei Aspekte findet sich eine Dreiteilung, in der jeweils

weiterführende Vielheiten gefunden werden können. Diese Arbeit wird sich ver-

einfachend, um den Überblick zu gewährleisten, auf Dreiteilungen beschränken,

auch wenn sich diese potenziell noch weiter auffächern lassen. Die Dreiteilungen

klangen bereits immer wieder an und nun werde ich sie systematisieren.

Die Dreiteilung der Anzuerkennenden/der Anerkennung/der Anerkannten: Zunächst er-

gibt sich eine dreigeteilte Figur aus Butlers und Bedorfs Gedanken, wie oben be-

reits deutlich wurde. Die anzuerkennende Person ist nicht exakt dieselbe, wie die

anerkannte Person (Bedorf 2010, S. 104–127). Oben wurden dementsprechend be-

reits die drei Ichs benannt, die sich bei Bedorf finden lassen: Die anzuerkennende

Person/Gruppe in unendlicher Andersheit, die anerkennende Person/Instanz und

die anerkannte Person in ihrer hergestellten sozialen Existenz (ebd.). Die anerken-

nende Person/Instanz wird an dieser Stelle noch einmal herausgenommen, da sie

im Folgenden ihre eigene Dreiteilung erhalten wird. Aber das, als was anerkannt

wird, bildet eine eigene Position. Denn es stellt die anzuerkennende Person nicht

vollständig und nicht zweifelsfrei treffend dar, sondern ist notwendig immer ver-

kennend (ebd., S. 144). Die anerkannte Person ist aber auch nicht exakt das, als was

sie anerkanntwird –sie kann eineVariationdavonwerden/sein,wenn sie affirmativ

darauf antwortet oder aber gerade nicht so sein,wenn sie die Anerkennung zurück-

weist. Es ist also eineDreiteilung in: 1. Anzuerkennende Person, 2. Anerkennung als

etwas oder jemand und 3. Anerkannte Person.

Das Trilemma der Anerkennung: Beim 2. Punkt, der Anerkennung als etwas oder je-

mand setzt nun das Trilemma der Inklusion in Bogers Aufsatz »Wen als was aner-

kennen?ZumVerhältnis zwischenAnerkennungstheorie undTheorie der trilemma-

tischen Inklusion« an. Im Zusammenspiel mit Bedorfs verkennender Anerkennung

als etwas oder jemand beschreibt Boger dort, wie sich Anerkennung im Trilemma

bewegt:

»Die drei zu bedenkenden Aporien der Anerkennung, die sich aus diesem ausge-

schlossenen Dritten ergeben, lauten in der Nomenklatur der Theorie der trilem-

matischen Inklusion:

1)Wer andere anerkennt, um ihreAndersheit*wertzuschätzen,wiederholt die Zu-

schreibung dieser Differenz und verfestigt sie (EN).

2) Wer andere als Individuum anerkennt, um ihnen keine Andersheit und keine

Differenz zuzuschreiben, sondern sie in ihrer Singularität zu sehen, übersieht als-

bald das historische Gewicht dieser Kategorisierungen und droht in eine Leug-

nung und Nivellierung von Differenz zu verfallen (ND).

3)Wer andere als radikal/fundamental Andere* anerkennt, die sich einemUniver-

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 105

salismus, den sie als falschen Universalismus erachten, entziehen wollen und die

also als widerständig Andere* zu achten sind, wiederholt deren Ausschluss aus

dem Normalen* (DE).« (Boger 2020b)

Anerkennung kann normalisieren, dekonstruieren und empowern, aber nicht alles

drei gleichzeitig (ebd.). Anzuerkennende Individuen/Gruppen können sich durch

Anerkennung Zugehörigkeit zur Norm, Teilhabe,Gleichberechtigung aus einer bis-

her ausgeschlossenen/verandertenPositionherauswünschen (EN).Sie könnenaber

auch Individualität, individuelle Einzigartigkeit, Vielfalt, die Loslösung von Kate-

gorien und Stereotypen begehren (ND). Ebenso kann das Begehren nach Aufwer-

tung und Bestätigung der Andersheit, der Gruppenzugehörigkeit/der Kategorie und

das Abwenden von der Norm vorhanden sein (DE). Aber während alle drei Begeh-

ren gleichzeitig – mehr oder weniger ausgeprägt – vorhanden sein können, lassen

sie sich nicht zusammen erfüllen, da sie imWiderspruch zueinander stehen (ebd.).

Mit Bedorf lässt sich sagen, dass Anerkennung notwendigerweise immer auch ver-

kennend ist (Bedorf 2010, S. 144). Allerdingswird diese Verkennung unterschiedlich

erfahren. Sie kann diskriminierend sein,wenn sie Differenzungerechtigkeit stärkt,

aber andersherum auch Diskriminierung entgegentreten. Wichtig ist angesichts

der jeweiligen Situation, der historisch gewordenen Bedeutungen, die mit ihr ein-

hergehen, der gesellschaftlichen Kontexte und der vorhandenen Begehren der be-

troffenen Personen, abzuwägen, welche Linie des Trilemmas am besten geeignet

ist: »So sind die drei trilemmatischen Linien zwar auf einer abstrakten Ebene als

gleichrangige und gleich gültige erkennbar, in konkreten Situationen aber gilt es,

sich zu entscheiden.« (ebd.)

Die Dreiteilung der Anerkennungsinstanzen: Diese beiden Dreiteilungen führe ich zu-

sammen und ergänze siemit einer dritten Aufteilung (Freund 2021). Die dritte Ein-

teilung ist die derAnerkennenden- oder potenziell Anerkennenden-Instanzen.Dies

könnenPersonen,Gruppen oder Institutionen sein.Wie die (post-)kolonialenTheo-

riengezeigt haben,gibt es dieMöglichkeit, sichunter bestimmtenVoraussetzungen

von hierarchischer Anerkennung zu einem gewissen Grad abzuwenden. Statt An-

erkennung durch eine hierarchisch über einem angeordnete Instanz anzustreben,

kann sich auch an Anerkennungsinstanzen auf der gleichen Ebene, eventuell mit

ähnlichen Erfahrungen, gewendet werden (Balaton-Chrimes und Stead 2017, S. 2).

So entsteht Solidarität unter Unterdrückten, die subjektkonstituierende Kräfte be-

inhaltet.Es sindnicht dieselbenKräfte,wiedie der hierarchischübergeordneten In-

stanz und somit ist es auch nicht die gleiche Form der Subjektkonstituierung, aber

es ist eine Alternative, die manchmal einen Ausweg aus der in manchen Kontexten

scheinbar absoluten Abhängigkeit darstellen kann.

Zudem kann es sich aber auch um Selbstanerkennung handeln (ebd., S. 12),

indem das anzuerkennende Individuum/die anzuerkennende Gruppe gleichzeitig

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

auchdie anerkennende Instanz ist.Hier ergeben sich nunFragen,da zuBeginndie-

ses Kapitels das Bedürfnis nach Anerkennung durch ein anderes Selbstbewusstsein

hergeleitet wurde. Bei der Selbstanerkennung handelt es sich dagegen nicht um ein

anderes Selbstbewusstsein – der Prozess erscheint nichtmehr als Dialektik. Jedoch

ist das nur der erste Blick. Das Argument hier ist, dass eine imaginierte Dialektik

vorhanden ist und unter der Voraussetzung vorausgegangener anderer Formen

von Anerkennung ausreicht, um die Selbstkonstitution (vorübergehend/für den

Moment) zu gewährleisten. So lässt sich annehmen, dass Selbstanerkennung für

Säuglinge in relativer Isolierung kein mögliches Werkzeug gegen Hospitalismus

darstellt. Aber eine Person, die in ihrem Leben bereits ein gewisses Maß an Aner-

kennung inmanchenKontexten erhalten hat und über die notwendigenRessourcen

für Selbstliebe und Imagination verfügt, kann sich selbst ein Anderes sein, um sich

als etwas oder jemand anzuerkennen.

Somit halte ich hinsichtlich der Anerkennungsinstanzen die folgenden Aner-

kennungsformen fest:

a) Selbstanerkennung: Ich kann mich selbst anerkennen: »Ich/Selbst als anzuer-

kennend, ich/selbst als anerkennend, ich/selbst als anerkannt (z.B. bei Horn-

scheidt 2018).« (Freund 2021, S. 41) Das Selbstmuss dabei kein Individuum sein.

Es kann sich auch um ein Kollektiv handeln.

b) Solidarität/Widerständige Anerkennung: Mitglieder der eigenen Gruppe kön-

nen sich untereinander gegenseitig anerkennen.Menschenmit geteilten Erfah-

rungen können sich gegenseitig anerkennen. Menschen, die unterschiedliche

Unterdrückungserfahrungen gemacht haben, aber (mehr oder weniger) auf ei-

ner Ebene einander begegnen, können sich gegenseitig anerkennen.

c) Hierarchische Anerkennung: Menschen und Gruppen können durch hier-

archisch übergeordnete Instanzen anerkannt werden. Diese Anerkennung

dominiert hierarchische und hegemoniale Gesellschaften: »ich/selbst/eigene

Gruppe als anzuerkennend, Norm/dominierende Gruppe als anerkennend,

ich/selbst/eigene Gruppe als anerkannt (z.B. bei Taylor, 1994)«. (Freund 2021,

S. 41)

Hierarchien begünstigen hierarchische Anerkennung, aber sie ist nicht die einzig

mögliche Form der Anerkennung.Widerstand ist möglich. Zudemmuss hierarchi-

sche Anerkennung nicht immer in negativ wirkenden Anerkennungen münden.

Auch hierarchische Anerkennung kann aufwertend empowern, Teilhabe ermögli-

chen, dekonstruieren, individualisieren. Nur, dass sie dabei die Hierarchie selbst

nicht abschafft.

Die einzelnen Anerkennungsinstanzen kombiniere ich mit den verschiedenen

Anerkennungen des Trilemmas:

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 107

»Ich kannmich selbst 1. als normal/zugehörig zumuniversell imaginierten/Teil der

Dominanzgesellschaft, 2. als Individuum oder 3. als Teil einer Gruppe/als Gegen-

part zur Norm anerkennen.

Die Anderen*/die eigene Gruppe/eine besondere Gruppe kann mich 1. als Teil der

Norm/Unterdrückend/privilegiert 2. als Individuum oder 3. als zu ihnen gehörig

anerkennen.

DieNorm-/Dominanzgesellschaft/dominierende Instanz kannmich 1. als zugehö-

rig/»normal«, 2. als Individuum oder 3. als anders* oder besonders anerkennen,

also mich in meiner Differenz sehen bzw. mir eine solche zuschreiben.« (Freund

2021, S. 41)

Es lässt sich im Voraus nie mit absoluter Sicherheit sagen, welche Position im Tri-

lemma die angemessenste ist, umDifferenzgerechtigkeit zu fördern. Verschiedene

Faktoren, die in dem Kontext die Ungerechtigkeit ausmachen, können mitgedacht

werden, um zu schauen, wie Gerechtigkeit am besten gefördert werden kann. Aber

es bleibt ein Risiko (Boger 2020b) für Anerkennende, welche die Intention haben,

Differenzgerechtigkeit zu verringern.

Die Ambivalenzen von Anerkennung

Resultierend aus den bisherigen Überlegungen zu Anerkennung führe ich vier

Punkte auf, die ambivalente Aspekte von Anerkennung aufzeigen:

a) Anerkennungkannbzw.AnerkennungsstrukturenkönnennegativeAuswirkun-

gen auf Gruppen und Individuen haben.

a. Dies gilt für Gruppen/Individuen, die von Anerkennung ausgeschlossen

oder zumindest in den geltenden Anerkennungsstrukturen benachteiligt

sind und verkannt werden.

b. Dies gilt für Gruppen/Individuen, die Anerkennung erfahren.

i. Dies gilt, weil Anerkennung immer auch verkennend ist. (Bedorf 2010)

ii. Dies gilt, weil Anerkennung manipulativ sein kann/Verhalten positiv

verstärken kann, das nicht im eigenen Interesse, sondern im Interesse

der anerkennenden Instanz(en) ist. Dies zeigt das bereits erwähnte Zitat

von Rivera Cusicanqui: »a saying we have in the south of Bolivia: ›Praise

the fool if you want to see [her] work more.‹ (Rivera Cusicanqui 2010: 64)«

(Grosfoguel 2020, S. 209–210)

Damit geht die Bedeutung einher, dass Anerkennung nicht unbedingt mit

einer Wertschätzung der eigenen Person einhergehen muss. Es kann auch

ein manipulatives Ausnutzen dahinterstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

iii. Dies gilt, weil sich Individuen im Zuge von Anerkennung zu ihr verhal-

ten müssen.

iv.Dies gilt, weil Anerkennung die Abgrenzung zu Beziehungen/Systemen,

die einem nicht gut tun, erschweren kann.

v. Dies gilt, weil Anerkennung dazu beitragen kann, Individuen/Gruppen

in die Gesellschaft einzupassen, auch wenn diese nicht auf das Wohl der

betroffenen Personen ausgerichtet ist. (Die jeweiligen Personen sind dabei

nicht passiv, sondern verhalten sich zu Anerkennung, aber wie oben deut-

lich wird, können sie sich nicht nicht dazu verhalten und sind daher durch

Anerkennung im Zugzwang).

b) Anerkennung kann (problematische, ungerechte) Gesellschaftsstrukturen auf-

rechterhalten/festigen oder in den Worten von Kristina Lepold: »Identitäten

können auf nichtakzidentielle Weise an der Aufrechterhaltung gesellschaftli-

cher Arrangements beteiligt sein.« (Lepold 2021, S. 189) Betont werden muss

hier das Wort »können«, da der »Zusammenhang von Identitäten und Hand-

lungen kein deterministischer« (ebd.) ist. Zudem gibt es weitere Faktoren, die

auf den Erhalt undWandel von Gesellschaftsstrukturen einwirken,weshalbmit

Anerkennungsprozessen verknüpfte Identitäten alleinstehend noch nicht über

die Reproduktion bestehender Verhältnisse entscheiden. (ebd.)

c) Anerkennung stellt die Anerkennenden vor Herausforderungen.

a. Dies gilt, da sie immer etwas Riskantes hat: Es lässt sich nicht vollends vor-

ab determinieren, ob die Anerkennung den intendierten Effekt haben wird

(Gabentheorie, Verkennende Anerkennung,Trilemma). Etwas kann gut ge-

meint sein und trotzdem diskriminierend sein.

b. Dies gilt, weil Anerkennung in Systemen stattfindet, welche nicht von Ein-

zelpersonen bewusst intentional gesteuert, sondern lediglich beeinflusst

werden kann. Somit können anerkennende Personen zwar zu dominieren-

den Gruppen gehören, die als Ganze über die Anerkennungsbedingungen

bestimmen. Jedoch findet die einzelne Anerkennung in diesem System

statt, ohne es allein grundlegend verändern zu können. Also selbst wenn

anerkennende Instanzen differenzgerecht agieren wollen, kann dies ange-

sichts bestehender intersektional diskriminierender Strukturen schwer zu

verwirklichen sein.

d) Anerkennung ist ambivalent, weil die in 1.-3. genannten, möglichen negativen

Auswirkungen die positiven Wirkungen von Anerkennung nicht aufheben.

Sie existieren gleichzeitig/parallel und unabhängig oder auch in Verflech-

tung – mit ihnen. Da es kein vorherbestimmtes Selbst gibt, ist nicht von einer

Selbstverwirklichung auszugehen, wie oben erläutert wurde. Aber positive

Wirkungen, wie Honneth sie beschreibt (Stärkung des Selbstvertrauens durch

Liebe, Stärkung der Selbstachtung durch Respekt, Stärkung der Selbstschät-

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung 109

zung durchWertschätzung/Solidarität/Leistungsanerkennung), sind durchaus

anzunehmen.

Bildungsanerkennung: Anerkennung und epistemische Gewalt

Bildung ist gesellschaftlich als solche hergestellt. Vorstellungen von Gebildetsein

sind gesellschaftlich hergestellt.Wie das Kapitel zu Bildung und epistemischer Ge-

walt gezeigt hat, haben sich diese Prozesse nicht unter gerechtenBedingungen voll-

zogen. Vielmehr liegt Gewalt inWissen und Bildung sowie ihren Bewertungen und

den Bewertungen vonMenschen in Bezug auf ihre AssoziationmitWissen und Bil-

dung. Im Kapitel zu epistemischer Gewalt fand die in dekolonialen Theorien ver-

breitete Triade der »Kolonialität der Macht, […] Kolonialität des Wissens und […]

Kolonialität des Seins« (Brunner 2020, S. 42) Erwähnung. Das Zusammenspiel die-

ser drei Aspekte ist notwendigerweise mit Anerkennung verknüpft.

Wie die Auseinandersetzungen mit Bildung und Anerkennung gezeigt haben,

könnennormative FragenderBildungsanerkennungnicht auf eineEinteilung in po-

sitive Anerkennung von Menschen als gebildet und negative Verkennung in der Darstellung

vonMenschenals ungebildet reduziertwerden.Es gilt, differenzierter vorzugehen,um

in verkennenden Anerkennungen differenziert zu betrachten, welche Rolle die zu

betrachtenden Prozesse in Bezug auf Differenzgerechtigkeit spielen.

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

