4 Theoretische Auseinandersetzung mit
und Systematisierung von Anerkennung

»[...] recognition helps give our lives depth
and continuity, and a world completely
lacking the signposts of identity would be
unnavigable. At the same time, many of
the relationships established and main-
tained through recognition are unjust,
often severely so. If recognition makes
the social world intelligible, it often does
so by stratifying it, subordinating some
people and elevating others to positions of
privilege and dominance.« (Markell 2009,
S.1-2)

Um der Frage nachzugehen, wer wie im Diskurs als gebildet und was dabei als
Bildung anerkannt wird, ist es wichtig, ein Verstindnis fiir Anerkennung und
ihre Funktionsweisen zu entwickeln. Daher widmet sich dieses Kapitel der theo-
retischen Erschlieffung von Anerkennung. Hierbei werden bisherige Theorien zu
Anerkennung in ein neues Verhiltnis zueinander gesetzt, um darauf aufbauend
weiterfithrende Schliisse zu ziehen und ein Analyseraster zu entwickeln. Die erste
Person Singular wird hierbei stellenweise hervortreten, um kenntlich zu machen,
welche Systematisierungen von Anerkennung aus dieser Arbeit hervorgegangen
sind.

Anerkennung ist ein Wort, das in vielen Kontexten gebraucht wird und alltags-
sprachlich hiufig unhinterfragt als positiv bewertet wird. Jedoch lisst sich diese
scheinbar eindeutige normative Wertung hinterfragen. Das heif3t nicht, dass An-
erkennung nun gegenteilig als etwas Negatives zu sehen ist. Vielmehr bedeutet es,
dass Anerkennung komplex ist und kontextspezifisch gesehen werden muss. Es gibt
einen umfangreichen Theorienpluralismus zu Anerkennung und im Uberblick bie-
tet sich ein ambivalentes Bild. In der aktuellen theoretischen Forschung bildet sich
dasunter anderem an Titeln wie Recognition and Ambivalence, einem von Heikki Ikih-
eimo, Kristina Lepold und Titus Stahl herausgegebenen Sammelband, und Ambiva-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

lente Anerkennung, einer Monographie von Lepold ebenso ab wie an anerkennungs-
kritischen Arbeiten aus den (post-)kolonialen und indigenen Studien. Zu letzteren
gehoren unter anderem Veroffentlichungen von Audra Simpson und Glen Coult-
hard. Daher versucht dieses Kapitel, Anerkennung differenziert nachzuzeichnen.
Dabei sind folgende Fragen wegweisend: Was ist Anerkennung oder was kann An-
erkennung sein, was tut Anerkennung, wie kann sie gestaltet sein und wie funktio-
niert sie? Welche Rolle spielen Machtstrukturen und wie sehen Handlungsoptionen
im Umgang mit Anerkennung aus? Letztendlich tragen die letzten Fragen zur Be-
antwortung der ersten bei. Eine Definition von Anerkennung lisst sich nicht ohne
eine Betrachtung ihrer Ausformungen und ihres Tuns befriedigend herleiten.

Ankerdefinition

Zu Beginn kann eine erste, allgemein gehaltene und kurze Definition einen An-
haltspunkt geben. Diese kurze Definition wirkt als Anker, der stabil bleibt, wahrend
andere bestehende Vorstellungen diskutiert werden. Es ist das Verstindnis von An-
erkennung, welches Mecheril 2003 in Prekire Verhdltnisse festgehalten hat. Seitdem
hat sich sein Bild von Anerkennung vertieft und ausdifferenziert. Aber dennoch
kann eine Kurzfassung dieser Definition hilfreich sein, um sich den Begriff zu
erschlieflen: »Anerkennung umfasst immer zwei Momente, das der Identifika-
tion und das der Achtung.« (Mecheril 2003, S.391) Ahnlich fasst auch Kristina
Lepold das grundlegende Anerkennungsverstindnis verschiedener Anerkennungs-
theorien zusammen: Anerkennung sei eine Kombination aus der Identifizierung
als X und der »Zuweisung eines normativen Status«, dem auf unterschiedliche
Weise begegnet werden kann (Lepold 2021, S.177-178). Anerkennungstheorien
werden meist auf Personen angewendet, konnen aber ebenso fiir Zustinde und
Objekte gelten. Auch bei der Anerkennung einer Situation als z.B. Erfolg oder
eines Gegenstandes als hilfreich, finden beide Momente ihre Anwendung. Somit
lasst sich mithilfe dieser Definition sowohl die Anerkennung von Menschen als
gebildet, als auch die Anerkennung von etwas als Bildung betrachten. Beides wird
identifiziert/bestimmt/benannt und mit Status versehen/erhilt Achtung. Im Falle
der Anerkennung von Personen als gebildet, ist es ein Status, der die Form einer
gesellschaftlichen Position mit einem bestimmten Zugang zu Arbeitsplitzen oder
weiterfithrender Bildung, finanziellen Vorteilen und vielem mehr einnehmen kann.
Bei der Anerkennung von etwas als Bildung ist es ein Status, der unter anderem
ermoglicht, dass etwas, das in der Schule gelehrt wird, als Qualifikation fir Arbeits-
plitze oder weiterfithrende Bildung fungieren darf und dass Personen, die iiber
dieses Etwas verfiigen, als gebildet anerkannt werden kénnen (als nétige, aber nicht
unbedingt hinreichende Bedingung, da auch andere Faktoren die Moglichkeit der
Personen, als gebildet anerkannt zu werden, beeinflussen kénnen).

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

Da diese grundlegende Definition fiir dieses Kapitel und diese Arbeit zwar hilf-
reich, aber nicht ausreichend sein wird, vertiefen die folgenden Abschnitte das Ver-
stindnis von Anerkennung. Hierbei wird zunichst die Relevanz von Anerkennung
ergriindet, indem Theorien, die von einem Bediirfnis nach Anerkennung ausgehen,
erkundet werden. Zudem wird die Rolle, die Anerkennung bei der Identititsbildung
spielt, beleuchtet. Nachdem so schon ein Eindruck von der Bedeutung von Aner-
kennung, ihrem Tun und Funktionsweisen gewonnen wurde, kann Anerkennung
im Zusammenhang mit Leistung betrachtet werden. Dies ist fir diese Arbeit von
besonderem Interesse, da mit der Anerkennung als gebildet hiufig Leistungsaner-
kennung einhergeht. Autbauend auf diesen Punkten kann das Ambivalente der An-
erkennung in den Blick kommen: Es geht um die Verflechtung von Anerkennung
und Verkennung sowie die Rolle von Normen, Macht- und Herrschaftssystemen.
Wie zuvor auch schon zu anderen theoretischen Fragen dieser Arbeit bietet auch
bei Anerkennung das Trilemma der Inklusion eine Méglichkeit, Anerkennung zu-
sammen mit Differenzgerechtigkeit zu denken. Schliefilich erméglicht der gewon-
nene Uberblick zu Anerkennung, in der Zusammenfithrung ihrer Notwendigkeiten
und Problematiken, wie Widerstand mit Anerkennung zusammengedacht werden
kann.

Die gewonnenen Erkenntnisse zu Anerkennung werden anschlieRend mit den
theoretischen Uberlegungen zu epistemischer Gewalt zusammengefiihrt und in ei-
ne fiir diese Arbeit nutzbare Form gebracht.

Anerkennung als (Grund-)Bediirfnis

Menschen begehren und brauchen Anerkennung. Als Herleitung hierfiir dienen
Theoriestringe, die Anerkennung eindeutig als positiv ansehen. Sie benennen
Verkennung als das negative Gegenstiick von Anerkennung und lassen sich hiufig
einer Hegelschen Tradition zuordnen. Hier ist diese Theorietradition von Interesse,
da sie die Relevanz von Anerkennung als (Grund-)Bediirfnis darlegen kann. Aller-
dings wird der einseitigen Bewertung von Anerkennung als ausschliefilich positiv
sowie den Vorstellungen von Gegenseitigkeit im weiteren Verlauf dieses Kapitels
ein machtkritischer Blick entgegengestellt.

Besondere Berithmtheit hat eine Passage von Georg Wilhelm Friedrich Hegels
Phinomenologie des Geistes unter dem Ausdruck Herr-Knecht Dialektik erlangt. Die
Theorie Hegels wird hier nicht als unhinterfragter Referenzpunkt stehengelassen.
Vielmehr bedarf sie einer kurzen Erliuterung, um anschlief}end differenziert auf
die Kritik an Hegels Anerkennungsvorstellungen eingehen zu kénnen. Denn Hegel
beschiftigt sich zwar mit Abhingigkeiten, aber beweist dabei eine seiner Position
und seinen Erfahrungsriumen entsprechende Ignoranz hinsichtlich strukturel-
ler Ungerechtigkeiten. Die sogenannte Herr-Knecht Dialektik ist in einer Sprache

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

65


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

geschildert, die (cis-)Mannlichkeit als Norm setzt. Es geht letztendlich um eine
dominierende und eine dominierte Instanz. Im Folgenden werden bei Herr* und
Knecht* Sternchen verwendet, um diese mannliche Norm in Frage zu stellen und
stellenweise werden zudem Umschreibungen genutzt.

Hegel verwendet die Vorstellung von isoliertem Selbstbewusstsein, um inter-
subjektive Beziehungen und Abhingigkeiten theoretisch zu erschlief3en. Zuvor hat
er bereits das Problem des Selbstbewusstseins ohne (Anerkennung durch) andere,
zu denen es sich beziehen kann, artikuliert:

»Aber in der Tat ist das Selbstbewufitsein die Reflexion aus dem Sein der sinnli-
chen und wahrgenommenen Welt und wesentlich die Riickkehr aus dem Anders-
sein. Esist als Selbstbewufitsein in Bewegung; aber indem es nursich selbst als sich
selbst von sich unterscheidet, so ist ihm der Unterschied unmittelbar als ein An-
derssein aufgehoben; der Unterschied ist nicht, und es nur die bewegungslose Tau-
tologie des: Ich bin ich; indem ihm der Unterschied nicht auch die Gestalt des Seins
hat, ist es nicht Selbstbewufstsein.« (Hegel 1973, S. 138)

Die Definition des Selbstbewusstseins ist also bereits auf seine Beziehung, auf das,
was aufRerhalb des Selbstbewusstseins ist, bezogen. Um Selbstbewusstsein sein zu
konnen und um sich selbst als solches wahrnehmen zu kénnen, braucht es eine Be-
wegung in ein anderes und eine Riickkehr zu sich selbst. Denn nur so kénne ein
Unterschied ausgemacht und iiber diesen Unterschied ein spezifisches Sein festge-
stellt werden.

Das einzelne Selbstbewusstsein, als nicht anerkanntes, kann sich kein Bild von
sich machen, keine Identitit ausbilden. Es hat nichts, wovon es sich abgrenzen und
nichts, woriiber es sich begreifen kann. Wenn ein Selbstbewusstsein ein anderes als
Objekt wahrnimmt, kann es eine Subjekt-Objekt Beziehung fithren und sich in ers-
ter Stufe dariiber definieren (ebd. S. 143). Es ist durch das, was es mit den Objekten
tut und wie es sich zu ihnen verhilt:

»[...] es ist Begierde. Der Nichtigkeit dieses Anderen gewifs, setzt es fiir sich diesel-
be als seine Wahrheit, vernichtet den selbststindigen Gegenstand und gibt sich
dadurch die Gewifsheit seiner selbst als wahre GewifSheit, als solche, welche ihm
selbst auf gegenstindliche Weise geworden ist.« (ebd.)

Das Selbstbewusstsein in Beziehung mit einem Objekt, dem Bewusstsein abgespro-
chenwird, sei somitein Vernichtendes, um sein zu kénnen. Um nichtin der Nichtig-
keit zu verweilen, die dem Gegenstand zugewiesen wird, gelte es zu vernichten. Im
Anschluss an das vorige (Unter-)Kapitel zu epistemischer Gewalt lisst sich diese Lo-
gik Hegels im Kontext europiischer Uberlegenheitsvorstellungen lesen. Dominanz
und Ausléschung dessen, was lediglich als Objekt, nicht aber als relevantes Subjekt

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

anerkannt wird, erscheint als Grundbedingung, um sich dadurch »die GewiRheit
seiner selbst als wahre GewiRheit« zu geben. (ebd.) Dies lisst sich in eine Tradition
der Existenzdeklaration auf der Basis von Unterdriickung einordnen:

»Dussels Antwort auf diese Frage zielt auf die koloniale Unterseite dieses para-
digmatischen modernen Mottos: Dem »>Ich denke, also bin ich« (cogito ergo sum)
sei notwendigerweise die europdische Erfahrung eines >lch erobere, also bin
ich< (conquiro ergo sum) vorausgegangen. Nur wer die koloniale Eroberung als
Selbstverstandlichkeit erachte und sich selbst dementsprechend fiir das Zentrum
der Welt halte, konne (iberhaupt auf diesen Gedanken kommen — ein »imperial
being« (zit.n. ebd.), das seine eigenen Méglichkeitsbedingungen und Privilegien
unsichtbar zu machen versteht und auch selbst zu vergessen scheint. Doch nach
Grosfoguel fehlt in dieser dekolonialen Erklarung der Kolonialitit des Wissens
ein wesentliches Bindeglied. Zwischen dem »Ich erobere, also bin ich< und dem
>Ich denke, also bin ich«liege nichts weniger als die gewaltsame koloniale Praxis
des >Ich vernichte, also bin ich« (extermino ergo sum) (ebd.) [..].« (Brunner 2020,
S.51)

»What links the > conquer, therefore | am« (ego conquiro) with the idolatric, God-
like >I think, therefore | am« (ego cogito) is the epistemic racism/sexism pro-
duced from the s exterminate, therefore | am« (ego extermino). It is the logic of
genocide/epistemicide together that mediates the >I conquer< with the epis-
temic racism/sexism of the | think< as the new foundation of knowledge in the
modern/colonial world.« (Grosfoguel 2013, S. 77)

Nun geht Hegel René Descartes nicht voraus, sondern im Gegenteil und nimmt we-
der das »ich denke« noch das »ich vernichte« als ausreichende Bedingung fiir die
Ausbildung einer Identitit. Uber die Vernichtung des Objekts erlange das Selbstbe-
wusstsein lediglich eine Position als begehrend und konsumierend. Dariiber hinaus
habe es jedoch keine Identitit. Es brauche laut Hegel ein anderes Selbstbewusst-
sein, also ein Gegeniiber, welches ebenfalls als Subjekt agieren kann: »Das Selbstbe-
wufStsein erreicht seine Befriedigung nur in einem anderen SelbstbewufStsein.« (Hegel 1973,
S. 144) Erst wenn es zwei sind, konnten sie sich gegenseitig wahrnehmen, sich von-
einander abgrenzen, zueinander positionieren und unter Einfluss des Bildes, wel-
ches das jeweils andere von ihnen hat, ein Verhiltnis zu sich selbst finden: »Das
Selbstbewufitsein ist an und fiir sich, indem und dadurch, dafd es fiir ein anderes an
und fur sich ist; d.h. es ist nur als ein Anerkanntes.« (ebd., S. 145) Hegel sieht Aner-
kennung als Bewegung des Selbst ins Andere, wo es sich selbst findet, eine Abgren-
zung von Selbst und Anderem vornimmt und dadurch fir sich sein kann, wihrend
andersherum von dem Anderen ausgehend das Gleiche geschieht (ebd. S. 145-146).
Es funktioniere laut Hegel nur in der beidseitigen Aktion, in der Reziprozitit, da
die Anerkennungshandlungen voneinander abhingig seien. Indem sie einander als

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

67


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Subjekte anerkennen, kénnen sie fiireinander die anerkennende Funktion erfiillen,
die der Gegenstand im Objektstatus zuvor nicht fiir sie bereithielt. »Sie anerkennen
sich als gegenseitig sich anerkennend.« (ebd., S. 147)

Diese Abhingigkeit voneinander miissten die Selbstbewusstseine jedoch erst
einmal erkennen. Im Streben sich zu bewihren, ergebe sich ein Kampf, der bis an
die Schwelle des Todes fiihre (ebd., S. 149). Jedoch endet der Kampf vor dem Tod
eines oder beider Selbstbewusstseine. Dieser Moment ist in Hegels Gedankenspiel
ein Transformationspunkt. Der Tod produziert zwar »die Gewiflheit [...], daf} beide
ihr Leben wagten und es an thnen und an dem Anderen verachteten« (ebd.), aber es
folgt die Erkenntnis der Abhingigkeit, welche das Toten des jeweils anderen Selbst-
bewusstseins verhindert.

Es ergebe sich aus dem ungleichen Krifteverhiltnissen des Kampfes die Bezie-
hungvon Herr* und Knecht* (ebd., S. 150). In der dominierenden Position sieht He-
gel ein »Firsichsein« (ebd.), wihrend die unterdriickte Partei als »das unselbststin-
dige, dem das Leben oder das Sein fiir ein Anderes das Wesen ist« (ebd.) beschrie-
ben wird. Im Sinne heutiger Forschung liefe sich dieses Phinomen am ehesten als
eine Form internalisierter Unterdriickung beschreiben, in der betroffene Personen
die Hierarchie soweit verinnerlicht haben, dass sie (unbewusst) ihr Handeln, Fiithlen
und Denken am Wohl der iibergeordneten Person/Gruppe anstatt am eigenen Wohl
ausrichten.

Laut Hegel bestehe jedoch eine gegenseitige Abhingigkeit, da auch die Do-
minanz auf das Unterdriickte angewiesen sei: Beide briuchten die Anerkennung
des Gegeniibers. Beide wiirden begreifen, dass sie die Anerkennung des Anderen
brauchen und Anerkennung geben miissen, um ebenso welche zu erhalten (ebd.,
S. 150-155).

Hieraus ergibt sich ein positives Bild von Anerkennung. Anerkennung sei dem-
nach eine Dynamik inhirent, die letztendlich zu Gegenseitigkeit fithre. Selbstver-
hiltnisse wiirden durch reziproke Anerkennungsbeziehungen mit anderen ermég-
licht und um Selbstverhiltnisse herstellen zu kénnen etablierten sich — quasi auto-
matisch — gerechte Anerkennungsverhiltnisse.

Diese positive Theorie wird von Axel Honneth in seinen fritheren Veroffentli-
chungen weiter ausgebaut. Mithilfe eines dreigliedrigen Anerkennungsmodells,
dessen Grundlagen bei Hegel bereits angelegt sind (Honneth 1994, S. 43—46) sowie
sozialpsychologischer Anleihen bei George Herbert Mead ergibt sich eine ganze
Gesellschaftstheorie. Anerkennung trage laut Honneth dazu bei, das eigene Selbst
zu verwirklichen (ebd., S.174—211) und Individuen und Gruppen wiirden daher
nach Anerkennung streben. Es ergebe sich ein Gesellschaftsprinzip des Kimpfens
um Anerkennung mit dem Resultat, dass sich Anerkennung ausweite: Es wiirden
immer mehr Personen/Gruppen in Anerkennung einbezogen und immer mehr
Aspekte anerkannt. Honneth beschreibt drei Formen von Anerkennung, die jeweils
einen eigenen Anteil an der Selbstverwirklichung hitten. Die erste Form besteht

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

in Liebe als bedingungslose Form der Anerkennung, welche individuelles Selbst-
vertrauen ermoglichen wiirde (ebd., S.174). Die zweite Form ist Respekt, auch
als rechtliche Anerkennung gefasst. Menschen werden als Personen, die Rechte
haben, Biirger*innen sind, ernst genommen werden konnen und legitimerweise
Anforderungen stellen diirfen, anerkannt. Diese Anerkennungsform ermdgliche
Selbstachtung (ebd., S.194-195). Die letzte der drei Formen ist wiederum die
Wertschitzung, auch Solidaritit bzw. in manchen seiner Arbeiten ist sie auch an
Leistungsanerkennung im Kontext kapitalistischer Gesellschaften gekniipft (Hon-
neth 2017, S. 166). Diese ermdgliche Selbstschitzung (Honneth 1994, S. 277-278):

»Der Zusammenhang, der zwischen der Erfahrung von Anerkennung und dem
Sichzusichverhalten besteht, ergibt sich aus der intersubjektiven Struktur der
personlichen Identitat: die Individuen werden als Personen allein dadurch kon-
stituiert, dafd sie sich aus der Perspektive zustimmender oder ermutigender
Anderer auf sich selbst als Wesen zu beziehen lernen, denen bestimmte Eigen-
schaften und Fahigkeiten positiv zukommen. Der Umfang solcher Eigenschaften
und damit der Grad der positiven Selbstbeziehung wiachst mit jeder neuen Form
von Anerkennung, die der einzelne auf sich selbst als Subjekt beziehen kann: so
ist in der Erfahrung von Liebe die Chance des Selbstvertrauens, in der Erfahrung
von rechtlicher Anerkennung die der Selbstachtung und in der Erfahrung von
Solidaritdt schliefilich die der Selbstschiatzung angelegt.« (ebd.)

Damit im Einklang und sich ebenfalls auf Hegel beziehend, positioniert Charles
Taylor Anerkennung als grundlegendes menschliches Bediirfnis (Taylor 1994, S. 26).
Diese Uberlegungen (insbesondere Honneths Theorien) zu Anerkennung als etwas
grundlegend Positives, das Menschen benétigen, wurden unter anderem/vor allem
von Annedore Prengel in erziehungswissenschaftliche Kontexte transferiert. In der
Pidagogik der Vielfalt und folgenden Werken wird die Relevanz der Anerkennung von
Diversitit in pidagogischen Kontexten bekriftigt (Prengel 2006).

Die leitende Definition (Ankerdefinition) von Anerkennung als Identifizieren
und Status zuweisen/achten, ist in diesen Theorien vertreten. Es ist dabei ein
Prozess, der positiv konnotiert ist, da aus ihm etwas Wichtiges fiir das anerkannte
Subjekt/die anerkannte Gruppe resultiert. Wie lauten nun jedoch Kritiken an diesen
Vorstellungen und inwiefern kann Anerkennung als ambivalent gesehen werden?

Bevor diese Fragen ergriindet werden konnen, bedarf es weiterer theoretischer
Grundlagen. Daher wird das hier bereits angeklungene Verhaltnis von Anerkennung
und Identitit im nichsten Schritt noch einmal aus anderen Perspektiven betrachtet.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

69


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Anerkennung und Identitat

Zwei Titigkeiten von Anerkennung sind in der oben beschrieben Ankerdefinition
bereits enthalten: identifizieren und achten. Was das bedeutet und was es mit Iden-
titdt zu tun hat, wird nun vertiefend diskutiert. Darin inbegriffen ist auch die Frage,
ob das Identifizieren ein blof3es Erkennen und Benennen von etwas bereits Vorhan-
denem oder auch ein Herstellen oder Beeinflussen ist.

Honneths Theorien betrachten, wie erwihnt, Anerkennung als etwas, das zur
Selbstverwirklichung fithrt (Honneth 1994, S. 174—211). Indem eine Person Anerken-
nung erfihrt, realisiere sie ihr Ideal, ihr Selbst, das was sie sein solle. Um etwas zu
verwirklichen, was sein soll, muss es allerdings einen Plan, eine vorherbestimmte
Richtung geben. Honneths Vorstellungen zu Anerkennung wurden wiederholt hin-
sichtlich verschiedener Aspekte als teleologisch bezeichnet und kritisiert. Auch die-
ser Punkt kann, in seiner impliziten Annahme einer vorherbestimmten Richtung,
hinterfragt werden. Unter anderem kritisieren Thomas Bedorf und Patchen Mar-
kell die Vorannahmen, die hier eine Rolle spielen. Gibt es ein Selbst, das vorherbe-
stimmt ist und auf Anerkennung wartet, um realisiert zu werden? Eine solche Vor-
herbestimmung ldsst sich nicht nachweisen. Wenn es aber kein solches vorab fest-
stehendes Selbst gibt, dann kann Anerkennung nicht dazu dienen, es zu realisieren
(Markell 2009, S. 14; Bedorf 2010, S. 103-105).

Selbstverwirklichung in diesem Sinne scheint demnach keine Titigkeit zu sein,
der Anerkennung nachgeht. Sehr wohl kann Anerkennung aber die Subjektwerdung
beeinflussen. Demnach stehen Anerkennung und Identitit in einer Beziehung zu-
einander, die im weiteren Verlauf verdeutlicht wird.

Hierfur sind Judith Butlers Theorien zu Subjektivierung hilfreich. Ebenso wie
es eben mit Bedorf und Markell anklang, betrachtet Butler Anerkennung weniger
als Selbstverwirklichung und mehr als Teil eines herstellenden oder etwas veran-
dernden Prozesses. So lisst sich Anerkennung als Subjektivierungspraxis begrei-
fen. Subjektivierung ist die (kontinuierliche) Subjektwerdung, welche innerhalb von
Machtstrukturen stattfindet. Was Butler von Hegel iibernimmt, ist die Abhdngigkeit
von anderen, um sich selbst zu finden (Butler 2021b, S. 35). Der Prozess der Differen-
zierung zwischen Selbst und Anderem ist notwendig, um ein Verstindnis von sich
selbst zu erhalten (ebd.).

Butler sieht bereits in Subjects of Desire ein Begehren nach Anerkennung und den
Einfluss von Anerkennung auf Ausformungen von Begehren, in Zusammenhang mit
der Abhingigkeit der Subjekte von der Anerkennung anderer, um sich selbst begrei-
fen zu kénnen (ebd.). In spiteren Werken vertieft they dies und untersucht die Rolle
von Macht in Subjektwerdungsprozessen (ebd.). They bezieht sich zusammen mit
psychoanalytischen Ansitzen unter anderem auf Foucaults Machtbegriff und Dis-
kurstheorie sowie Louis Althussers Gedanken zu Interpellation. Daher gilt es nun

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

zunichst einen Einblick in Foucaults Machtbegriff zu erhalten, um dessen Bedeu-
tung fiir Butlers Subjektivierungsprozess zu erschlieflen.

Menschliches Miteinander ist von dem beeinflusst, was Foucault als Macht-
Wissens-Transformationsmatrizen bezeichnet (Foucault 2017a, S. 99). Macht und
Wissen sind in einem stindigen, unauflosbaren Wechselverhiltnis miteinander
verbunden, aber dabei nicht an sich starr, sondern in gegenseitiger Einflussnahme
im Wandel begriffen (ebd.). Macht ist dabei das Zusammenspiel von Krifteverhilt-
nissen — also nicht nur Dominanz, sondern eine Vielfiltigkeit an Kriften, zu denen
unterdriickende Krifte genauso wie widerstindige, dominierende wie dominierte
gehoren (Deleuze 1987, S. 43):

»Die Macht ist nicht etwas, was man erwirbt, wegnimmt, teilt, was man bewahrt
oder verliert; die Macht ist etwas, was sich von unzdhligen Punkten aus und im
Spiel ungleicher und beweglicher Beziehungen vollzieht.« (Foucault 2017a, S. 94)

Es kann Hegemonien und Hierarchien geben, aber keine Dominanz ohne Gegen-
wehr. Macht ist nicht einheitlich eins, sondern mannigfaltig. Zudem wirkt Macht
nicht nur zerstorerisch, sondern auch ordnend und herstellend. Macht kann pro-
duktiv sein, anstatt nur destruktiv. Der Begriff produktiv ist dabei jedoch nicht au-
tomatisch mit einer normativen Wertung versehen — es wird etwas hergestellt an-
hand der Macht/Krifteverhiltnisse. Ob dieses Hergestellte gerecht ist oder nicht,
hingt von der gerechten oder ungerechten Krifteverteilung ab, die dahintersteht.
Soentstehen Diskurse — bzw. sind stindig im Entstehen - innerhalb solcher Macht-
strukturen und produzieren Bedeutungen. Personen werden in diese Bedeutungen
hineingeboren. Denn Sinn ist immer schon vor ihnen da, auch wenn sie als Subjekte
unter Bedingungen am Diskurs mitwirken kénnen: Identititen sind immer schon
mit Bedeutungen belegt und befinden sich zugleich in einem stetigen Prozess der
Aushandlung von Bedeutung (Butler 2007).

Butler beschreibt wiederum, aufbauend auf Foucaults Gedanken zu Macht, den
Prozess der Subjektivierung (Subjection) als Paradox:

»As a form of power, subjection is paradoxical. To be dominated by a power exter-
nal to oneself is a familiar and agonizing form power takes. To find, however, that
what>onecis, one’s very formation as a subject, is in some sense dependent upon
that very power is quite another.« (Butler 1997, S. 1-2)

Individuen und Gruppen, die sich gegen Ungerechtigkeiten wenden, fithren nicht
blof} einen Kampf gegen Macht, sondern sie kimpfen gegen ungerechte Machtver-
hiltnisse mit ihrem eigenen Krifteanteil, wihrend sie gleichzeitig selbst aber auch
durch Macht geformt sind (ebd., S. 2). Sie sind in ihren (fluiden, multiplen) Einzel-
und Gruppenidentititen durch die Verhiltnisse geprigt, in denen sie sich bewegen.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

7


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Die Kritik, die sie an den geltenden Ordnungen iiben, ist begrenzt durch ihre Ab-
hingigkeit als Subjekte von eben diesen Ordnungen (ebd., S. 108). Sie miissen in
den vorhandenen Begriffen operieren oder wenn sie neue Begriffe nutzen, sie an
bereits Bekanntes anschlussfihig machen. Sie bewegen sich in immer vorab bereits
vorhandenen, historisch gewachsenen Bedeutungsmustern, die sich zwar weiter-
hin verandern, aber immer nur in Verbindung mit dem, was schon war. Es gibt kein
Auflerhalb. Somit kann eine Gleichzeitigkeit von Widerstand gegen geltende Macht-
verhiltnisse und Abhingigkeit von Macht bestehen.

In Bezug auf Gender und Feminismus hielt Butler einen Grundbaustein dieser
Ambivalenz bereits in der 1990 zuerst verdffentlichten Monographie Gender Trouble
fest:

»[..]thejuridical formation of language and politics that represents women as>the
subject< of feminism is itself a discursive formation and effect of a given version
of representational politics. And the feminist subject turns out to be discursively
constituted by the very political system thatis supposed to facilitate its emancipa-
tion. This becomes politically problematic if that system can be shown to produce
gendered subjects along a differential axis of domination or to produce subjects
who are presumed to be masculine.« (Butler 2007, S. 3)

In The Psychic Life of Power vertieft Butler diese Gedanken, insbesondere hinsichtlich
der psychischen Aspekte. Zudem macht they explizit, dass diese Abhingigkeit von
der bestehenden Ordnung und die Angewiesenheit auf bestehende Begriffe, das Be-
wegen in bestehenden Bedeutungen, Auswirkungen auf Anerkennung hat. Denn
dadurch ist es iiberhaupt nur méglich, Anerkennung innerhalb dieser Begriffe bzw.
Kategorien anzustreben. Angesichts der Angewiesenheit auf Anerkennung, um als
Subjekt (immer wieder) konstituiert zu werden, ergibt sich ein Anpassungsdruck,
um die eigene soziale Existenz zu sichern:

»Bound to seek recognition of its own existence in categories, terms, and names
that are not of its own making, the subject seeks the sign of its own existence out-
sideitself,ina discourse thatis at once dominantand indifferent. Social categories
signify subordination and existence at once.« (Butler 1997, S. 20)

Werden diese Uberlegungen auf das hier fokussierte Thema iibertragen, bedeutet
dies, wer als Migrant*in, Person »mit Migrationshintergrund«, Subjekt der Integra-
tion gilt und welche Bedeutungen mit diesen Begriffen einher gehen, ist aus dem
Diskurs und damit aus den geltenden Machtstrukturen hervorgegangen. Wie diese
Begriffe und Bedeutungsmuster mit Bildungsanerkennung verstrickt sind, wird die
Diskursanalyse ergriinden. Um aber an diesem Diskurs teilhaben zu kénnen, in ihm
als aktives Subjekt zu erscheinen, in ihm sichtbar zu werden, miissen sich Individu-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

en/Kollektive zumindest zu einem gewissen Grad den vorhandenen Begriffen und
Bedeutungen beugen, um erkennbar und anerkennbar zu sein. Somit ergibt sich fir
die Diskursanalyse die Frage, welche Regeln es ermoglichen, als (gebildetes) Subjekt
im Diskurs zu Migration und Integration in Erscheinung zu treten.

Subjektivierung bedeutet gleichzeitig Unterwerfung unter die geltenden
Machtstrukturen und Subjektwerdung (ebd., S.2). Denn nur unter den durch
das Zusammenwirken der geltenden Krifte, also durch die Machtverhiltnisse,
hergestellten Bedingungen ist es moglich, als Subjekt in Erscheinung zu treten.
Wie der Prozess genau verliuft, lisst sich mit Rickgriff auf Althusser verstehen.

Althussers beschreibt den Prozess der Anrufung/Interpellation. Es ist eine Form
der Ansprache oder Adressierung in der X als etwas/jemand identifiziert wird und
dies in einer bestimmten Form der Ansprache resultiert (Lepold 2021, S. 102-103).
Es lasst sich annehmen, dass mit dieser Ansprache auch die Erwartungshaltung ei-
ner bestimmten Reaktion einhergeht (ebd., S. 183). Dies lief3e sich bereits als Aner-
kennung nach unserer bisher verwendeten Definition Anerkennung+Achten/Status zu-
weisen lesen, da eine Ansprache Riickschluss auf einen Status geben kann. Althusser
selbst verwendet hierfiir nicht den Begriff Anerkennung, wie Lepold bemerkt (ebd.,
S.102-104). Stattdessen ist es die Reaktion der angerufenen Person, die mit dem
Begriff Anerkennung benannt wird — es geht um Selbstanerkennung (ebd., S. 104).
Xwird vonY als Z angerufen und indem X als Z auf die Anrufung annehmend/kon-
form reagiert, erkennt X (bzw. vormals X, nun Z) sich selbst als Z an. Die Person
unterwirft sich damit in diesem Sinne: »Man fiigt sich in die Position, die man zu-
gewiesen bekommt, indem man im Einklang mit den ihr entsprechenden Verhal-
tenserwartungen handelt.« (ebd., S. 185) Lepold sieht bei Althusser demnach primir
Selbstanerkennung als Anerkennung. Dadurch ist es kein Prozess, den das betrof-
fene Subjekt passiv erfihrt, sondern es wird angerufen und in der eigenen Reaktion
wird die Anrufung erst bestatigt.

Da beide Prozeduren der hier verwendeten Ankerdefinition von Anerkennung
entsprechen, ist allerdings sowohl die Anrufung/Interpellation als auch die Annah-
me dieser als Anerkennung zu verstehen. Um im Sinne der Ubersichtlichkeit diese
unterschiedlichen Formen der Anerkennung unterschiedlich zu benennen, biete ich
folgende Begriffe an:

- Initiierende Fremdanerkennung fiir die Anrufung/Interpellation des (werden-
den) Subjekts durch eine duflere anerkennende Instanz

«  Reaktive Selbstanerkennung fiir die Annahme dieser Anrufung/das Sich-selbst-
in-der-Anrufung-Wiedererkennen des (werdenden) Subjekts

Butler diskutiert Althussers Uberlegungen zur Anrufung, um Subjektivierung zu er-

lautern (Butler 1997). Durch die Annahme der Anrufung wird das angerufene Indi-
viduum zu einem Subjekt in dem Sinne, dass es sich den gesellschaftlich gingigen

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

13


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Begriffen beugt. Dadurch wird es zu einem Subjekt der Gesellschaft, da es innerhalb
dieser mit den angenommenen Begriffen und Bedeutungen verortet werden kann.
Nun lasst sich sagen, dass es sich um Fremdanerkennung (Anrufung) und Selbstan-
erkennung (Annahme der Anrufung) handelt. Aber Butler sieht nicht nur Anerken-
nungsprozesse, die zu Subjektwerdung fithren, sondern benennt auch Anerkenn-
barkeit als Voraussetzung fiir Anerkennung (Butler 2021a, S. 62—63). Erst wenn ich
potenziell erkannt werden kann, wenn ich adressiert und mich in der Adressierung
wiedererkennen kann, habe ich iberhaupt die Méglichkeit, zum Subjekt zu werden.
Das Individuum/die Gruppe, die sich nach Anerkennung sehnt, um einen Subjekt-
status zu erhalten, muss erkennbar und achtbar sein (ebd.). Zum einen kénnen Fak-
toren dafiir relevant sein, auf die das Individuum/die Gruppe keinen oder nur be-
dingten Einfluss hat. Zum anderen gilt es, sich gesellschaftlichen Vorstellungen zu
beugen, sich anzupassen, um anerkennbar zu sein. Wenn die eigene soziale Exis-
tenz von Anerkennung abhingt, ist die Unterordnung bzw. Einordnung in die vor-
handenen Strukturen und Vorstellungen existenziell. Dies gilt auch dann, wenn die
vorhandene Ordnung gegen mich arbeitet, wie Amy Allen in Anlehnung an Butler
am Beispiel des Kindes ausfiihrt:

»Butler’s basic argument is as follows. Human beings need recognition to render
our lives socially intelligible and hence livable. This need is so strong that the de-
veloping child will accept recognition on whatever terms itis offered to her, even if
those terms require her to accept and become attached to a subordinating mode
of identity. Social orders structured by relations of domination exploit that funda-
mental desire for recognition, offering it to individuals only on the condition that
they accept and become attached to their own subordination in the process. Not
only that, becoming a competent subject requires that we disavow this primary
dependency and our attachment to it.« (Allen 2010, S. 26—27)

Nun folgt auf den ersten Anerkennungsprozess ein weiterer und wieder ein wei-
terer. Erst wenn ich in Begriffen verstindlich bin und einen gewissen Status habe
(identifiziert + Status, also laut Ankerdefinition anerkannt), kann ich innerhalb der
Muster, die mit diesen Begriffen einhergehen, weitere Anerkennung erfahren. In
Anwendung auf die Anerkennung von Bildung bedeutet das unter anderem, dass es
erst notig ist, als aktives, bildungsfihiges Subjekt im Diskurs in Erscheinung zu tre-
ten, um Anerkennung fiir Bildungsleistung erhalten zu kénnen. Das bedeutet, so zu
erscheinen und adressierbar zu sein, wie es den im Diskurs verhandelten Vorstel-
lungen von Aktivitit und Bildungsfihigkeit entspricht.

Die bisherigen Darstellungen zeichnen ein Bild von Angewiesenheit auf einen
Prozess, der gleichzeitig die eigene Unterdriickung/Unterordnung/Einordnung in
gegebene soziale Verhiltnisse bedeutet und Zwang, sich fir diesen Prozess (sofern
moglich) durch Anpassung zu qualifizieren. Es deutet auf starre Reproduktion hin.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

Allerdings bieten Butlers Theorien sehr wohl Raum fiir Verinderungen. Die Kon-
stitution des Subjekts ist kein einmaliger Prozess, sondern besteht in permanen-
ter Wiederholung. Gleichzeitig ist aber gerade die exakte Wiederholung unméglich.
Die Wiederholung besteht immer bereits in einer (kleinen) Variation und ist somit
die Ermoglichung von Verinderung:

»The subject is not determined by the rules through which it is generated because
signification is not a founding act, but rather a regulated process of repetition that both
conceals itself and enforces its rules precisely through the production of substan-
tializing effects. Ina sense, all signification takes place within the orbit of the com-
pulsion to repeat; sagency,< then, is to be located within the possibility of a varia-
tion on that repetition.« (Butler 2007, S.198)

Bereits im ersten (falls ein »erster< Prozess als solcher gedacht werden kann, was
schwerlich der Fall ist) Anrufungs-Antwortprozess ist diese Variation vorhanden:
Nehmen wir an, in einer gegebenen Gesellschaft ist Y ein Status, eine Position, et-
was, als das eine Person anerkannt werden kann. Es gibt bestimmte Vorstellungen
dazu, wie sich ein Y verhilt, was ein Y ausmacht und mit der Position von Y gehen
bestimmte Privilegien und in anderer Hinsicht Benachteiligungen einher. X strebt
Anerkennung als Y an, um als Y zum Subjekt zu werden. X verhilt sich als Y, kleidet
sich als Y und verfiigt iiber die nicht willentlich beeinflussbaren Voraussetzungen,
um als Y anerkannt zu werden. X wird von Z als Y anerkannt, nimmt diese initiie-
rende Fremdanerkennung in reagierender Selbstanerkennung an und wird dadurch
zuY;. Es wird zuY; anstatt einfach zu Y, da es niemals dasselbe, sondern immer nur
nahezu das Gleiche sein kann. Wie es Butler in Bezug auf Gender formuliert: »The
injunction to be a given gender produces necessary failures« (ebd., S. 199). Die exak-
te Wiederholung ist unmoglich, es ist immer bereits eine Variation. Nun bleibt Y,
nicht stabil Y;, sondern muss immer wieder in dieser Identitit, als Subjekt, besti-
tigt werden. Es ist eine endlose Wiederholung von Anrufungs- und Selbstwieder-
erkennungs-/Anerkennungsprozessen. Und auch hier handelt es sich nicht um die
exakte Reproduktion, sondern die Kopie ist immer eine kleine Abweichung. Bedorf
resiimiert Butlers Gedanken wie folgt:

»Die performative Aulerung des Subjekts, die zugleich seinen Subjektstatus und
die Unterwerfung unter das Gesetz sichert, |aRt sich nie volligidentisch wiederho-
len. [..] Es gibt Identitit, so kdnnte man Butlers Position im Hinblick auf die femi-
nistischen Diskussionen um das SubjektsFrau<resiimieren, doch gibt es sie nurals
instabile Momentaufnahme. Soll die Identitit eines Subjekts oder, in politischen
Zusammenhiangen: die eines Kollektivs, behauptet werden, so mufd man sich des
mit dieser Behauptung einhergehenden Risikos bewuft sein. Das Risiko besteht
darin, daf$ die Identitét stets auf der Nicht-ldentitat der performativen Wieder-
holung der vom Gesetz geforderten Gesten beruht.« (Bedorf 2010, S. 86-87)

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

75


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Aber dieses Risiko ist zugleich auch Potenzial. Es ist die Méglichkeit der Verinde-
rung des Status quo. Durch Wiederholung und Variationen kénnen sich Bedeutun-
gen verschieben und sich somit von der Norm entfernen, anstatt ausschliefilich zu
ihrem Erhalt beizutragen (Butler 2021b, S. 36). Kategorien wie z.B. die der »Frau«
konnen einengen und exklusiv gestaltet sein, aber soziale Kategoriensysteme kon-
nen sich laut Butler verindern (ebd., S. 36-37). So benennt und analysiert Butler
zwar den Druck sozialer Bedeutungsmuster und die Abhingigkeit von Anerken-
nungsprozessen, die innerhalb von normgebundenen Gesellschaften stattfinden,
implementiert jedoch auch Elemente der Freiheit und Verinderungsmoglichkeit
(ebd., S. 37):

»So though one comes into the world recognized as a specific gender, the meaning
of that gender can be recrafted through time, especially in the context of social
movements. Gender can also change, which we see in the trans movement. So no
one is determined (in any casual sense) by the gender they are assigned.« (ebd.)

Fir die gesellschaftliche Anerkennung von Bildung in Diskursen zu Migration und
Integration bedeutet dies, dass Normen, (Macht-)strukturen, Ordnungen zwar im-
mer bereits vorhanden sind und (Anpassungs-)druck auf Subjekte ausiiben. Perso-
nen werden anhand sozial und historisch gewordener und kontinuierlich im Wer-
denbegriffener Bedeutungsmuster mit Andersheit markiert, migrantisiert und dem-
entsprechend bewertet. Wer als gebildetes Subjekt und was als Bildung anerkennbar
ist, ist durch die vorhandenen Machtstrukturen beeinflusst. Aber es ist nicht unver-
anderlich starr. Es finden Variationen statt und Aktivismus, soziale Bewegungen,
verschiedene widerstindige Krifte konnen die Verinderungen beeinflussen.

Gleichzeitig ist jedoch auch zu bedenken, dass der Kritik dieser widerstindigen
Krifte Grenzen gesetzt sind, da auch sie selbst innerhalb und durch diese Struktu-
ren zu Subjekten geworden sind (Butler 1997, S. 108). Wie bereits erwdhnt, ist das
Subjekt durch die Abhingigkeit von Anerkennung, von fortlaufender Subjektivie-
rung als der Gleichzeitigkeit von Subjektwerdung und Unterordnung unter die so-
zialen Gegebenheiten, in seiner Kritikfihigkeit eingeschrinkt, wenn es seine eigene
soziale Existenz nicht gefihrden will (ebd., S. 129): »One cannot criticize too far the
terms by which one's existence is secured.« (ebd.)

Ein weiterer Grund neben dieser Abhingigkeit ist die Internalisierung von Nor-
men, Machtstrukturen, Hierarchien. Wobei die Internalisierung auch an diese Ab-
hingigkeit gekoppelt ist und aus ihr hervorgeht. Da das Subjekt nur innerhalb der
Machstrukturen existieren kann, ist es innerhalb ihrer und damit ein Teil von ih-
nen. Andersherum bedeutet das auch, dass die Machtstrukturen ebenso innerhalb
des Subjekts sind:

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

»The customary model for understanding this process goes as follows: power im-
poses itself on us, and, weakened by its force, we come to internalize or accept
its terms. What such an account fails to note, however, is that the swe< who ac-
ceptsuch terms are fundamentally dependent on those terms for>our<existence.«
(ebd., S.2)

Identitit beinhaltet somit verinnerlichte Machtstrukturen. Dies wird im weiteren
Verlauf dieser Arbeit, im Abschnitt zu Normen, Macht- und Herrschaftssystemen,
vertieft.

Es zeigt sich, dass durch Anerkennung nicht einfach »das Selbst« verwirklicht
wird. Stattdessen wird das Subjekt als soziale Existenz, als Position und Méglichkeit
fiir Agency (in einem bestimmten Diskurs und einer bestimmten gesellschaftlichen
Sphire) mit Anerkennung iiberhaupt erst hergestellt. Identitit ist dabei nichts Sta-
biles, sondern bedarf der immer wieder neuen Bestitigung, wobei sich allerdings
Wandlungsprozesse vollziehen. Dieses Verstindnis von Anerkennung und Identi-
tat wird durch den folgenden Abschnitt zu der Beziehung von Anerkennung und
Verkennung weiterfithrend erginzt.

Anerkennung und Verkennung
Als und als wer oder was nicht

Hiufig wird Anerkennung als Gegenteil von Verkennung und davon getrennt
betrachtet. GemiR der Uberlegungen von Thomas Bedorf wird dieser Abschnitt
zweierlei leisten: Zum einen wird er die obigen Ausfithrungen zu Anerkennung und
Identitit durch Bedorfs Anerkennung als etwas oder jemand erginzen. Zum anderen
wird das Verhiltnis von Anerkennung und Verkennung, unter Nutzung von Bedorfs
Vorstellung zu Verkennender Anerkennung, beleuchtet.

Wie Bedorf beschreibt, funktioniert Anerkennung immer als Anerkennung als
etwas oder jemand (Bedorf 2010, S. 118). Im Kontext von Bildungsanerkennung wer-
den Personen also als gebildet, als sich bildend, als lernend, als lehrend und vieles
mehr anerkannt. Die Anerkennung als jemand oder etwas variiert in ihrer Spezifi-
zitit. So kann es sehr unspezifische Formen, wie die Anerkennung als existierend,
als Lebewesen, als Person, als Staatsbiirger*in geben. Demgegeniiber stehen sehr
spezifische Anerkennungen, die sich z.B. einer bestimmten Eigenschaft oder einer
Situation widmen: Anerkennung als Klassenbeste*r, Anerkennung als Gewinner*in
des Vorlesewettbewerbs, Anerkennung als fleiRig. Es ist teilweise auch von partiku-
larer und universaler Anerkennung die Rede. Doch damit haben wir eine Dichoto-
mie, die den verschiedenen Spezifizierungsgraden nur unzureichend gerecht wird.

Jede Anerkennung macht etwas mit den Anzuerkennenden bzw. anschlieRend
anerkannten Personen. Das bedeutet jedoch weder, dass die Anerkennung einfach

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

71


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

nur bestitigt, was bereits da oder vorherbestimmt ist, noch bedeutet es unbedingt,
dass die Anerkennung von auflen Personen im Alleingang in das jeweils Anerkann-
te verwandelt. Vielmehr ist Identititsbildung als dauerhafter, also niemals abge-
schlossener, fluider Prozess zu betrachten und Anerkennung als diesen Prozess pri-
gend begleitend. Hierbei sind die im vorigen Abschnitt betrachteten initiierenden
Fremdanerkennungen und reaktiven Selbstanerkennungen zentral. Jedoch funktio-
niert es nicht immer genau so, wie Althusser die Interpellation im Beispiel des Ru-
fens und Umdrehens auf der Strafie verbildlicht. Fiir diese Arbeit iibertrage ich den
Prozess auf das betrachtete Feld mit seinen Spezifika. Im Falle von Online-Nach-
richten-Medien - in diesem Fall Artikeln von SPIEGEL ONLINE und FOCUS ON-
LINE - findet die Adressierung schriftlich statt oder berichtet schriftlich von ei-
ner miindlich oder schriftlich stattgefundenen Adressierung oder Anerkennung, die
nicht an die Anerkannten gerichtet ist (es kann anerkennend iitber Personen gespro-
chen werden, ohne dass zu diesen Personen oder mit diesen Personen gesprochen
wird). Was ist dann das Aquivalent zum Umdrehen als Reaktion auf die Anrufung?
Es ist jegliche Form von annehmender Antwort — auch wenn sie nicht an die anru-
fende Person gerichtet ist. Eine Antwort gibt es, wie Bedorf von Waldenfels herlei-
tet, immer, wenn die Anrufung als Anerkennung im Raum steht. Die Antwort muss
jedoch nicht zwangsliufig eine annehmende, sich selbst in der Anrufung anerken-
nende sein:

»Da das Subjekt nur nachtriglich auf das Auftreten des Anderen antworten kann,
ist das Antworten als solches unumgénglich. >Wir kénnen nicht nicht antworten.<
[Bernhard Waldenfels, Antwortregister, Frankfurt a.M. 1994, 357.] Dennoch laf3t
aber— und darauf kommt es in normativer Hinsicht an— die Art und Weise der
jeweiligen Antwort erhebliche Variationen zu.« (ebd., S. 141)

So oder so muss es antworten (bzw. funktioniert/fungiert auch das Nicht-Antwor-
ten als Antwort) und wird, aufgrund dieses Antworten-Miissens bzw. Nicht-nicht-
antworten-Konnens, durch die initilerende Fremdanerkennung (Adressierung/
Anrufung) beeinflusst. Es findet eine Verinderung statt. Die Anerkennung von X
als Y macht X also nicht automatisch zu Y. Aber X ist auch nicht mehr einfach X,
exakt sowie es vor der initiierenden Fremdanerkennung war. Es kann zu Y; werden,
wenn es sich durch reaktive Selbstanerkennung fiigt. Es kénnen aber auch andere
Verinderungen stattfinden, wenn die Antwort anders ausfillt.

Hier sind Beispiele, wie das konkret in bildungsbezogenen Artikeln zu Migrati-
on und Integration aussehen kann:

Es kann sein, dass in einem Artikel von einer anerkennenden Handlung berich-
tet wird. Zum Beispiel, wenn es in dem Artikel darum geht, wie eine Person/eine
Gruppe in einer Preisverleihung geehrt wird und wie sich die Person dazu verhilt.
Der Artikel bzw. die*der Journalist*in, die*der den Artikel verfasst hat, ist selbst

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

nicht am primiren Anerkennungsprozess beteiligt, sondern berichtet dariiber auf
einer Metaebene. Dadurch kann aber ein sekundirer Anerkennungseffekt entste-
hen: Die Preisverleihung wird als berichtenswert anerkannt, indem sie thematisiert
wird und wiederholt sich (nicht exakt identisch, sondern als Variation) in der Be-
richterstattung. Das Verhalten der geehrten Person bei der Preisverleihung — z.B.
aufstehen, zur Bithne gehen, um den Preis entgegenzunehmen und sich zu bedan-
ken - ist die Antwort auf die Anerkennung. Das ist die reagierende Selbstanerken-
nung, die in Althussers Polizist*innen-Passant*innen Beispiel das Umdrehen ist.
Aber sowie es hier noch einen sekundiren Anerkennungsprozess gibt — die Bericht-
erstattung iiber die Anerkennung - ist auch noch von einer/mehreren sekundiren
Antworten auszugehen. Dabei handelt es sich um die moglichen Reaktionen auf den
Artikel, der die Preisverleihung beschreibt. Diese sind bei einer blofRen Analyse der
Artikel jedoch nicht einsehbar und kénnen dabei nicht oder lediglich als Annahmen
in die Arbeit einflieRen.

Eine andere Moglichkeit wire, dass ein Artikel selbst bzw. die*der Journalist*in
eine Person oder Gruppe als etwas/jemand anerkennt. Dabei ist dann die Antwort
ebenso wie die sekundire(n) Antwort(en) beim vorigen Beispiel nicht Teil des unter-
suchten Materials: Es kann sein, dass eine damit anerkannte Person den Artikel ge-
lesen und sich anschliefSend dazu verhalten hat, was sich aber nicht einsehen lisst.
Es kann aber auch sein, dass keine der anerkannten Personen den Artikel gelesen
hat, aber ihr Verhalten dennoch von anderen Personen, welche den Artikel gelesen
haben, in Relation zu der anerkennenden Beschreibung im Artikel gedeutet wurde
und somit zumindest in dieser Hinsicht als Antwort fungierte ohne als solche inten-
diert gewesen zu sein und ohne dass die Person itberhaupt Kenntnis von der Aussage
hatte, auf die ihr Verhalten nun als Antwort galt.

Da nicht einfach nur fiir sich stehende Nachrichtenartikel analysiert werden,
sondern Aussagen, die wiederholt vorkommen und der Online-Nachrichten-Dis-
kurs nicht isoliert ist von gesprochenen und anders verbreiteten diskursiven Uber-
lieferungen, ist es zudem sehr gut méglich, dass betroffene Personen in irgendeiner
Form mit den dominanten Aussagen des Diskurses in Berithrung kommen oder ihr
Verhalten in Bezug zu diesen Aussagen gelesen wird.

Wichtig ist der Punkt Bedorfs, dass die Person, die anzuerkennen ist, in ihrer
Identitit nicht exakt dieselbe ist wie die, die anerkannt wurde, aber auch nicht ex-
akt das, als was sie anerkannt wurde. Mit einem kurzen Riickblick auf das bisher
Erliuterte wird dieser Umstand nun als dreigeteiltes Ich im Anerkennungsprozess
betrachtet:

Bisherlisstsich festhalten, dass Bedorf Anerkennung als Anerkennung als etwas
oder jemand beschreibt und mit Rickgriff auf Waldenfels die Notwendigkeit des
Antwortens festhilt. Die Antwort muss nicht zwangsldufig Selbstanerkennung sein,
wie es bei Althussers Beispiel der Fall ist. Aber so oder so tut Anerkennung etwas mit
der anerkannten Person/Gruppe.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

79


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Butler hat bereits auf die Schwierigkeit aufmerksam gemacht, die Anerkennung
anstrebende Position zu benennen. Wenn diese Instanz erst durch Anerkennung
zum Subjekt wird, was ist sie dann vorher? »The paradox of subjection implies a
paradox of referentiality: namely, that we must refer to what does not yet exist.«
(Butler 1997, S. 4) Da Bedeutung aber immer bereits da ist und es sich bei Subjekti-
vierung um einen Prozess der fortwihrenden Wiederholung handelt, ist es schwer,
einen tatsichlichen Anfangspunkt — vor der sozialen Existenz als Subjekt — auszu-
machen. Fiir Bedorf geht es weniger um den Beginn einer sozialen Existenz, son-
dern um soziale Identititen, die von Anerkennung beeinflusst werden. In Ableitung
aus den Gedanken von Butler und Bedorflisst sich annehmen, dass die erste Aner-
kennung immer bereits stattgefunden hat, wenn wir eine Person als Subjekt wahr-
nehmen. Zum einen ist Bedeutung immer bereits da und zum anderen erfordert
das Erscheinen als Subjekt (in einem bestimmten Kontext) Anerkennung als Vor-
aussetzung. Butler spricht von Wiederholungen des Anrufungsprozesses, auf die
das Subjekt zur Sicherung seines Subjektstatus angewiesen ist und die gleichzei-
tig die Moglichkeit der Variation geben (siehe oben). Es kénnen zudem aber auch
spezifischere Anerkennungsprozesse stattfinden, die nicht blo Wiederholung der
Einfithrung als Subjekt sind, sondern die Subjektidentitit in ihren feineren Aus-
prigungen beeinflussen. Aber immer bleibt der Umstand, dass die anzuerkennen-
de Identitit das, als was in der intersubjektiven Interaktion anerkannt wird und die
anerkannte Identitit nicht identisch sind, da der Prozess selbst eine Verinderung
bewirkt — eine Identitit wird gestiftet (Bedorf 2010, S. 122) — und eine exakte Wie-
derholung nicht moglich ist.

Es lassen sich in Anerkennungsprozessen dementsprechend immer drei Ichs
ausmachen: Das anzuerkennende Ich, das anerkennende Ich, das anerkannte Ich.
Also wenn Person A Person B anerkennt, sind es trotzdem nicht exakt zwei Identi-
titen, die aufeinandertreffen, sondern drei. Denn die anerkannte Version von B ist
nicht exakt dieselbe, wie vor dem Anerkennungsprozess: Person B+Anerkennung als
X durch Person A = Person Bx,. Bedorf driickt es wie folgt aus:

»Die eigentliche Spannung besteht also darin, daf eine Identitit einerseits be-
reits bestehen mufs, damit sie ilberhaupt erst Anspruch auf Anerkennung erheben
kann [..] und sie andererseits erst durch die Anerkennung gestiftet wird [...]. Dar-
aus wird klar, daR die eine, vorausgesetzte, und die andere, zu stiftende, Identitat
nichtidentisch sind. Die Spannung der Anerkennung impliziert daher ein Paradox
der Stiftung, das mit einer Verdopplung der Identitit einhergeht. Als was etwas oder
jemand anerkannt wird, versteht sich nicht von selbst, sondern steht vielmehr in
der Anerkennung auf dem Spiel. Dabei wird deutlich, da die zweistellige Relati-
on x erkennt y an das Verhiltnis nur unzureichend beschreibt. Vielmehr handelt es
sich um eine dreistellige Relation, in der x y als z anerkennt. Nur so kann der Tatsa-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

che Rechnung getragen werden, dafd die anzuerkennende Identitit nicht mit der
Identitat des Anerkannten zusammenfallt.« (ebd.)

Das Paradoxe am Stiftungsmoment — dass etwas da sein muss, um Anerkennung

anstreben/einfordern/verlangen/erbitten zu kénnen, aber Identitit erst durch und

mit Anerkennung entsteht — lasst sich, wie ich nun erliutere, entschirfen:

a)

b)

Wie bereits erwdhnt, muss grundlegende Anerkennung als Subjekt immer be-
reits stattgefunden haben, wenn Person B als Subjekt erkennbar ist bzw. damit
Person B als Subjekt erkennbar ist. Der Prozess befindet sich also in den Berei-
chen der Wiederholung und/oder Spezifizierung.

Dennoch lisst sich natiirlich die Frage nach dem ersten Eintreten als Subjekt
stellen. Hierfiir ist es wiederum hilfreich, in unterschiedliche Kontexte bzw.
Diskurse zu differenzieren. Es kann sein, dass Person B an Ort X in verschiede-
nen zuginglichen Diskursen als Subjekt gilt, aber z.B. zum akademischen Dis-
kurs keinen Zugang hat — aufler als dargestelltes, passives Forschungsobjekt.
Dann verliert Person B durch ein politisches Ereignis die eigene Staatszuge-
horigkeit und muss an Ort Y fliehen. An Ort Y kann Person B nur noch an sehr
wenigen Orten und nur eingeschrinkt als Subjekt erscheinen. Person B trifft ein
paar andere Personen mit dhnlichen Erfahrungen. Sie treffen sich regelmafiig
und tauschen ihre Erfahrungen aus. Sie erkennen einander in ihrer geteilten
Erfahrung an, aber auch frithere Anerkennungsprozesse und spitere hierar-
chische Anerkennungsprozesse beeinflussen das Miteinander in der Gruppe.
Nicht in dem Sinne, dass diese unbedingt iibernommen werden. Es kann sein,
dass manche als positive Referenzpunkte dienen. Z.B. war Person B an Ort X
Lehrer*in, an Ort Y dagegen hat sie keine Arbeitserlaubnis und wird von den
entsprechenden Institutionen nicht als Lehrkraft anerkannt. Aber in der Grup-
pe wird Person B als Lehrer*in verhandelt: Menschen wenden sich an Person
B mit entsprechenden Fragen, erwarten gute Erklirungen und wiederholen
die Anerkennung der Profession, die zuvor in einem anderen Nationalstaat
offiziell vergeben wurde. Person B behilt einen Teil ihres Selbstverstindnisses
als Lehrperson. Zwar verinnerlicht B auch Zweifel an sich selbst durch die feh-
lende Anerkennung als Lehrperson an Ort Y. Aber durch die Erinnerungen an
die frithere Position und die Wertschitzung der eigenen Kompetenzen durch
die Gruppe, verfiigt B iiber ein gewisses Maf an Selbstvertrauen. Dagegen
werden diskriminierende Zuschreibungen, die Person B und die anderen aus
der Gruppe an Ort Y erfahren, nicht einfach itbernommen, sondern bewusst
abgewehrt: Person B erzdhlt von einer rassistischen Abwertungserfahrung in
einer Institution und die anderen der Gruppe reagieren, indem die Diskrimi-
nierung abgewertet und Person B aufgewertet wird — es handelt sich um die
DE-Linie, Dekonstruktion und Empowerment, des Trilemmas der Inklusion

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

81


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

)

(Boger 2017). Die Gruppe stellt fest, dass viele in der Institution genau die
gleiche oder ihnliche rassistische Abwertungserfahrung machen wie Person
B. Sie tun sich zusammen, um sich dagegen zu wehren. Sie fordern, dass die
Abwertung, die sie erfahren, als Ungerechtigkeit, als Rassismus, als Nachteil
anerkannt wird. Sie wollen, dass ihr Leid erkannt und ihnen der Status als
rassistisch diskriminiert zugestanden wird und dieser Status geachtet wird,
indem strukturverindernde Handlungen folgen.

Diese Beispielerzihlung zeigt, dass vor der Forderung nach Anerkennung und
damit auch vor dem Stiftungsmoment bereits verschiedene andere Anerken-
nungsprozesse und damit auch Identititsstiftungsmomente stattgefunden ha-
ben. Esist nicht kein Subjektvorhanden und dann fragt dieses nicht vorhandene
Subjekt nach Anerkennung, durch die es itberhaupt erst eine Identitit gestiftet
bekommt, die vorab aber schon vorhanden sein muss — das wire paradox. Es
ist vielmehr so, dass bereits etwas vorhanden ist, dieses Vorhandene aber noch
nicht in dem jeweils relevanten Kontext den angestrebten Status erreicht hat.
Es gibt unterschiedliche Kontexte, unterschiedliche Hierarchien, in denen sich
ein Subjekt bewegt und als solches anerkannt werden kann und die Identitit
aus dem einen Kontext kann genutzt werden, um in einem anderen Anerken-
nung (als solche) zu erfragen oder zu fordern. Trotzdem kann es dann sein, dass
Person B Anerkennung als jemand/etwas anderes als die vorher erfahrene Iden-
titit erfihrt — also in einem Kontext hierarchisch als Lehrperson anerkannt wird
und in einem anderen nicht. Trotzdem hat die erste Anerkennung als Lehrper-
son etwas mit dem Subjekt gemacht, was nicht komplett verloren geht. Das ge-
wonnene Verhiltnis zu sich selbst wird zwar negativ durch die Aberkennung des
Status an Ort Y beeinflusst, aber es ist dennoch nicht so, als hitte die erste Aner-
kennung nie stattgefunden. Eventuell ist dieses Selbstverstindnis ein ermogli-
chender Aspekt fir das Auflehnen gegen die Diskriminierungserfahrung. Aber
die Erzihlung zeigt auch einen weiteren Punkt:

Hierarchischer Anerkennung kann Selbstanerkennung oder solidarische An-
erkennung vorausgehen. Person B erfihrt Anerkennung in der Gruppe. Um
Anerkennung einfordern zu kénnen, muss sich die Person/Gruppe selbst be-
reits als potenziell anerkennungswiirdig begreifen. Die Gruppe erkennt Bs
Erfahrung als ungerecht an und erkennt dann an, dass die Personen der Gruppe
diese Erfahrung teilen. Wire in der Gruppe ausschliefilich verinnerlichte Un-
terdriickung vorzufinden, also hitten die Personen die vorhandene Ordnung
als die einzige und alleinig richtige gelernt und hitten keine Erfahrung von
etwas anderem (keine Differenz von Verhiltnissen) und keinerlei positives
Selbstverstindnis, wire eine Anerkennungsforderung nicht moglich. Sie miis-
sen zunichst selbst anerkennen, a) dass sie etwas anderes verdienen/es wert
sind, anders behandelt zu werden, b) dass das, was ihnen geschieht, Leid und
Un(ge)recht ist und c) dass etwas anderes moglich ist. Um selbst anzuerken-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

nen, dass sie es wert sind, anders behandelt zu werden, bedarf es allerdings
einer Stirkung des Selbstbewusstseins durch Anerkennung von Anderen. Diese
Anderen kénnen aber auch Personen sein, die selbst dhnliche Erfahrungen
gemacht haben.

Somit gehen jedem Anerkennungsprozess andere bereits voraus, die den aktuellen
Anerkennungsprozess beeinflussen und iiberhaupt erst in der vorhandenen Form
ermoglichen. Allerdings ist die Identitit, die aus diesen vorigen Anerkennungspro-
zessen hervorgeht, immer nur die sichtbare, sozial erkennbare Version des anzuer-
kennenden Gegeniibers. Person B aus der Erzihlung wurde von den anderen Grup-
penmitgliedern als Lehrperson, Person mit Rassismuserfahrungen, Zugehorige der
Gruppe anerkannt. Hitte Person B auch als etwas/jemand anderes anerkannt wer-
den kénnen? Weiter zu Beginn dieses Kapitels wurde die Vorstellung eines vorher-
bestimmten Selbst, das darauf warte, verwirklicht zu werden, kritisiert. Stattdessen
wurde mit der Subjektivierung eine Selbstwerdung, die Entstehung und Sicherung
einer sozialen Existenz, beschrieben. Doch ist das Selbst nur diese soziale Existenz
oder liegt dahinter noch etwas anderes? Mit den Punkten eins bis drei lose ich das
Stiftungsparadox auf, indem ich aufvorige Anerkennungsprozesse und verschiede-
ne Kontexte/Beziehungen verweise.

Wenn das alles wire, wiirde es bedeuten, dass es nur soziale Verweise auf so-
ziale Prozesse, die wiederum auf sozialen Vorstellungen beruhen, gibt und wenn
eine Instanz einen Uberblick iiber all diese sozialen Muster hitte, es das Selbst ei-
ner Person komplett begreifen konnte. Bedorf beantwortet die vom Stiftungspara-
dox aufgeworfene Frage nach dem, was bereits da ist, anders. Mit Verweis auf Em-
manuel Levinas Totalitdt und Unendlichkeit beschreibt Bedorf, was neben oder hinter
der sozialen Identitit noch besteht (Bedorf 2010, S. 137-138). Die Ankerdefinition
beschreibt Anerkennung als Identifizieren + achten/Status zuweisen. Das bedeu-
tet, dass im ersten Schritt etwas/jemand identifiziert wird. Wenn aber wie im Stif-
tungsparadox beschrieben, Identitit erst gestiftet wird, ist sie nicht vorher bereits
daund kann dementsprechend auch nicht darum bitten, anerkannt zu werden (ebd.
S.104). Die Erklirung mit vorherigen Anerkennungsprozessen besagt, dass es im-
mer ein Ankniipfen an bereits sozial hergestellte Identititen ist. Aber trotz dieser
Ankniipfung ist damit nicht alles erklirt. Denn wihrend alle Beteiligten von vori-
gen Anerkennungsprozessen und den so reproduzierten Normen der Gesellschaft
im aktuellen Anerkennungsprozess beeinflusst sind, gilt es doch, im Anerkennen
das anzuerkennende Gegeniiber zu identifizieren. Dabei hat die anerkennende In-
stanz keinen Einblick in alle vorherigen Anerkennungsprozesse, die relevant sein
konnten. Es wird (grofRtenteils unbewusst) von den Normen der Gesellschaft, von
den gingigen Anerkennungsprozessen und denen, die es selbst durchlaufen hat,
beeinflusst. Gleichzeitig wird die anzuerkennende Person in ihrem Auftreten von
den bisherigen Anerkennungsprozessen beeinflusst. Aber diese vorigen Anerken-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

83


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

nungsprozesse und Normen sind nicht das, was versucht wird, zu identifizieren.
Die anerkennende Instanz versucht, die anzuerkennende Person/Gruppe zu identi-
fizieren. Und das ist laut Bedorf ein Prozess, der zum Scheitern verurteilt ist. Denn
laut Levinas ist immer mehr potenziell Identifizierbares im Anderen vorhanden, als
anerkannt werden konne. Es handle sich um eine unendliche Andersheit:

»Die unendliche Andersheit steht, [...] fiir das Moment am Anderen, das in der
Identifizierung des Anderen als dieser oder jener nicht aufgeht. Der Zwang zur
Identifizierung, so hatte es oben mit Nancy geheifien, [afit sich nicht umgehen.
Daraus folgt aber keineswegs, daf die Andersheit des Anderen in dem identifi-
zierten Anderen voll aufginge. Levinas will darauf hinaus, dafs der Kontakt mit An-
deren ohne Ruckgriff auf Rollen, Kontexte, Kulturen und Institutionen nicht denk-
bar ist, gleichwohl aber Andersheit mehr und davon Unterscheidbares sein muf
als allein diese. Radikal anders — unendlich— ist der Andere genau in dem Sinne,
daf$ sein Erscheinen als solches, das Dafs seines Auftretens, mit dem Wie der Rol-
len und Milieus nicht in eins zu setzen ist.« (ebd., S. 138)

All die Anerkennungsprozesse — die vorigen, die aktuellen, die zukiinftigen — kon-
nen nur die Rollen des Anderen in sozialen Gefiigen erfassen. Es sind die im Rahmen
des sozial geformten Blicks der anerkennenden Instanz erfassbaren Eigenschaften,
Merkmale und Erfahrungen, die sich anerkennen lassen. Es bleibt jedoch immer ein
Rest (Rest ist hierbei ein irrefithrendes Wort, da der Rest unendlich ist, wihrend das
tatsichlich Erkannte und Benannte immer nur einen Teil darstellt), etwas, das nicht
einsehbar ist und sich dementsprechend nicht identifizieren lisst. Da das Identifi-
zieren der erste Schritt des Anerkennens ist, lisst sich dieses nicht Identifizierbare
auch nicht anerkennen. Das anzuerkennende Gegeniiber lisst sich nie vollstindig
anerkennen (ebd., S. 139). Bedorf unterscheidet hier in priméare und sekundire An-

dersheit (ebd.):

»Eine primdre, unendliche, absolute Andersheit, die sich weder sprachlich noch be-
grifflich oder praktisch in vollem Umfang erfassen, abbilden oder beantworten
|afst. Hinzu kime eine sekundire, soziale Andersheit, mit der wir jeweils alltags-
praktisch wie theoretisch (etwa in den Sozialwissenschaften) umgehen. Das Ver-
hiltnis beider wire das einer wechselseitigen Verwiesenheit, so dafR wir weder
mit der sekundiren Andersheit (iberhaupt umzugehen hitten, wenn die prima-
re sie nicht in Gang setzen wiirde, und umgekehrt die primire Andersheit nie als
sie selbst, sondern nur in den reduzierten Formen der sekundaren Andersheit er-
scheinen kann.« (ebd.)

Die Erklarungsmuster von Punkt 1-3 beziehen sich auf die sekundire Andersheit.

Die primire Andersheit bleibt unerreichbar, da sie mehr ist als erfasst werden kann
und Andersheit immer nur durch das Soziale begriffen werden kann, in dem sich

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

Anerkennungsprozesse abspielen. Somit ist Person B vor dem aktuellen Anerken-
nungsprozess bereits in ihrer sekundiren Andersheit vielfiltig in unterschiedlichen
Kontexten und auf unterschiedlichen Ebenen sozial bestimmt. Gleichzeitig ist Per-
son B in der primiren Andersheit unendlich und nicht erfassbar. Wenn nun Person
A Person B als etwas/jemand anerkennt, kann dies an bisherige Anerkennungspro-
zesse und damit auch an die bisherige sekundire Andersheit ankniipfen, aber muss
die primire Andersheit laut Bedorf notwendigerweise verfehlen. Die Identitit, die
im Anerkennungsprozess gestiftet wird, kann niemals authentisch sein:

»Die Uberlegungen zur dreistelligen Struktur hatten bereits ergeben, daR die
Adressaten nie ohne Rekurs auf ein Anerkennungsmedium anerkannt werden
kénnen. Diese Verschiebung hat zur Folge, daR nie die volle Authentizitit einer
passenden oder angemessenen ldentitit gewonnen werden kann, sondern stets
nur eine inkoharente Identitit in ihrer Vorldufigkeit und Kontextgebundenheit
erzeugt wird. Dieser Befund laft sich nunmehr zu der Theorie ausweiten, dafd
Anerkennung nur als Verkennung moglich ist.« (ebd., S.144)

Anerkennung kann nicht vollstindig akkurat gelingen, da sich das Gegeniiber in der
unendlichen Andersheit nicht erfassen lisst (ebd.). Es wird die soziale Andersheit
anerkannt, die gleichzeitig auch (weiter) geformt wird (ebd., S. 143-144). Somit revi-
dieren diese Uberlegungen Butlers Theorien nicht, da die soziale Identitit durchaus
durch die bestehenden Machtstrukturen konstituiert wird. Auch die unendliche An-
dersheit, die nicht vollends greifbar ist, wird von den Anerkennungsprozessen be-
einflusst. Sie lisst sich nicht als ahistorisch begreifen. Allerdings ldsst sie sich eben
auch generell nicht vollends begreifen.

Anerkennung ist automatisch immer auch Verkennung (ebd., S. 144). Nun st ge-
meinhin Anerkennung positiv konnotiert und Verkennung negativ. Wenn nun aber
Verkennung immer mit Anerkennung einhergeht, was bedeutet das fiir die norma-
tive Besetzung der beiden Begriffe? Von dieser Frage ausgehend treffe ich folgende
normative Uberlegungen:

Weder bedeutet es, dass Anerkennung nun automatisch negativ sein muss, da
sie verkennend ist. Noch bedeutet es, dass Verkennung nichts Negatives sei, weil sie
ein automatischer Bestandteil von Anerkennung ist. Vielmehr ist fir die Bewertung
relevant, was die Verkennung bewirkt, was sie tut. So kann verkennende Anerken-
nung verletzend und diskriminierend sein oder aber auch nicht. In Anwendung des
hier geltenden Maf3stabs der Differenzgerechtigkeit, wird (verkennende) Anerken-
nung dann als erstrebenswert angesehen, wenn sie Differenzgerechtigkeit fordert
und ablehnt, wenn sie dieser entgegenwirkt.

Dieser Abschnitt hat somit anhand von Bedorfs Konzept der verkennenden An-
erkennung gezeigt, dass Anerkennung immer Anerkennung als, aber gleichzeitig
auch immer als was nicht bedeutet. Das Stiftungsparadox besagt, dass Anerken-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

85


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

nungsprozesse die Anerkannten erst als Subjekte hervorbringen und dennoch
vorher bereits ein Subjekt als anzuerkennendes vorhanden sein muss. Das Paradox
konnte durch die Betrachtung der immer auch schon vorausgehenden Anerken-
nungsprozesse, verschiedener Kontexte und Beziehungen entschirft werden.

Jedoch kénnen anerkennende Instanzen nicht alle vorausgehenden und par-
allel verlaufenden Anerkennungsprozesse einsehen. Wihrend (sozial erkennbare)
Aspekte von Identitit anerkannt und dabei konstituiert werden, wird anderes
nicht gesehen. Es entzieht sich dem anerkennenden Blick. Es ist nicht méglich, die
andere Person, das Gegeniiber, die Andersheit in ihrer Unendlichkeit zu begreifen,
zu benennen, anzuerkennen (ebd., S. 138-139).

Hierarchien, Kategorien und Macht

Bisher konnte eine Angewiesenheit auf Anerkennung, also die Notwendigkeit von
Anerkennung, ebenso festgestellt werden, wie der Einfluss, den Anerkennung
auf die soziale Identitit und soziale Existenz als Subjekt hat. Zudem wurde aber
auch die Unmoglichkeit der vollstindigen, authentischen Anerkennung mit Be-
dorfs Theorie der verkennenden Anerkennung aufgeschliisselt. In diesem und
dem darauffolgenden Abschnitt wird nun noch einmal stirker machtkritisch auf
Hierarchien bzw. Hegemonien, auf Machtgefille und deren Auswirkungen auf
Anerkennungsprozesse eingegangen. Dies ermdglicht, zu sehen, dass Subjekti-
vierungsprozesse nicht blof individuell verlaufen, sondern anhand historisch-
gesellschaftlich gewordener Differenzlinien unterschiedlich vonstattengehen. Hin-
sichtlich von Anerkennung als immer auch verkennender Anerkennung ergibt sich
hieraus zudem die Unterscheidung in differenzungerechte (verkennende) Anerken-
nung und differenzgerechte (verkennende) Anerkennung. Um den Weg zu diesen
Diskussionen zu finden, muss dieser Abschnitt jedoch an den Beginn des Kapitels
in Form einer Kritik an Hegels und Honneths Anerkennungstheorie ankniipfen.

Hegels Vorstellung von Anerkennung, und in Ankniipfung daran auch die von
Honneth, basiert grundsitzlich auf einer Vorstellung von Reziprozitit:

»[..] seine Uberlegung besagt nimlich im Riickschluf auch, daf ein Individuum,
das seinen Interaktionspartner nicht als eine bestimmte Art von Person aner-
kennt, auch sich selbst nicht vollstindig oder uneingeschrinkt als eine solche
Art von Person zu erfahren vermag. Fiir die Anerkennungsbeziehung kann das
nur heifden, dafd in sie gewissermafien ein Zwang zur Reziprozitit eingebaut
ist, der die sich begegnenden Subjekte gewaltlos dazu nétigt, auch ihr soziales
Cegeniiber in einer bestimmten Weise anzuerkennen: wenn ich meinen Inter-
aktionspartner nicht als eine bestimmte Art von Person anerkenne, dann kann
ich mich in seinen Reaktionen auch nicht als dieselbe Art von Person anerkannt

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

sehen, weil ihm von mir ja gerade jene Eigenschaften und Fahigkeiten abgespro-
chen werden, in denen ich mich durch ihn bestatigt fithlen will.« (Honneth 1994,
S. 64)

Wie oben beschrieben wurde, kann das Objekt nicht die gleiche Funktion fir die
Gewinnung eines Selbstverstindnisses erfiillen wie ein Subjekt: »Das Selbstbewuf3t-
sein erreicht seine Befriedigung nurin einem anderen SelbstbewufStsein.« (Hegel 1973, S. 144)
Das Selbstbewusstsein miisse also das Andere als Selbstbewusstsein anerkennen,
um von ihm als solches anerkannt zu werden. Es sei die Gegenseitigkeit des An-
erkennens, die dem Selbstbewusstsein den Riickbezug auf sich selbst als Selbstbe-
wusstsein ermdglicht (ebd., S. 145-147). Somit konne Anerkennung als etwas Posi-
tives, auf was, das Selbst angewiesen ist, gesehen werden. Honneth dient das Vor-
handensein gegenseitiger Anerkennungsbeziehungen als MaRstab fiir den Grad der
Gerechtigkeit einer Gesellschaft:

»[...] die Gerechtigkeit oder das Wohl einer Gesellschaft bemifst sich an dem Grad
ihrer Fahigkeit, Bedingungen der wechselseitigen Anerkennung sicherzustellen,
unter denen die personliche Identitdtsbildung und damit die individuelle Selbst-
verwirklichung in hinreichend guter Weise vonstatten gehen kann.« (Honneth
2017, S. 206)

Postkoloniale Theorien bieten einen kontriren Blick auf Anerkennung, demzufolge
Anerkennung auch dazu beitragen kann, ungerechte Strukturen aufrechtzuerhal-
ten (Balaton-Chrimes und Stead 2017, S. 2). Uberwiegend bauen diese Uberlegun-
gen auf den Schriften von Frantz Fanon auf (ebd.). Im Folgenden wird neben Fa-
non besonders auf die Argumentationen von Glen Coulthard und, im nichsten Ab-
schnitt, Audra Simpson eingegangen. Des Weiteren vertreten aber unter anderem
auch Taiaiake Alfred und Elizabeth Povinelli dhnliche Richtungen.

Die Kritik an der Hegelschen Theorietradition und anderen, Anerkennung ein-
seitig positiv betrachtenden Perspektiven, lautet im Kern wie folgt:

»First, particularly in Coulthard’s use of Fanon, they question the assumption that
all acts of recognition enhance human freedom and call attention to the possibil-
ity that some forms of recognition (as opposed to merely mis- or non-recognition)
may, instead, diminish freedom. Second, they challenge the normative value of
the dominant, hierarchical ways in which recognition is conceived and performed,
particularly those that privilege the state as a recognising agent. Third, they point
to the possibility and normative value of alternative forms of political relationality
that do not privilege a healing relationship between colonised and coloniser, but
instead seek to build solidarity within the subaltern group.« (ebd.)

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

87


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Anerkennung wird hier somit differenzierter betrachtet — als potenziell Freiheit ein-
schrinkend, anstatt immer eindeutig Freiheit vergréf3ernd, als etwas, das oft hier-
archisch verlauft und diesbeziiglich normativ hinterfragt werden muss sowie als et-
was, das neben dieser hierarchischen Ausformung auch anders verlaufen kann und
eventuell sollte.

Hegel schreibt aus der Position eines weifden, minnlich und abled gelesenen
Europiers, der als deutscher Philosoph verhandelt wird — auch wenn zu Hegels Le-
benszeit Deutschland als Nationalstaat noch nicht existierte. Damit ist ihm die Ein-
sicht in bestimmte Erfahrungsraume versperrt, die mit Unterdriickungserfahrun-
gen und Mehrfachdiskriminierung einhergehen. Daraus geht eine Ignoranz hin-
sichtlich verschiedener Aspekte von Unterdriickung und Diskriminierung hervor,
die sich mit dem bei Emilia Roig erlduterten Begriff der Empathieliicke konzeptua-
lisieren lasst:

»Das Problem ist die Eindimensionalitit und das Ungleichgewicht der Reprasen-
tationen. So werden unsichtbare Sockel kreiert, auf denen nur ein winziger Teil
der Menschheit steht. Und vom Sockel aus ist es schwieriger, Empathie zu verspii-
ren. Wahre Empathie setzt voraus, dass man aus seinen eigenen Emotionen her-
austritt, um die Dinge so weit wie moglich aus der Perspektive des anderen zu
betrachten.« (Roig 2021, S. 144—145)

Interessant dabei ist, dass gerade das Aus-sich-Heraustreten und der Blick des
Gegeniibers eine wichtige Rolle in Hegels Theorien spielen. Aber die Empathieliicke
bleibt und sorgt fir die Produktion bzw. Reproduktion und Legitimierung von Dif-
ferenzungerechtigkeit in seinen Theorien. Fanon wurde dagegen auf Martinique
geboren, kimpfte fiir Frankreich im Zweiten Weltkrieg und lebte anschlief}end in
Frankreich. Seine Schriften basieren auf eigenen Rassismuserfahrungen (Kastner
2012, S. 85).}

Auch Glen Coulthard, als Biirger der Yellowknives Dene First Nation, und Audra
Simpson, als Vertreterin der Kahnawa:ke Mohawk Nation, schreiben aus einer
Position, die (post-)koloniale Unterdriickung kennt. Das bedeutet nicht, dass sich
ihre Texte eins zu eins auf andere Unterdriickungskontexte iibertragen lassen. Es
ist wichtig, Entstehungskontexte mitzubetrachten und bei Universalisierungen

1 Gleichzeitig beweist er zum Teil in Bezug auf andere Differenzlinien eine Diskriminierungen
reproduzierende Haltung, was unter akademisch Schreibenden im Europa des 20. Jahrhun-
derts keine Seltenheit ist. Wie Keguro Macharia es ausdrickt: «[..] | find myselfsad that | am
not able to say Fanon is not homophobic. Something in me would have liked to.« (Macharia
2019, 47) Erschreibt mitunter iiber Begehren und Liebe in kolonialen Unterdriickungskontex-
ten, aberreproduziertdabei patriarchale, heteronormative Vorstellungen (Macharia 2019, 31,
47,52,59). Dennoch finden sich in Fanons Schriften Ansitze, die fiir Queer- und Gendertheo-
rie hilfreich und wichtig sind (ebd., 47, 52, 58, 59).

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

Vorsicht walten zu lassen. Vieles aus den Argumentationsketten von Coulthard und
Simpson bezieht sich speziell auf die jeweilige Situation. Aber was sich ibertragen
lasst, ist die Tatsache, dass es fiir Anerkennungstheorien von zentraler Bedeutung
ist, Machtstrukturen mitzudenken.

Esistwichtig, aufgrund der vorhandenen, historisch gewachsenen Machtstruk-
turen und damit einhergehenden Kategorisierungsregimen Andersheit nicht aus-
schlieRlich individuell zu denken. Es gibt Andersheiten, die langfristig historisch kon-
stituiert sind und strukturell, institutionell und individuell wirken. Rassismus funk-
tioniert systemisch und produziert Menschen als Andere. Es geht nicht nur um ein
beliebiges Gegeniiber, dass ich zufillig auf der StrafRe treffe, welches ein anderes In-
dividuum ist als ich und damit ein Anderer als ich. Es geht um Jahrhunderte des Ko-
lonialismus, welche Bedeutungen, Bilder, Markierungen von Andersheit geschaften
haben und die auch nach dem offiziellen Ende des Kolonialismus ebenso fortwirken,
wie 6konomische und politische Beziehungen. Die ND-Position des Trilemmas, in
der Verschiedenheit normal ist und alle verschieden sind (Boger 2017), reicht nicht
aus, um diese Umstinde zu erfassen. Es braucht in Bezug auf bestehende Unge-
rechtigkeiten das Benennen von (konstruierten) Andersheiten, die mehr als individu-
ell sind. Fanon beschreibt dies mit Blick auf die Figur des schwarzen Mannes — da-
mit verallgemeinert er und reproduziert die Andersheit des Otheringprozesses, den
er analysiert. Aber nur mithilfe dieser Figur kann er den Prozess der Veranderung,
die Ungleichgewichte und Ungerechtigkeiten sichtbar machen und benennen.

Im ersten Abschnitt dieses Kapitels wurde mithilfe von Hegel, Honneth und Tay-
lor auf ein Bediirfnis nach Anerkennung hingewiesen. Menschen brauchen Aner-
kennung. Wer aber nun in hierarchischen Konstellationen welche Anerkennung von
wem begehrt und wer welche Anerkennung erlangen kann, wird von Fanon niher
betrachtet.

Aus Fanons Theorien ergeben sich folgende fiir die Anerkennungstheorie rele-
vante Punkte:

a) Rassismus sorgt dafiir, dass BIPOC (bei Fanon ist vor allem von der Figur des
Schwarzen Mannes die Rede) iiberdeterminiert sind.

b) Diese Uberdetermination macht es unméglich, als Individuum zu erscheinen.

¢) Rassismus objektifiziert BIPOC und wertet sie somit gegeniiber weifien Perso-
nen ab.

d) Im Kolonialismus ist wei3-Sein die einzig mogliche Form der sozialen Existenz
als Subjekt.

e) Schwarze, die aufgrund einer Verinnerlichung der rassistischen Abwertungen
einen Minderwertigkeitskomplex haben, streben laut Fanon Anerkennung als
weifle an.

f) Da weifle Personen (bzw. weifle Minner) in diesem Zusammenhang als einzi-
ge tiber eine soziale Existenz als Subjekte verfiigen, haben sie die Autoritit an-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

89


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

zuerkennen. Die Anerkennung durch weifie sei die, die zihle. Somit strebten
Schwarze die Anerkennung von weiflen als weifde an.

g) Weife briuchten keine Anerkennung von Schwarzen, sondern primar ihre Ar-
beitskraft, die sie auch erzwingen kénnten.

h) Anstatt eines reziproken Verhiltnisses wie bei Hegel, ergibt sich ein Ungleich-
gewicht in der Abhingigkeit der Unterdriickten von der Anerkennung der Do-
minierenden.

i) Dieses Ungleichgewicht fithrt dazu, dass die Dominierenden iiber (die Bedin-
gungen von) Anerkennung bestimmen kénnen und Anerkennung zur Stabilisie-
rung des Machtverhiltnisses beitrigt.

Auf diese Punkte soll nun kurz eingegangen werden. Die Punkte 1-3 zur Uberde-
termination, Unmdglichkeit des Erscheinens als Individuum sowie der Abwertung
und Objektifizierung macht Fanon in seiner berithmten eigenen Erfahrung der An-
rufung durch ein Kind deutlich (Fanon 2016, S. 95). Diese Beispielsituation erinnert
stark an die Anrufung bei Althusser. Allerdings ist es hier nicht die Staatsautoritit
in Form eines Polizisten, sondern ein beliebiges, weifles Kind, und die angerufene
Person bleibt kein Individuum, das mit der Anrufung mit einer Tat in Verbindung
gebracht wird. Stattdessen wird Fanon in der Anrufung mit dem N-Wort rassifiziert
und in diesem Zuge von der Moglichkeit, als Individuum anerkannt zu werden, ent-
fernt:

»Sieh mal, ein N[..]!« Das war ein duflerer Ansporn, ein Nasenstiiber, der mir
unterwegs verpasst wurde. >Sieh mal, ein N[..]l« Das stimmte. Ich amusierte
mich.< Sieh mal, ein N[..] Langsam zog sich der Kreis zusammen. Ich amiisier-
te mich unverhohlen. >Mama, schau doch, der N[..] da, ich hab’ Angst!< Angst!
Angst! Man fing also an, sich vor mir zu fiirchten. Ich wollte mich amiisieren, bis
zum Ersticken, doch das war mir unmoglich geworden. Ich konnte nicht mehr,
denn ich wusste bereits, dass es Legenden, Geschichten, die Geschichte und vor
allem die Geschichtlichkeit gab, wie mich Jaspers gelehrt hatte. Und das Kérper-
schema, an mehreren Stellen angegriffen, brach zusammen und machte einem
epidermischen Rassenschema Platz.« (ebd.)

Er beschreibt noch weitere Erfahrungen, die alle in der Reduzierung auf die zuge-
schriebene, rassifizierte Andersheit und einer dementsprechenden herabwiirdigen-
den Behandlung bestehen (Fanon 2016, S. 96). Und wie bei Althusser gibt es eine Re-
aktion — auf die initiierende Fremdanerkennung folgt eine reagierende Selbstaner-
kennung: »An jenem Tag, [...] begab ich mich weit, sehr weit fort von meinem Da-
sein und konstituierte mich als Objekt.« (ebd., S. 96) Er begehrte eine unmarkier-
te Existenz als Mensch — ohne die Bedeutungen, die ihm gewaltsam im Zuge der
Rassifizierung auferlegt wurden (ebd.). Aber in dem Moment nahm er die Positi-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

onan, die ihm zugewiesen wurde. Er verweilte dort nicht, aber dieser Moment gibt
Aufschluss iiber eine Dynamik: Die Selbsterfiillende Prophezeiung als Auswirkung
verinnerlichter Unterdriickung (David and Derthick 2013, S. 9).

Laut Fanons Lektiire von Sartre gehe mit Antisemitismus eine innere Uberde-
terminierung einher, da Menschen zwar nicht immer von auflen als Jiid*innen zu
erkennen seien, aber sie selbst im Bewusstsein der zahlreichen antisemitischen Vor-
urteile ihr Handeln ingstlich auf Ubereinstimmungen iiberpriifen wiirden (Fanon
2016, S. 99).

Mit dem Rassismus gegen Schwarze Menschen verbindet Fanon dagegen eine
jufere Uberdeterminierung, da die Bedeutungen, die ihnen zugewiesen wiirden,
an ihrer Erscheinung festgemacht wiirden (ebd.). Damit wird Fanon dem moder-
nen Antisemitismus, welcher im Gegensatz zum Antijudaismus vor allem auch
in einer Konstruktion von Jud*innen als »Rasse« bestand und besteht — wobei
hinzugefiigt werden muss, dass heute religiose Aspekte zwar selten im Fokus ste-
hen, aber grundlegende Vorstellungen des Antijudaismus immer noch vorhanden
sind und sich daher keine vollkommen eindeutige, zeitliche Abgrenzung zwischen
beiden ziehen lisst (Téllner 2022) — nicht ausreichend gerecht.” Zudem ldsst sich
aus Fanons Gedanken der Verinnerlichung von Rassismus auch eine potenzielle
innere Uberdeterminierung Schwarzer Menschen ableiten (nicht verallgemeinernd
zuschreibend, sondern als ein mégliches Resultat von Rassismus). Ahnlich wie
Judith Butler zu Gender konstatiert, beschreibt auch Fanon, wie Bedeutung immer
schon vorhanden ist (Fanon 2016, S. 116). Rassismus determiniert, definiert, legt auf
etwas fest, in Form von Stereotypen, Zuschreibungen, rassistischen Vorurteilen:

»Von einem Mann forderte sie ein mannliches Verhalten. Von mir ein schwarzes
mannliches Verhalten —oderzumindest das Verhalten eines N[...]. Ich rief die Welt
an, und die Welt amputierte meine Begeisterung. Man verlangte von mir, mich zu
vergraben, mich zusammenzuziehen.« (ebd., S. 98)

Es ist bereits so viel Bedeutung vorhanden, dass daneben kaum Raum fiir Indivi-
dualitit bleibt.

Fanon erscheint es somit unméglich, einfach nur als Mensch, in seinen indivi-
duellen Eigenschaften zu erscheinen. Er ist festgeschrieben in Bedeutungen, die mit
Abwertungen verbunden sind und ihm einen Subjektstatus verwehren.

Die Punkte 4 bis 6 zum weif’-Sein als einzig mogliche Form der sozialen Exis-
tenz, zum Anstreben dieser Existenz durch Anerkennung durch weiRe Personen,
ergeben sich wie folgt aus Schwarze Haut, weifSe Masken: Fanon beschreibt das Ver-
langen Schwarzer Menschen (homogenisiert, um das Uberindividuelle greifen zu

2 Fiir eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit Fanons Erlduterungen zu Antisemitismus und
ihrer Rezeption siehe z.B. Fiedler 2017.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

91


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

konnen), von weiflen Menschen als weifd oder ebenbiirtig zu weifd anerkannt zu wer-
den, da weiR-Sein in (post-)kolonialen Kontexten als Uberlegen konstruiert wird
(ebd., S.10. 86). Alles, was als weif gilt, wird aufgewertet und so ergibt sich ein
Konstrukt der weiflen Gesellschaft als »weife, einzig ehrbare Welt« (ebd., S. 98).
Schwarzsein wurde und wird abgewertet und durch die Verinnerlichung dieser Ab-
wertung erscheine ein Minderwertigkeitskomplex (ebd., S. 86). Fanon spricht ei-
ner Person, die von diesem Begehren betroffen ist, den Wunsch, »die Hautfarbe zu
wechseln« (ebd.), nicht ab. Vielmehr ist seine Losung, der Person das Erkennen der
Verhiltnisse zu erméglichen, welche dieses Begehren hervorbringen (ebd.):

»mein Ziel wird im Gegenteil darin bestehen, ihn, sobald die Motive aufgedeckt
sind, in die Lage zu versetzen, die Aktion (oder die Passivitit) gegentber der wah-
ren Quelle des Konflikts, das heifdt gegeniiber den sozialen Strukturen zu wihlen.«
(ebd.)

Anstatt des Begehrens durch weifle Personen als weifSe Person oder moglichst weif
anerkannt zu werden, brauche es die Anerkennung der Verhiltnisse als unterdrii-
ckende Verhiltnisse, welche dieses Begehren produzieren.

Mit weifl-Werden scheint Fanon dabei eine moglichst starke Anpassung an
Ideale zu meinen, welche durch white supremacy/weifle Vorherrschaft imple-
mentiert werden bzw. andersherum die weifle Vorherrschaft auch sichern. Diese
Ideale kénnen Normen des dufieren Erscheinungsbilds ebenso einschliefen wie
Verhaltensvorstellungen.

Die bisherige Argumentation fithrt bereits auf die Punkte 7 und 8 zu, die aussa-
gen, dass weifde Menschen keine Anerkennung von Schwarzen Menschen briuchten
und es sich dementsprechend auch nicht um ein reziprokes Verhiltnis, sondern ein
Ungleichgewicht der Angewiesenheit auf Anerkennung handle.

Die rassifizierten, veranderten Unterdriickten seien auf die Anerkennung der
dominierenden, normalisierten weiflen Machthabenden angewiesen. Andersher-
um sei dies aber nicht genauso der Fall. Hierzu schreiben Balaton-Chrimes und
Stead in Bezug auf Fanons und Coulthards Texte:

»Contra Hegel, some decolonial scholars argue that the colonial master does not
so much seek recognition from the colonised slave as work (in Fanon's theorisa-
tion) or land (in Coulthard’s). Contra Honneth, they insist that capitalist modernity
is not the birthplace of institutional structures that facilitate mutual recognition
between subjects, but rather and ordering principle that establishes and main-
tains systems of alienation, extraction and exploitation.« (Balaton-Chrimes und
Stead 2017, S.11)

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

Die Kolonialisierenden sind nicht auf die Anerkennung der versklavten Men-
schen bzw. die weif3-Privilegierten nicht auf die Anerkennung von rassifizierten
Menschen angewiesen. Kolonialismus, welcher in einer kapitalistischen Logik
funktioniert, folgt materiellen Interessen. Um diese durchzusetzen, muss der
dominierende Part nicht freiwillig von dem unterdriickten Part als Herr*/Master*
anerkannt werden. Er* kann seinen Willen mit Gewalt durchsetzen, sodass den
Unterdriickten keine andere Wahl bleibt als die, sich zu fiigen oder bestraft zu wer-
den - im Extremfall mit dem Tod. Fiir Versklavte ist es von existenzieller Bedeutung,
wie sie von den Dominierenden/»Besitzenden« anerkannt werden: Gelten sie als
unniitz und Unruhe stiftend kann es das Ende ihrer Existenzberechtigung bedeuten.
Das Hervortun als besonders niitzlich kann dagegen unter Umstinden belohnt wer-
den. Nun ist jede Ordnung spezifisch und Zusammenhinge in bestimmten Orten
zu bestimmten Zeiten kénnen nicht beliebig auf andere iibertragen werden. Es
macht einen Unterschied, ob es sich um versklavte rassifizierte Personen (denen
der Personenstatus abgesprochen wird), um freie rassifizierte Personen in ehe-
mals kolonialisierten Regionen oder um rassifizierte, migrantisierte Personen in
Deutschland handelt.

Was sich jedoch generalisieren lisst, ist das Ungleichgewicht: Wenn es ein
Machtgefille gibt, ergibt sich auch ein asymmetrisches Abhingigkeitsverhiltnis
in der Anerkennungsbeziehung. Amy Allen fasst die Kritik an Honneths Liicken
beziiglich ungleichverteilter Abhingigkeiten zusammen. Allen argumentiert ins-
besondere mit Riickbezug auf Marion Young im Hinblick auf eine ganz andere
Hierarchie als die, um die es hier geht. Es geht um die Beziehung zwischen Miittern
und ihren Kindern bzw. wenn nicht von einer gegenderten Position der ersten Be-
zugsperson ausgegangen werden wiirde, von Eltern und ihren Kindern. Wihrend
Honneth von einer gegenseitigen Angewiesenheit aufeinander und somit auch von
einem reziproken Anerkennungsverhiltnis spricht, wendet Young ein, dass Miitter
(erwachsene Bezugspersonen) nicht ebenso auf ihre Kinder angewiesen sind, wie
diese existentiell von ihren Miittern (erwachsenen Bezugspersonen) abhingig sind
(Allen 2010, S. 23-24).

So lisst sich das Grundprinzip auf unterschiedliche Kontexte anwenden, wih-
rend die jeweiligen Spezifika fallabhingig bedacht werden miissen. In Fanons Fall
wird er als freier, auf Martinique geborener, in Frankreich lebender Schwarzer
Mensch von den dominierenden weifien Blicken einseitig definiert. Er bekommt
einen Status zugewiesen und beschreibt es als Fixierung:

»Langsam komme ich in der Welt an, daran gewdhnt, nicht mehr auf ein pl6tz-
liches Auftauchen Anspruch zu erheben. Ich bewege mich kriechend fort. Schon
sezieren mich die weiflen, die einzig wahren Blicke. Ich bin fixiert. Nachdem sie
ihr Mikrotom eingestellt haben, zerschneiden sie objektiv meine Realitat. Ich bin
verraten. Ich fithle, ich sehe in diesen weifden Blicken, dass nicht ein neuer Mensch

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

93


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Einzug halt, sondern ein neuer Typus von Mensch, eine neue Gattung. Eben ein
NI[..]'« (Fanon 2016, S. 99)

Esistder Prozess der Herstellung des Anderen — Othering aus einer scheinbar objek-
tiven Position heraus. Das Privileg der Objektivitit liegt in der Dominanz begriin-
det.

Im Kontext von (post-)kolonialen Verhiltnissen mit weiler Vorherrschaft ist al-
so die rassifizierte Person von der Anerkennung der weiflen Gesellschaft abhingig.?
Andersherum trifft dieses nicht auf gleiche Weise zu. Die gegenseitige Anerken-
nung bleibt fiir Fanon erstrebenswert — als Zukunftsutopie, fiir die es zu kimpfen
gilt (ebd., S. 184). Ohne Kampfund tatsichliche Verinderung der Machtverhiltnisse
funktioniert es fiir Fanon aber nicht. Es kann nicht einfach eine freiwillige Anerken-
nung der Unterdriickten durch die Dominierenden geben und schon ist die Hierar-
chie beseitigt. Vielmehr kénne eine solche Anerkennung die bestehende Hierarchie
auch bestitigen. So beschreibt Fanon mit Bezug auf das Ende der Sklaverei:

»Der N[..] ist kein Herr geworden. Wenn es keine Sklaven mehr gibt, gibt es auch
keine Herren.

Der N[..] ist ein Sklave, dem man gestattet hat, als Herr aufzutreten.

Der Weifde ist ein Herr, der seinen Sklaven gestattet hat, an seiner Tafel zu spei-
sen.« (ebd., S.185)

Die Anerkennung hat nicht zu einem Aufheben des Dominanzverhiltnisses gefiihrt,
sondern zu einer Bestitigung: Teil der weiflen Dominanz ist das Privileg, den rassi-
fizierten Untergeordneten identifizieren und ihnen einen Status zuweisen zu kén-
nen/diirfen. Es haben Verinderungen stattgefunden, aber es handelt sich nach wie
vor nicht um einen differenzgerechten Zustand.

Anerkennung fithrt nicht zwangsldufig zu einem ausgeglichenen Machtverhalt-
nis. So beschreibt es auch Coulthard in Anlehnung an Fanons Uberlegungen im Kon-
text des kanadischen Siedlungskolonialismus bzw. des Verhiltnisses vom kanadi-
schen Staat und den indigenen First Nations. Indigene Aktivist*innen haben die
Anerkennung kultureller Rechte durch den kanadischen Staat erreicht, aber die-
se Errungenschaft bedeute nicht das Ende der ungerechten Ordnung, sondern ih-
re Reproduktion (Coulthard 2014, S. 2—3). Damit sind wir beim 9. Punkt der oben
aufgelisteten Kernelemente von Fanons Uberlegungen zu Anerkennung. Es geht Fa-
non und Coulthard darum, aufzuzeigen, dass Anerkennung, deren Ausgestaltung,
Zeitpunkt, Inhalt von den Dominierenden bestimmt wird, nach deren Regeln und

3 Hier wird eine Dichotomie verwendet, um das Machtungleichgewicht zu verdeutlichen, aber
hinter dieser scheinbaren Zweiteilung stehen komplexere Verhiltnisse.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

zu deren Bedingungen vergeben wird und an ihren Interessen ausgerichtet ist (Fa-
non 2016, S. 185; Coulthard 2014, S. 3-18). Zudem werde die Herrschaft bzw. Domi-
nanz durch die Annahme der hierarchischen Adressierung gefestigt, da die Unter-
driickten den ihnen anerkennend zugewiesenen Status verinnerlichen wiirden, wie
Coulthard Fanons Schlussfolgerungen entnimmt (Coulthard 2014, S. 25).

Es handelt sich zwischen First Nations und dem Staat Kanada nicht um ein Ver-
handeln zwischen zwei Staaten auf Augenhéhe, sondern um ein Fordern und Ge-
wihren, ein Anpassen an Vorstellungen und ein Setzen von Erwartungen. Um bei-
spielsweise als schiitzenswerte Kultur anerkannt zu werden und die damit einher-
gehenden Rechte zugestanden zu bekommen, muss sich entsprechend prisentiert
werden (Coulthard 2014, S. 20; Fullenwieder 2017, S. 46—47; Simpson 2014, S. 22).
Die Vorstellungen, die von einer schiitzenswerten Kultur bestehen, miissen getrof-
fen werden und fluide mit Sinn belegte Handlungen werden statisch (Fullenwieder
2017, S. 46—47). Um hierarchische Anerkennung zu erhalten, fiigen sich die nach die-
ser Anerkennung strebenden Menschen den Anforderungen, die daftir nétig sind.

Durch die gegebenen Verhiltnisse gibt es ein Abhingigkeitsverhiltnis von die-
ser Anerkennung. Der Staat hat den Zugang zu Ressourcen inne, die gesetzgebende
Gewalt und Entscheidungsmacht itber die Verteilung von Land. Anerkennung allei-
ne kann also nicht, wie Honneth vor allem in seinen fritheren Werken behauptete,
zur (moralischen) Entwicklung der Gesellschaft fithren (Honneth 1994, S. 149). Da-
gegen spricht Nancy Fraser von der Notwendigkeit materieller Umverteilung neben
dem Bedarf nach Anerkennung (Fraser 2017b, S. 17), um partizipatorische Paritit —
die gerechte, gleichberechtigte Moglichkeit der Teilnahme am 6ffentlichen Leben —
zu ermdglichen (Fraser 2017a, S. 265-267). Dem wiederum hilt Honneth entgegen,
dass materielle Verteilungsfragen auch an Anerkennungsprozesse gekniipft seien
(Honneth 2017, S. 183-202). Jedoch erreicht seine Theorie kein umfassend macht-
kritisches Verstindnis, sondern bleibt bei einem begrenzten positiven Bild von An-
erkennung als Losung gesellschaftlicher Probleme.

Wenn wir nun aber zu Hegel zuriickkehren, der ja mit seinem Gedanken zum
Selbstbewusstsein die Angewiesenheit auf Anerkennung, um Selbstbewusstsein
sein zu konnen - sich von sich selbst ein Bild zu machen, eine Identitit auszu-
bilden — deutlich gemacht hat, stellt sich folgende Frage: Wie wird das Selbst
der Kolonialisierenden, der Dominierenden, der Privilegierten hergestellt, wenn
nicht durch die Anerkennung der ihnen Untergeordneten? Oben wurde mit Fanon
deutlich, dass die Dominierenden nicht auf die Anerkennung der Unterdriickten
angewiesen sind, wihrend aber die Unterdriickten sehr wohl auf die Anerkennung
der Dominierenden angewiesen sind. Je nach Grad der Objektifizierung in stark
hierarchischen oder hegemonialen Ordnungen handelt es sich um ein Subjekt-Ob-
jekt Verhiltnis oder zumindest ein Verhiltnis von iibergeordnetem Subjektstatus
und beschrinktem, untergeordnetem Subjektstatus. Und auch wenn einige von
Hegels Thesen hinterfragt und kritisiert wurden, bleibt die Annahme des Bediirf-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

95


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

nisses nach Anerkennung zur Konstitution des Selbst, mitunter auch auf der Basis
der Argumentation von Butler. Die Antwort ist einfach: Die Dominierenden streben
nach Anerkennung von anderen Dominierenden, die entweder auf ihrem eigenen
Rang oder hoher gelegen sind. Es geht um die Anerkennung von jenen, die sie
als Subjekte anerkennen, da nur so die fortwihrende Konstitution ihrer selbst als
Subjekte gewihrleistet werden kann. Ein Subjekt kann einen Gegenstand als etwas
anerkennen, aber wird nicht beim Gegenstand nach Anerkennung seiner Identitit
als Subjekt suchen. Wenn manche Menschen durch rassistische Ordnungen als
Objekte konstruiert sind, also als solche gesehen und behandelt werden, bieten
sie aus Sicht derjenigen, die diese Konstruktion vornehmen, keine ausreichende
Quelle der Anerkennung. Wie oben mit Hegel beschrieben, kann Dominanz und
(die Méglichkeit der) Vernichtung angestrebt werden, um die eigene Uberlegenheit
iiber die Objekte zu behaupten. Aber das Objekt reicht nicht aus, um das Selbst-
bewusstsein eines Subjekts als solches und seinen gesellschaftlichen Status als
Subjekt zu konstituieren. Andere bereits als Subjekt konstituierte Individuen und
Gruppen kénnen dagegen sehr wohl eine Anlaufstelle fiir weitere Subjektivierungs-
prozesse sein. Zudem konnen Menschen in iibermif3ig michtigen Positionen die
ihnen mehr oder weniger ausgelieferten Personen zur Anerkennung ihrer Vor-
machtstellung zwingen. Die Kolonialisierenden haben ihre Position gegeniiber
den Kolonialisierten gewaltvoll durchgesetzt. Die Dominierenden erhalten ihren
Subjektstatus zum einen von anderen Dominierenden, aber auch iiber Abgrenzung
zu den Unterdriickten, durch Otheringprozesse. Sie werten sich selbst auf, itber Ab-
wertung der Anderen. Zusitzlich konnen sie sehr wohl auch die Anerkennung dieser
Ordnung durch die Unterdriickten begehren. Zum Beispiel konnen sie fiigsames,
unterwiirfiges Verhalten und Respekt oder auch Bewunderung gegeniiber ihrer
eigenen Person von den Unterdriickten verlangen. Jedoch sind sie den Veranderten,
untergeordneten Personen in diesen Bestrebungen nicht ausgeliefert. Es handelt
sich vielmehr um Forderungen, die bei Bedarf auch mit Zwang durchgesetzt wer-
den kénnen. Das hierarchische Machtverhiltnis erlaubt es den Dominierenden, die
Anerkennung ihrer Dominanz zu erzwingen.

Nun sind jedoch Prozesse der Subjektivierung sowie Otheringprozesse, die
Objektifizierung beinhalten, nicht einfach nur eine Ja-/Nein- bzw. o-/1-Aufteilung.
Wie bereits im Abschnitt zu Subjektivierung betrachtet wurde, kann ein Indivi-
duum sehr allgemein als Lebewesen mit Existenzberechtigung oder auch darauf
aufbauend spezieller als Mensch und Staatsbiirger*in eines bestimmten Natio-
nalstaats mit bestimmten damit einhergehenden Rechten oder wiederum darauf
aufbauend spezieller als herausragende*r Wissenschaftler*in anerkannt sein. Ein
Individuum oder ein Kollektiv kann in manchen Kontexten als Subjekt anerkannt
sein, wihrend dieser Status in anderen Kontexten oder Diskursen verwehrt bleibt.
Die Stellung eines Individuums oder einer Gruppe in der Gesellschaft ist komplex
und mit ebenso komplexen Anerkennungsregeln versehen. Ein*e erfolgreiche*r

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

Pianist*in, welche international als solche*r in Form von Preisverleihungen und
ausverkauften Konzerten als solche*r anerkannt ist, aber in Deutschland gleichzei-
tig im Alltag migrantisiert und rassifiziert wird, kann wirkungsvoll Klavierlernende
in ihren Bemithungen und ihrem Kénnen anerkennen, aber weifle Menschen in
zufilligen Begegnungen nicht mit der gleichen Wirkung fiir ihre Kenntnisse der
deutschen Grammatik.

Und selbst im Kontext von Kolonialismus und Versklavung kann eine versklavte
Person dazu aufgefordert sein, beispielsweise das Erscheinungsbild der*des Haus-
herr*in zu beurteilen. Jedoch liegt in der Anerkennung des Erscheinungsbildes als
elegant keine ausschlaggebende Macht, da jede anderslautende Antwort droht, in
Bestrafung zu miinden.

Materielle, ontologische, epistemologische, politische Abhingigkeiten beein-
flussen Anerkennungsprozesse. Zusammenfassend lisst sich aus diesem Abschnitt
Folgendes mitnehmen: Anerkennung gleicht diese Abhingigkeiten, von denen sie
beeinflusst wird, nicht unbedingt aus. Vielfach reproduziert sie diese oder trigt
zumindest zu ihrer Reproduktion bei:

»In contradistinction to what he viewed as Hegel’s abstraction, Fanon argued that,
in actual contexts of domination (such as colonialism), not only are the terms of
recognition usually determined by and in the interests of the master (the coloniz-
ing state and society), but also over time slave populations (the colonized) tend
to develop what he called >psycho-affective« attachments to these master-sanc-
tioned forms of recognition, and that this attachment is essential in maintaining
the economic and political structure of master/slave (colonizer/colonized) rela-
tions themselves.« (Coulthard 2014, S. 26)

Die Unterdriickten sind laut Coulthards Interpretation von Fanons Ausfithrungen
psychisch an die hierarchischen Anerkennungsprozesse gebunden. Wie oben be-
schrieben wurde, wird diese hierarchische Anerkennung angestrebt und durch das
Anpassen an die Anerkennungsbedingungen ebenso wie das Bejahen der zugewie-
senen Bedeutung und des Status werden die Betroffenen in der unterdriickten Po-
sition geformt und reproduziert.

In der hier vorliegenden Arbeit geht es nicht um Versklavungsverhaltnisse oder
Siedlungskolonialismus. Die Positionen des betrachteten Diskurses sind andere,
mit anderen Moglichkeiten und Einschrinkungen. Aber auch hier gibt es eine
Einteilung in Rollen, wenn es um Anerkennungsprozesse geht. Es ist die Einteilung
in unsichtbar Normalisierte und Veranderte, in Menschen, die nicht mit Migration
in Verbindung gebracht werden und Menschen, die Migrantisierung und Rassifi-
zierung erfahren. Die unsichtbar Normalisierten sind als Norm/normal gesetzte
Menschen, weif und deutsch gelesen, aber eine explizite Benennung in diesen
Kategorien findet nicht statt, weil Benennungen nur fiir die Abweichungen von der

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

97


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Norm benotigt werden. Die Trennlinie zwischen diesen konstruierten Kategorien
ist nicht eindeutig — sie wird immer wieder performativ hergestellt, aber nicht
exakt gleich, sondern in Variation. Eine Person kann in einem Kontext als zugehirig
anerkannt werden, indem ihre Anwesenheit einfach nicht hinterfragt oder verbe-
sondert wird. In einem anderen Kontext kann dieselbe Person (nicht exakt dieselbe
Person, da sie sich in der Zwischenzeit leicht verindert hat, weil Identitit nicht
starr und stabil ist) exotisiert werden. Wie ich bereits mit dem obigen, fiktiven
Beispiel der*des Pianist*in theoretisch deutlich gemacht habe und im empirischen
Teil noch weiterfithrend zeigen werde, gibt es auch in Diskursen zu Migration und
Integration Einteilungen, wer wen wie anerkennen kann und wer auf wessen An-
erkennung inwiefern angewiesen ist. Die Theorie bietet mit diesen Uberlegungen
eine Basis, aber die genaue Ausgestaltung in dem untersuchten Diskurs wird sich
im empirischen Teil aus der Diskursanalyse ergeben. Im Folgenden durchdenke ich
mitunter in Bezug auf Simpsons Arbeiten die Moglichkeit des Widerstands.

Anerkennung und Widerstand

»Simpson and Coulthard show how experiences of disrespect associated with the
politics of recognition and the intersubjective experiences of misrecognition can
trigger struggles, not for an expansion of the extant recognition regime, but of refusal
and indigenous resurgance.« (Balaton-Chrimes und Stead 2017, S. 12)

Die Betrachtung von Anerkennung als systemstabilisierend und somit auch unge-
rechte Verhiltnisse potenziell (re-)produzierend, wirkt gegeniiber der einseitig po-
sitiven Betrachtung von Anerkennung erniichternd. Es hat sich gezeigt, dass Aner-
kennung Subjekte in und durch Macht formt, sie als Subjekte in den jeweiligen Kon-
texten konstituiert, dass Anerkennungsbeziehungen nicht generell reziprok und ge-
recht sind und Anerkennung an und fiir sich die Gesellschaft nicht zwangsliufig
gerechter macht. Die Betrachtung von hierarchischer Anerkennung hat Abhingig-
keitsverhiltnisse und Zwang sichtbar gemacht. Dieser Abschnitt soll nun jedoch zei-
gen, dass es dennoch Handlungsoptionen gibt. Personen/Gruppen, die Benachteili-
gungen und Veranderungen erfahren, sind problematischen Anerkennungen nicht
hilflos ausgeliefert. Mit Judith Butler wurde bereits in Form von Variationen in der
Wiederholung auf Agency aufmerksam gemacht. Hier wird nun noch einmal erwei-
tert aufgeschliisselt, wie unterdriickenden und/oder diskriminierenden Anerken-
nungsprozessen und den gesellschaftlichen Verhiltnissen dahinter entgegengetre-
ten werden kann.

Im Kern werden vier Punkte als Handlungsoptionen oder als notwendige Ande-
rungen fir gerechtere Anerkennungsverhiltnisse beleuchtet:

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

a) Unterdriickende Anerkennung zuriickweisen (Simpson 2014)

b) Widerstindige Anerkennung praktizieren (z.B. Fanon 2016; Hornscheidt 2019)

c) Widerstindige Anderung der Anerkennungsbegehren (Hornscheidt 2019)

d) Anderung der Bedingungen, unter denen sich Anerkennung abspielt (Fraser
2017b)

Der erste Punkt, die Zuriickweisung von Anerkennung, muss, wie alles andere auch,
kontextspezifisch betrachtet werden. Bereits weiter oben wurde auf die Unméglich-
keit verwiesen, auf Anerkennung nicht zu antworten (Bedorf 2010, S. 141). Die Un-
terteilung in initiierende Fremdanerkennung und reagierende Selbstanerkennung
beinhaltet mit der reagierenden Selbstanerkennung diese Antwort. Sie muss nicht
bewusst ablaufen. Bisher ging es viel um die reagierende Selbstanerkennung als An-
nahme der initiierenden Fremdanerkennung: Bei Althusser war es das Umdrehen
in Reaktion auf die Anrufung durch den Polizisten und bei Fanon war es wieder-
um nach einer Akkumulation der rassistischen, verkennenden Anerkennungen der
Satz: »An jenem Tag, [...] begab ich mich weit, sehr weit fort von meinem Dasein
und konstituierte mich als Objekt.« (Fanon 2016, S. 96) Wie vorher schon angedeu-
tet, blieb Fanon nicht in diesem Zustand stehen, doch dazu unter Punkt 2 mehr.
Hier geht es nun um die Moglichkeit, die erhaltene Anerkennung zuriickzuweisen.
Dies kann geschehen, weil die anerkannte Person/Gruppe sich gegen die Bedingun-
gen wendet, unter denen anerkannt wird, gegen die Hierarchie, die mit der An-
erkennung reproduziert wird oder gegen die Anerkennungsinstanz — also diejeni-
gen, die anerkennen und als berechtigt andere anzuerkennen etabliert sind — oder
weil sie sich gegen den Inhalt der Anerkennung, also als wer oder was sie anerkannt
werden, wendet. Im Grunde ist es eine Weigerung, die Anerkennung, die Anerken-
nenden oder auch die Bedingungen als legitim anzuerkennen. Die Moglichkeit der
bottom-up Anerkennung, also Anerkennung entgegen des Verlaufs der Hierarchie,
wird in ihrer Verweigerung wirkungsvoll. Nun wurde im vorigen Abschnitt noch von
dem Zwang zur Anerkennung gesprochen: dass Unterdriickte unter den Umstinden
stark ausgepragter Hierarchien von Dominierenden zur Anerkennung des Domi-
nanzverhiltnisses gezwungen werden kénnten. Dem soll hier nicht widersprochen
werden. Es geht vielmehr darum, diesem Zwang entgegenzutreten. Je nach Kon-
text ist es unterschiedlich starker Zwang oder Druck und dementsprechend ist auch
der Widerstand unterschiedlich schwer und an unterschiedliche Konsequenzen ge-
kniipft.

In Ankniipfung an die im vorigen Kapitel erliuterte Theorietradition widmet
sich Simpson dem Thema der Zuriickweisung von Anerkennung bzw. der Verweige-
rung, die Anerkennungsinstanz, die Dominierenden, anzuerkennen: »Glen Coult-
hard (2007) takes from Fanon’s reading of Hegel the impetus to >turn away« from
the oppressor, to avert one’s gaze and refuse the recognition itself.« (Simpson 2014,

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

99


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

S. 24) Anhand des Umgangs der Mohawks aus Kahnawa:ke mit der Anerkennung als
Staatsbiirger*innen Kanadas, die sie durch den Kanadischen Staat erfahren, erliu-
tert Simpson die »politics of refusal« (ebd., S. 12), die hier als »Politik der Verweige-
rung« iibersetzt wird.* Der Staat Kanada ist aus Siedlungskolonialismus hervorge-
gangen, die Machtstruktur ist durch (post-)koloniale Ordnungen geprigt, und den
Staat als Anerkennungsinstanz, also als Institution, die Anerkennung von oben ver-
gebenkann, anzuerkennen, bedeutet gewissermafien, die (post-)koloniale Ordnung
anzuerkennen. Von dem Staat, der nur durch die eigene Vertreibung und Unterdrii-
ckung entstehen konnte, als zugehorig anerkannt zu werden, ist an sich bereits bit-
tere Ironie. Wenn dieser Staat aber nun (mitunter aufgrund der Ausbeutung) iiber
wichtige Ressourcen verfiigt und diese verteilen kann, dementsprechend eine Ab-
hingigkeit besteht, spitzt sich die Lage zu. Es entsteht Druck, nach den Spielregeln
des Staates zu handeln. Sich diesem Druck entgegenzustellen, kann wiederum Kon-
sequenzen fiir einen selbst haben:

»The ongoing conditions of settler colonialism have forced Kahnawa’kehré:non
to take an offensive position not just against the settler nation, but in some ways
against themselves. This position then manifests in calculated refusals of the
»giftsc of the state, and in vexed determinations of membership<and belonging
in that state.« (Simpson 2014, S.12)

Die Zuriickweisung der Anerkennung durch den Staat besteht in einer Reihe von
Handlungen:

Die Anerkennung der eigenen Person als Staatsbiirger*in wird nicht angenom-
men, was sich in Einzelhandlungen ausdriickt (Simpson 2014, S. 7-8). Der kana-
dische Reisepass wird nicht verwendet, sondern stattdessen »Iroquois Confedera-
cy passports.« (ebd., S. 18-19) — also der Pass, der indigenen, fdderalen Haudeno-
saunee Lokalregierung/Selbstverwaltung. Dies kann zu voriibergehender Inhaftie-
rung/Festgehaltenwerden und somit tagelangen Verzogerungen bei Grenziiberque-
rungen fithren (ebd.), aber die Menschen, die diese Protestform durchfithren, neh-
men die Beschwerlichkeiten in Kauf, um sich nicht den hierarchischen, (post-)ko-
lonialen Anerkennungsregimen zu fiigen (ebd., S. 7-8). Wenn sie letztendlich mit
dem eigenen Pass durchgelassen werden, ist damit nicht nur eine Anerkennung zu-
riickgewiesen, sondern auch eine andere erfolgt: Sie haben 1. die Anerkennung des
Staates als Staatsbiirger*innen Kanadas zuriickgewiesen und 2. durchgesetzt, dass

4 Kristina Lepold schreibt ebenfalls von der Méglichkeit sich nicht konform mit der Anerken-
nung, die eine*r entgegengebracht wird zu verhalten: »Eine mogliche Antwort besteht dar-
in, sich der zugewiesenen Position und den entsprechenden Verhaltenserwartungen nicht
(oder nicht vollstandig) zu fiigen. Dies kann unterschiedliche Formen annehmen — von der
eigenwilligen Abweichung hin zum bewussten Widerspruch und der Verweigerung (>Ich zie-
he definitiv kein Kleid fiir diese Hochzeit an!<).« (Lepold 2021, S.184)

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

der Staat sie als Biirger*innen/Mitglieder der First Nations in eigener Souverinitit
anerkennt. Die Zuriickweisung der Anerkennung als Staatsbiirger*innen kann auch
in der Verweigerung der Annahme von Sozialleistungen durch den Staat sowie der
Weigerung, Steuern zu bezahlen, bestehen (ebd., S. 4-8).

Somit ist es moglich, hierarchische Anerkennung zuriickzuweisen, aber es hat
Konsequenzen. Simpson beschreibt es als im Sinne materieller und funktionaler In-
teressen gegen sich selbst zu gehen. Bei Butler deuteten sich bereits dhnliche Uber-
legungen an. Butler fragt nach den Umstinden, unter welchen die Méglichkeit der
Ablehnung des Subjektstatus, wenn dieser die Annahme von einengenden, gewalt-
vollen Kategorien zur Voraussetzung hat, erfolgen kénnte (Butler 1997, S. 130). Sich
nicht den Kategorien und damit einhergehenden Normierungen/Bedeutungen zu
beugen, bedeutet (in einem spezifischen Kontext und in einem bestimmten Aus-
mafd) nicht als Subjekt in Erscheinung treten zu kénnen und somit nicht als solches
handlungsfihig zu sein und (sozial) zu existieren (ebd.):

»ls there a possibility of being elsewhere or otherwise, without denying our com-
plicity in the law that we oppose? Such possibility would require a different kind
of turn, one that, enabled by the law, turns away from the law, resisting its lure
of identity, an agency that outruns and counters the conditions of its emergence.
Such a turn demands a willingness not to be — a critical desubjectivation —in order
to expose the law as less powerful than it seems. What forms might linguistic sur-
vival take in this desubjectivized domain? How would one know one’s existence?«

(ebd))

In Simpsons Uberlegungen wird auf eine bestimmte soziale Existenz verzichtet,
wenn hierarchische Anerkennung abgelehnt wird. Denn ein kanadischer Reise-
pass konstituiert (bzw. beweist eine Konstituierung/ist eine Variante der vielen
Wiederholungen und beinhaltet selbst auch viele Wiederholungen, da jede Kon-
trolle des Reisepasses ein weiterer Prozess der Anerkennung ist) eine Person als
das Subjekt Kanadischer Staatsbiirger*in und erméglicht Agency unter anderem, in
Form der Méglichkeit ohne Weiteres die Staatsgrenzen Kanadas zu itberqueren,
um (wieder-)einzureisen.

Der zweite Punkt — widerstindige Anerkennung praktizieren — kann in ver-
schiedenen Ausformungen bestehen und viele davon fanden bereits andeutungs-
weise Erwihnung. Ich sehe in den postkolonialen Theorien zu Anerkennung das
Potenzial zum Wechsel der Anerkennungsinstanz: Anerkennung kann insofern
widerstindig sein, als dass sich von hierarchischer Anerkennung abgewandt und
anderen Anerkennungsinstanzen zugewendet wird. Also die dominanten Anerken-
nungsinstanzen werden nicht mehr als solche anerkannt. Dies findet bei denjenigen
Mohawks aus Kahnawa:ke statt, die den kanadischen Staat als (Anerkennungs-)Au-
toritit komplett ablehnen und sich ausschlieflich nach der Haudenosaunee-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

101


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Lokalregierung richten (Simpson 2014, S. 7-8). Es ist also nicht generell Anerken-
nung als Konzept oder jede Art der Anerkennung, die abgelehnt wird, sondern die
Ablehnung bestimmter Anerkennungsinstanzen (Balaton-Chrimes und Stead 2017,
S.12). Da, wie der erste Abschnitt gezeigt hat, aber ein Bediirfnis nach Anerken-
nung besteht, muss die so entstehende Liicke gefiillt werden — Abwendungen von
ungerechten Anerkennungsstrukturen miissen mit Hinwendungen zu alternativen
Anerkennungsinstanzen einhergehen. An die Stelle der hierarchischen Anerken-
nung kann solidarische Anerkennung innerhalb der eigenen Gruppe oder auch
Selbstanerkennung treten (Balaton-Chrimes und Stead 2017, S. 2, 12). Dies wird im
nichsten Abschnitt zu Dreiteilungen der Anerkennung noch vertiefend diskutiert.

Neben der Verinderung der Anerkennungsinstanzen kann widerstindige An-
erkennung aber auch in der Variation der Anerkennungsinhalte liegen. Wenn die
Anerkennung inhaltlich diskriminierend ist — weil sie beispielsweise Stereotype
bedient, verandert, dabei ausschlieflend wirkt, exotisiert oder auch strukturelle
Benachteiligungen unsichtbar macht, indem Leistungen individualisiert werden —
kann ihr inhaltlich differenzgerechte Anerkennung entgegengesetzt werden. Je
nach Situation, der entgegengetreten werden muss, je nach Bediirfnissen der Be-
troffenen und je nachdem, was die Bedingungen ergeben, kann dies unterschiedlich
aussehen. Inhaltlich widerstindige Anerkennung kann Verschiedenheit norma-
lisieren und so Veranderungen dekonstruierend begegnen, was der ND-Position
im Trilemma der Inklusion entspricht (Boger 2020b). Sie kann auf der EN-Linie
des Trilemmas bisher von der Norm(alitit) ausgeschlossene als normal anerken-
nen (ebd.). Aber sie kann auch auf der DE-Linie bisher abgewertete Andersheit
aufwerten (ebd.). Auch diese Moglichkeiten widerstindiger Anerkennung wer-
den im nichsten Abschnitt weitergehend thematisiert und zusammen mit den
Anerkennungsinstanzen systematisiert.

Den dritten Punkt sehe ich gewissermaflen als Voraussetzung fiir den zweiten:
Die Anderung der Anerkennungsbegehren. Damit der Blick von bestimmten Aner-
kennungsinstanzen abgewandt und anderen zugewandt werden kann sowie man-
che Anerkennungen inhaltlich abgelehnt und andere verfolgt werden kénnen, miis-
sen diese begehrt werden bzw. begehrenswert erscheinen. Anerkennung von héher
gelegenen Instanzen wird begehrt, weil sie eine soziale Existenz in den Riumen
gewihrleisten kann, in denen sie Geltungsmacht/Deutungshoheit besitzt: »Subjec-
tion exploits the desire for existence, where existence is always conferred from el-
sewhere; it marks a primary vulnerability to the Other in order to be.« (Butler 1997,
S. 20-21) Da aber Macht, wie beschrieben, nicht linear und einseitig ist, sondern ei-
ne Vielfalt an Kriften den Diskurs ebenso wie die Subjektivierung zusammen her-
vorbringen, konnen auch vielfiltige Begehren bestehen. Dominanzen, wie Hierar-
chien und Hegemonien und die Normen, die mit ihnen in erschaffender Wechsel-
wirkung stehen, produzieren jedoch dominierende Begehren, wihrend andere Be-
gehren marginalisiert werden. Gesellschaftskritische Bildung kann daher die Er-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

moglichung der Abwendung von dominierenden Begehren bzw. die Zuwendung/
Stirkung marginalisierter Begehren als eine wichtige, fiir Wandel notwendige Auf-
gabe begreifen:

»Die Literaturwissenschaftlerin Spivak, die an der Columbia University in New
York lehrt und sich selbst als Lehrerin beschreibt, bestimmt Piddagogik in subal-
ternen Rdumen dabei als die >zwangsfreie Neuordnung von Begehrenc« (uncoercive
re-arrangement of desires, Spivak 2012).« (Castro Varela 2016, S. 49)

Abschliefiend gehe ich mit dem vierten Punkt auf die dufieren Bedingungen ein, un-
ter denen die Anerkennungsprozesse erfolgen. Differenzgerechtere Anerkennungs-
prozesse bediirfen duflerer Bedingungen, die dies ermoglichen. Gleichzeitig han-
delt es sich hierbei um ein Wechselverhiltnis, da Anerkennung auf diese Bedingun-
gen Einfluss nimmt.

Widerstand gegen diskriminierende Anerkennungen muss sich nicht aus-
schlieRlich in Bezug auf die Anerkennungsprozesse selbst vollziehen. Widerstand
kann auch bei den Bedingungen ansetzen. Hierzu gehért a) die Anderung von
Anerkennungsnormen, also den Normen, nach denen anerkannt wird. In Bezug
auf die Anerkennung als gebildet, bedeutet das die Verinderung der Mafistibe,
anhand derer Bildung und Gebildetsein gemessen werden und der Bilder, die mit
Gebildetsein, gebildeten Personen und Bildung assoziiert werden. Die Normen
entstehen in der Gesellschaft und wer wen wie (nicht) anerkennen kann/darf, ist
ebenfalls gesellschaftlich konstituiert. Um diese Verhiltnisse zu verindern, braucht
es b) die Verinderung der Gesellschaftsstrukturen, wenn diese differenzungerecht
sind. Zudem verlangt gerechte Anerkennung c) gerechte materielle Verteilung. Die
materielle Ausgangslage beeinflusst Abhingigkeiten und Moglichkeiten.

Diese drei Punkte hingen miteinander zusammen. Es handelt sich nicht um ei-
ne chronologische Schrittfolge, sondern sie interagieren miteinander. Es braucht
eine differenzgerechte Gesellschaft mit ebensolchen Normen, die unter anderem
auch durch gerechte materielle Verteilung ausgezeichnet wird, um differenzgerech-
te Anerkennung zur Norm zu machen. In einer gerechten Gesellschaft wire es in
Ordnung, wenn Anerkennung zu ihrem Bestand/ihrer Stabilitit beitragt.

Dreiteilungen der Anerkennung

Das Hinterfragen von Zweiteilungen, die Betrachtung von Multiplizititen/
Vielheiten und die Anwendung des Trilemmas der Inklusion ziehen sich durch
die bisherigen theoretischen Uberlegungen. Auch in Bezug auf Anerkennung ist
dieses Muster vorhanden. Dies lasst sich in verschiedener Hinsicht sehen: Einmal in
Bezug auf die Anerkennung erfahrende Person/Gruppe, bezogen auf den Inhalt der

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

103


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Anerkennung/die Anerkennung selbst und letztendlich auch auf die anerkennende
Instanz. Bei jedem dieser drei Aspekte findet sich eine Dreiteilung, in der jeweils
weiterfithrende Vielheiten gefunden werden kénnen. Diese Arbeit wird sich ver-
einfachend, um den Uberblick zu gewihrleisten, auf Dreiteilungen beschrinken,
auch wenn sich diese potenziell noch weiter auffichern lassen. Die Dreiteilungen
klangen bereits immer wieder an und nun werde ich sie systematisieren.

Die Dreiteilung der Anzuerkennenden/der Anerkennung/der Anerkannten: Zunichst er-
gibt sich eine dreigeteilte Figur aus Butlers und Bedorfs Gedanken, wie oben be-
reits deutlich wurde. Die anzuerkennende Person ist nicht exakt dieselbe, wie die
anerkannte Person (Bedorf 2010, S. 104-127). Oben wurden dementsprechend be-
reits die drei Ichs benannt, die sich bei Bedorf finden lassen: Die anzuerkennende
Person/Gruppe in unendlicher Andersheit, die anerkennende Person/Instanz und
die anerkannte Person in ihrer hergestellten sozialen Existenz (ebd.). Die anerken-
nende Person/Instanz wird an dieser Stelle noch einmal herausgenommen, da sie
im Folgenden ihre eigene Dreiteilung erhalten wird. Aber das, als was anerkannt
wird, bildet eine eigene Position. Denn es stellt die anzuerkennende Person nicht
vollstindig und nicht zweifelsfrei treffend dar, sondern ist notwendig immer ver-
kennend (ebd., S. 144). Die anerkannte Person ist aber auch nicht exakt das, als was
sie anerkannt wird — sie kann eine Variation davon werden/sein, wenn sie affirmativ
darauf antwortet oder aber gerade nicht so sein, wenn sie die Anerkennung zuriick-
weist. Es ist also eine Dreiteilung in: 1. Anzuerkennende Person, 2. Anerkennung als
etwas oder jemand und 3. Anerkannte Person.

Das Trilemma der Anerkennung: Beim 2. Punkt, der Anerkennung als etwas oder je-
mand setzt nun das Trilemma der Inklusion in Bogers Aufsatz »Wen als was aner-
kennen? Zum Verhiltnis zwischen Anerkennungstheorie und Theorie der trilemma-
tischen Inklusion« an. Im Zusammenspiel mit Bedorfs verkennender Anerkennung
als etwas oder jemand beschreibt Boger dort, wie sich Anerkennung im Trilemma
bewegt:

»Die drei zu bedenkenden Aporien der Anerkennung, die sich aus diesem ausge-
schlossenen Dritten ergeben, lauten in der Nomenklatur der Theorie der trilem-
matischen Inklusion:

1) Wer andere anerkennt, um ihre Andersheit* wertzuschitzen, wiederholt die Zu-
schreibung dieser Differenz und verfestigt sie (EN).

2) Wer andere als Individuum anerkennt, um ihnen keine Andersheit und keine
Differenz zuzuschreiben, sondern sie in ihrer Singularitat zu sehen, ibersieht als-
bald das historische Gewicht dieser Kategorisierungen und droht in eine Leug-
nung und Nivellierung von Differenz zu verfallen (ND).

3) Wer andere als radikal/fundamental Andere* anerkennt, die sich einem Univer-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

salismus, den sie als falschen Universalismus erachten, entziehen wollen und die
also als widerstandig Andere* zu achten sind, wiederholt deren Ausschluss aus
dem Normalen* (DE).« (Boger 2020b)

Anerkennung kann normalisieren, dekonstruieren und empowern, aber nicht alles
drei gleichzeitig (ebd.). Anzuerkennende Individuen/Gruppen konnen sich durch
Anerkennung Zugehorigkeit zur Norm, Teilhabe, Gleichberechtigung aus einer bis-
herausgeschlossenen/veranderten Position heraus wiinschen (EN). Sie kénnen aber
auch Individualitit, individuelle Einzigartigkeit, Vielfalt, die Loslésung von Kate-
gorien und Stereotypen begehren (ND). Ebenso kann das Begehren nach Aufwer-
tung und Bestatigung der Andersheit, der Gruppenzugehorigkeit/der Kategorie und
das Abwenden von der Norm vorhanden sein (DE). Aber wihrend alle drei Begeh-
ren gleichzeitig — mehr oder weniger ausgeprigt — vorhanden sein konnen, lassen
sie sich nicht zusammen erfiillen, da sie im Widerspruch zueinander stehen (ebd.).
Mit Bedorf ldsst sich sagen, dass Anerkennung notwendigerweise immer auch ver-
kennend ist (Bedorf 2010, S. 144). Allerdings wird diese Verkennung unterschiedlich
erfahren. Sie kann diskriminierend sein, wenn sie Differenzungerechtigkeit stirke,
aber andersherum auch Diskriminierung entgegentreten. Wichtig ist angesichts
der jeweiligen Situation, der historisch gewordenen Bedeutungen, die mit ihr ein-
hergehen, der gesellschaftlichen Kontexte und der vorhandenen Begehren der be-
troffenen Personen, abzuwigen, welche Linie des Trilemmas am besten geeignet
ist: »So sind die drei trilemmatischen Linien zwar auf einer abstrakten Ebene als
gleichrangige und gleich giiltige erkennbar, in konkreten Situationen aber gilt es,
sich zu entscheiden.« (ebd.)

Die Dreiteilung der Anerkennungsinstanzen: Diese beiden Dreiteilungen fithre ich zu-
sammen und erginze sie mit einer dritten Aufteilung (Freund 2021). Die dritte Ein-
teilung ist die der Anerkennenden- oder potenziell Anerkennenden-Instanzen. Dies
konnen Personen, Gruppen oder Institutionen sein. Wie die (post-)kolonialen Theo-
rien gezeigt haben, gibt es die Moglichkeit, sich unter bestimmten Voraussetzungen
von hierarchischer Anerkennung zu einem gewissen Grad abzuwenden. Statt An-
erkennung durch eine hierarchisch itber einem angeordnete Instanz anzustreben,
kann sich auch an Anerkennungsinstanzen auf der gleichen Ebene, eventuell mit
dhnlichen Erfahrungen, gewendet werden (Balaton-Chrimes und Stead 2017, S. 2).
So entsteht Solidaritit unter Unterdriickten, die subjektkonstituierende Krifte be-
inhaltet. Es sind nicht dieselben Krifte, wie die der hierarchisch itbergeordneten In-
stanz und somit ist es auch nicht die gleiche Form der Subjektkonstituierung, aber
es ist eine Alternative, die manchmal einen Ausweg aus der in manchen Kontexten
scheinbar absoluten Abhingigkeit darstellen kann.

Zudem kann es sich aber auch um Selbstanerkennung handeln (ebd., S.12),
indem das anzuerkennende Individuum/die anzuerkennende Gruppe gleichzeitig

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

105


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

auch die anerkennende Instanz ist. Hier ergeben sich nun Fragen, da zu Beginn die-
ses Kapitels das Bediirfnis nach Anerkennung durch ein anderes Selbstbewusstsein
hergeleitet wurde. Bei der Selbstanerkennung handelt es sich dagegen nicht um ein
anderes Selbstbewusstsein — der Prozess erscheint nicht mehr als Dialektik. Jedoch
ist das nur der erste Blick. Das Argument hier ist, dass eine imaginierte Dialektik
vorhanden ist und unter der Voraussetzung vorausgegangener anderer Formen
von Anerkennung ausreicht, um die Selbstkonstitution (voritbergehend/fiir den
Moment) zu gewihrleisten. So lisst sich annehmen, dass Selbstanerkennung fir
Siuglinge in relativer Isolierung kein mogliches Werkzeug gegen Hospitalismus
darstellt. Aber eine Person, die in ihrem Leben bereits ein gewisses Maf$ an Aner-
kennung in manchen Kontexten erhalten hat und iber die notwendigen Ressourcen
fiir Selbstliebe und Imagination verfiigt, kann sich selbst ein Anderes sein, um sich
als etwas oder jemand anzuerkennen.

Somit halte ich hinsichtlich der Anerkennungsinstanzen die folgenden Aner-
kennungsformen fest:

a) Selbstanerkennung: Ich kann mich selbst anerkennen: »Ich/Selbst als anzuer-
kennend, ich/selbst als anerkennend, ich/selbst als anerkannt (z.B. bei Horn-
scheidt 2018).« (Freund 2021, S. 41) Das Selbst muss dabei kein Individuum sein.
Es kann sich auch um ein Kollektiv handeln.

b) Solidaritit/Widerstindige Anerkennung: Mitglieder der eigenen Gruppe kon-
nen sich untereinander gegenseitig anerkennen. Menschen mit geteilten Erfah-
rungen konnen sich gegenseitig anerkennen. Menschen, die unterschiedliche
Unterdriickungserfahrungen gemacht haben, aber (mehr oder weniger) auf ei-
ner Ebene einander begegnen, kénnen sich gegenseitig anerkennen.

c) Hierarchische Anerkennung: Menschen und Gruppen kénnen durch hier-
archisch itbergeordnete Instanzen anerkannt werden. Diese Anerkennung
dominiert hierarchische und hegemoniale Gesellschaften: »ich/selbst/eigene
Gruppe als anzuerkennend, Norm/dominierende Gruppe als anerkennend,
ich/selbst/eigene Gruppe als anerkannt (z.B. bei Taylor, 1994)«. (Freund 2021,
S. 41)

Hierarchien begiinstigen hierarchische Anerkennung, aber sie ist nicht die einzig
mogliche Form der Anerkennung. Widerstand ist moglich. Zudem muss hierarchi-
sche Anerkennung nicht immer in negativ wirkenden Anerkennungen miinden.
Auch hierarchische Anerkennung kann aufwertend empowern, Teilhabe ermogli-
chen, dekonstruieren, individualisieren. Nur, dass sie dabei die Hierarchie selbst
nicht abschafft.

Die einzelnen Anerkennungsinstanzen kombiniere ich mit den verschiedenen
Anerkennungen des Trilemmas:

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

»lch kann mich selbst1. als normal/zugehorig zum universell imaginierten/Teil der
Dominanzgesellschaft, 2. als Individuum oder 3. als Teil einer Gruppe/als Gegen-
part zur Norm anerkennen.

Die Anderen®/die eigene Gruppe/eine besondere Gruppe kann mich 1. als Teil der
Norm/Unterdriickend/privilegiert 2. als Individuum oder 3. als zu ihnen gehorig
anerkennen.

Die Norm-/Dominanzgesellschaft/dominierende Instanz kann mich 1. als zugehé-
rig/»normalc, 2. als Individuum oder 3. als anders* oder besonders anerkennen,
also mich in meiner Differenz sehen bzw. mir eine solche zuschreiben.« (Freund
2021, S. 41)

Es lasst sich im Voraus nie mit absoluter Sicherheit sagen, welche Position im Tri-

lemma die angemessenste ist, um Differenzgerechtigkeit zu férdern. Verschiedene
Faktoren, die in dem Kontext die Ungerechtigkeit ausmachen, konnen mitgedacht
werden, um zu schauen, wie Gerechtigkeit am besten gefordert werden kann. Aber

es bleibt ein Risiko (Boger 2020b) fiir Anerkennende, welche die Intention haben,

Differenzgerechtigkeit zu verringern.

Die Ambivalenzen von Anerkennung

Resultierend aus den bisherigen Uberlegungen zu Anerkennung fithre ich vier

Punkte auf, die ambivalente Aspekte von Anerkennung aufzeigen:

a) Anerkennung kann bzw. Anerkennungsstrukturen konnen negative Auswirkun-
gen auf Gruppen und Individuen haben.

a.

Dies gilt fir Gruppen/Individuen, die von Anerkennung ausgeschlossen
oder zumindest in den geltenden Anerkennungsstrukturen benachteiligt
sind und verkannt werden.

Dies gilt fir Gruppen/Individuen, die Anerkennung erfahren.

i. Dies gilt, weil Anerkennung immer auch verkennend ist. (Bedorf 2010)
ii. Dies gilt, weil Anerkennung manipulativ sein kann/Verhalten positiv
verstirken kann, das nicht im eigenen Interesse, sondern im Interesse
der anerkennenden Instanz(en) ist. Dies zeigt das bereits erwdhnte Zitat
von Rivera Cusicanqui: »a saying we have in the south of Bolivia: >Praise
the fool if you want to see [her] work more.< (Rivera Cusicanqui 2010: 64)«
(Grosfoguel 2020, S. 209-210)

Damit geht die Bedeutung einher, dass Anerkennung nicht unbedingt mit
einer Wertschitzung der eigenen Person einhergehen muss. Es kann auch
ein manipulatives Ausnutzen dahinterstehen.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

107


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

b)

)

iii. Dies gilt, weil sich Individuen im Zuge von Anerkennung zu ihr verhal-
ten miissen.

iv. Dies gilt, weil Anerkennung die Abgrenzung zu Beziehungen/Systemen,
die einem nicht gut tun, erschweren kann.

v. Dies gilt, weil Anerkennung dazu beitragen kann, Individuen/Gruppen
in die Gesellschaft einzupassen, auch wenn diese nicht auf das Wohl der
betroffenen Personen ausgerichtet ist. (Die jeweiligen Personen sind dabei
nicht passiv, sondern verhalten sich zu Anerkennung, aber wie oben deut-
lich wird, kénnen sie sich nicht nicht dazu verhalten und sind daher durch
Anerkennung im Zugzwang).

Anerkennung kann (problematische, ungerechte) Gesellschaftsstrukturen auf-

rechterhalten/festigen oder in den Worten von Kristina Lepold: »Identititen

konnen auf nichtakzidentielle Weise an der Aufrechterhaltung gesellschaftli-
cher Arrangements beteiligt sein.« (Lepold 2021, S. 189) Betont werden muss
hier das Wort »kénnen«, da der »Zusammenhang von Identititen und Hand-
lungen kein deterministischer« (ebd.) ist. Zudem gibt es weitere Faktoren, die
auf den Erhalt und Wandel von Gesellschaftsstrukturen einwirken, weshalb mit

Anerkennungsprozessen verkniipfte Identititen alleinstehend noch nicht iiber

die Reproduktion bestehender Verhiltnisse entscheiden. (ebd.)

Anerkennung stellt die Anerkennenden vor Herausforderungen.

a. Diesgilt, da sie immer etwas Riskantes hat: Es lisst sich nicht vollends vor-
ab determinieren, ob die Anerkennung den intendierten Effekt haben wird
(Gabentheorie, Verkennende Anerkennung, Trilemma). Etwas kann gut ge-
meint sein und trotzdem diskriminierend sein.

b. Dies gilt, weil Anerkennung in Systemen stattfindet, welche nicht von Ein-
zelpersonen bewusst intentional gesteuert, sondern lediglich beeinflusst
werden kann. Somit kénnen anerkennende Personen zwar zu dominieren-
den Gruppen gehéren, die als Ganze iiber die Anerkennungsbedingungen
bestimmen. Jedoch findet die einzelne Anerkennung in diesem System
statt, ohne es allein grundlegend verindern zu konnen. Also selbst wenn
anerkennende Instanzen differenzgerecht agieren wollen, kann dies ange-
sichts bestehender intersektional diskriminierender Strukturen schwer zu
verwirklichen sein.

Anerkennung ist ambivalent, weil die in 1.-3. genannten, méglichen negativen

Auswirkungen die positiven Wirkungen von Anerkennung nicht aufheben.

Sie existieren gleichzeitig/parallel und unabhingig oder auch in Verflech-

tung — mit ihnen. Da es kein vorherbestimmtes Selbst gibt, ist nicht von einer

Selbstverwirklichung auszugehen, wie oben erliutert wurde. Aber positive

Wirkungen, wie Honneth sie beschreibt (Stirkung des Selbstvertrauens durch

Liebe, Stirkung der Selbstachtung durch Respekt, Stirkung der Selbstschit-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Theoretische Auseinandersetzung mit und Systematisierung von Anerkennung

zung durch Wertschitzung/Solidaritit/Leistungsanerkennung), sind durchaus
anzunehmen.

Bildungsanerkennung: Anerkennung und epistemische Gewalt

Bildung ist gesellschaftlich als solche hergestellt. Vorstellungen von Gebildetsein
sind gesellschaftlich hergestellt. Wie das Kapitel zu Bildung und epistemischer Ge-
walt gezeigt hat, haben sich diese Prozesse nicht unter gerechten Bedingungen voll-
zogen. Vielmehr liegt Gewalt in Wissen und Bildung sowie ihren Bewertungen und
den Bewertungen von Menschen in Bezug auf ihre Assoziation mit Wissen und Bil-
dung. Im Kapitel zu epistemischer Gewalt fand die in dekolonialen Theorien ver-
breitete Triade der »Kolonialitit der Macht, [...] Kolonialitit des Wissens und [...]
Kolonialitit des Seins« (Brunner 2020, S. 42) Erwihnung. Das Zusammenspiel die-
ser drei Aspekte ist notwendigerweise mit Anerkennung verkniipft.

Wie die Auseinandersetzungen mit Bildung und Anerkennung gezeigt haben,
konnen normative Fragen der Bildungsanerkennung nicht auf eine Einteilung in po-
sitive Anerkennung von Menschen als gebildet und negative Verkennung in der Darstellung
von Menschen als ungebildet reduziert werden. Es gilt, differenzierter vorzugehen, um
in verkennenden Anerkennungen differenziert zu betrachten, welche Rolle die zu
betrachtenden Prozesse in Bezug auf Differenzgerechtigkeit spielen.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.

109


https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittpsy/dol.org/1014361/9783839472910-006 - am 13.02.2026, 21:53:15.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

