L.

Der Streit um den Demos

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

Der Streit um den Demos bildet den zentralen Gegenstand jener Theo-
riestromung, die sich unter dem Namen der radikalen Demokratietheorie
formiert hat. ,Radikal‘ ist diese Theorie nicht unbedingt, weil sie extreme
Positionen vertreten wiirden, sondern weil sie die Frage der Demokratie an
der Wurzel (lat. radix) angeht: Noch bevor sie der institutionellen Ausge-
staltung des Politischen nachgeht, stellt sie ndmlich die Frage nach der
Aufteilung des Demos. Bereits an der antiken Polis zeigt sich ja, dass der
Demos eine exklusive GroBe darstellt, der auf eine ausgewihlte Anzahl
von Subjekten beschriankt ist. Dauerhaft ansdssige Auslidnder, die Metdken
(metoikoi), und so genannte Menschenfiiler (andrapodon), die Sklaven,
lebten zwar in der Gemeinschaft der Polis, waren jedoch nicht dazu be-
fugt, liber deren Geschicke mitzuentscheiden, da sie weder vor der Volks-
versammlung und dem Volksgericht auftreten noch fiir politische Amter
kandidieren konnten.! Neben der Aufteilung nach Stéinden finden wir in
der Polis auch eine Aufteilung nach geschlechtlicher Zugehorigkeit. Frau-
en standen unter der Vormundschaft ihrer Eheménner, so dass biirgerliche
Frauen hdchstens vermittelt {iber sie offentliches Gehor finden konnten.
Und da ist schlieBlich noch die Aufteilung des Demos in Altersklassen, die
darin bestand, dass die Ubernahme vieler Amter in Athen Biirgern héheren
Alters vorbehalten war. Um als Geschworener, Gesetzgeber oder Magist-
rat fungieren zu konnen, musste man iiber dreiBBig Jahre alt sein, und um
Rederecht in der Volksversammlung wahrzunehmen, war urspriinglich ein
Alter von tiber fiinfzig Jahren vorgesehen. Wir finden in der antiken Polis
also eine Aufteilung des Demos entlang von unterschiedlichen Auftei-
lungsmustern wie Stand, Geschlecht und Alter. Wahrend sich manche von
ihnen dabei als starr und uniiberwindbar erwiesen, wie beispielsweise die
Aufteilung nach Geschlechtern, waren andere durchléssig: So konnten
Sklaven freigegeben und zu Metdken werden, wahrend Metdken wiede-
rum Biirgerrechte verlichen bekommen konnten. Andersherum konnten
Biirger aufgrund von Gesetzesverstoen ihren Biirgerstatus verlieren und
sogar als Sklaven verkauft werden.

1 Zur Struktur der attischen Bevolkerung vgl. Mogens Herman Hansen, Die Atheni-
sche Demokratie im Zeitalter des Demosthenes. Struktur, Prinzipien und Selbstver-
stdndnis, Berlin: Akademie 1991, Kap. 5.

39

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Nun ist die antike griechische Welt sicherlich nicht mehr die unsere
und eine der wesentlichen Unterscheidungen liegt sicherlich darin, dass
sich die europdische Welt im Zuge der Aufklarung dem Ideal der universa-
len Gleichheit verschrieben hat. Man konnte daher meinen, dass der Streit
um den Demos im Zuge geschichtlichen Fortschritts nach und nach zum
Erliegen gekommen ist. Dass dies freilich nicht der Fall ist, zeigt sich be-
reits darin, dass die 1789 verfasste ,Erkldarung der Menschen- und Biirger-
rechte® zwar mit universalem Anspruch auftritt, das Universale aber zu-
gleich mit dem Ménnlichen gleichsetzt. Gleiches gilt fiir ein zweites wich-
tiges Griindungsdokument unserer aufgeklarten Welt: die Verfassung der
Vereinigten Staaten von 1787. Auch hier ist weder fiir Frauen noch fiir In-
digene oder Schwarze ein Wahlrecht vorgesehen. Man wird nun argumen-
tieren wollen, dass das Licht der Aufklarung nur langsam reist und erst
nach und nach in die dunklen Winkel des Vorurteils vorzudringen vermag,
so dass das Ideal der Gleichheit seine inkludierenden Effekte erst mit dem
Ubergang in unsere zweite Moderne und der fiir sie symboltrichtigen
,Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte® von 1948 richtig zu entfal-
ten vermochte. Gleichwohl zeigt sich jedoch auch in unserer Gegenwart
immer noch, dass sich der Demos durch eine Bewegung der Exklusion
konstituiert: sans-papiers, die zwar dauerhaft in einem Land leben und ar-
beiten, jedoch keine politischen Partizipationsrechte zugesprochen be-
kommen, Straftiter innen, denen im Zuge von Bewdhrungs- oder Haft-
strafe ihr Wahlrecht auf Lebenszeit abgesprochen wird, oder behinderte
Menschen, denen eine autonome WillensduBerung nicht zugetraut wird,
sind hierfiir Beispiele. Sie zeugen davon, dass der Demos nicht mit der auf
einem Territorium lebenden Bevolkerung deckungsgleich ist und hier stets
ein Rest bleibt, der sich im Anschluss an Jacques Ranciére als Teil der
,,Anteilslosen* bezeichnen lisst.?

In den radikalen Demokratietheorien wird der Streit um den Demos
vielfach vor dem Hintergrund der Diagnose vom ,demokratischen Para-
dox‘ in den Blick genommen.®> Mit der Rede vom Paradox soll deutlich

2 Jacques Ranciére, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, aus d. Franz. v.
Richard Steurer, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002, 24.

3 Ahnlich resiimiert auch Oliver Marchart: ,,In diesem Punkt der Paradoxierung des
Demokratiebegriffs stimmen alle postfundamentalistischen Demokratietheorien
zumeist iiberein.” Oliver Marchart, Die politische Differenz. Zum Denken des Poli-
tischen bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, Berlin: Suhrkamp 2010,
331.

40

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

werden, dass der Streit um Zugehorigkeit keiner teleologischen Entwick-
lungslogik folgt, die im Zuge einer umfassenden Inklusion an ein Ende
kommen konnte, sondern vielmehr aus einem in die Demokratie selbst
eingelassenen konstitutiven Spannungsverhédltnis entspringt. Chantal
Moufte spricht diesbeziiglich davon, ,,dass die Spannung zwischen
Gleichheit und Freiheit nicht aufgelost werden kann und es immer nur
kontingente Stabilisierungsformen ihres Konflikts geben kann“.* Auch
Claude Lefort spricht von einem ,,Paradox der Demokratie®, das aus einer
Unvereinbarkeit zwischen der ,,Souverénitit des Volkes* und den ,,gesell-
schaftlichen Solidarititsbeziehungen* resultiert.” GleichermaBen stellt
Etienne Balibar das »Grundparadox® heraus, das zwischen ,,dem Diskurs
der ,Menschenrechte und dem der ,Biirgerrechte* besteht.® Und schlieB-
lich formuliert auch Derrida, dass ,,die Demokratie stets nacheinander und
gleichzeitig zwei miteinander unvereinbare Dinge gewollt [hat]: Sie hat
einerseits Menschen nur unter der Bedingung aufnehmen wollen, daf} sie
Staatsbiirger, Briider und Ahnliche/Gleiche waren [...]. Andererseits hat
sie sich, gleichzeitig oder nacheinander, fiir alle diese ausgeschlossenen
anderen gedffnet, ihnen Gastfreundschaft anbieten wollen.«’

Das demokratische Paradox fiihrt uns nun geradewegs zur Grundfrage
des Streits um den Demos: Wer zihlt im demokratischen Gemeinwesen als
Gleicher unter Gleichen und ist zur politischen Teilhabe berechtigt? Die
Frage lasst sich zundchst im Ausgang von Pierre Rosanvallons Unter-
scheidung zwischen dem ,,Wahlvolk* und dem ,,Meinungsvolk® prézisie-
ren.® Im Fall des Wahlvolks betrifft der Streit um den Demos den elektora-
len Prozess und die Auseinandersetzung dariiber, wer zur Stimmabgabe
berechtigt ist. Einschldgig hierfiir sind etwa die Kdmpfe um das Frauen-
wahlrecht in Europa, das Ringen der Schwarzen Bevolkerung um Biirger-
rechte in den USA oder das Ausldnderwahlrecht in der Européischen Uni-

4 Chantal Mouffe, Das demokratische Paradox, Wien: Turia + Kant 2008, 22.

5 Claude Lefort, ,,Die Frage der Demokratie®, in: Ulrich Rédel (Hg.), Autonome Ge-
sellschaft und libertdre Demokratie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1990, 281-297,
hier: 295.

6 Etienne Balibar, Gleichfreiheit. Politische Essays, aus d. Franz. v. Christine Pries,
Berlin: Suhrkamp 2012, 77.

7 Jacques Derrida, Schurken. Zwei Essays tiber die Vernunft, aus d. Franz. v. Horst
Brithmann, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2006, 93.

8 Pierre Rosanvallon, Demokratische Legitimitit. Unparteilichkeit — Reflexivitdt -
Ndhe, aus d. Franz. v. Thomas Laugstien, Hamburg: Hamburger Edition 2010,
161.

41

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

on. Davon zu unterscheiden ist der Demos als ,Meinungs-Volk*‘. Der Streit
betrifft hier den Prozess der 6ffentlichen Meinungsbildung und die Frage
danach, wessen Stimme in diesem Prozess Gehor findet. Entscheidend ist
nun, dass die Zugangsbedingungen zu den Orten der offentlichen Mei-
nungsbildung weitaus diffuser sind als diejenigen zur Wahlkabine. Sie un-
terliegen einerseits keiner juridischen Kontrolle, so dass auch vom Wahl-
volk ausgeschlossene Teile der Bevolkerung hier ihre Stimme erheben
konnen, andererseits bedeutet das gleichwohl nicht, dass alle Stimmen in
der Offentlichkeit gleichermaBen zu Gehor gebracht werden konnten.
Auch hier gibt es Stimmen, die gezéhlt, und solche, die nicht gezahlt wer-
den. Entsprechend nimmt der Streit um den Demos in solchen Fillen die
Form einer Auseinandersetzung um Horbarkeit an. Einschldgig hierfiir
sind die Kémpfe der globalisierungskritischen, anti-rassistischen oder fe-
ministischen Bewegungen, die in den letzten Jahren unter Stichworten wie
,,We are the 99%°, ,,Black Lives Matter* oder ,,MeToo* zusammenfanden.

Wihrend der Streit um den Demos im Fall des Wahlvolks also eine
Frage der rechtlichen Gleichheit ist, ist er im Fall des Meinungsvolks eine
Frage der offentlichen Gleichheit.” Wie Jason Frank jiingst herausgestellt
hat, handelt es sich im ersten Fall um ein ,,juridisches Problem®, im zwei-
ten Fall dagegen um ein ,,dsthetisches Problem*.!® Gemeint ist damit, dass
Kéampfe um rechtliche Gleichheit auf eine Gleichheit vor dem Gesetz zie-
len, Kdmpfe um offentliche Gleichheit dagegen auf eine Gleichheit des
Erscheinens in der politischen Welt. Eben diese Gleichheit des Erschei-
nens zum Gegenstand gemacht zu haben, ist nun eine der wesentlichen
Leistungen der Arbeiten von Hannah Arendt. Sie gilt daher auch als eine
der wichtigsten Vordenkerinnen der ,,dsthetischen Wende* in der politi-
schen Philosophie.!! Mit dieser Wende ist eine Fokusverschiebung im
Nachdenken {iber das Politische verbunden. Zunehmend riicken nun Fra-

9 Vgl. mit Fokus auf rechtliche Gleichheit die Studie Svenja Ahlhaus, Die Grenzen
des Demos. Mitgliedschaftspolitik aus postsouverdiner Perspektive, Frankfurt a. M:
Campus 2020, die in Bezug auf das Wahlvolk mit einer ,transnationalen boundary
assembly* zugleich eine Umgangsmoglichkeit mit dem demokratischen Paradox
vorschligt (ebd. 220).

10 Jason Frank, The Democratic Sublime. On Aesthetics and Popular Assembly, Ox-
ford University Press, 2021, 11.

11 Vgl. Martin Plot, The Aesthetico-Political. The Question of Democracy in Mer-
leau-Ponty, Arendt, and Ranciére, New York: Bloomsbury 2014. Ebenso: Nikolas
Kompridis (Hg.), The Aesthetic Turn in Political Thought, New York: Bloomsbury
2014.

42

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

gen des sinnlichen Erscheinens ins Zentrum der politischen Philosophie,
die nicht in juridischen Termini zu fassen sind, weil sie nicht die Rechte,
sondern vielmehr die Kredibilitdt und Autoritit von Subjekten betreffen.
Da letztere nicht rechtlich kodifiziert und sanktioniert ist, unterscheiden
sich Kédmpfe um rechtliche Gleichheit von Kidmpfen um offentliche
Gleichheit. Hier stellt sich nicht mehr allein die Frage, ob eine Stimme
Geltung hat, sondern auch die Frage, ob diese Stimme von Anderen gehort
und ernst genommen wird. Im Folgenden méchte ich diese Frage aufneh-
men und konzeptuelle Mittel entwickeln, die es uns erlauben, die systema-
tische Ungleichverteilung offentlicher Gleichheit entlang von Machtver-
haltnissen in den Blick zu nehmen, um im Anschluss daran Méglichkeiten
aufzuzeigen, wie diese Machtverhéltnisse durch politisches Streithandeln
kritisiert und verdndert werden kdnnen.

Den Ausgangspunkt meiner Uberlegungen werden Arendts Uberlegun-
gen zur Konstitution des Erscheinungsraums der uns gemeinsamen Welt
bilden. Arendt zeigt, dass die demokratische Offentlichkeit von einem
Gemeinsinn lebt, der es uns ermdglicht, Differenzen miteinander zu teilen.
Im Zuge von Exklusionspraktiken, so zeigt Arendt weiter, kann dieser
Sinn jedoch so weit verkiimmern, dass bestimmte Differenzen erst gar
nicht in den Blick kommen. Arendts Analysen stellen wichtige konzeptu-
elle Mittel fiir eine Auseinandersetzung mit dem Streit um den Demos be-
reit. Ungebrochen kann an diese Analysen allerdings nicht mehr ange-
schlossen werden, da Arendt trotz ihrer Analyse von Exklusionsverhéltnis-
sen die Macht des Erscheinens nur unzureichend in den Blick bekommt,
was vor allem an ihren Analysen und Stellungnahmen zum Rassismus in
den USA deutlich wird (Kap. 1). Um diese systematische Leerstelle zu fiil-
len, werde ich im zweiten Schritt auf die feministische Standpunktepiste-
mologie zuriickgreifen und ausgehend von ihr die Konzepte der epistemi-
schen Macht und der epistemischen Kredibilitdt entwickeln. Am Beispiel
der rassistischen Episteme werde ich dabei zeigen, wie epistemische
Macht auf der Ebene unserer Sinnlichkeit operiert und zu systematischen
Kredibilitatsdefiziten fithren kann, die sich in epistemischer Ignoranz und
epistemischem Schweigen niederschlagen (Kap. 2). Im letzten Schritt wer-
de ich mich schlieBllich der Frage zuwenden, wie epistemische Machtver-
hiltnisse durch gemeinsames Handeln infrage gestellt werden kénnen. Im
Anschluss an die Arbeiten von Jacques Ranciére, Judith Butler und Martin
Luther King werde ich dabei entlang von unterschiedlichen Fallvignetten
eine Praxis der demonstrativen Kritik entwickeln, die mit den Mitteln der
Zurschaustellung, der Umarbeitung und der Kommunikabilitét fiir die Re-
alisierung 6ffentlicher Gleichheit streitet (Kap. 3).

43

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zéhlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

Der Streit um den Demos kann in der phdnomenologischen Tradition als
Teil des Streits um die gemeinsame Welt verstanden werden. Die Frage,
was die gemeinsame Welt ausmacht, ldsst sich dabei zunéchst scheinbar
ganz einfach beantworten: Die Welt ist die Summe alles Seienden. Mit
dieser Auffassung, so der phidnomenologische Grundkonsens, wird das ei-
gentliche Weltphdnomen jedoch gerade verfehlt. Welt ist nicht einfach ein
Sammelbegriff fiir eine bestimmte Anzahl von Entitéten, sondern vielmehr
das Resultat einer Konstitutionsleistung, die Husserl als ,,Generalthesis der
natiirlichen Einstellung bezeichnet.! Diese Generalthesis freizulegen und
durchsichtig zu machen, ist die Aufgabe, der sich die Phdnomenologie
mithilfe von Ausdriicken wie Lebenswelt, Alltagswelt oder Umwelt zuge-
wandt hat. Heidegger hat im Anschluss an Husserl in seinen fundamental-
ontologischen Uberlegungen dargelegt, dass das Phinomen der Welt im
Ausgang vom In-der-Welt-sein erschlossen werden muss.? Dabei zeigt
sich die Welt zunéchst als ein praktischer Mdglichkeitsraum in einem je
bestimmten Bewandtniszusammenhang. Die Erschlossenheit dieses Zu-
sammenhangs fiihrt Heidegger dabei bekanntlich auf die Mitwelt zuriick,
durch deren Einschitzungen und Beurteilungen unsere jeweiligen Mog-
lichkeiten je schon vorstrukturiert sind. Die Weltlichkeit der Welt ist in
diesem Zusammenhang nicht mehr als Summe von Tatsachen zu verste-
hen, sondern sie meint vielmehr die Horizontstruktur jener Sinnzusam-
menhénge, in welchen solche Tatsachen iiberhaupt als etwas auftauchen
konnen. Das Problem des Streits um die gemeinsame Welt beginnt nun
dort, wo diese Sinnzusammenhinge selbst zum Gegenstand werden. Hei-
degger griindet diese in jener anonymen GroBe, die er ,das Man‘ nennt.
Wer aber genau gehdrt zum Man? Wer hat Einfluss auf dessen erschlie-
ende Wirkung? Und was bedeutet das fiir jene Subjekte, die nicht zum
Man gezédhlt werden?

Hannah Arendt hat sich Fragen dieser Art zugewandt, als sie in ihrer
Studie Vita Activa mit dem gemeinsamen Sprechen und Handeln eben jene
politischen Tatigkeiten in den Blick genommen hat, welche die uns ge-

1 Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phidnomenologischen
Philosophie, 1. Buch, Allgemeine Einfiihrung in die reine Phdnomenologie, in:
Husserliana 1111, hrsg. v. K. Schuhmann, Den Haag: Nijhoff 1976, 61.

2 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Frankfurt a. M.: Klostermann 1977, §14.

44

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

meinsame Welt allererst hervorbringen. Welt geht dabei aus dem hervor,
was Arendt das ,,Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten® nennt.’
Und auch wenn dieses Gewebe jedem einzelnen Sprechen und Handeln
vorausgeht, so ist es doch stets mdglich, einen ,,eigenen Faden in [dieses]
Gewebe zu schlagen“.* Das Politische steht dabei fiir jene gesell-
schaftliche Sphére, in der die Auseinandersetzung um den Sinnhorizont
der gemeinsamen Welt gefiihrt wird. Im Zuge unterschiedlicher Perspekti-
ven und Meinungen kommt es hier jedoch schnell zu konflikthaften Aus-
einandersetzungen iiber den Mdglichkeitshorizont der Welt als auch dar-
iiber, wer die Moglichkeiten hat, das Wort zu ergreifen und in diesen An-
gelegenheiten mitzusprechen. Arendts Uberlegungen zur Konstitution der
uns gemeinsamen Welt filhren entsprechend zum Streit um den Demos als
Auseinandersetzung dariiber, wer die Moglichkeit hat, als politisches Sub-
jekt zu erscheinen und an der Gestaltung der gemeinsamen Welt mitzu-
wirken. Die Struktur dieses Streits werde ich im Folgenden in drei Schrit-
ten entfalten: Zundchst werde ich Arendts Konzept des Gemeinsinns re-
konstruieren und zeigen, wie sich die Welt als ein pluraler Erscheinungs-
raum der Teilung von Differenzen konstituiert, um im Anschluss daran
deutlich zu machen, wie unser Gemeinsinn unter bestimmten gesellschaft-
lichen Bedingungen verkiimmern und wie er durch Praktiken des zivilen
Ungehorsams revitalisiert werden kann. In diesem Zuge werden auch die
Grenzen der Leistungsfahigkeit von Arendts Ansatz in den Blick kommen,
die es notwendig machen, ihre Uberlegungen zum politischen Erscheinen
und Handeln fortzufiihren und weiterzuentwickeln.

Der Erscheinungsraum der gemeinsamen Welt

Der Welt-Begriff Arendts wird heute meist im Riickgriff auf Heideggers
Konzeption des In-der-Welt-Seins rekonstruiert.” Das hat seinen Grund

3 Hannah Arendt, Vita Activa oder Vom tdtigen Leben, Miinchen: Piper 2002, 226.

4 Ebd, 174.

5 Exemplarisch Dana Villa, Arendt and Heidegger. The Fate of the Political, Prince-
ton, NJ: Princeton University Press 1996; Seyla Benhabib, Hannah Arendt. Die
melancholische Denkerin der Moderne, aus d. Amerik. v. Karin Wo6rdemann,
Frankfurt a. M.: 2006, 96ft.; und Jacques Taminiaux, The Thracian Maid and the
Professional Thinker. Arendt and Heidegger, Albany, NY: State University of
New York Press 1997. Zur jiingeren Rezeptionsgeschichte: Stefania Maffeis,

45

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

darin, dass Arendt mit der phdnomenologischen Tradition durch das Stu-
dium bei Heidegger in Marburg in den Jahren 1924/25 vertraut geworden
ist und ihre Phdnomenologie in der Folge zumeist als Weiterentwicklung
des philosophischen Projekts von Heidegger verstanden wird. Seyla Ben-
habib etwa argumentiert, dass Arendt Heideggers Weltbegriff dahingehend
transformiert, dass sie dessen pessimistische Sicht auf die Offentlichkeit,
die von einer abschitzigen Haltung gegeniiber der ,,.Durchschnittlichkeit
des Man* getragen ist, durch eine Phdnomenologie der Natalitét ersetzt,
welche die Fahigkeit des menschlichen Handelns, etwas Neues in die Welt
zu bringen, herausstellt.* Um den politischen Charakter von Arendts Uber-
legungen herauszupriparieren, mochte ich an dieser Stelle einen anderen
Weg der Interpretation einschlagen und ihren Begriff der Welt auf
Husserls Konzept der Lebenswelt zuriickfiihren.” Das hat seinen Grund
darin, dass dort, wo Heideggers Fundamentalontologie auf die Freilegung
von Existenzialien zielt, Husserls genetische Phidnomenologie der Le-
benswelt auf die Bedeutung historischer Stiftungsereignisse fokussiert.
Will man die Welt selbst als Gegenstand politischer Auseinandersetzungen
und Transformationen in den Blick bekommen, verspricht dieses Verfah-
ren fruchtbarer zu sein, da es zeigt, dass die Welt eben nicht immer schon
da ist, sondern sich allererst in einem Wechselspiel aus Erscheinen und
Verbergen konstituiert.

Um zu verstehen, wie Husserl sein Konzept der Lebenswelt entwickelt,
lohnt es sich, kurz auf seine Analyse des Bewusstseins zuriickzugehen. Als
dessen eigentiimlichstes Wesen macht er dasjenige aus, was er ,,Intentio-
nalitit“ nennt.® Gemeint ist damit, dass unser Bewusstsein immer ,,Be-
wusstsein von etwas* ist.” Ausgehend von dieser Diagnose macht es sich
Husserl zur Aufgabe, die Gegebenheitsweise der Welt und ihrer Gegen-
stinde fiir unser Bewusstsein zu untersuchen. Getragen wird seine Analyse
dabei von der Unterscheidung zwischen Noesis und Noema. Als Noesen

Transnationale Philosophie. Hannah Arendt und die Zirkulationen des Politischen,
Frankfurt: Campus 2018, 441ff.

6 Benhabib, Hannah Arendt, 171f.

7 Ich folge damit dem Vorschlag von Klaus Held, Phdnomenologie der politischen
Welt, Frankfurt a. M. u.a.: Peter Lang 2010.

8 ,,Die Grundeigenschaft der BewuBtseinsweisen, in denen ich als Ich lebe, ist die
sogenannte Intentionalitit, ist jeweils BewuBthaben von etwas.” (Edmund Husserl,
Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge, in: Husserliana 1, hrsg. v. S.
Strasser, Den Haag: Martinus Nijhoff 1973, 13).

9 Ebd., 79.

46

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

bezeichnet Husserl dabei unterschiedliche Weisen des Intendierens, wie
etwa Wahrnehmen, Erinnern und Phantasieren, als Noemata die intentio-
nalen Korrelate, so wie sie in diesen Akten gegenwértig werden. Zu zeigen
gilt es nun fiir ihn, wie sich aus der Mannigfaltigkeit von Wahrnehmungs-
empfindungen ein in Raum und Zeit sich durchhaltender Wahrnehmungs-
gegenstand wie beispielsweise ein Haus konstituiert. Dafiir gilt es zu zei-
gen, wie aus zeitlich und perspektivisch flieBenden Flachen- und Farb-
empfindungen nach und nach ein Gegenstand in der Welt wird. Im Zuge
des Nachvollzugs solcher Konstitutionsleistungen hebt Husserl vor allem
die Bedeutung der Horizontwahrnehmung hervor. Er unterscheidet dabei
zwischen zwei Arten von Horizonten: dem Innen- und dem AufBenhori-
zont. Ersterer zeigt sich beispielsweise darin, dass wir bei der Wahrneh-
mung eines Hauses zwar aktuell nur seine Vorderseite zu sehen vermdgen,
uns seine Riickseite aber im Wahrnehmungsprozess gleichwohl mitge-
genwartig ist. Zum Akt der Wahrnehmung gehort daher auch ein Ausgriff
auf Nichtgegenwirtiges, das dafiir sorgt, dass das Noema mehr enthélt, als
das, was unmittelbar sinnlich gegeben ist. Husserl nennt diese Wahrneh-
mungsleitung ,,Apprisentation®.!” Im Unterschied zum Innenhorizont be-
zieht sich der AuBlenhorizont der Wahrnehmung darauf, dass der Wahr-
nehmungsgegenstand immer in Relation zu der ihn umgebenden Kultur-
welt situiert ist. In den Blick kommt dann beispielsweise, dass das Haus
neben einer Kirche, in einem Dorf, an einem Fluf3 steht. Der du3ere Ver-
weisungszusammenhang bezieht sich jedoch nicht nur auf die rdumlich
relationale Bestimmung des Gegenstands der Wahrnehmung, sondern auch
auf dessen soziale und kulturelle Situierung.!! So stellt das Haus in der
westlich-christlichen Tradition nicht einfach nur ein Gebaude dar, sondern
es bildet vielmehr den Lebensmittelpunkt des Menschen, von dem aus er
sich in die Welt begibt, um das Land fruchtbar zu machen. Der AuBlenho-
rizont der Wahrnehmung verweist uns damit auf ein unsere Wahrnehmung
priagendes gesellschaftliches Hintergrundwissen, das die Phdnomenologie

10 Ebd., 139.

11 Arendt spricht davon, dass das Wort ,,Haus* einen ,,gefrorenen Gedanken* dar-
stellt, in dem sich die abendlandische Idee des Beherbergens und Bewohntwerdens
kristallisiert. Vgl. Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes, Bd. 1, Das Denken,
hrsg. v. Mary McCarthy, Miinchen: Piper 1998, 171.

47

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

ebenso zu analysieren hat wie die einzelnen Bewusstseinsakte, in denen
dieses Wissen zur Wirkung gelangt.'?

Die phanomenologische Horizontanalyse hat es zunichst mit einer Plu-
ralitdt von AuB3enhorizonten zu tun. Erfahrungen kdnnen etwa im Horizont
der Wissenschaft, der Kunst oder der Religion gemacht werden, was zu
ganz unterschiedlichen Auffassungen und Urteilen fiihren kann. Einer sol-
chen Pluralitidt der Horizonte sind wir uns im Alltag durchaus bewusst.
Nicht umsonst reden wir etwa davon, dass unser Horizont ,,zu eng* ist und
wir ihn ,,erweitern® miissen. Darin driickt sich auch aus, dass wir um un-
terschiedliche Geltungsmodalititen wissen, die mit den jeweiligen Hori-
zonten wie etwa demjenigen der Wissenschaft und demjenigen der Religi-
on verbunden sind. Entscheidend ist nun, dass die vielen miteinander im
Streit liegenden Horizonte nicht einfach unverbunden nebeneinanderste-
hen, sondern vor dem Hintergrund eines verbindenden Horizonts auftau-
chen. Husserl spricht diesbeziiglich vom ,,Universalhorizont”, vom
,,Welthorizont* oder auch einfach von der ,,Lebenswelt*."?

Die Lebenswelt bildet den Boden, auf dem sich die ,,natiirliche Einstel-
lung* des alltéiglichen Lebens erhebt.!"* Auffillig wird ihr fundierende
Charakter meist erst dort, wo Selbstverstindlichkeiten fraglich werden und
Gewissheiten ins Wanken geraten. Solche Momente bieten die Moglich-
keit, die Lebenswelt selbst thematisch werden zu lassen. Anleiten lésst
sich die Phidnomenologie dabei von der Methode der epoché, der Ein-
klammerung der natiirlichen Einstellung und des mit ihr verbundenen nai-

12 In den Worten Husserls: ,,Wir bewegen uns da in einem Strom immer neuer Erfah-
rungen, Urteile, Wertungen, EntschlieBungen. In jedem dieser Akte ist das Ich auf
Gegenstinde seiner Umwelt gerichtet, mit ihnen so oder so beschiftigt. Sie sind
das in diesen Akten selbst Bewufite, bald schlechthin als Wirklichkeiten, bald in
Wirklichkeitsmodalititen (z.B. als moglich, zweifelhaft usw.). Keiner dieser Akte
und keine der in ihm beschlossenen Geltungen ist isoliert, sie implizieren notwen-
dig in ihren Intentionen einen unendlichen Horizont inaktueller, in strémender
Beweglichkeit mitfungierender Geltungen. Die mannigfaltigen Erwerbe des
fritheren aktiven Lebens sind nicht tote Sedimentierungen, auch der stets mitbe-
wufite, aber momentan irrelevante, vollig unbeachtet bleibende Hintergrund (z.B.
des Wahrnehmungsfeldes) fungiert doch nach seinen impliziten Geltungen mit;
obschon momentan nicht aktualisiert.” (Edmund Husserl, Die Krisis der europdi-
schen Wissenschaften und die transzendentale Phdanomenologie. Eine Einleitung in
die phinomenologische Philosophie, in: Husserliana VI, hrsg. v. W. Biemel, Den
Haag: Nijhoff 1976, 152)

13 Ebd., 147f.

14 Ebd., 153.

48

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

ven Geltungsglaubens. Dieses Verfahren hat gleichwohl nicht das Ziel, ei-
ne Wahrheit hinter der natiirlichen Einstellung ausfindig zu machen, viel-
mehr dient es dazu, zur natiirlichen Einstellung in ein reflexives Verhéltnis
zu treten. Es geht darum zu zeigen, dass die Lebenswelt als Horizont aller
Horizonte nicht einfach da ist, sondern dass sie das Resultat eines kom-
plexen Zusammenspiels von Konstitutionsleistungen ist. Was sich uns zu-
nédchst als ,natiirliche Einstellung® gibt, soll entsprechend als Ergebnis ei-
ner historischen Situierung unserer Erfahrung in Raum und Zeit verstan-
den werden.

Wihrend sich Husserl im Rahmen seiner statischen Phdnomenologie
vor allem fiir die Konstitutionsleistungen des Bewusstseins und hier vor
allem des Wahrnehmungsbewusstseins interessiert, tritt im Spatwerk im
Zuge der genetischen Phidnomenologie die Untersuchung der Entste-
hungsgeschichte unserer Gegenstandsapperzeptionen in den Mittelpunkt.
Zum Gegenstand der genetischen Phidnomenologie werden dabei Stif-
tungsereignisse: ,,Jede Apperzeption®, so hdlt Husserl in den Cartesiani-
schen Meditationen fest, ,,in der wir vorgegebene Gegenstinde, etwa die
vorgegebene Alltagswelt mit einem Blick auffassen und gewahrend erfas-
sen, ohne weiteres ihren Sinn mit seinen Horizonten verstehen, weist in-
tentional auf eine Urstiftung zuriick, in der sich ein Gegenstand &hnlichen
Sinnes erstmalig konstituiert hatte.!> Ein solches Stiftungsereignis haben
wir uns derart vorzustellen, dass wir in seinem Zuge erstmalig eine Ein-
sicht in die sinnméifige Ganzheit eines Wahrnehmungsgegenstandes er-
langen: Beispielsweise indem wir zum ersten Mal die Riickseite eines uns
zuvor unbekannten Gegenstandes zu Gesicht bekommen. Kehren wir nun
,wahrnehmend zur Vorderseite zuriick, so hat die leere Vordeutung auf die
Riickseite nun eine bestimmte Vorzeichnung, die sie vordem nicht hat-
te*.!® Stiftungsereignisse zeichnen also Horizonte vor, die sich im Zuge
von Wiederholungen verfestigen und habitualisieren, was wiederum zur
Folge hat, dass in dem Moment, wo ein Gegenstand in unseren Gesichts-
kreis tritt, der mit dem habitualisierten Gegenstand nach einer Wahrneh-
mungsseite hin iibereinstimmt, wir mittels Assoziation seine Riickseite
apprasentieren. Bestimmte Formen des Bewusstseins motivieren also
gleichsam andere Formen des Bewusstseins. ,,Jede unerfiillte Intention®,

15 Husserl, Cartesianische Meditationen, 141.

16 Husserl, Edmund, Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und For-
schungsmanuskripten 1918-1926, in: Husserliana XI, hrsg. v. Margot Fleischer,
Den Haag: Nijhoff 1966, 9.

49

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

so Husserl, ,,birgt [...] Systeme von Motivationen in sich.“!” Motivationen
sind dabei nicht als kausale Verursachungen zu verstehen, sondern viel-
mehr als ein erlerntes Zusammenspiel von Wahrnehmungen und Wahr-
nehmungserwartungen.'® Die Aufgabe einer genetischen Phinomenologie
der Lebenswelt ist es nun, die ,,Gesetzlichkeit der Motivation® freizule-
gen."”

Wenn die genetische Phdnomenologie nun iiber die Entstehung indivi-
dueller Horizonte hinaus nach der Genese des Universalhorizontes der Le-
benswelt fragt, dann geraten kollektive Konstitutionsleistungen in den
Blick. Die Lebenswelt zeigt sich hierbei als eine kulturelle Welt, in der In-
dividuen in geschichtlichen, generativen und tradierten Ordnungen agie-
ren, in denen sie sich ein Hintergrundwissen tiber die Verfasstheit der Welt
aneignen, durch welches ihre Wahrnehmungsmotivationen geleitet wer-
den. Zur Lebenswelt gehort ebenso eine Sozialwelt, in welcher das in un-
sere Kultur eingelagerte Hintergrundwissen zum Gegenstand werden und
gemeinsam besprochen, evaluiert und verdndert werden kann. So konstitu-
iert sich durch ,,eine verbundene Vielheit von Subjekten [...] eine Welt von
,Objekten‘, d.i. eine Wirklichkeit, die nicht Geist, aber Wirklichkeit fiir
den Geist st Lebensweltanalyse heifit fiir Husserl entsprechend, der
intersubjektiven Stiftung jenes ,,Gemeingeistes” nachzugehen, auf dessen
Geltungsboden wir {iberhaupt erst davon sprechen kénnen, dass wir eine
Welt miteinander teilen.?! Bei solchen Stiftungsereignissen handelt es sich
freilich um keinen einmaligen Akt, wie der Ausdruck ,,Urstiftung nahezu-
legen scheint. Vielmehr ist es unentbehrlich, dass Urstiftungen immer
wieder durch ,,Nachstiftungen™ erneuert werden oder gar durch ,,Neustif-
tungen* veriindert werden.”? In solchen Fillen beginnt der Boden der Le-
benswelt unter unseren Fiilen so lange zu schwanken, bis es im Zuge von

17 Ebd., 337.

18 Ebd., 338.

19 Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phinomenologischen
Philosophie, 2. Buch, Phdnomenologische Untersuchungen zur Konstitution, in:
Husserliana IV, hrsg. v. Marly Biemel, Den Haag: Nijhoff 1952, 229.

20 Ebd., 197.

21 Ebd., 243.

22 Ebd., 217, 72. Einen Uberblick iiber den phinomenologischen Stiftungsbegriff
gibt: Thomas Bedorf, ,,Stiftung/en. Eine selektive Lektiire in systematischer Ab-
sicht®, in: Steffen Herrmann und Matthias Flatscher (Hg.), Institutionen des Politi-
schen. Perspektiven der radikalen Demokratietheorie, Baden-Baden: Nomos 2020,
43-70.

50

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

Habitualisierungen wieder zu einer Stabilisierung kommt. Unsere Le-
benswelt ist entsprechend kein statisches und fixes Gebilde, sondern sie ist
dynamisch und offen verfasst: Es handelt sich um eine Welt, die immerfort
im Werden ist und die daher von den Individuen nicht abschlieBend oder
vollstdndig angeeignet werden kann. Eine Welt zu haben bedeutet daher
immer schon, im Modus der Weltoffenheit zu leben.

Husserl hat zentrale Komponenten seiner Phdnomenologie der Le-
benswelt bereits im Zuge der Ausarbeitung seiner I/deen-Schriften in den
1910er Jahren entwickelt. Manfred Sommer spricht diesbeziiglich von ei-
ner ,,ersten Phdnomenologie der Lebenswelt”, die dann in den 1920er Jah-
ren von einer zweiten Phanomenologie der Lebenswelt, wie sie sich in der
Krisis-Schrift finden lésst, abgeldst wird.>® Frithe und spite Lebenswelt-
Konzeption unterscheiden sich nun weniger dadurch, dass es hier zu einer
Modifikation der analytischen Zugangsweise kommt, sondern dadurch,
dass Husserl seine Uberlegungen nun in eine kritische Zeitdiagnose iiber-
fiihrt.>* Husserl sieht den Verfall seiner Gegenwart darin zum Ausdruck
kommen, dass die Wissenschaft seiner Zeit in einer schweren Krise steckt.
Worin nun aber besteht die von Husserl behauptete Krise der Wissenschaf-
ten {iberhaupt? Haben diese nicht in Physik, Mathematik und Technik un-
glaubliche Erfolge vorzuweisen, die es widersinnig erscheinen lassen von
einer Krise zu sprechen? Die Krise, die Husserl vor Augen hat, ist jedoch
weniger eine, die Wissenschaftlichkeit und Fortschritt der einzelnen Wis-
senschaften betrifft, sondern vielmehr ,,was Wissenschaft iiberhaupt dem
menschlichen Dasein einmal bedeutet hatte und bedeuten kann“.*> Die di-
agnostizierte Krise ist also in erster Linie eine existenzielle Krise, die da-
rin besteht, dass die Wissenschaft den Menschen in ihrer ,,Lebensnot®
nichts zu sagen hat und sie die schicksalsvollsten Fragen ,,nach dem Sinn
oder der Sinnlosigkeit dieses ganzen menschlichen Daseins® aus ihrer
Domine ausschlieft.?® Die eigentliche Krisis der europdischen Wissen-
schaft besteht flir Husserl also in der positivistischen Reduktion der Wis-
senschaft auf bloe Tatsachenwissenschaft, die nicht nur Probleme der

23 Manfred Sommer, ,,Husserls Goéttinger Lebenswelt”, in: Edmund Husserl, Die
Konstitution der geistigen Welt, hrsg. v. Manfred Sommer, Hamburg: Meiner
1994, IX.

24 Zur Kontinuitét vgl. Erik Norman Dzwiza-Ohlsen, Die Horizonte der Lebenswelt.
Sprachphilosophische Studien zu Husserls ,erster Phdnomenologie der Lebens-
welt‘, Miinchen: Fink 2019.

25 Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften, 3.

26 Ebd., 4.

51

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Vernunft beziiglich Erkenntnis, Urteilskraft und ethischem Handeln aus-
klammert, sondern die Idee eines aus Vernunft geschopften Lebens im
Ganzen aufgibt.?’ Dieser Bewegung, so Husserl, steht die antike Idee des
Menschen gegeniiber, welche dann im Zeitalter der Renaissance zur Be-
griindung der Autonomie des ,,europiischen Menschentums* gefiihrt hat.?®
Mit der Uberwindung des Mittelalters beginnt sich der Mensch als freies
Wesen zu begreifen, das keinen anderen Regeln zu folgen hat als denjeni-
gen, die es sich ,,aus reiner Vernunft gegeben hat.?’ Verbunden mit die-
sem Selbstverstidndnis ist die Idee einer universalen Philosophie als einer
,allbefassenden Wissenschaft [...] von der Totalitit des Seienden“.** In
dem MaBe jedoch, wie dieses Projekt durch den Skeptizismus verdringt
worden ist, hat der Mensch den ,,Glauben ,an sich selbst*“ verloren.*' Die
von Husserl diagnostizierte Krise meint also eine Erschlaffung des Glau-
bens des ,europédischen Menschentums® an das ihm ,,eingeborene Telos,
ein Menschentum aus philosophischer Vernunft sein zu konnen®.*?

Die Aufgabe, die Husserl der Philosophie im Angesicht dieser Krise
stellt, ist dabei keine geringere als das ,,wahre Sein der Menschheit* zur
Verwirklichung zu bringen.** Die Phinomenologie der Lebenswelt soll zur
Losung dieser Aufgabe nun dadurch beitragen, dass sie zeigt, dass es mit
dem Aufstieg der positivistischen Wissenschaften zu einer Diskreditierung
unserer lebensweltlichen Erfahrung gekommen ist. In der Folge wird die
Welt nicht mehr als ein Horizont verstanden, sondern als Summe von En-
titdten. Die Erforschung der Welt bedeutet entsprechend nur noch die Frei-
legung von Kausalitdtsbeziechungen zwischen in der Welt vorkommendem
Seienden. Husserl spricht diesbeziiglich von einer ,,Mathematisierung* der
Welt.** Der Phinomenologie soll nun die Aufgabe zukommen, Wissen-
schaft und Menschheit wieder auf den rechten Weg zu fiithren: Indem sie
eine wissenschaftliche Durchdringung der Lebenswelt leistet und dadurch
an einer Fundierung der Wissenschaften arbeitet, soll sie zur Uberwindung
der Krise der Wissenschaften und der europédischen Menschheit beitragen.

27 Ebd., 7.
28 Ebd., 5.
29 Ebd., 5.
30 Ebd., 6.
31 Ebd., 11.
32 Ebd., 13.
33 Ebd,, 15.
34 Ebd., 54.

52

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

Husserls teleologisch eingefasstes Projekt einer Phdnomenologie der
Lebenswelt, in welchem die Urstiftung des ,europédischen Menschentums*
in der Antike iiber seine Nachstiftung in der Renaissance hin zu seiner
Endstiftung in einer Menschheit aus reiner Vernunft flihrt, ist immer wie-
der skeptisch kommentiert worden.> Prominent hat etwa Bernhard
Waldenfels darauf hingewiesen, dass Husserl die Lebenswelt am Leitfaden
einer universalen Vernunft konzipiert, die sich durch ,,Weiterbestim-
mung”, ,,Umbestimmung® und ,,Hoherbestimmung™ stindig fortbildet,
wodurch lebensweltliche Differenzen nur als Etappen in einem System
auftreten konnen, nicht jedoch als Ausdruck einer Pluralitdt von Weltzu-
gingen.*® Geht man dagegen nicht von der einen Vernunft, sondern einer
Pluralitdt von Vernunfthorizonten aus, dann verwandelt sich ,,die eine Le-
benswelt in ein Netz und eine Kette von Sonderwelten, die sich vielfach
iiberschneiden und iiberlagern, die sich aber nicht hierarchisch anordnen
oder teleologisch ausrichten lassen, im Hinblick auf ein umfassendes Gan-
zes“’

Auch Hannah Arendt bricht dort mit Husserl, wo dieser die Lebenswelt
auf eine Teleologie des europdischen Menschentums zu griinden hofft.
Arendts Bruch mit Husserl wird zunédchst an ihrer Begriffswahl deutlich:
Wiéhrend Husserl die Einheit der Lebenswelt letztlich durch den Begriff
des ,,Gemeingeistes” zu sichern versucht, setzt Arendt an diese Stelle den
,,Gemeinsinn“*®* Mit dem Ubergang vom Geist zur Sinnlichkeit stellt
Arendt zunéchst heraus, dass sie die Sedimentierung lebensweltlicher Gel-
tungszusammenhénge sinnlicher denken mochte als Husserl. Nicht den-
kend, sondern existierend bewegen wir uns in unserer Lebenswelt.>* Und

35 Vgl. Jacques Derrida, Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geomet-
rie. Ein Kommentar zur Beilage III der ,,Krisis“, iibers. von Riidiger Hentschel
und Andreas Knop, Miinchen: Fink 1987.

36 Bernhard Waldenfels, ,,Die Abgriindigkeit des Sinnes. Kritik an Husserls Idee der
Grundlegung®, in: In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1985,
22.

37 Ebd., 27.

38 Arendt, Vita Activa, 349; und Vom Leben des Geistes, 59.

39 In ihrer zeitgeschichtlichen Diagnose geht Arendt sogar soweit, den Gemeingeist
als Verfallsform des Gemeinsinns zu beschreiben: ,,Denn dieser Gemeinsinn, [...],
der also das Vermdgen ist, durch das die Gemeinsamkeit der Welt sich dem Men-
schen so erschlieft, [...], dieser Gemeinsinn gerade wurde jetzt als gesunder Men-
schenverstand zu einem inneren Vermdgen ohne allen Weltbezug. Die Gemein-
samkeit, die sich in ihm kundgab, war nun nicht mehr die dem Gemeinsinn zu-
gingliche Gemeinsamkeit einer Aulenwelt, sondern lediglich die Tatsache, dal3 er

53

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

zu existieren, bedeutet zunichst einmal, sich korperlich und praktisch in
der Welt zu orientieren. Unabhingig davon, ob sie Husserl damit gerecht
wird, wenn man dessen ausgiebige Untersuchungen zur Leiblichkeit aus
dem Nachlass in den Banden zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt
bedenkt, macht der Ubergang noch einen zweiten Punkt deutlich: Wih-
rend die geistige Vernunft unteilbar zu sein scheint, ist unsere Sinnlichkeit
mannigfaltig. Wir horen, riechen, schmecken, tasten und sehen unter-
schiedlich und nehmen Menschen, Dinge und uns selbst dadurch auf ver-
schiedene Art und Weise wahr.*’ Diese Erfahrungen zusammenzuhalten ist
dabei Aufgabe dessen, was Arendt unseren ,,Gemeinsinn“ und manchmal
auch unseren ,,sechsten Sinn* nennt. ' Zwei Momente sind dabei zu un-
terscheiden: Einerseits fiigt der Gemeinsinn ,,die Wahrnehmungen meiner
rein privaten fiinf Sinne [...] in eine gemeinsame Welt ein“.** Andererseits
sorgt er dafiir, ,,einen Standort in der Welt einzunehmen, der nicht der
meinige ist“.** Die Rolle des Gemeinsinns ist entsprechend eine vermit-
telnde: Er sorgt sowohl dafiir, dass unsere Erfahrungsreindriicke auf eine
Art und Weise organisiert werden, durch welche sie Anderen zuginglich
werden als auch dafiir, dass wir uns die Erfahrungseindriicke von Anderen
gegenwairtig halten kdnnen. Der verbindende Effekt des Gemeinsinns be-
steht also darin, die Zirkulation unterschiedlicher Perspektiven auf die

als Ridsonnement in allen Menschen gleich funktionierte; was die Menschen des
gesunden Menschenverstands miteinander gemein haben, ist keine Welt, sondern
lediglich eine Verstandesstruktur, die sie zudem genaugenommen gar nicht gemein
haben konnen, es kann sich hdchstens herausstellen, daf3 sie in jedem Exemplar der
Gattung des Menschengeschlechts gleich funktioniert. (Ebd. 359)

40 Sophie Loidolt macht deutlich, dass Arendt unter Pluralitit nicht einfach quantita-
tive Vielzdhligkeit noch qualitative Merkmalsvielfalt versteht, sondern eine ,,Viel-
zahl, die sich vom Ausgangspunkt des je eigenen Erfahrens her vollzieht®. (Sophie
Loidolt, ,,Hannah Arendt und die conditio humana der Pluralitdt®, in: Reinhold Es-
terbauer, Giinther Poltner und Martin Ross (Hg.), Den Menschen im Blick. Phéno-
menologische Zugdnge, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2012, 375-398)

41 Vielerorts spricht Arendt auch synonym vom ,,gesunden Menschenverstand“. An-
dernorts verwendet sie diesen Begriff jedoch auch, um eine Verfallsform des ,,Ge-
meinsinns“ zu bezeichnen. Zur Nutzung der beiden Begriffe vgl. auch Fn. 58 bei
Marieke Borren, ,,,A Sense of the World‘: Hannah Arendt’s Hermeneutic Pheno-
menology of Common Sense®, in: International Journal of Philosophical Studies,
Jg. 21, Heft 2, 2013, 225-255, hier: 251, Fn. 58.

42 Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes, 59.

43 Hannah Arendt, ,,Wahrheit und Politik®, in: Zwischen Vergangenheit und Zukunfi,
Ubungen im politischen Denken I, Miinchen: Piper 2012, 327-370,
hier: 342.

54

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

Welt zu ermoglichen und uns so eine Vielzahl von individuellen und kol-
lektiven Standpunkten zugénglich zu machen. Es ist daher wenig verwun-
derlich, dass Arendt dem Gemeinsinn die Rolle zuspricht, unserer Welt
den ,,Stempel des Wirklichseins* aufzudriicken.**

Arendts Konzeption des Gemeinsinns kann seine Herkunft aus
Husserls Konzept der ,Apprasentation‘, welches ich eingangs erldutert
hatte, nicht verbergen. Dieses bestand ja gerade darin, dass wir in unserer
Wahrnehmung auf einen bestimmten Gegenstand stets andere Perspekti-
ven mitgegenwértig halten. Ebenso wie wir den Gegenstand fiir Husserl
nur dadurch haben, dass wir ihn vor dem Horizont alternativer Perspekti-
ven sehen, haben wir auch flir Arendt eine Welt nur dadurch gemeinsam,
dass wir ihre Gegenstinde vor dem Hintergrund einer Pluralitit von Per-
spektiven wahrnehmen. Entscheidend ist nur, dass zur gemeinsamen Welt
auch gegensitzliche, sich ausschlieende Perspektiven gehdren konnen.
Eine Welt teilen wir entsprechend auch da, wo wir uns nur darauf einigen
konnen, dass wir uns nicht einig sind. Widerspriiche stellen daher keine
Gefahrdung der gemeinsamen Welt dar, sondern sie zeigen vielmehr, dass
eine Welt zu teilen bedeutet, Differenzen zu teilen. Die gemeinsame Welt
von der Arendt spricht, ist entsprechend nicht eine Welt, die uns allen
gleich erscheint, sondern vielmehr eine Welt, die sich von unterschiedli-
chen Standpunkten aus, unterschiedlich darstellt: ,,[W]ie jedes Zwischen
verbindet und trennt die Welt diejenigen, denen sie jeweils gemeinsam
ist.“> Gemeinsamkeit entsteht bei Arendt daher nicht durch ein Autheben
von Differenz, sondern gerade durch das Teilen von Differenz.

Das Teilen von Differenz setzt freilich wiederum die Mdoglichkeit der
Mitteilung voraus. Entsprechend betont Arendt, dass die Kenntnisnahme
differenter Standpunkte der Begegnung und des Umgangs mit Anderen
bedarf, deren Geschichten uns iiberhaupt erst lehren, was es bedeutet, ei-
nen bestimmten Blickwinkel einzunehmen. Eine gemeinsame Welt kann
also nicht zwischen getrennten und voneinander isolierten Individuen ent-
stehen, sondern sie bedarf der Erfahrung von Andersheit, oder in Arendts
Worten, sie ,,existiert iiberhaupt nur in der Vielfalt ihrer Perspektiven. 4
Miteinander konfligierende Perspektiven auf die Welt sollen fiir Arendt
freilich nicht einfach unvermittelt nebeneinander bestehen bleiben, son-

44 Arendt, Das Denken, 59. Immer wieder spricht Arendt daher auch von ,,Wirklich-
keitssinn‘ (Arendt, Vita Activa, 265).

45 Arendt, Vita Activa, 66.

46 Ebd., 73.

55

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

dern in der Offentlichkeit miteinander konfrontiert werden. Eine solche
Konfrontation findet dort statt, wo sich Menschen im Austausch mit Ande-
ren eine Meinung bilden und mit anderen Menschen zur Formierung ge-
meinsamer Ansichten oder Willensduferungen zusammenschlieen. Durch
einen solchen Zusammenschluss entsteht dasjenige, was Arendt ,,Macht*
nennt. Gemeint ist damit eine weltbildende Kraft, die sich in der Konstitu-
tion eines 6ffentlichen Erscheinungsraums ausdriickt. ,,Macht ist, was den
offentlichen Bereich [...] ins Dasein ruft und am Dasein erhilt.“ 47 Die Of-
fentlichkeit befindet z.B. dariiber, ob irreguldre Migrant innen als ,Asyl-
tourist_innen‘ oder ,Gefliichtete’ gesehen werden und ob wir es bei den
Menschen, die sich fiir sie einsetzen, mit ,Schleuser innen‘ oder mit ,Ak-
tivist_innen‘ zu tun haben. Die 6ffentliche Meinung fiihrt also zur Ausbil-
dung eines geteilten Sinn- und Geltungszusammenhangs, auf den sich die
einzelnen Mitglieder einer Gesellschaft rechtfertigend beziehen konnen.
Das Wissen um alternative Perspektiven wird durch die offentliche Mei-
nung dabei nicht zwangsweise aufgehoben, vielmehr werden deren Gel-
tungsanspriiche temporir eingeklammert. Dadurch kann die o6ffentliche
Meinung gleichzeitig als legitim akzeptiert, aber weiterhin herausgefordert
werden.

Die Macht der 6ffentlichen Meinung realisiert sich fiir Arendt schlief3-
lich erst in dem Augenblick, wo sie handlungsanleitend wird und ,,Worte
und Taten untrennbar miteinander verflochten sind“.** Das ist dort der
Fall, wo Worte den Status eines Versprechens haben. Versprechen iiber-
nehmen die Garantie dafiir, dass die 6ffentliche Meinung effektiv ist und
der Offentliche Austausch nicht nur Gerede bleibt. ,Jeder Zusammen-
schluss von Menschen®, so Arendt, ,,verldsst sich letzten Endes auf die
Fahigkeit, Versprechen abzugeben und Versprechen einzuhalten. [...] Ver-
sprechen sind die dem Menschen eigentiimliche Art, die Zukunft in den
Griff zu bekommen, sie in einem menschenmoglichen Ausmal berechen-
bar und verliBlich zu machen®“.** Bewihrt sich die durch Versprechen an
den Handlungsprozess gekoppelte oOffentliche Meinung in alltdglichen
Routinen, dann sinken die hier ehemals umkadmpften Sinn- und Geltungs-
zusammenhénge mit der Zeit zu einem Hintergrundwissen herab, das fort-
an als Allgemeinhorizont unserer gemeinsamen Welt fungiert.

47 Ebd., 252.

48 Ebd., 251.

49 Hannah Arendt, ,,Ziviler Ungehorsam®, in: In der Gegenwart. Ubungen im politi-
schen Denken II, Miinchen: Piper 2012, 283321, hier: 313.

56

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

Die Konstitution der gemeinsamen Welt erfolgt also im Wesentlichen
in zwei Schritten: Erstens ruft der Gemeinsinn durch den Austausch und
Umgang mit Anderen einen gemeinsamen Erscheinungsraum ins Leben,
der es uns erlaubt, die gemeinsame Welt als Gegenstand unterschiedlicher
und konfligierender Perspektiven zu erfahren. Im Gemeinsinn hallt dabei
Husserls Konzept der Apprasentation als jener Fahigkeit nach, die es uns
erlaubt, auch abwesende Perspektiven in unsere Perspektiven miteinzube-
ziehen. Die Pointe von Arendts Uberlegungen besteht dabei gleichwohl
darin, dass die Welt nicht mehr als ein homogener Gegenstand konzipiert
wird, der aus sich wechselseitig ergdnzenden Perspektiven gesehen wer-
den kann, sondern als ein heterogenes Gebilde, dass sich aus einer Viel-
zahl einander auch ausschlieBender Perspektiven zeigen kann. Der Um-
stand, dass wir die Welt auf gegensitzliche Weise sehen konnen, besagt
dabei noch nicht, dass wir nicht in einer gemeinsamen Welt leben wiirden,
sondern lediglich, dass es zur Erfahrung der gemeinsamen Welt gehort,
sich solche konfligierenden Perspektiven gegenwértig zu halten. Eine ge-
meinsame Welt entsteht durch das Teilen von Differenz. Zweitens lasst
sich mit solchen Gegensidtzen umgehen, da es im Zuge von Machtbil-
dungsprozessen zur Konfrontation von konfligierenden Perspektiven und
zur Herausbildung einer 6ffentlichen Meinung kommt. In Arendts Kon-
zept der Machtbildung hallt dabei Husserls Konzept der Stiftung als Ein-
setzung von sinnstiftenden und handlungsleitenden Geltungszusammen-
hiangen nach. Im Ausgang von ihrer pluralitdtsorientierten Konzeption der
gemeinsamen Welt versteht Arendt Machtbildungsprozesse dabei jedoch
nicht mehr einfach als Fort- und Hoherentwicklungen einer in die Le-
benswelt eingelassenen Verniinftigkeit, sondern als unauflosbare Ausei-
nandersetzung zwischen konfligierenden Weltsichten. Bevor ich im letzten
Teil dieser Studie auf diese Form von tiefen Meinungsverschiedenheiten
zu sprechen kommen werde, will ich im Folgenden jedoch jener Ausei-
nandersetzung nachgehen, die dariiber entscheiden, wer {iberhaupt in der
Offentlichkeit erscheinen und dort das Wort ergreifen kann. Gefragt wird
also danach, wie der Gemeinsinn zum Gegenstand einer Politik werden
kann, die darauf Einfluss zu nehmen versucht, wer in der gemeinsamen
Welt {iberhaupt zur Erscheinung gelangen kann, welche Differenzen ge-
teilt werden und wessen Differenz als Differenz zéhlt.

57

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Entweltlichung und Weltlosigkeit

Arendts Begriff der gemeinsamen Welt, so haben wir gesehen, ist an-
spruchsvoll: Eine Welt zu teilen bedeutet nicht einfach, dieselbe Perspek-
tive einzunehmen, sondern Unterschiede miteinander zu teilen und sich zu
ihnen zu verhalten. Eine Politisierung erfiahrt Arendts Weltbegriff nun in
jenem Moment, wo sie ihren Blick nicht nur auf die Méglichkeit der An-
reicherung der Welt durch die Einbeziehung immer weiterer Perspektiven
richtet, sondern auf die durch systematische AusschlieBung erzeugte Ver-
armung der Welt. Ich mochte diesbeziiglich von Praktiken der Entweltli-
chung sprechen. Den Fluchtpunkt dieser Praktiken bildet dabei ein Zu-
stand, den Arendt als ,,Weltlosigkeit* bezeichnet hat.’® Exemplarisch fiir
diesen Zustand ist dabei das Leben des antiken Sklaven. Seine Situation
zeichnet sich dadurch aus, dass es in der antiken Welt ein ,,naturgegebenes
Faktum® war, dass man entweder als Freier oder als Sklave geboren wur-
de.' Sklaven galten den Griechen entsprechend nicht als Wesen, die in
Unfreiheit leben, sondern als Wesen, fiir die ,,ein Kampf fiir Freiheit* gar
nicht moglich war, weil die Kategorie der Freiheit auf sie gar nicht sinn-
voll angewendet werden konnte. > Sklaven kamen fiir die Griechen also
von vornherein nicht als Bewohner einer gemeinsamen Welt infrage. Sie
lebten entsprechend in einem Zustand der Weltlosigkeit, der sich unter an-
derem darin zeigt, dass sie nicht dazu in der Lage waren, mit ihrem Spre-
chen etwas in der offentlichen Welt bewirken zu kdnnen. Der Bedeutung
der damit angezeigten Form der Weltlosigkeit geht Arendt in ihrer grof3
angelegten Studie Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft von 1951
nach. Zwei Formen der Entweltlichung riicken dabei in den Blick: die
Ausgrenzung und Ermordung der Jiidinnen und Juden wihrend des Natio-
nalsozialismus und die Marginalisierung von Staatenlosen nach dem Ers-
ten Weltkrieg. Beiden Formen der Entweltlichung mochte ich mich im
Folgenden zuwenden.

50 Was Arendt als Weltlosigkeit bezeichnet, wird heute in der Sozialtheorie im An-
schluss an eine Studie von Orlando Patterson meist unter dem Begriff des sozialen
Todes verhandelt. Vgl. Orlando Patterson, Slavery and Social Death. A Compara-
tive Study, London: Harvard University Press 1982; sowie im Anschluss daran: Li-
sa Guenther, Solitary Confinement. Social Death and Its Afterlives, London: Uni-
versity of Minnesota Press 2013.

51 Hannah Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Im-
perialismus, Totalitarismus, Miinchen: Piper 1986, 615.

52 Ebd.

58

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

Arendt beginnt ihre Analyse des Nationalsozialismus zundchst mit ei-
ner Charakterisierung der totalitiren Ideologie. Diese zeichnet sich zu-
nichst ganz allgemein dadurch aus, dass sie einen Anspruch auf ,.totale
Welterkldrung® erhebt.’® Kennzeichnend fiir diesen Anspruch sind dabei
drei Elemente: Erstens zielt die totalitdre Ideologie nicht darauf, dasjenige
zu erkldren, ,,was ist“, sondern das, ,,was wird.“>* Thr Gegenstand ist nicht
die Gegenwart, sondern die Geschichte, in welche die Gegenwart einge-
bettet ist. Als zweites Element der totalitiren Ideologie gilt Arendt das
Verfahren der ideologischen Beweisfiihrung, das von der Vorstellung aus-
geht, dass sich aus ,,als sicher angenommenen Pramissen nun mit absolu-
ter Folgerichtigkeit alles Weitere deduziert“.> Leitend ist fiir die National-
sozialist_innen dabei das Prinzip der ,,Rasse”. Ausgehend von ihm soll
sich der zeitliche Verlauf von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft als
ein von einer teleologischen Entwicklung getragener schicksalhafter Pro-
zess erweisen, der von den Einzelnen im geschichtlichen Hier und Jetzt
nur noch angenommen werden muss. Aus der Idee der ,,Rasse scheint so
unmittelbar die geschichtliche Dynamik der ,,Rassenkdmpfe* mit ihrem
Telos, alles vermeintlich Lebensunwiirdige zu eliminieren, zu entspringen.
Das dritte Element der totalitdren Ideologie sieht Arendt schlieBlich darin,
dass sich das rassistische Denken gegen alle widerstreitenden Erfahrungen
immunisiert und dadurch von der Wirklichkeit loslost. Es besteht ,,ihr ge-
geniiber auf einer ,eigentlicheren‘ Realitdt, die sich hinter diesem Gege-
benen verberge und es aus dem Verborgenen beherrsche®.*® Die totalitéire
Ideologie geht entsprechend mit einer Negation unserer unmittelbaren Er-
fahrung einher: Nichts ist, wie es scheint, da hinter jedem Geschehen ein
tieferes, geheimes Bewegungsgesetz am Werk ist. Insofern dieses wiede-
rum nur den privilegierten Personen der ,,h6heren Rassen* zugéinglich ist,
fiihrt das ideologische Denken zur Erzeugung einer ,,fiktiven Welt*.>’

Einen Zusammenhang zwischen der totalitiren Ideologie und ihren
Analysen zur Konstitution der gemeinsamen Welt stellt Arendt nun
dadurch her, dass sie die Ideologie als einen ,,sechsten Sinn“ versteht, der
all unsere anderen Sinneseindriicke so organisiert, dass sie mit der fiktiven

53 Ebd., 964.
54 Ebd.

55 Ebd., 965.
56 Ebd., 964.
57 Ebd., 939.

59

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Welt iibereinstimmen.®® Erinnern wir uns an den oben erliuterten Um-
stand, dass Arendt den Gemeinsinn als unseren ,sechsten Sinn‘ bezeichnet,
dann wird deutlich, dass die Ideologie fiir sie im Totalitarismus eben jene
Aufgabe iibernimmt, die in einer freien Gesellschaft dem Gemeinsinn zu-
kommt. Hatte letzterer die Aufgabe, uns die Pluralitit der Perspektiven auf
die Welt zu vermitteln, indem er uns an die Stelle von Anderen versetzt,
beanspruchen nun ideologische Verfahren wie Projektion und Stereotypi-
sierung diese Leistung. Das schablonenhafte Denken bringt dabei alles
Fremde auf einen Nenner und ldsst so die Pluralitit von Perspektiven,
welche unsere Welt ausmachen, zusammenschnurren — exemplarisch
kommt dies dort zur Geltung, wo der Volksmund nicht mehr von ,den Ju-
den* spricht, sondern nur noch den Singular ,der Jude‘ im Munde trigt.%
An die Stelle der Pluralitdt der Menschen tritt dann schnell die Unter-
scheidung zwischen Freund und Feind, zwischen denjenigen, die immer
schon dazugehoren, und denjenigen, die nie dazugehdren werden.

Weil sich die Ideologie nicht dauerhaft gegeniiber widerstreitenden Er-
fahrungen immunisieren kann, bedarf sie zusitzlich des Moments des Ter-
rors. Seine Aufgabe ist es, die Ideologie Wirklichkeit werden zu lassen
und ihre ,totalitire Fiktion zu verwirklichen.®® Die Logik des Terrors
zeigt sich dabei nirgendwo deutlicher, als in den Konzentrationslagern, in
denen Menschen zu ,,Reaktionsbiindeln* gemacht werden.®! Den Prozess
der Dehumanisierung der von ihr so genannten ,Konzentrationire‘ be-
schreibt Arendt dabei als einen dreistufigen Prozess: Den Anfang macht
die Entrechtung der juristischen Person, durch welche diese jenseits des
geltenden Rechts gestellt wird. Als charakteristisch hierfiir kann etwa das
,Gesetz zur Widerherstellung des Berufsbeamtentums® gelten, durch das
die Nationalsozialist innen alle Jiidinnen und Juden aus 6ffentlichen Am-
tern entfernten, oder die Institution der sogenannten Schutzhaft, welche es
erlaubte, unliebsame Personen ohne richterliche Anordnung in Konzentra-
tionslager zu deportieren. Den zweiten Schritt bildet die Zerstérung der
moralischen Person. Sie kam dadurch zustande, dass die Lager vdllig von
der Kommunikation mit der Welt abgeschnitten waren und Leben und
Sterben vollig unsichtbar wurden. Die Lager waren Orte des Verschwin-

58 Ebd., 964.

59 ,,Dem Terror gelingt es, Menschen so zu organisieren, als gibe es sie gar nicht im
Plural, sondern nur im Singular.” (Ebd., 958)

60 Ebd., 872.

61 Ebd., 936.

60

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

dens: Wer ins Lager kam, war wie vom Erdboden verschluckt, so dass er
fiir niemanden mehr zu einem Gegenstand der Fiirsorge werden konnte.
Der dritte Schritt schlieBlich besteht in der Zerstérung der Individualitdt
der Person. Emblematisch war hierfiir der Einlieferungsprozess in das La-
ger, wo den Betroffenen ihre Kleidung, ihre Haare und ihr Name genom-
men und sie so zum Teil einer anonymen Masse gemacht wurden, die
dann im Lageralltag um ihr Uberleben kimpfen musste. Primo Levi schil-
dert das Lager dabei als ein grausames Experiment, das ein Uberleben nur
unter der Bedingung moglich machte, dass man sich gegen seinesgleichen
wandte: ,,Das Gesetze des Lagers sagt: I8 dein Brot, und wenn Du kannst,
auch das deines Nichsten.“> Wer im Lager nicht stahl, sich vordringelte
oder Beziehungen kniipfte, dem drohte unweigerlich das Schicksal der so
genannten ,Muselmédnner‘. Die Herkunft dieser Bezeichnung kann heute
nicht mehr vollstdndig aufgeklart werden, sie diente jedoch dazu, jene ver-
lorenen Gestalten zu bezeichnen, die sich mit ihrem Schicksal scheinbar
abgefunden hatten und deren Lebensfunke erloschen schien. Das Lager
versuchte also, seine Insassen auf die eine oder andere Weise dazu zu
zwingen, ihre Menschlichkeit aufzugeben oder infrage zu stellen. Es
macht deutlich, dass ,,es in der Tat moglich ist, Menschen in Exemplare
der menschlichen Tierart zu verwandeln, und daf3 die ,Natur‘ nur insofern
,menschlich® ist, als sie es dem Menschen freistellt, etwas héchst Unnatiir-
liches, namlich ein Mensch, zu werden*.%3

Arendts Analyse der totalen Herrschaft des Nationalsozialismus be-
leuchtet das Phédnomen der Entweltlichung von zwei Seiten her: Weltlos
sind unter dem Regime totaler Herrschaft ndmlich sowohl Herrschende als
auch Beherrschte geworden. Die Welt der Nationalsozialist innen ist da-
bei eine durch und durch fiktive Welt. In ihr existiert nichts, was nicht er-
klarbar wére und nicht in seinen Bewegungs- und Konstitutionsgesetzen
vollstdndig durchschaut werden konnte. Anders auf der Seite der Be-
herrschten: Im Zuge juristischer, moralischer und individueller Dehumani-
sierungsprozesse konnen sich die Betroffenen nicht mehr als Teil einer

62 Primo Levi, Ist das ein Mensch? Ein autobiographischer Bericht, Miinchen: dtv
1992, 191.

63 Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, 934. Zu den ethischen Gren-
zen solcher Versuche vgl. Tzvetan Todorov, Angesichts des Aufersten, aus dem
Franzosischen von Wolfgang Heuer und Andreas Knop, Miinchen: Fink 1993. Zu
Moglichkeiten des Widerstands auch unter Bedingungen extremer Gewalt vgl. Iris
Diarmann, Widerstinde. Gewaltenteilung in statu nascendi, Berlin: Matthes &
Seitz, 2021.

61

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Gemeinschaft erfahren, in der ihre Perspektive auch nur irgendwie von
Bedeutung wire. Thre Welt ist eine Welt, die von Willkiirherrschaft und
Terror geprigt ist und deren Logik sich jedem Verstdndnis entzieht. Der
Prozess der Entweltlichung zeigt sich so von zwei Seiten her: Einmal als
Generalisierung einer wahnhaften Perspektive auf die Welt und einmal als
Verschwinden anderer Perspektiven aus dem offentlichen Erscheinungs-
raum. Was dadurch verloren geht, ist die aus einer Vielzahl von differenten
Perspektiven zusammengefiigte gemeinsame Welt.

Dass das Phianomen der Weltlosigkeit nicht an die Existenz totalitdrer
Herrschaft gekoppelt ist, macht Arendt an den Staatenlosen deutlich. Diese
betreten zum ersten Mal nach dem Ende des Ersten Weltkriegs im grofien
MaBstab die weltgeschichtliche Biihne. Unter Staatenlosen versteht Arendt
dabei Gefliichtete, die in der Nachkriegsordnung de facto oder de jure
rechtlos geworden sind, da die Nationen, aus denen sie geflohen waren,
entweder gar nicht mehr existierten oder ihre Nachfolgestaaten nicht dazu
bereit waren, sie aufzunehmen.®* Keiner der Staaten der Nachkriegsord-
nung sah sich dafiir zustindig, fiir die Reprisentation und den Schutz der
Staatenlosen zu sorgen. Damit scheint die Stunde der im Zuge der Ameri-
kanischen und Franzdsischen Revolution verkiindeten Menschenrechte
geschlagen zu haben, die ja genau jene minimalen Rechte zum Ausdruck
bringen sollen, die unabhéngig von nationaler Zugehorigkeit von jedem
Menschen in Anspruch genommen werden konnen. Die Nachkriegszeit, so
Arendt, zeigt nun jedoch, dass diese Vorstellung der Menschenrechte mit
einem zweifachen Problem verbunden ist, wobei das erste ihre praktische
Umsetzung und das zweite ihren konzeptionellen Gehalt betrifft.

Der grundlegende Fehler in der praktischen Umsetzung der Menschen-
rechte besteht fir Arendt darin, dass diese als unverduB3erliche Rechte in-
terpretiert werden, die dem Staatsrecht zu Grunde gelegt werden miissen.
Entsprechend unternimmt es etwa die franzosische Verfassung von 1793,
die Menschenrechte als Biirgerrechte auszuformulieren, die allen Franzo-
sen den Genuss der Menschenrechte verbiirgt. Diese Kopplung der Men-
schenrechte an das Staatsbiirgerrecht liegt fiir Arendt schlicht und ergrei-
fend daran, dass das Problem der Staatenlosigkeit zu diesem Zeitpunkt
vollig unbekannt war und es daher iiberfliissig schien, ein eigenes Gesetz
fiir deren Einhaltung zu schaffen. Dass sich die daraus resultierende Ver-

64 Vgl. zu Arendts Einschitzung der geschichtlichen Situation: Elemente und Ur-
spriinge totaler Herrschaft, S64fY.

62

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

quickung von Menschenrechten und Biirgerrechten als schwerwiegender
Fehler erweist, stellt sich nun eben in demjenigen geschichtlichen Moment
heraus, in dem nach dem Ersten Weltkrieg Menschen auf die weltge-
schichtliche Biihne treten, die keine Biirger innenrechte mehr besitzen
und denen entsprechend eine Instanz fehlt, vor der sie ihre Menschenrech-
te einklagen konnen.

Wichtiger als dieses praktische Anwendungsproblem ist fiir Arendt je-
doch das konzeptionelle Problem der Menschenrechte, das auf den Um-
stand zurilickgeht, dass hier von dem Menschen iiberhaupt und nicht von
der Pluralitdt der Menschen ausgegangen wird. Das hat ndmlich zur Folge,
dass ,,die Fahigkeit zum Politischen® in der Erklarung der Menschenrechte
ganz auBer Acht gelassen wird.®> Das Problem der Staatenlosen besteht
also nicht allein darin, dass sie vom Recht auf Leben, Freiheit oder Si-
cherheit ausgeschlossen sind, sondern auch darin, durch den Ausschluss
aus der Nation vom Prozess der Rechtssetzung selbst ausgeschlossen zu
sein. Arendt spricht hier von einer ,,fundamentalen [...] Rechtlosigkeit‘.%®
Diese betrifft die Staatenlosen nicht als Adressat_innen, sondern vielmehr
als Autor_innen des Rechts.®” Entsprechend beschreibt sie das Elend eines
Staatenlosen auch so, dass er eben jenen Standort in der Welt verloren hat,
,.der die Bedingung dafiir bildet, da3 seine Meinungen Gewicht haben und
seine Handlungen von Belang sind“.®® Konkret zeigt sich dieser Aus-
schluss aus dem offentlichen Meinungsbildungsprozess darin, dass er den
Staatenlosen ,,mundtot macht.®® Und zwar nicht in dem Sinne, dass ihm
tatsdchlich das Wort verboten und er an der Rede gehindert wird, sondern
vielmehr in dem Sinne, dass seine Rede wie diejenige des antiken Sklaven
nicht zdhlt und das, ,,was er denkt, fiir nichts und niemanden von Belang
ist“.”® Das konzeptionelle Problem der Menschenrechte besteht aus der
Sicht Arendts also darin, dass sie fiir ihre Adressat_innen keine politischen
Mitspracherechte vorsehen und ihnen damit die Mdglichkeit nehmen, an

65 Ebd., 615.

66 Ebd., 613.

67 Arendts viel zitierte Formel vom ,,Recht, Rechte zu haben* (ebd., 614), bezieht
sich daher weniger auf Schutz- als vielmehr auf Teilhaberechte. Die Formel meint
in erster Linie das ,Recht, sich Rechte zu geben‘.

68 Ebd., 613.

69 Ebd., 615.

70 Ebd., 613.

63

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

der Gestaltung der gemeinsamen Welt teilzuhaben.”! Die Weltlosigkeit der
Staatenlosen ist entsprechend eine doppelte: Zum einen ermangelt es
ihnen jener grundlegenden Rechte, mit denen sie eine menschliche Be-
handlung einklagen koénnten, zum anderen wiren sie selbst dann, wenn
ihnen diese Rechte in der damals existierenden Fassung zugekommen wi-
ren, weltlos geblieben, weil die politischen Teilhaberechte in der urspriing-
lichen Fassung der Menschenrechte nicht hinreichend zur Geltung kom-
men und damit einen wesentlichen Teil dessen, was es heif3t, ein Mensch
unter anderen Menschen zu sein, unberiicksichtigt lassen.

Aus heutiger Sicht scheinen Arendts Uberlegungen einen starken Zeit-
kern zu besitzen, insofern es zunichst den Anschein hat, dass sowohl das
Phénomen der totalitiren Herrschaft als auch das der Staatenlosigkeit
weitgehend der Vergangenheit angehort. In der Zwischenzeit sind mit dem
,Internationalen Pakt zu den biirgerlichen und politischen Rechten® und
dem ,Internationalen Pakt zu den wirtschaftlichen, sozialen und kulturel-
len Rechten‘ von 1966 zwei rechtsverbindliche Grundlagen entstanden,
die zunehmend von internationalen Institutionen garantiert und durchge-
setzt werden. Anders als noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts besteht da-
her heute fiir viele Individuen die Moglichkeit, ihre Rechte auch dort ein-
zuklagen, wo sie keinen Biirger innenstatus besitzen. Yasmin Soysal hat
diesbeziiglich von der Entstehung einer ,,postnationalen Zugehorigkeit*
gesprochen.”” Die Rolle und Geltung der Menschenrechte hat sich seit
Arendts Gegenwart also grundlegend verdndert. Gleichwohl, so argumen-
tiert Ayten Giindogdu in ihrer Studie Rightlessness in an Age of Rights,
bedeutet das nicht, dass Arendts Uberlegungen an Aktualitit eingebiiBt

71 Dass Rechtlosigkeit nur eine Variante ist, durch welche Subjekte aus dem Prozess
der 6ffentlichen Meinungsbildung ausgeschlossen werden kénnen, zeigt sich, wenn
man sich einigen Bemerkungen Arendts zur Armut zuwendet. In ihren Uberlegun-
gen zur ,sozialen Frage‘ macht Arendt etwa die 6konomisch prekédre Lage der Ar-
men fiir den Umstand verantwortlich, dass diese nicht an der Sphire der Offent-
lichkeit teilnehmen. Es war das ,,Fehlen von Mufle, das durch die Notwendigkeit
erzwungene stdndige Arbeiten, [welches] die Mehrheit der Bevolkerung automa-
tisch von einer aktiven Anteilnahme an den offentlichen Geschiften des Landes
auszuschlieBen drohte. (Hannah Arendt, Uber die Revolution, Miinchen: Piper
2011, 86)

72 Yasemin Nuhoglu Soysal, ,,Post-national Citizenship“, in: Edwin Amenta, Kate
Nash und Alan Scott (Hg.), The Wiley-Blackwell Companion to Political Sociolo-
gy, Sussex: Blackwell 2012, 383-393; ebenso: dies. Limits of Citizenship. Mi-
grants and Postnational Membership in Europe, Chicago: University of Chicago
Press 1994.

64

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

haben.”® Trotz ihrer Achtung nidmlich spielen Praktiken der Entweltli-
chung auch heute noch eine bedeutende politische Rolle. Das wird insbe-
sondere am Schicksal von Migrant innen deutlich. Nach einer Schitzung
der UNO-Fliichtlingshilfe befinden sich 2023 ca.110 Millionen Menschen
auf der Flucht vor Krieg, Konflikt und Verfolgung.”* Von denjenigen, die
nach Europa oder Nordamerika einreisen wollen, machen dabei viele trotz
der formalen Geltung der Menschenrechte die Erfahrung der ,,Rechtlosig-
keit“.” Unter Rechtlosigkeit versteht Giindogdu dabei nicht mehr wie
Arendt den absoluten Verlust von Rechten, sondern vielmehr die einge-
schriankte Moglichkeit der effektiven Inanspruchnahme von Rechten.
Deutlich wird dies etwa an der Praxis der Internierung von Einwande-
rer_innen. Diese eigentlich aus der Not geborene Maflnahme ist seit den
1990er Jahren zunehmend zu einem Standardmittel der Migrationskontrol-
le geworden. Insbesondere an den AuBlengrenzen der Europdischen Union
und der Vereinigten Staaten existiert heute eine Vielzahl von Internie-
rungslagern, in denen Asylsuchende und irreguldre Migrant innen festge-
halten werden.

Im Widerspruch zu Artikel 9 des Internationalen Pakts zu biirgerlichen
und politischen Rechten, der willkiirliche Haft und Festsetzung unabhén-
gig vom Biirger innenstatus verbietet, bedienen sich Staaten immer wie-
der der Einsperrung von Asylsuchenden und irreguliren Migrant innen.”®
Was dabei meist als kurzfristige Mafinahme gedacht ist, kann in der Reali-
tét iiber Monate bis hin zu einigen Jahren dauern.”” Problematisch daran
ist nicht nur, dass Gefliichteten dadurch elementare Menschenrechte wie
das Recht auf Bewegungsfreiheit und Bildung vorenthalten werden und
sich in Lagern oftmals Regime der Willkiirherrschaft ausbilden, die sich
durch Gewalt, Missbrauch und Korruption auszeichnen, sondern auch der
Umstand, dass die Lager eine Umwelt bilden, welche der conditia humana
zuwider lauft. Als Kennzeichen der conditio humana gelten fiir Arendt be-
kanntlich die Bedingungen der Lebendigkeit, der Weltlichkeit und der Plu-
ralitdt, die mittels der menschlichen Grundtitigkeiten von Arbeiten, Her-

73 Ayten Giindogdu, Rightlessness in an Age of Rights. Hannah Arendt and the Con-
temporary Struggles of Migrants, New York: Oxford University Press 2015.

74 https://www.uno-fluechtlingshilfe.de/informieren/fluechtlingszahlen/ (05.07.2023).

75 Giindogdu, Rightlessness in an Age of Rights, 93.

76 Vgl. ebd.,199ff.

77 Vgl https://www.freedomforimmigrants.org/detention-statistics (05.07.2023).

65

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://www.uno-fluechtlingshilfe.de/informieren/fluechtlingszahlen/
https://www.freedomforimmigrants.org/detention-statistics
https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uno-fluechtlingshilfe.de/informieren/fluechtlingszahlen/
https://www.freedomforimmigrants.org/detention-statistics

1. Der Streit um den Demos

stellen und Handeln bewiltigt werden.”® Von allen drei Titigkeiten, so ar-
gumentiert nun Giindogdu im Zuge ihrer Studie, finden sich Gefliichtete in
Internierungslagern abgeschnitten. Unter Arbeit versteht Arendt dabei all
jene Tétigkeiten, welche auf die Erhaltung des Organismus gerichtet sind.
Statt ihr Leben durch diese Form der Arbeit reproduzieren zu koénnen, fin-
den sich Gefliichtete in Lagern abhingig von der Zuteilung von Essensra-
tionen und weiterer humanitdrer Hilfe. An die Stelle eines durch den
Rhythmus der Arbeit gekennzeichneten Lebensalltags tritt so eine schier
endlose Dehnung der Zeit, die von den Betroffenen gerade nicht als Lu-
xus, sondern als Last erfahren wird.” Ahnliches gilt fiir die Grundtitigkeit
des Herstellens. Dieses unterscheidet sich vom Arbeiten dadurch, dass es
keine Verbrauchsgiiter, sondern Gebrauchsgiiter hervorbringt. Es zielt auf
die Einrichtung einer bewohnbaren Welt, die menschliche Bediirfnisse an-
tizipiert und auf sie antwortet: Das Dach iiber dem Kopf schiitzt vor Re-
gen, der Tisch ermdglicht das gemeinsame Mahl, der Stuhl erlaubt es, in
bequemer Haltung zu sitzen. In den meist provisorisch eingerichteten La-
gern fehlt es nun vielfach an eben solchen Alltagsgegenstinden. Den Ge-
fliichteten mangelt es entsprechend an der Moglichkeit, sich die Lebens-
bedingungen im Lager anzueignen. Sie leben weitestgehend in einer Welt,
die sie nicht selbst geschaffen haben und auf deren materielle Einrichtung
sie so gut wie keinen Einfluss haben.*® Auch das gemeinsame Handeln, in
dem von Arendt verstandenen Sinn des Neubeginnens, ist in den Lagern
nicht moglich. Denn auch wenn das gemeinsame Handeln prinzipiell
iiberall dort entstehen kann, wo Menschen zusammenkommen, so ist es
doch auf einen politischen Erscheinungsraum angewiesen, in dem es von
Anderen wahrgenommen wird, um relevant zu werden. Durch die rdumli-
che Separation der Lager vom Rest der Welt und strenge Zugangsregelun-
gen ist es den Internierten jedoch gerade nicht mdglich, mit ihren Anliegen
eine breitere Offentlichkeit zu erreichen. Die dadurch entstehende Ohn-
macht haben Gefliichtete in der Vergangenheit immer wieder mittels spek-
takuldrer Aktionen zum Thema zu machen versucht: So haben sich im Jahr
2002 etwa 70 Asylbewerber innen, die in einem Internierungslager in
Australien festgehalten wurden, ihre Miinder zugeniht, um darauf auf-
merksam zu machen, dass sie zur Sprachlosigkeit verdammt sind und ihre

78 Arendt, Vita Activa, 16f.
79 Giindogdu, Rightlessness in an Age of Rights, 139ff.
80 Ebd., 146ff.

66

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

Beschwerden iiber ihre unwiirdige Lebenssituation von den staatlichen
Behorden nicht zur Kenntnis genommen werden.®!

Giindogdus Uberlegungen machen darauf aufmerksam, dass das Phi-
nomen der Weltlosigkeit mit dem Verschwinden totaler Herrschaft und
Staatenlosigkeit nicht an ein Ende gekommen ist, sondern heute weiter fiir
eine Vielzahl von Menschen fortexistiert. Die Betroffenen leiden dabei
nicht nur an Rechtlosigkeit und Willkiirherrschaft, sondern ebenso an der
Zerstorung ihrer conditio humana. Der Entzug der Moglichkeit zum poli-
tischen Handeln ist dabei besonders tragisch, weil er dazu fiihrt, dass die
Mehrheitsbevolkerung dadurch nicht dazu in der Lage ist, sich die Per-
spektive von Gefliichteten mittels ihres Gemeinsinns gegenwértig zu hal-
ten. Entscheidend ist es daher auch fiir Giindogdu, Bedingungen zu schaf-
fen, unter denen Migrant innen in einem politischen Erscheinungsraum
als Subjekte des Handelns und Sprechens auftreten und zu Subjekten des
Gemeinsinns werden kdnnen. So iiberzeugend mir diese Schlussfolgerun-
gen von Giindogdu erscheinen, scheinen sie mir doch zugleich auf ein
Problem hinzuweisen, dass sie mit Arendt teilt. Beide gehen nédmlich da-
von aus, dass das Problem der Entweltlichung von Subjekten darin be-
steht, aus dem Erscheinungsraum der gemeinsamen Welt ausgeschlossen
zu werden, und dass die gegenldufigen Praktiken der Verweltlichung von
Subjekten entsprechend darin bestehen miissen, Zugang zu diesem Raum
zu erhalten, um dort zur Erscheinung gelangen zu koénnen. Nicht ausrei-
chend beriicksichtigt wird dadurch, wie Michael Feola betont, dass
manchmal das Erscheinen selbst ein Mittel der Entweltlichung von Sub-
jekten sein kann.** Michel Foucault hat das einmal mit der Formel auf den

81 Vgl. ,Demonstranten nihen sich und ihren Kindern die Lippen zu“,
www.spiegel.de/panorama/australien-demonstranten-nachen-sich-und-ihren-
kindern-lippen-zu-a-178533.html (10.05.2021). Zur Mdglichkeit des Protest unter
der Bedingung von Internierung vgl. auch Federica Mazzara, ,,Spaces of Visibility
for the Migrants of Lampedusa: The Counter Narrative of the Aesthetic Dis-
course, in: [ltalian Studies, Jg. 70, 2015 449-464, sowie: Mareike Gebhardt,
,Fliichtige Prisenz. Umkédmpfte Solidarititen des EU-Migrationsregimes®, in: Fe-
mina Politica, Jg, 28, 2019, 54—67. Zur politischen Hanldungsmacht von Refugees
unter prekidren Beidngungen vgl. auch: Andreas Oberprantacher, ,,Radikal demo-
kratischer Ungehorsam. ,Illegale‘ als strittiges politisches Subjekt”, in: Zeitschrif
fiir praktische Philosophie, Bd. 3, 2016, 305-338.

82 ,,0ne of the complications raised by recent literature is that invisibility is itself a
kind of public appearance.” (Michael Feola, The Powers of Sensibility. Aesthetic
Politics through Adorno, Foucault and Ranciere, Evanston, IL: Northwestern Uni-
versity Press 2018, 99)

67

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Punkt gebracht, dass ,,Sichtbarkeit* eine ,,Falle* sein kann.®*> Damit bringt
er zum Ausdruck, dass Macht nicht nur mittels der AusschlieBung aus dem
Bereich des Sichtbaren operiert, sondern auch mithilfe einer Durchdrin-
gung des Bereichs des Sichtbaren selbst. Anders gesagt: Nicht nur der
Ausschluss vom Gemeinsinn, sondern auch der Einschluss in ihn kann zur
Ursache von Herrschaft und Unterdriickung werden. Zum Gegenstand der
kritischen Untersuchung darf daher nicht allein das Verschwinden aus dem
Erscheinungsraum der gemeinsamen Welt werden, sondern ebenso miissen
die Regeln dieses Erscheinens selbst in den Blick geraten.

Foucault arbeitet sein Konzept von Macht, das sich im Unterschied zu
Arendts kommunikativem Konzept von Macht als diskursive Macht be-
zeichnen lésst, in den 1970er Jahren in Uberwachen und Strafen und Se-
xualitdt und Wahrheit aus. Im Zentrum steht dabei der Gedanke, dass
Macht nicht nur eine repressive, sondern auch eine produktive, formieren-
de Kraft ist. Die Produktivitit der Macht besteht fiir ihn dabei in ihrer Fa-
higkeit, Subjekte hervorzubringen. Deutlich macht er das an der Entste-
hung der Figur des Homosexuellen. Am Beispiel des Strafrechtssystems
zeigt er, dass es im 17. Jahrhundert fiir Gerichte ,,kaum einen Unterschied
[bedeutete], ob sie Homosexualitit oder Untreue verurteilten, Heirat ohne
Zustimmung der Eltern oder Sodomie.“®* Das hat seinen Grund darin, dass
es sich in all diesen Féllen um Gesetzeswidrigkeiten handelt, deren Ge-
meinsamkeit darin besteht, naturwidrige Handlungen zu sein. Eine solche
allgemeine Handlungsklassifikation reichte fiir das Recht des 17. Jahrhun-
derts vollig aus. Das verdndert sich mit der Reform des Strafsystems und
dem von der Psychiatrie angeleiteten Aufkommen des Biographischen:
Mit der Entstehung bestimmter Tétertypen geht eine Ausdifferenzierung
der ,sexuellen Widernatiirlichkeit einher, so dass in der Folge eine deutli-

83 ,.Die Sichtbarkeit ist eine Falle.“ Vgl. Michel Foucault, Uberwachen und Strafen.
Die Geburt des Gefingnisses, ibers. v. Walter Seitter, Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1977, 257. Zu einigen strukturellen Ahnlichkeiten von Foucaults und Arendts
Konzeptionen von Macht vgl. Amy Allen, ,,Power, Subjectivity, and Agency:
Between Arendt and Foucault®, in: International Journal of Philosophical Studies,
Jg. 10, Heft 2, 2002, 132-149, zu Foucaults Beziigen zur Phdnomenologie vgl.
Maren Wehrle, ,The Power of the Reduction andthe Reduction of
Power: Husserl’s and Foucault’s Critical Project”, in: Smaranda A. Aldea, David
Carr, and Sara Heindmaa (Hg.): Why Method Matters: From Phenomenology to
Critique, New York: Routledge 2021.

84 Foucault, Michel, Der Wille zum Wissen, Sexualitit und Wahrheit. Erster Band,
tibers. v. Ulrich Raulff und Walter Seitter, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1983, 42.

68

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

che Linie zwischen Ehebruch und Sodomie gezogen wird. Handelt es sich
im einen Fall um die Tat eines Siinders, haben wir es im anderen Fall mit
der Tat eines Perversen zu tun. Der Homosexuelle des 19. Jahrhunderts
macht sich nicht mehr blof einer verbotenen Handlung schuldig, sondern
er ist zu einer Personlichkeit geworden, die eine Geschichte hat, in deren
Verlauf sich ihr scheinbar widernatiirlicher Charakter ausgebildet hat. In
diesem Fall ist es nicht die Ausgrenzung aus der gemeinsamen Welt, son-
dern vielmehr gerade das Erscheinen in der gemeinsamen Welt, durch
welche die Macht Kontrolle tiber den Homosexuellen ausiibt. Die Klassi-
fikationen, die zu seiner Diskriminierung benutzt werden, kommen nicht
durch eine Abwendung, sondern durch eine Hinwendung der Macht zu-
stande. Die Figur des Homosexuellen zeigt daher, dass es nicht immer
diskursiver Ausschluss, sondern oftmals auch diskursiver Einschluss sein
kann, der zu einer Entweltlichung fiihren kann. Zuriickbezogen auf die
Uberlegungen von Giindogdu wiirde ein solcher Ansatz nun bedeuten, fiir
das Verstidndnis der Entweltlichung von Migrant_innen nicht allein jene
Diskurse in den Blick zu nehmen, durch welche diese aus der Offentlich-
keit ausgeschlossen werden, sondern auch Diskurse, durch welche sie in
der Offentlichkeit sichtbar gemacht werden sollen. Konkret wiirde das
heiflen, nicht ausschlieBlich rassistische Diskurse in den Blick zu nehmen,
die Migrant innen als Fremde stigmatisieren, sondern auch humanitére
Diskurse, welche Gefliichtete als notleidende und bemitleidenswerte An-
dere zur Darstellung bringen. Solche Diskurse, so hat Liisa Malkki argu-
mentiert, verschleiern, dass jede Person einen Namen sowie Meinungen
und Geschichten hat und tragen so dazu bei, den Gefliichteten ihre narrati-
ve Autoritit iiber die eigenen Umstinde und die eigene Zukunft zu neh-
men.*’

Die skizzierten Uberlegungen machen deutlich, dass diskursive Macht
nicht nur tber Ausschluss, sondern auch iiber Einschluss funktionieren
kann. Mit dieser Wendung hin zu einem produktiven Machtbegriff wird
der Streit um die gemeinsame Welt nicht mehr nur zu einer Frage des Ver-
schwindens aus, sondern vielmehr zu einer Frage der Art und Weise des
Erscheinens in der Welt. Freilich nun vermag uns Foucault genau dariiber
letztlich wenig zu sagen. Das hat seinen einfachen Grund darin, dass seine
Diskuranalyse kein Interesse an der Untersuchung der Ersten-Person-

85 Liisa Malkki, ,,Speechless Emissaries. Refugees, Humanitarianism, and Dehistori-
cization®, in: Cultural Anthropology, Jg. 11, Heft 3, 1996, 377-404, hier: 387.

69

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Perspektive hat. In ihrem Fokus steht allein die Hervorbringung und Aus-
gestaltung einer gesellschaftlichen Episteme. Wie sich diese in der indivi-
duellen Erfahrung niederschligt und wie Macht und Entméchtigung gelebt
werden, gerdt dabei nicht in den Blick. Das hat zur Folge, dass Foucault
die Frage, wie sich politischer Widerstand gegen die Macht der Sichtbar-
keit formieren kann, weitgehend vernachléssigt. Eben an dieser Stelle
scheint daher erneut ein Riickgriff auf Arendts Uberlegungen sinnvoll: Thr
geht es ja genau um die Frage, wie sich der Erscheinungsraum der Welt
durch gemeinsames politisches Handeln transformieren lasst.

Der Streit um die gemeinsame Welt

Erfahrungen der Entweltlichung und der Weltlosigkeit werden von den
Betroffenen zumeist nicht einfach hingenommen, sondern mit widerstin-
digem Handeln beantwortet. Einige konzeptuelle Mittel zur Beschreibung
solcher Auseinandersetzungen hat Arendt in ihrem Aufsatz Ziviler Unge-
horsam entwickelt. Am Beispiel der amerikanischen Biirgerrechtsbewe-
gung diskutiert Arendt hier die Frage, wie Macht durch Gegen-Macht in-
frage gestellt werden kann. Die Situation der Schwarzen in den USA
zeichnet sich in den 1960er-Jahren durch den Umstand aus, dass sie trotz
ihres verfassungsmafig garantierten Rechts auf Gleichbehandlung gesell-
schaftlich diskriminiert werden. Das betrifft sowohl ihre Teilnahme am
sozialen Leben, das sich durch Segregation im O6ffentlichen Raum aus-
zeichnet, als auch ihre Teilnahme am politischen Leben, wo sie durch
massive Behinderungen seitens der Behdrden an der Ausiibung ihres
Wabhlrechts gehindert werden. Die lange wéhrende Ignoranz der Weillen
gegeniiber den Anliegen der Biirgerrechtsbewegung flihrt Arendt nun auf
einen ,stillschweigenden Konsens® zuriick, der einen ,,stillschweigenden
AusschluB“ produziert.®® Aufgabe des zivilen Ungehorsams muss es nun

86 Hannah Arendt, ,Ziviler Ungehorsam®, in: In der Gegenwart. Ubungen im politi-
schen Denken II, Miinchen: Piper 2012, 283-321, hier: 311. Dort heifit es auch
weiter: ,,Schwarze und Indianer [waren] niemals in den ,consensus universalis®
miteingeschlossen. Es gab nichts in der Verfassung oder in den Absichtserkldrun-
gen ihrer Urheber, was irgendwie als Einbeziechung der Sklavenbevdlkerung in die
urspriingliche Ubereinkunft hitte gedeutet werden kénnen. Selbst diejenigen, die
fiir Emanzipation plddierten, dachten an Rassentrennung oder, vorzugsweise, an
Deportation.” (Ebd.) Zur einordnung von Arendts Konzept in die gegenwértige
Debatte vgl. Robin Celikates, ,,Verdnderungen an sich sind immer das Ergebnis

70

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

sein, eben dieses Stillschweigen aufzubrechen und die Ungerechtigkeit der
Segregation mittels offentlicher Aktionen zum Thema zu machen. Eben
dieser Aufgabe kommt nun ziviler Ungehorsam nach: ,,Ziviler Ungehor-
sam entsteht, wenn eine bedeutende Anzahl von Staatsbiirgern zu der
Uberzeugung gelangt ist, daB entweder die herkdmmlichen Wege der Ver-
anderung nicht mehr offenstehen beziehungsweise auf Beschwerden nicht
gehort und eingegangen wird.“®” Kennzeichnend fiir zivilen Ungehorsam
ist dabei der Umstand, dass er die bestehende Rechtsordnung nicht grund-
sitzlich infrage stellt, sondern dass er ganz im Gegenteil im Namen der
Verfassung gegen bestehende Rechtsauslegungen und -praktiken Partei
ergreift. Ganz in diesem Sinn geht es auch der Biirgerrechtsbewegung da-
rum, dem Geist der Verfassung zu seiner Geltung zu verhelfen. Thr Ziel ist
es nicht, fiir sich selbst eine Ausnahme zu machen, sondern gerade umge-
kehrt, den Ausnahmestatus, den Weille fiir sich beanspruchen, im Namen
der Gleichheit infrage zu stellen. Als Unterpfand der Aufrichtigkeit gilt
dabei die Bereitschaft, sich den Gewalttitigkeiten der Polizei gewaltlos
entgegenzustellen. Die Biirgerrechtsbewegung hat sich daher einer Reihe
von gewaltlosen direct-action-Mallnahmen wie Sit-Ins, Friedensmérschen
oder Blockaden bedient, die den moralischen Charakter der Proteste be-
sonders hervorheben. Ziel dieser Aktionen ist es, die in die bestehende
Ordnung eingeschriebenen Gewaltverhdltnisse zu skandalisieren und an
den Gemeinsinn der weillen Bevdlkerung zu appellieren, diese nicht mehr
langer als gerechtfertigt hinzunehmen. Unter anderem die gewaltsamen
Szenen von Birmingham und Selma, wo die Polizei mit brutaler Gewalt
gegen friedfertige Demonstrant innen vorging, trugen dabei zu einem
Wandel der 6ffentlichen Meinung bei. Die Sichtbarmachung der Gewalt,
der Schwarze in einer weillen Gesellschaft ausgesetzt sind, wurde hier zur
Grundlage einer Gegen-Macht, deren Erfolg die Verabschiedung des Vo-
ting Rights Acts im Jahr 1965 war.

Freilich nun hat die Durchsetzung der rechtlichen Gleichstellung von
Schwarzen deren politische Diskriminierung nicht beendet. Erinnern wir
uns an Pierre Rosanvallons Unterscheidung zwischen dem Wahl- und dem
Meinungs-Volk zuriick, so konnen wir sagen, dass aus der Moglichkeit,
eine Stimme in der Wahlkabine abzugeben nicht zwangsweise folgt, dass

von Handlungen auBerrechtlicher Natur. Subjektive Rechte, ziviler Ungehorsam
und Demokratie nach Arendt“, in: Rechtsphilosophie. Zeitschrift fiir Grundlagen
des Rechts, Jg. 3 2017, 31-43.

87 Arendt, ,,Ziviler Ungehorsam®, 299.

71

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

die eigene Stimme in der politischen Offentlichkeit auch Gehér erlangt.®
Gewicht im demokratischen Meinungsbildungsprozess erlangt sie erst,
wenn sie von Anderen auch zur Kenntnis genommen und mit Autoritit
ausgestattet wird. Entsprechend kann sich die AusschlieBung aus dem
Demokratischen nicht nur auf rechtliche Gleichheit beziehen, sondern
auch auf das, was ich hier behelfsweise als 6ffentliche Gleichheit bezeich-
nen mochte. Gerade hier wird das oben benannte Phanomen einer diskur-
siven Macht relevant, insofern es das Erscheinen demokratischer Subjekte
im offentlichen Raum und damit auch ihre Teilhabe an 6ffentlichen Ausei-
nandersetzungen praformiert. Die Wirkung einer solchen Macht kénnen
wir uns vor Augen fiihren, wenn wir uns noch einmal den Uberlegungen
von Arendt zuwenden. Gerade in Hinblick auf die Wahrnehmung des poli-
tischen Sprechens von Schwarzen im &6ffentlichen Raum besitzen ihre Re-
flexionen ndmlich einen bitteren Beigeschmack.

Verschiedentlich haben Kommentator innen darauf hingewiesen, dass
Arendt hinterriicks selbst an der Aufrechterhaltung jener rassistischen
Ausschlussmechanismen beteiligt war, die sie 6ffentlich in ihren Arbeiten
kritisiert.?” Was damit gemeint ist, ldsst sich deutlich machen, wenn wir
uns ihrem hierflir einschldgigen Essay ,,Reflexionen iiber Little Rock*
zuwenden.”® Der Aufsatz setzt sich mit der Integration von Schwarzen an
bisher ausschlieBlich von Weilen besuchten Schulen im Zuge der Aufhe-
bung der Segregation in den Siidstaaten auseinander. In Folge eines Ge-
richtsurteils des Obersten Gerichtshofes vom 17.05.1954 sollen in der 6f-
fentlichen High School in Little Rock, Arkansas, im Jahr 1957 neun
Schwarze Schiiler innen im Alter von 14 bis 16 Jahren aufgenommen
werden. Ein Novum fiir die von einem tiefsitzenden Rassismus geprigten

88 Vgl. dazu u.a. Iris Marion Young: ,,Das politische Gemeinwesen und die Gruppen-
differenz. Eine Kritik am universalen Staatsbiirgerstatus®, in: Herta Nagl-Docekal
und Herlinde Pauer-Studer (Hg.): Jenseits der Geschlechtermoral. Beitrige zur
feministischen Ethik, Frankfurt a. M.: Fischer 1993, 267-304, sowie: Michelle
Alexander: The New Jim Crow. Mass Incarceration in the Age of Colorblindness,
New York. New Press, 2010.

89 Einen sehr guten Uberblick iiber den Debattenstand gibt Franziska Martinsen,
<Ambivalenzen der Arendt-Rezeption. Eine Einordnung®, in: dies. (Hg.), Fragil —
Stabil? Dynamiken der Demokratie, Weilerswist: Velbriick 2021, 109-123.

90 Hannah Arendt, , Little Rock*, in: In der Gegenwart. Ubungen im politischen Den-
ken II, Miinchen: Piper 2012, 258-279. Zur zeitgeschichtlichen Rekonstruktion
vgl. Danielle Allen, Talking to Strangers. Anxieties of Citizenship since Brown vs.
Board of Education, Chicago: Chicago University Press 2004.

72

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

Siidstaaten, das von der weilen Bevolkerung als Provokation aufgefasst
wurde. Entsprechend kam es zu massiven Protesten, die zundchst noch
dadurch legitimiert wurden, dass der Gouverneur Orval Faubus die ihm
unterstellte Nationalgarde aufmarschieren lieB3, um den Schiiler innen den
Zugang zur Schule zu verwehren. Insbesondere das Bild von Elisabeth
Pickford, die von einem wiitenden weiflen Mob angegangen und an der
Betretung der Schule gehindert wurde, ging um die Welt und wurde zum
Sinnbild des anti-Schwarzen Rassismus der USA. Erst nachdem der Ein-
satz der Nationalgarde gerichtlich als unzuléssig erkldrt wurde und der
damalige US-Présidenten Eisenhower Bundestruppen nach Litte Rocke
entsenden lieB, um die Durchsetzung der Desegregation zu unterstiitzen,
bekamen die Schwarzen Schiiler innen am 23. September 1957 Zugang
zur High School.

Kurz nach dieser Episode wurde Hannah Arendt, die durch die Publi-
kation von Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft im Jahr 1955 be-
reits einen Namen als offentliche Intellektuelle hatte, von der Zeitschrift
Commentary gebeten, einen Beitrag {iber die Ereignisse zu verfassen. Zur
Uberraschung der Redaktion lieferte Arendt aber keinen Beitrag, der den
weillen Rassismus aufs schérfste kritisierte, sondern vielmehr eine Vertei-
digung der segregierenden Schulpraxis in den Siidstaaten. Entsprechend
zogerte die Zeitschrift damit den Text zu publizieren, was dazu fiihrte,
dass Arendt ihren Text zuriickzog und erst zwei Jahre spéter 1959 zusam-
men mit einer Vorbemerkung verdffentlichte, in der sie — um ,,Missver-
stindnissen® vorzubeugen — ihre ,,Sympathie* fiir die Sache der Schwar-
zen erklirte.”! Welche Thesen nun hat Arendt vertreten, dass sie sich zu
einer solchen Klarstellung genotigt sah?

Arendt stellt in ihrem Beitrag drei provokante Behauptungen auf. Ers-
tens wendet sie sich gegen die ,,erzwungene Integration* von Schwarzen
Schiiler_innen an weiBen Schulen.”> Wenn weiBe Eltern ihre Kinder an
Schulen mit ausschlieBlich weilen Kindern schicken mochten, so Arendt,
dann sei das deren gutes Recht. Im Hintergrund dieser Argumentation
steht die Annahme, dass es sich bei schulischer Bildung um eine soziale
und nicht um eine politische Angelegenheit handle. Und wihrend das
Prinzip der Gleichheit fiir den politischen Raum eine fundierende Rolle
spiele, sei es fiir das Soziale gerade nicht tragend: ,,Denn die Gleichheit

91 Arendt, ,Little Rock®, 274.
92 Ebd., 274.

73

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

entsteht nicht nur im politischen Gemeinwesen, ihre Giiltigkeit ist auch
auf den politischen Bereich beschrankt. Nur dort sind wir alle gleich.
Und weiter: ,,Diskriminierung ist ein ebenso unabdingbares gesellschaftli-
ches Recht, wie Gleichheit ein politisches Recht ist.*“”> Zweitens argumen-
tiert Arendt, dass erzwungene schulische Integration die betroffenen Schii-
ler_innen iiberfordere. Sie filhre in einen Konflikt zwischen hiuslichem
und offentlichem Leben, den zu meistern Kinder noch nicht ausreichend in
der Lage seien. Die Biirden der gesellschaftlichen Emanzipation diirften
daher nicht vulnerablen Minderjdhrigen auferlegt werden: ,,Was die Kin-
der betrifft, bedeutet erzwungene Integration fiir sie einen sehr ernsthaften
Konflikt zwischen Zuhause und Schule, zwischen ihrem privaten und ih-
rem sozialen Leben, doch wihrend solche Konflikte im Erwachsenenleben
gang und gébe sind, kann man von Kindern nicht erwarten, daf3 siec damit
fertig werden, und sollte sie ihnen deshalb nicht aussetzen.“®* Drittens
schlielich verurteilt Arendt die Schwarzen Eltern, die ihre Kinder auf
weille Schulen schicken. Und zwar dahingehend, dass sie ihre Kinder fiir
ihre eigne ,,soziale Aufstiegsangelegenheit™ nutzen wiirden, statt sich um
die Erweiterung ihrer politischen Rechte zu kiimmern.’> Auch der NAACP
wirft Arendt vor, ,,fast ausschlieBlich die Diskriminierung auf Arbeits- und
Wohnungsmarkt und im Bildungswesen vor Augen zu haben®, um dann zu
urteilen: ,,Das ist verstidndlich, unterdriickte Minderheiten waren nie die
besten Sachkenner, wenn es um die Priorititen in solchen Sachen ging.«%®
Die genannten Punkte machen deutlich, dass man Arendt nicht vorwer-
fen konnen wird, dass sie an der Aufrechterhaltung des von ihr problema-
tisierten ,stillschweigenden® Konsenses, der der weillen amerikanischen
Mehrheitsgesellschaft zugrunde liegt, mitgewirkt hat — dafiir sind ihre Au-
Berungen zu lautstark. Diejenige, die sich in der Offentlichkeit positio-
niert, muss aber freilich auch damit rechnen, dass ihr Sprechen erwidert
und herausgefordert wird. Entsprechend sind Arendts Uberlegungen so-
wohl zu ihrer Zeit als auch im Nachgang vielfach problematisiert worden.
Michael Burroughs hat dabei auf hilfreiche Weise drei unterschiedliche
Striinge der Kritik unterschieden:®’ (i) Die kategoriale Kritik stellt heraus,

93 Ebd., 265f und 267.

94 Ebd., 273f.

95 Ebd., 276.

96 Ebd., 259.

97 Michael D. Burroughs, ,,Hannah Arendt, ,Reflections on Little Rock,* and White
Ignorance®, in: Critical Philosophy of Race, Jg. 3 Heft 1 2015, 5278, hier: 55ff.

74

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

dass sich Arendt bei ihrer Einordnung der Ereignisse von jener fragwiirdi-
gen Unterscheidung zwischen dem Sozialen und dem Politischen leiten
lisst, die auch spiter die Vita Activa dominieren wird.”® Wihrend im poli-
tischen Bereich die Geschicke des Gemeinwesens verhandelt werden, so
Arendt, steht im sozialen Bereich der Lebensunterhalt im Vordergrund.
Hier dominiert daher nicht mehr das Streben nach dem fiir alle besten Gut,
sondern dasjenige nach dem individuellen Privatvergniigen. Schulische
Bildung versteht Arendt in der Folge féalschlicherweise ganz im Horizont
des individuellen beruflichen Fortkommens. Dadurch iibersieht sie, wie
die Reproduktion sozialer Ungleichheit zur Reproduktion politischer Un-
gleichheit beitrdgt. Mehr noch: Arendts Einschrinkung des Begriffs des
Politischen fiihrt zu einer Depolitisierung von hduslichen und sozialen
Herrschaftsverhédltnissen. (ii) Die kulturelle Kritik hingegeben betont, dass
Arendt nicht mit der rassistischen Kultur der amerikanischen Siidstaaten
vertraut und daher nicht in ausreichendem Malle dazu in der Lage war,
den politischen Charakter der Segregationserfahrungen von Schwarzen
nachzuvollziehen. Zudem iibersieht Arendt, dass die NAACP die Heran-
wachsenden mit einem speziellen Training auf den Schulwechsel und die
zu erwartenden Feindseligkeiten der weilen Bevolkerung vorbereitet
hat.”® Ralph Ellison etwa wirft Arendt vor, dass sie mit ,,olympischer Au-
toritdt™ tiber Verhéltnisse urteilt, die zu verstehen sie sich nicht ausrei-
chend bemiiht hat. Insbesondere wird Arendt vorgeworfen, die Emanzipa-
tionskdmpfe der Schwarzen entlang der Kategorien von Parias und Parve-
nues zu verstehen, die ihr in fritheren Publikationen dazu gedient haben,
den Umgang der europdischen Juden mit dem ihnen entgegenschlagenden
Judenhass zu erkliren.'” Ganz in diesem Sinn muss sie spiter im Zuge
eines Briefwechsels mit Ellison gestehen, dass sie ,,die Komplexitit der

98 Exemplarisch zu finden bei; Robert Bernasconi, ,,The Double Face of the Political
and Social: Hannah Arendt and America’s Racial Divisions®, in: Research in Phe-
nomenology, Jg. 26, 1996, 3-24; sowie: James Bohman, ,,The Moral Costs of Po-
litical Pluralism: The Dilemmas of Difference and Equality in Arendt’s ,Reflec-
tions on Little Rock*“, in: Larry May und Jerome Kohn (Hg.), Hannah Arendt:
Twenty Years Later, Cambridge, Ma: MIT Press 1997, 53-80.

99  Allen, Talking to Strangers, 31.

100 Vgl. hierzu: Seyla Benhabib, Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der
Moderne, aus d. Amerik. v. Karin Wordemann, Frankfurt a. M.: 2006, 233f., sowie
Judith Butler, ,,I Merely Belong To Them®, in: London Review of Books, Jg. 29,
2007, 26-28.

75

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Situation einfach nicht verstanden** habe.!°! (iii) Die von Burroughs so ge-
nannte Vorurteils-Kritik konzentriert sich schlieBlich auf die fragwiirdigen
Charakterisierungen von Schwarzen und Afrikaner innen, die Arendts
Werk durchziehen. Charakteristisch hierfiir sind ihre AuBerungen iiber
,Die Gespensterwelt des schwarzen Erdteils* aus Elemente und Urspriin-
ge totaler Herrschaft. Arendt setzt sich hier mit der Kolonisation von Siid-
afrika durch die Buren auseinander. Deren Erfahrung versucht sie mittels
Jospeh Conrads Erzéhlung ,,Das Herz der Finsternis* einzufangen. Irritie-
rend ist dabei, dass Arendt rhetorisch oftmals nicht klar macht, wer gerade
in threm Text spricht. D.h. ob sie, wenn sie von den ,,Wilden* spricht, die
Perspektive der Buren einnimmt, oder ihre eigene Perspektive. Dass in
Arendts Rekonstruktion zunehmend ihre eigene Perspektive Einzug erhélt
wird daran deutlich, dass sie nach und nach ihre eigenen theoretischen
Grundbegrifte in den Text einwebt. So spricht sie zunéchst davon, dass die
Buren auf ,,Wesen gestoflen [waren], die weder Vergangenheit noch Zu-
kunft, weder Ziele noch Leistungen kannten®, berichtet dann von ,,barbari-
schen Stimmen, deren wesentliches Merkmal es ist, von der Natur zu le-
ben, ohne sie fiir den eigenen Nutzen herrichten zu koénnen® und schliefit
mit der Beobachtung, dass die Bewohner Afrikas, ,,die einzigen ge-
schichts- und tatenlosen Menschen [sind], die sich weder eine Welt erbaut
noch die Natur in irgendeinem Sinne in ihren Dienst gezwungen ha-
ben*.!%? Spitestens mit der Anspielung auf den Begriff der Weltlosigkeit
kommt dabei Arendts eigenes begriffliches Vokabular bei der Beschrei-
bung ins Spiel. Der Begrift zeigt, dass sie die zuvor nur abgeschilderten
Erfahrungen iibernimmt und folgende Stelle iiber die Afrikaner innen ent-
sprechend als Arendts eigene Positionierung gelesen werden muss: ,,Was
sie von anderen Volkern unterschied, war nicht die Hautfarbe; was sie
auch physisch erschreckend und abstoflend machte, war die katastrophale
Unterlegenheit oder Zugehorigkeit zur Natur, der sie keine menschliche
Welt entgegensetzen konnten [...] Da sie weltlos sind, erscheint die Natur
als die einzige Realitiit ihres Daseins“.!”® Arendt reproduziert hier nicht
nur durchgehend eine Reihe von Stereotypen iiber die Bevolkerung Afri-
kas, die diese als naturnah, unzivilisiert und kulturfern erscheinen lassen,
sondern sie dignifiziert diese Stereotype noch durch philosophische Reifi-

101 Zitiert nach: Maike Weilpflug, Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken,
Berlin: Matthes & Seitz 2019, 78.

102 Arendt, Elemente und Urspiirnge totaler Herrschaft, 416, 420 und 426.

103 Ebd., 426f.

76

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

kation. Das wird dann am deutlichsten, wenn man Arendts Ausfiihrungen
riickwiarts von der Vita Activa her liest und sich die dort vorgenommene
Unterscheidung zwischen Arbeiten, Herstellen und Handeln vor Augen
fithrt.!% Vor diesem Hintergrund scheinen die Menschen Afrikas nimlich
hochstens zum Arbeiten fahig zu sein, d.h. dazu, ihr natiirliches Leben zu
reproduzieren, nicht jedoch dazu, mittels Herstellen eine Kulturwelt zu
schaffen und sich durch Handeln als eine politische Gemeinschaft zu kon-
stituieren. Da sich die Verwendung anti-Schwarzer Stereotype auch an an-
deren Stellen in Arendts Werk findet, hilt Clarence Sholé Johnson fest:
ZArendt identifiziert Schwarzsein mit intellektueller Minderwertigkeit, ge-
ringer Produktivitét, geringen Féahigkeiten und niedrigen Erwartungen —
eine Position, die mit der historischen Standarddarstellung von Schwarz-
sein bis in die Moderne hinein {ibereinstimmt.*!%>

Johnson fiihrt das Vorhandensein von Stereotypisierungen und Abwer-
tungen in Arendts Werk dazu, ihr ,,absichtsvollen* Rassismus zu diagnos-
tizieren.'” Wenngleich eine solche Diagnose aufgrund der oben genannten
Umsténde nahe zu liegen scheint, so vertrégt sie sich doch schlecht mir
Arendts expliziter Positionierung gegen Rassismus und ihrer Unterstiit-
zung der Biirgerrechtsbewegung. Um zu verstehen, wie die Verwendung
rassistischer Stereotype mit einer anti-rassistischen Einstellung zusam-
mengehen kann, scheint es mir hilfreich, Arendts politische Positionierun-
gen vor dem Hintergrund ihrer Situiertheit als Weille zu verstehen. Anders
gesagt: Wir miissen verstehen, inwiefern Arendts Blick auf die Kdmpfe
von Schwarzen ein weiler Blick ist, der die Bedingungen seines eigenen
Sehens nicht in den Blick bekommt. Ganz in diesem Sinne spricht Sara
Ahmed in ihrer Analyse von Weiisein davon, dass fiir Weille ihr Weilisein

104 Ein solcher Zugriff findet sich u.a. bei George Kateb, Hannah Arendt: Politics,
Conscience, Evil, Totowa: Rowman and Allanheld, 1984, 62f. und Gail Presby,
,,Critic of Boers or Africans? Arendt's Treatment of South Africa in The Origins of
Totalitarianism®, in: Emmanuel Chukwudi Eze (Hg.), Postcolonial Afirican Philo-
sophy. A Critical Reader, Oxford: Blackwell 1997, 162—180.

105 Clarence Sholé Johnson, ,,Reading Between the Lines: Kathryn Gines on Hannah
Arendt and Antiblack Racism®, in: The Southern Journal of Philosophy, Jg. 47,
2009, 77-83, hier: 78 (eigene Ubersetzung). Ahnlich hilt auch Anne Norton fest:
,,Throughout Arendt’s work historical agency, cultural work, and a constitutional
will are denied to African Americans® (,,Heart of Darkness: Africa and African
Americans in the Writings of Hannah Arendt“, in: Bonnie Honig (Hg.), Feminist
Interpretations of Hannah Arendt, University Park, Pennsylvania State University
press 1995, 247-263, hier: 255).

106 Johnson, ,,Reading between the Lines®, 80.

77

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

ein Horizont der Selbstverstindlichkeit ist, der normalerweise nicht in den
Blick gerit, weil es der Ort ist, von dem aus sie die Welt sehen.!?” In dhn-
licher Weise betont Linda Martin Alcoff, dass der Rassismus oft immun
gegen eine kritische Betrachtung ist, da er vorgibt, was {iberhaupt gesehen
werden kann: ,,Wenn die Rasse eine Struktur der zeitgendssischen Wahr-
nehmung ist, dann bildet sie [...] einen Teil dessen, was mir als der natiirli-
che Rahmen all meiner Gedanken erscheint. Sie ist eher das Feld als das,
was hervorsticht.“!®® Eine Folge davon ist, dass Rassismus oft als Phiino-
men begriffen wird, das nur Andere betrifft. Weille Menschen, so George
Yancy, denken oft, dass sie nicht rassistisch sind, wenn sie sich explizit
gegen Rassismus aussprechen oder das N-Wort nicht benutzen. Yancy
nennt solche Strategien ,,white talk*.!® Sie dienen dazu, ,,schlechte Wei-
Be*, die an die weille Vorherrschaft glauben, von ,,guten Weilen* zu tren-
nen, die sich um Gleichheit bemiihen. Und auch wenn eine solche antiras-
sistische Position sicherlich besser ist als unverhohlene Feindseligkeit,
wird sie der Komplexitit des Rassismus doch nicht gerecht. Denn weille
Vorherrschaft konstituiert sich nicht so sehr im Zuge bewusster und ab-
sichtsvoller rassistischer Uberzeugungen, sondern vielmehr durch die Stif-
tung einer rassistischen Episteme, die das Wahrnehmen, Wissen und Den-
ken prigt.!1°

Ein zentrales Merkmal einer rassistischen Episteme bildet jenes Pha-
nomen, das Charles Mills als ,.epistemische Ignoranz* bezeichnet hat.'!!
Es lasst sich in unserem Kontext am besten vor dem Hintergrund von
Arendts Beschreibung der Rolle des Gemeinsinns bei der Konstitution ei-

107 Sara Ahmed, ,,A Phenomenology of Whiteness®, in: Feminist Theory, Jg. 8, 2007,
149-168, hier: 157.

108 Linda Martin Alcoff, Visible Identities: Race, Gender, and the Self, Oxford: Ox-
ford University Press 2006, 187 (eigene Ubersetzung).

109 George Yancy, ,,White Gazes. What it feels like to be an Essence®, in: Emily Lee
(Hg.), Living Alterities. Phenomenology, Embodiment, and Race, Albany: Suny
2014, 43-64, hier: 46.

110 Das hat freilich zur Folge, dass nicht nur Weil3e rassistisch sein konnen, sondern
auch marginalisierte und betroffene Gruppen. Entsprechend spielt die Auseinan-
dersetzung mit Selbstbeschdmung und Inferiorititsgefithlen eine wichtige Rolle in
Schwarzer Befreiungsliteratur. Ich werde im dritten Kapitel weiter auf diese Fra-
gen eingehen. Exemplarisch an dieser Stelle: Fanon, Frantz: Schwarze Haut, wei-
Jfe Masken, aus d. Franz. v. Eva Moldenhauer, Frankfurt a. M.: Syndikat 1980.

111 Charles Mills, ,,White Ignorance®, in: Shannon Sullivan und Nancy Tuana (Hg.),
Race and Epistemologies of Ignorance, Albany: State University of New York
2007, 11-38.

78

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

ner gemeinsamen Welt verstehen. Der Gemeinsinn, so hatten wir gesehen,
ist dafiir verantwortlich, dass wir uns andere, differente Perspektiven auf
die Welt gegenwirtig halten und die Welt so zu einem Ort der Pluralitét
machen. Mittels unseres Gemeinsinns apprasentieren wir uns unterschied-
liche Standpunkte. Nun setzt eine solche Apprasentation freilich zweierlei
voraus: erstens, dass wir Uberhaupt die Existenz anderer Standpunkte
wahrnehmen und realisieren und zweitens, dass wir solchen Standpunkten
Kredibilitat zusprechen, d.h. dass wir auch dann, wenn wir sie zunichst
einmal nicht fiir sinnvoll halten, einen Vertrauensvorschuss geben und sie
mit Kredit ausstatten, anstatt sie sofort zu verwerfen. Weilie Ignoranz fiihrt
nun schnell dazu, dass alternative Blickpunkte auf die Welt entweder gar
nicht zur Kenntnis genommen oder von vornherein abgewertet werden.
Bei Arendt hat das seinen Grund darin, dass sie sich in der Wahrnehmung
und ErschlieBung alternativer Blickpunkte ganz auf weifle Narrationen
verldsst. Entlang der drei oben genannten Kritikstrdnge lassen sich dabei
drei weille Narrative unterscheiden: So speist sich etwa Arendts Unter-
scheidung zwischen dem Sozialen und dem Politischen zu groflen Teilen
aus einer Analyse der Amerikanischen Revolution, die ganz auller Acht
lasst, dass diejenigen, die dort fiir Freiheit kimpften, selbst an der Auf-
rechterhaltung von Unfreiheit beteiligt waren — man denke etwa an
Thomas Jefferson, der selbst Sklaven besaB.''? Dieser Umstand wird je-
doch von Arendt systematisch vernachldssigt. Ihr Fokus auf die ,,Manner
der Revolution verliert die Geschichte von unterdriickten Subjekten ganz
aus dem Blick und damit auch die Bedeutung der sozialen Zugangsbedin-
gungen zu politischer Freiheit.''* Auch die kulturelle Analogie zwischen
dem Kontext des européischen Judenhasses und dem amerikanischen Ras-
sismus, die Arendt diagnostiziert, ist insofern weily impragniert, als Arendt
hier ganz auf ihren eigenen Lebenshorizont vertraut. Freilich hat sie im
Vergleich zu anderen Weilen durch antisemitische Verfolgung spezifische
Erfahrungen der Unterdriickung gemacht, gleichwohl lésst sich ihre Situ-
ierung als weille Jiidin in Deutschland nur um den Preis der Verkennung
einer kulturellen Differenz auf die Situation von Schwarzen in den USA
iibertragen.!' SchlieBlich scheinen auch Arendts Vorurteile in groBem

112 Burroughs spricht daher von einem ,,,white washed* concept of history* bei Arendt
(,,Hannah Arendt, ,Reflections on Little Rock,* and White Ignorance®, 64).

113 Hannah Arendt, Uber die Revolution, Miinchen: Piper 2011, 147.

114 Burroughs, ,,Hannah Arendt, ,Reflections on Little Rock,* and White Ignorance®,
67.

79

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Maf darauf zuriickzufiihren zu sein, dass sie sich ganz auf weille koloniale
Literatur verldsst. Die oben genannten Passagen aus Elemente und Ur-
spriinge totaler Herrschaft etwa speisen sich allesamt aus Jospeh Conrads
Erzdhlung ,,Das Herz der Finsternis“. Auch wenn die Erzédhlung von Con-
rad angefertigt wurde, um sich kritisch mit den Grausamkeiten des Kolo-
nialismus auseinanderzusetzen, reproduziert sie doch eine rassistische
Episteme, in der Schwarze nur als inferiore Wesen mit minderwertigen
Féhigkeiten auftauchen.

Arendts Riickgriff auf weille Narrationen fiihrt dazu, dass sie ihre eige-
ne weile Situiertheit bei der Analyse von anti-Schwarzem Rassismus nicht
in den Blick bekommt und so blind fiir die rassistische Episteme bleibt,
die ihr Sehen und Sprechen ermoglicht. Arendt reproduziert dadurch jene
weille Ignoranz, welche fiir weille Situiertheit charakteristisch ist. Es ge-
lingt ihr nicht, ihren Blick an anderen Erfahrungen zu brechen und
dadurch auf den eigenen Standpunkt und dessen Bedingtheit zuriickzu-
wenden. In der Folge konnen wir davon sprechen, dass der Gemeinsinn,
der Arendts Analysen zugrunde liegt, ein weiller Gemeinsinn ist, der bei
aller erkldrten ,Sympathie fiir die Sache der Schwarzen‘ an eine rassisti-
sche Episteme gebunden bleibt, die das Erscheinen Schwarzer Menschen
in der gemeinsamen Welt praformiert. Das im letzten Unterkapitel ange-
sprochene Phéanomen der einschlieBenden AusschlieBung erweist sich da-
mit nicht nur als ein Phdnomen, das Arendt in ihren Analysen zur Weltlo-
sigkeit nicht ausreichend in den Blick bekommen hat, sondern vielmehr
als ein Phanomen, das ihre eigenen Analysen prd- und deformiert. Eine
politische Phdnomenologie kann heute daher nicht mehr ungebrochen an
Arendts Analysen anschlie3en, sondern sie muss vielmehr die Rolle, wel-
che eine rassistische Episteme im Streit um den Demos spielt, genauer in
den Blick nehmen. Nur so wird es ihr moglich sein, deutlich zu machen,
dass der juridische Einschluss ins Wahlvolk noch lange keinen Einschluss
in die diskursive Offentlichkeit bedeutet. Der Kampf um politische Teil-
habe sollte entsprechend nicht allein als ein juridischer, sondern auch als
ein epistemischer Kampf verstanden werden, in dem um o6ffentliche Sicht-
barkeit und Kredibilitdt gerungen wird.

Fassen wir die bisher angestellten Uberlegungen zusammen und halten
wir fest, welche Aufgaben aus ihnen fiir die weitere Untersuchung folgen.
Ich habe Arendts Uberlegungen zum Erscheinungsraum der uns gemein-
samen Welt in drei Schritten rekonstruiert: Zunéchst hatte ich gezeigt, dass
die Konstitution einer gemeinsamen Welt fiir Arendt auf einen Gemein-
sinn zuriickzufiihren ist, mit dessen Hilfe wir Differenzen teilen und uns
die gemeinsame Welt als einen Ort pluraler Perspektiven gegenwirtig hal-

80

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

ten. Im Anschluss daran bin ich dem Phédnomen der Weltlosigkeit nachge-
gangen und habe deutlich gemacht, dass die Zerstérung unserer gemein-
samen Welt zu Ausschliissen hinsichtlich der Sichtbarkeit der Subjekte
und der Horbarkeit ihrer Sprechakte fithren kann. Im dritten Schritt habe
ich schlieBlich gezeigt, dass ziviler Widerstand fiir Arendt ein wichtiges
Mittel dafiir ist, um jene Perspektiven zur Geltung zu bringen, die aus der
gemeinsamen Welt ausgeschlossen worden sind. Die politischen Ausei-
nandersetzungen, die damit ins Zentrum riicken, zeigen eine Konfliktdi-
mension an, bei der es darum geht, wer iiberhaupt Subjekt des Politischen
ist: den Streit um den Demos. Dieser wird von Arendt nicht als eine Aus-
einandersetzung mit dem Telos der schrittweisen Ausdehnung verstanden,
sondern als ein Konflikt, in dem unterschiedliche Gruppen darum ringen,
als Teil jener Menge zu gelten, die einen legitimen Anspruch auf politische
Mitsprache erheben kann. Eben aufgrund dieses Zuschnitts ihrer Uberle-
gungen kann Arendt heute als eine radikaldemokratische Denkerin avant
la lettre gelten.

Gleichwohl hatten wir gesehen, dass sich heute nicht mehr unvermittelt
an Arendts radikaldemokratische Uberlegungen anschlieBen ldsst. Das
liegt im Wesentlichen daran, dass sie mit einem Machtbegriff operiert, der
es ihr nicht erlaubt, die Zurichtungen des Feldes des Sichtbaren ausrei-
chend in den Blick zu nehmen. Zwar thematisiert Arendt immer wieder
kritisch Ausschliisse aus dem Erscheinungsraum der gemeinsamen Welt,
lasst dabei jedoch unberiicksichtigt, dass sich solche Ausschliisse auch
durch Einschliisse vollziehen kénnen, die Individuen klassifizieren, evalu-
ieren und diskriminieren. Die Ausschliisse, die dadurch entstehen, zeigen
ihre Effekte nicht zuletzt in Arendts eigenen Analysen von politischen
Kéampfen, wie denjenigen in Little Rock. Unberiicksichtigt bleibt dadurch
die Zurichtung unseres Gemeinsinns durch eine epistemische Macht, die
iiber Status, Wert und Ansehen von Subjekten befindet und damit iiber die
Geltung und Giiltigkeit ihrer Weltperspektive entscheidet. Ich mochte dies
das Problem der Macht des Erscheinens nennen. Die Nichtberiicksichti-
gung dieses Problems hat zur Folge, dass Arendt die Logik eben jenes po-
litischen Handelns, das sich auf die Teilhabe am Erscheinungsraum der
gemeinsamen Welt richtet, nur unzureichend in den Blick bekommt. Weil
es ihrer politischen Phdnomenologie an einem Begriff epistemischer
Macht fehlt, ist sie nicht in der Lage zu zeigen, wie die Macht des gemein-
samen Handelns Fragen des gesellschaftlichen Erscheinens thematisieren
kann. Ich mdchte dies das Problem der Transformation des Gemeinsinns
nennen. In den néchsten beiden Kapiteln werde ich den Versuch unter-
nehmen, beide genannten Probleme der Reihe nach zu adressieren und so

81

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

die Bedingungen und die Mittel des Streits um den Demos weiter freizule-
gen.

82

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

Arendts Uberlegungen zur Konstitution der uns gemeinsamen Welt durch
unseren Gemeinsinn haben uns im letzten Kapitel zum Problem der epis-
temischen Ignoranz gefiihrt. Diese Ignoranz mochte ich im Folgenden als
Effekt einer epistemischen Macht fassen. Hierunter verstehe ich eine
Macht, die Subjekte dadurch zur Erscheinung bringt, dass sie Wahrneh-
mungsschemata und Wissensbestinde préfiguriert. Ich verwende hier im
Anschluss an die feministische Standpunktepistemologie einen weiten Be-
griff von Episteme, der sich nicht allein auf die Ordnung des Wissbaren
bezieht, sondern ebenso auf das, was zur Sichtbarkeit gelangen kann.! Das
hat seinen Grund zunéchst darin, dass beide Register eng zusammenhén-
gen, da gemeinhin nur dasjenige, was in der Welt sichtbar zu werden ver-
mag, liberhaupt gewusst werden kann, und andersherum unsere Wahrneh-
mung immer schon durch ein Vorwissen préfiguriert wird. So hatten wir
im letzten Kapitel gesehen, dass Arendt in einigen ihrer politischen Analy-
sen das Sprechen von Marginalisierten weitgehend ignoriert, weil sie de-
ren spezifische Perspektiven auf die gemeinsame Welt nicht in den Blick
bekommt. Das, so hatte ich argumentiert, hat weniger mit Arendts explizi-
ten Uberzeugungen zu tun, als vielmehr mit einer bestimmten Zurichtung
ihres Gemeinsinns. Ganz in diesem Sinne hélt Linda Martin Alcoff {iber
die Zeit, in der Arendt schreibt, fest: ,,.Der 6ffentliche Diskurs und die the-
oretische Analyse zum Thema race in den Vereinigten Staaten wurden
weitgehend von einem unhinterfragten weillen common sense beherrscht
[...].“? Eine kritische Phiinomenologie muss es sich fiir Alcoff zur Aufgabe
machen, diesen unhinterfragten Gemeinsinn zu explizieren und dadurch
zum Gegenstand von Kritik zu machen. Dafiir gilt es sich dem Register
der Sichtbarkeit zuzuwenden und zu kldren, wie das Erscheinen von Sub-
jekten durch epistemische Macht auf ungerechtfertigte Weise formiert
werden kann.

Fiir die demokratische Offentlichkeit wird epistemische Macht dann zu
einem Problem, wenn sie die Moglichkeit, als politisches Subjekt aufzu-
treten, systematisch einschrénkt. Um solche Einschrinkungen in den Blick

1 Linda Martin Alcoff spricht hier von einer ,,ocularcentric epistemology*, die auf-
grund ihrer scheinbar unmittelbaren Wirkung besonderer Aufmerksamkeit bedarf.
Vgl. Visible Identities. Race, Gender, and the Self, New York: Oxford University
Press 2006, 197.

2 Ebd., 185 (eigene Ubersetzung).

&3

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

zu bekommen, bietet es sich an, auf den Begriff der ,,Kredibilitdt* zuriick-
zugreifen.’ Eingang hat diese Kategorie in die feministische Epistemolo-
gie im Zuge der Einsicht gewonnen, dass wir unser Wissen vielfach nicht
durch direkte Beobachtung, sondern durch Berichte von Anderen erwer-
ben. Dabei stellt sich natiirlich die Frage nach der Verlasslichkeit und der
Glaubwiirdigkeit der jeweiligen Anderen: Wie ernst kdnnen und sollen wir
ihre Aussagen, Anspriiche und Einwénde nehmen? Fiir solche Einschit-
zungen, so Alcoff, greifen wir oftmals auf die soziale Identitit von Ande-
ren zuriick. Eine Einschétzung, die immer dann zu systematischen Prob-
lemen fiihrt, wenn bestimmte soziale Identitdten mit negativen Identitéts-
vorurteilen belegt werden.* Fiir die kritische Analyse von streitenden Aus-
einandersetzungen im demokratischen Gemeinwesen scheint mir Kredibi-
litdt nun eine sinnvolle Kategorie zu sein, insofern als mit ihr die politi-
sche Wirkung von Vorurteilen beschrieben werden kann. Diese besteht zu-
nichst darin, dass wir manchen Menschen aufgrund ihrer sozialen Identi-
tit ungerechtfertigterweise einen groferen Vertrauensvorschuss geben als
anderen. Wihrend wir die einen mit einem Kredit ausstatten, den sie nicht
verdient haben, verweigern wir ihn umgekehrt denjenigen, die ihn verdient
hitten. Im ersten Fall haben wir es mit einem ungerechtfertigten Kredibili-
tatsiiberschuss, im zweiten mit einem ungerechtfertigten Kredibilitdtsdefi-
zit zu tun. Beides wirkt sich auf die Moglichkeit von Subjekten aus, im
offentlichen Raum zu sprechen, indem ihre Worte entweder Gewicht ver-
liechen bekommen oder auch nicht. In diesem Sinne eignet sich der Begriff
der Kredibilitdt, um die Effekte epistemischer Macht auf politische Teil-
habe kritisch zu reflektieren. Dort ndmlich, wo Menschen mit ungerecht-
fertigten, systematischen Kredibilititsdefiziten zu kdmpfen haben, ist de-
mokratische Gleichheit auch dann gefdhrdet, wenn sie rechtlich und insti-
tutionell verbiirgt ist. Der simple Umstand, ein Recht auf freie Meinungs-
dulBerung zu haben, bedeutet noch lange nicht, dass diese Meinung in der
Offentlichkeit auch gehért und ernst genommen wird.

Als Leitfaden zum Nachdenken {iber epistemische Macht wird mir im
Folgenden weiterhin die rassistische Episteme dienen, die bereits bei mei-
ner Auseinandersetzung mit Arendt im letzten Kapitel in den Blick geriickt
war. Ich spreche hier bewusst von rassistischer Episteme und nicht von
Rassismus, weil wir unter Rassismus in unserem alltidglichen Sprachge-

3 Linda Martin Alcoff, ,,On Judging Epistemic Credibility: Is Social Identity Rele-
vant?“, in: Philosophic Exchange, Jg. 29, 1999, 73-93.
4 Ebd., 81ff.

&4

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

brauch zumeist das Vorhandensein von expliziten rassistischen Uberzeu-
gungen verstehen. Wéhrend Rassismus so zumeist auf die konkrete Posi-
tionierung von Subjekten bezogen wird, kommt mit dem Ausdruck der
rassistischen Episteme die Situierung von Subjekten in rassifizierten Er-
scheinungsstrukturen in den Blick. Im Zentrum stehen hier entsprechend
nicht mehr rassistische Uberzeugungen, vielmehr wird die Aufmerksam-
keit darauf gelegt, wie rassistische Wahrnehmungs- und Wissensordnun-
gen durch das Subjekt hindurch wirken und dieses zu einem Schauplatz
von unterschiedlichen Machtwirkungen machen. Das heif3it freilich nicht,
das Subjekt zu einem bloBen Effekt von Macht zu erkldren, sondern viel-
mehr Subjektivitidt als einen Ort zu verstehen, an dem verschiedene
Machtrelationen wie etwa Rassismus, Alteritdt oder Reflexivitit aufeinan-
derprallen und individuelle Handlungsfahigkeit stets als Antwort auf diese
Verhiltnisse errungen werden muss.

Folgt man den Uberlegungen von Frantz Fanon, dann kann die anti-
Schwarze rassistische Episteme mit Hilfe von drei Schemata untersucht
werden.’ Auf der Ebene des Korperschemas untersucht Fanon zuniichst,
wie sich rassistische Strukturen auf die leibliche Erfahrung und Orientie-
rung in der Welt niederschlagen. Im Zentrum stehen hier Erfahrungen der
Zerstiickelung, der Hemmung oder des Unvermdgens auf Seiten von
Schwarzen Subjekten oder korperliche Erfahrungen der Privilegiertheit
auf Seiten von weiBen Subjekten.® (2) Auf der Ebene dessen, was Fanon
das rassial-historische Schema nennt, werden jene kolonialen wissen-
schaftlichen, kulturellen und sozialen Narrative untersucht, die das Bild
der Schwarzen in Europa und den USA {iber Jahrhunderte gepriagt haben
und zur Ausbildung eines weiten Reservoirs an Stereotypen und Vorurtei-
len iiber das Dasein von Schwarzen und WeiBen gefiihrt haben.” (3) Auf
der Ebene des epidermalen Schemas schlieBlich kommt das Erscheinen
von Schwarzen und Weillen in der ihnen gemeinsamen Welt in den Blick.
Fanon setzt sich hier mit der Hypervisibilitit Schwarzer Korper in einer

5 Frantz Fanon, Schwarze Haut, weifle Masken, aus d. Franz. v. Eva Moldenhauer,
Frankfurt a. M.: Syndikat 1980, 80f.

6 Exemplarisch im Anschluss an Fanon etwa Helen Ngo, The Habits of Racism. A
Phenomenology of Racism and Racialized Embodiment, Lanham: Lexington 2012;
sowie: Shannon Sullivan, Revealing Whiteness. The Unconscious Habits of Racial
Privilege, Bloomington; Indiana University Press.

7 Exemplarisch: Ira Berlin, Generations of Captivity: A History of African-American
Slaves, Cambridge: Harvard University Press 2004. Neil Irvin Painter, The History
of White People, New Y ork: Norton 2010.

85

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

weillen Mehrheitsgesellschaft auseinander, die deren Erscheinen im &f-
fentlichen Raum prifiguriert und {iberdeterminiert.® Im Folgenden werde
ich mich mit der dritten von Fanon adressierten Analyseebene auseinan-
dersetzen und die rassistische Episteme vor allem im Hinblick auf Fragen
der Wahrnehmbarkeit und der Sichtbarkeit thematisieren. Das hat seinen
Grund darin, dass der Gemeinsinn als jener Sinn, ,,der unsere fiinf Sinne in
eine gemeinsame Welt fiigt, vor allem auf der sinnlichen Ebene wirkt.”
Durch den Gemeinsinn gewinnt epistemische Macht eine sinnliche Evi-
denz und Unmittelbarkeit, die es besonders schwer macht, gegen sie anzu-
gehen.

Im Zentrum der folgenden Uberlegungen wird also die Frage stehen,
wie die Kredibilitdt von politischen Subjekten durch epistemische Macht
untergraben und diese dadurch von der gleichen Teilhabe am Demos aus-
geschlossen werden konnen. Zur Beantwortung dieser Frage werde ich
mich zunichst der sinnlichen Gestalt epistemischer Macht zuwenden und
zu zeigen versuchen, wie die rassistische Episteme das Erscheinen von
Subjekten im &ffentlichen Raum auf der Ebene der unmittelbaren Wahr-
nehmung formiert.' Im Anschluss daran werde ich mit epistemischem
Schweigen und epistemischer Arroganz zwei Effekte epistemischer Macht
beschreiben, die zum einschlieBenden Ausschluss aus der Offentlichkeit
fithren konnen, bevor ich mich dann zwei Moglichkeiten zuwenden moch-
te, wie unter solchen Bedingungen widerstindiges Handeln entstehen
kann.

Die Idee epistemischer Macht

Die epistemischen Standpunkttheorien der 1980er Jahre haben ihre Fort-
setzung in der Gegenwart im Feld der feministischen Epistemologie sowie

8 Einschligig hier: Alcoff, Visible Identities, sowie: Gail Weiss, Refiguring the Or-
dinary, Bloomington: Indiana University Press 2008.

9 Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes, Bd. 1, Das Denken, hrsg. v. Mary
McCarthy, Miinchen: Piper 1998, 59.

10 Aus transzendentalphdnomenologischer Perspektive zeigt auch Neal DeRoo in ei-
ner sehr aufschlussreichen Arbeit, dass unsere sinnliche Erfahrung je schon als
Ausdruck einer politischen Situierung verstanden werden muss. Vgl. Neal DeRoo,
The Political Logic of Experience. Expression in Phenomenology, New York:
Fordham 2022.

86

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

im Feld der critical race theory gefunden.'! Im Ausgang von einer Analy-
se epistemischer Macht versuchen diese Theorien deutlich zu machen, wie
es zur Ungleichverteilung von Kredibilitit entlang von kollektiven sozia-
len Identitdten kommt. Einschldgig sind dabei die Arbeiten von Miranda
Fricker geworden, denen ich mich im Folgenden zuwenden mochte. In ih-
rer Studie Epistemic Injustice macht sie die Praxis der epistemischen Wis-
sensweitergabe zum Gegenstand, um danach zu fragen, unter welchen Be-
dingungen wir den Worten von Anderen Glauben schenken, und wie es
dazu kommt, dass wir manche Personen glaubwiirdiger einschitzen als
andere.!> Exemplarisch hierfiir ist zunichst jene harmlose Situation, in der
wir die Auskunft eines anderen Subjekts, von dem wir etwas wissen wol-
len, einschitzen miissen. Ein einfaches Beispiel dafilir wire, dass wir auf
dem Weg zum Bahnhof eine Passantin nach der Uhrzeit fragen, weil wir
einschitzen miissen, ob wir uns auf dem Weg zum Zug beeilen miissen
oder noch etwas Zeit filir eine Erledigung haben. Normalerweise denken
wir in solchen Situationen nicht weiter dariiber nach, ob die Auskunft, die
wir erhalten — z.B. ,,Es ist 17 Uhr —, glaubwiirdig ist oder nicht, sondern
wir nehmen sie einfach selbstverstindlich auf. Erweitern wir das Beispiel
nun dahingehend, dass die Passantin uns die Uhrzeit wie aus der Pistole
geschossen mitteilt, ohne dabei vorher auf ihre Uhr zu sehen. Wir werden
uns dann fragen, woher sie denn weil3, dass es 17 Uhr ist und vielleicht
zuriickfragen: ,,Sind Sie sicher?* Antwortet die Person ohne weitere Erldu-
terungen mit ,,Ja* werden wir uns fragen, ob wir dieser Aussage trauen
konnen oder sich hier jemand einen SpaB3 mit uns erlaubt. Ausgehend von
diesem Beispiel stellt sich also die Frage, unter welchen Bedingungen wir
den Worten einer anderen Person Glauben schenken und unter welchen
Umstinden wir zu zweifeln beginnen. In den Fokus gerdt so die Wir-

11 Einen Uberblick iiber einschligige Positionen der feministischen Epistemologie
bietet der Band von Ian Kidd, José Medina und Gaile Pohlhaus Jr. (Hg.), The
Routledge Handbook of Epistemic Injustice. New York: Routledge 2017. Viele
Autor_innen aus dem Feld der critical race theory versammelt die Edition von
Gail Weiss, Ann V. Murphy, Gayle Salamon (Hg.), 50 Concepts for a Critical
Phenomenology, Evanston: Northwestern 2020.

12 Miranda Fricker, Epistemic Injustice. Power and the Ethics of Knowing, Ox-
ford/New York: Oxford University Press 2007. Mit ihrer 2007 erschienenen Mo-
nographie Epistemic Injustice hat sie dabei einem ganzen Forschungsfeld seinen
Namen verliehen: Vgl. Kidd, Medina und Pohlhaus (Hg.), The Routledge Hand-
book of Epistemic Injustice.

87

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

kungsweise von ,epistemischer Macht‘.!* Sie bewirkt eine asymmetrische
Verteilung von ,,Kredibilitit™ entlang von gesellschaftlichen Stratifikati-
onsmerkmalen wie class, race oder gender.'* Sie fiihrt dazu, dass es in un-
seren Beurteilungen von Anderen zu ungerechtfertigten Kredibilitatsdefi-
ziten gegeniiber minorisierten und zu ungerechtfertigten Kredibilititsiiber-
schiissen gegeniiber privilegierten Subjekten kommt. In einer Kultur etwa,
in der Fremde als unzuverléssig gelten, konnte der fremdsprachige Akzent,
den wir in der Auskunft ,,Es ist 17 Uhr* vernehmen, dazu fiihren, dass wir
dieser Angabe misstrauen und ihr nicht die gleiche Glaubwiirdigkeit zu-
sprechen wie derjenigen, die uns in einem vertrauten Dialekt gegeben
wird. In diesem Fall leiten die Konzeptionen des Eigenen und des Frem-
den und die mit thnen verbundenen Vorurteile von Zuverldssigkeit und
Unzuverldssigkeit unsere Beurteilung von Anderen an.

Die Wirkungsweise epistemischer Macht ldsst sich mit zwei unter-
schiedlichen Sorten von Theorien untersuchen, die Fricker inferentialis-
tisch und phinomenologisch nennt.!® Inferentialistische Theorien verste-
hen unser Mitsein ausgehend von unseren intellektuellen Leistungen und
konzipieren unsere Wahrnehmung als einen Prozess der geistigen Verar-
beitung von sinnlichen Daten. In Bezug auf die Aussage ,,Es ist 17 Uhr*
bedeutet dies etwa, dass wir von deren Wahrheit nur dann {iberzeugt sind,
wenn wir einen Grund fiir ihr Zustandekommen angeben kénnen (die Pas-
santin hat, kurz bevor wir sie um Auskunft gebeten haben, auf die Uhr ge-
sehen) oder mittels Induktion auf die Verlésslichkeit der Sprecherin
schlieBen konnen (ihre seridose Kleidung ldsst einen Scherz unwahrschein-
lich erscheinen). Obgleich dieser Ansatz unser Vorgehen im Fall des Prob-
lematischwerdens von Geltungsanspriichen gut zu beschreiben scheint, ist
er zur Beschreibung von Alltagsvollziigen génzlich ungeeignet. Er passt
nicht mit unserer mundanen Erfahrung zusammen, in der wir Auskiinften
von Anderen unmittelbar trauen oder auch misstrauen, ohne tiber deren
Glaubwiirdigkeit zu reflektieren.'® Die inferentialistische Position mag mit
ihren intellektualistischen Annahmen daher zwar geeignet sein, explizite

13 Fricker selbst spricht nicht von epistemischer Macht, sondern von ,Identitéts-
macht“. Gleichwohl hat sich der Begriff der epistemischen Macht im Feld der epis-
temischen Standpunkttheorien mittlerweile etabliert. Vgl. exemplarisch: Kristie
Dotson, ,,Accumulating Epistemic Power. A Problem with Epistemology“, in:
Philosophical Topics, Jg. 46, Heft 1, 2018, 129-154.

14 Miranda Fricker, Epistemic Injustice, 17.

15 Ebd., 61.

16 Ebd., 63.

88

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

Reflexionsprozesse angemessen zu beschreiben, ihr gelingt es aber nicht,
unser pra-reflexives Leben angemessen zu fassen. Der Welt stehen wir
normalerweise nicht skeptisch gegeniiber, sondern wir sind praktisch in ihr
engagiert und besitzen ein Vorverstidndnis, das unser Handeln sinnhaft an-
leitet. Eine reflexive, skeptische Position nehmen wir erst dann ein, wenn
dieses Handeln ins Stocken gerdt und sich mit Widerspriichen konfrontiert
sieht.!” Entscheidend fiir die Uberlegungen von Fricker ist also, dass epis-
temische Macht nicht erst auf der Ebene der Reflexion, sondern bereits auf
der Ebene der Wahrnehmung fungiert. Kredibilitdtsurteile sind nicht als
Schlussfolgerungen zur verstehen, die wir auf der Basis von Wahrneh-
mungsdaten treffen, sondern sie sind in unsere Wahrnehmung selbst einge-
lagert. Fricker spricht diesbeziiglich von ,,Wahrnehmungsurteilen. Sie
fiihren dazu, dass wir anderen Menschen ihre Kredibilitdt unmittelbar ,,an-
sehen®.!8

Zur Explikation ihrer Theorie der Wahrnehmungsurteile fithrt Fricker
eine Reihe wichtiger Merkmale an, die ich hier auf drei Punkte verdichten
mdchte:'? (i) Perzeptivismus: Unser Urteil iiber die Kredibilitit einer Per-
son hat nicht intellektuellen, sondern perzeptiven Charakter. Es kommt
nicht durch bewusste Urteilsakte zustande, sondern es ist unmittelbar in
unsere Wahrnehmung eingelassen und daher pré-reflexiv. Diesen Prozess
haben wir uns so vorzustellen, dass in unsere Wahrnehmung eine Sensibi-
litdt eingelassen ist, mittels derer die Aufrichtigkeit und Kompetenz der
sprechenden Person eingeschétzt wird. Den Horizont dieser Einschétzung
bilden dabei eine Reihe von unthematischen Vorannahmen iiber die Kre-
dibilitdt bestimmter sozialer Identitdten. (i1) Kontextualismus: Wahrneh-
mungsurteile kommen nicht durch die Anwendung starrer Regeln zustan-

17 Einschligig hierfiir ist der von Heidegger skizzierte Ubergang von der Zuhanden-
heit zur Vorhandenheit. Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, §16.

18 Fricker nennt es ,,the idea that credibility judgments can be perceptual®. Diese
kommt darin zum Ausdruck, dass eine Horerin, ,,,just sees® her interlocuter in a
certain light“. (Miranda Fricker, Epistemic Injustice, 73 und 76). Paul Taylor
charakterisiert dieses Phdnomen folgendermafien: ,,Often enough, we directly per-
ceive racial phenomena: we just see race, the way we just see home runs and rude
gestures. Because of this, the differential modes of treatment that mark the bounda-
ries between racial populations can be reliably underwritten by aesthetic percep-
tions — by the affectively and symbolically loaded workings of immediate experi-
ence. Black people look dangerous, or unreliable, or like bad credit risks.* (Paul C.
Taylor, Black is Beautiful. A Philosophy of Black Aesthetics, Sussex: Wiley 2016,
22)

19 Fricker, Epistemic Injustice, 72—80.

&9

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

de. Es gibt keine dauerhaft zuverldssigen Indikatoren fiir Kredibilitét, die
nach bestimmten Prinzipien so miteinander verkniipft werden konnten,
dass sich daraus ein Kredibilititsquotient ergébe. Soziale Situationen sind
hierfiir viel zu komplex, sublim und vielgestaltig. Wahrnehmungsurteile
beruhen nicht auf der Féhigkeit zur Anwendung von feststehenden episte-
mischen Regeln auf klar codierte dulere Anzeichen, sondern auf der Fa-
higkeit zur individuellen und kreativen Einschitzung von Situationen.?
(ii1) Motivationalismus: Wahrnehmungsurteile sind handlungsmotivierend.
Eine Situation auf bestimmte Weise einzuschétzen, bedeutet, zu einer
praktischen Antwort aufgefordert zu sein. Wahrnehmung und Handeln
sind entsprechend keine zwei voneinander getrennten Register, die durch
bewusste Akte miteinander vermittelt werden miissen, sondern sie greifen
zwanglos ineinander. 2! Als Verkniipfungselement dient dabei der emotive
Aspekt unserer Wahrnehmung. Ein positives oder negatives Wahrneh-
mungsurteil iiber die Glaubwiirdigkeit von Anderen ruft Affekte hervor,
die unmittelbare Anschlusshandlungen motivieren.

Frickers sinnlich fundierte Konzeption epistemischer Macht scheint
mir ein vielversprechendes Mittel fiir das Verstdndnis der Konstitution der
uns gemeinsamen Welt zu sein. Vieles hiangt nun jedoch von der Frage ab,
ob sie den Zusammenhang zwischen der Wahrnehmung eines Individuums
und seiner Bewertung hinreichend plausibel machen kann oder nicht. Was
bedeutet es genau, dass wir die Glaubwiirdigkeit einer Person ,,sehen”
konnen? Frickers Antwort auf diese Frage fallt nur wenig befriedigend
aus, insofern sie Wahrnehmungsurteile begrifflich nicht systematisch im
Wahrnehmungsprozess zu verankern vermag. Diese Schwiche zeigt sich
unter anderem daran, dass sie die Uberzeugungskraft ihrer Uberlegungen
in erster Linie mittels einer Analogie zur neo-aristotelischen Tugendtheo-
rie zu erldutern versucht. Ahnlich nimlich wie der tugendhaft Handelnde
in einer anspruchsvollen Situation aufgrund seiner habitualisierten Féahig-
keiten ,,sicht, was zu tun ist, sollen Wahrnehmungsurteile auf einer Sen-
sibilitit fiir spezifische Situationsmerkmale griinden.?> So gut es Fricker
dabei gelingt, mittels Analogien deutlich zu machen, worum es ihr geht, so

20 ,,The virtuous hearer does not arrive at her credibility judgment by applying pre-set
principles of any kind, for there are none precise or comprehensive enough to do
the job.“ (Ebd., 76)

21 ,,The virtuous hearer’s epistemically enriched perception of her interlocuter [...]
provides a motivation to accept what he is saying.” (Ebd., 77)

22 Ebd., 72ff.

90

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

fehlt es ihren Uberlegungen letztlich doch an einer konzeptuellen Fundie-
rung im Wahrnehmungsprozess selbst. Um diese Liicke zu schlieBen, kon-
nen wir auf die phdnomenologische Tradition zuriickgehen, auf die Fricker
zu Beginn ihres Arguments lose Bezug genommen hat.

Eine Phidnomenologie epistemischer Macht

Maurice Merleau-Pontys Phdnomenologie der Wahrnehmung darf als ei-
nes der wirkméchtigsten Werke phanomenologischer Wahrnehmungstheo-
rie gelten. In geduldigen Analysen arbeitet Merleau-Ponty hier nach und
nach heraus, dass unsere Wahrnehmung als ein holistischer Prozess ver-
standen werden muss, der von der leiblichen Verankerung unserer Sinne
seinen Ausgang nimmt. Merleau-Ponty beginnt seine Uberlegungen zur
Konstitution unserer Wahrnehmung dabei mit einer Kritik an dem, was er
als ,,objektives Denken* bezeichnet.?® Darunter versteht er einen Ansatz,
der unseren Organismus als ein physiologisches System versteht, das sinn-
liche Reize registriert, die dann als Botschaften an das Gehirn iibertragen
werden, wo ihre Qualititen entziffert und gedeutet werden. Getragen wird
dieser Ansatz nicht nur von der so genannte Konstanzhypothese, die davon
ausgeht, dass einem Reiz jeweils eine Empfindungsqualitit entspricht,
sondern auch von der Uberzeugung, dass der Sinn unserer Wahrnehmung
sich bereits auf der Ebene dieser Qualitdten vollstdndig entschliisseln las-
se.?* Dass diese Art des Denkens den Wahrnehmungsprozess missversteht
macht Merleau-Ponty anhand der Miiller-Lyer-Illusion deutlich. Das Pha-
nomen ist hier das folgende: Eine horizontale Linie wird zwischen zwei
Spitzwinkel eingeschlossen, die mit den Enden der Linie zusammenfallen.
Zeigen die Spitzen nach auBlen, erscheint die Linie kiirzer, als wenn die
Pfeilspitzen nach innen zeigen. Das objektive Denken, so zeigt Merleau-
Ponty, kann dieses Phanomen nicht erkldren, weil es nicht deutlich zu ma-
chen vermag, warum die gleiche Linie einmal linger und einmal kiirzer
wahrgenommen wird, da die Sinnesdaten der Linie doch in beiden Féllen
die gleichen sind. Dem objektiven Denken bleibt daher nur, die Illusion
als eine intellektuelle Fehlinterpretation dieser Daten zu deuten. Damit
entwertet es aber unsere gelebte Erfahrung, fiir welche die Linie ja tat-

23 Maurice Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung, aus d. Franz. v. Ru-
dolf Boehm, Berlin: Walter de Gruyter 1966, 159.
24 Ebd., 23-26.

91

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

sdchlich einmal langer und einmal kiirzer erscheint. Es trdgt so zu eben
jenem Prozess der Herabsetzung der lebensweltlicher Erfahrung gegen-
iiber wissenschaftlicher Erkenntnis bei, den bereits Husserl ins Zentrum
seiner Wissenschaftskritik gestellt hatte und von dem Merleau-Ponty fest-
hilt: ,,Wenden wir jetzt der Wahrnehmungserfahrung uns zu, so entdecken
wir, dall die Wissenschaft nur ein Scheinbild der Subjektivitit zu konstru-
ieren vermocht hat: [...] sie unterwirft die phdnomenale Welt Kategorien,
die nur fiir die Welt der Wissenschaft Sinn haben.***

Um die Miiller-Lyer-Illusion angemessen zu erkléren, gilt es fiir Mer-
leau-Ponty neu anzusetzen. Zwei Punkte sind fiir ihn dabei von Bedeu-
tung: Erstens gilt es mit der Gestalttheorie zu verstehen, dass unsere
Wahrnehmung von iibergreifenden Organisationsprinzipien strukturiert
wird. Das einfachste dieser Organisationsprinzipien ist die Struktur von
Punkt und Hintergrund. An ihm zeigt sich, dass das Wahrgenommene stets
»im Umkreis von Anderem® liegt und erst aus diesem Zusammenspiel
heraus seinen Sinn entfaltet.”® Im Gegensatz zur Konstanzhypothese geht
die Gestalttheorie also von einem holistischen Konzept von Wahrnehmung
aus, in welchem die einzelnen Elemente der Wahrnehmung in Relation
zueinander stehen und daraus ihre Bedeutung beziehen. Wéhrend die Ge-
stalttheorie nun in ihren Anfidngen noch geglaubt hat, die grundlegenden
Gestaltfunktionen menschlicher Wahrnehmung freilegen zu kodnnen, ver-
weist Merleau-Ponty darauf, dass eine ,,gute Form“ nicht deshalb ihre
Verwirklichung findet, ,,weil sie in irgendeinem metaphysischen Himmel
an sich gut wére, sondern gut ist sie, weil sie in unserer Erfahrung sich
verwirklicht findet“.?” Merleau-Ponty weist hier darauf hin, dass das Ge-
staltsehen selbst eine Sache der praktischen Einiibung ist. Bezieht man das
zurlick auf die Miiller-Lyer-Tauschung, kann man etwa mit Richard Gre-
gory argumentieren, dass die Illusion auf Basis der Organisation raumli-
cher Anordnungen in der westlichen Hemisphéire zustande kommt. Die
entsprechende hiusliche Lebensweise geht ndmlich damit einher, dass die
Konfiguration ,,Winkel nach innen* der Gestalt eines nahe gelegenen Ob-

25 Ebd., 30.

26 Ebd., 22.

27 Ebd., 36. Zu Merleau-Pontys Auseinandersetzung mit der Gestalttheorie vgl. Sara
Heindmaa, ,,Phenomenological Responses to Gestalt Psychology®, in: dies. und
Martina Reuter (Hg.), Psychology and Philosophy: Inquiries into the Soul from La-
te Scholasticism to Contemporary Thought, Dordrecht: Springer 2009, 263-284;
sowie: Selin Gerlek, Korporalitit und Praxis. Revision der Leib-Korper-Differenz
in Maurice Merleau-Pontys philosophischem Werk, Paderborn: Fink 2020, Kap. 1.

92

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

jekts wie etwa einem Teppich oder einem Tisch entspricht und die Konfi-
guration ,,Winkel nach auflen” einem weit entfernten Objekt wie den
Zimmerecken.?® Die Gestalten, welche die entsprechenden Illusionen er-
zeugen, haben ihre Wurzel also nicht in einem platonischen Ideenhimmel,
sondern vielmehr in unserem praktischen Umgang mit der Welt selbst.
Hier schlie3t auch der zweite Punkt an, mit dem Merleau-Ponty seine Er-
lauterung der Miiller-Lyer-Tauschung versieht: Fiir die Betrachterin sind
die zwei présentierten Linien zunédchst weder gleich noch ungleich lang,
sondern einfach ,,anders“.?’ Und die mit diesem Anderssein verbundene
Unbestimmtheit gilt es nicht als einen Mangel zu verstehen, sondern viel-
mehr als Zeichen der Weltoffenheit unserer Wahrnehmung und der mit ihr
gegebenen Moglichkeit, sich in immer weiteren Wahrnehmungskontexten
fortzubilden.

Wenn wir mit Merleau-Ponty nun festhalten diirfen, dass unsere Wahr-
nehmung aus Gestalten resultiert, welche die wahrgenommene Welt situa-
tiv auf der Basis historisch gewachsener lebensweltlicher Erfahrungskon-
texte als relationales Ganzes strukturieren, dann ldsst sich diese Einsicht
nun folgendermaBen fiir unsere Uberlegungen fruchtbar machen: Episte-
mische Macht muss als ein gestaltbildendes Prinzip unserer Sinnlichkeit
verstanden werden. Sie wirkt nicht als Kalkiil, das im Anschluss an unsere
Wahrnehmung eine Einschétzung von Anderen liefert, sondern sie leitet
vielmehr das Zustandekommen unserer Wahrnehmung selbst an, indem sie
die Organisationsprinzipien bereitstellt, mittels derer wir Andere in be-
stimmten weltlichen Kontexten wahrnehmen. In Analogie zu unserem
Beispiel gesprochen: Ebenso wie die verschiedenen Winkel die Miiller-
Lyer’schen Linien einmal kleiner und einmal gréBer erscheinen lassen,
kann epistemische Macht unterschiedliche Kredibilititswahrnehmungen
hervorrufen, die etwa darin bestehen, dass wir Weille systematisch mit ei-
nem Kredibilitdtsiiberschuss ausstatten, Schwarze hingegen mit einem
Kredibilititsdefizit. Ein einfaches Beispiel dafiir betrifft die unterschiedli-
che Wahrnehmung und Bewertung von Namen. So zeigt beispielsweise
eine Studie, dass Human-Ressource-Manager identische Bewerbungen, je
nachdem ob sie von einer Person mit einem weifl klingenden Namen wie
Emily oder Greg oder einem afro-amerikanisch klingenden Namen wie
Latisha oder Jamal eingereicht wurde, unterschiedlich in ihrer Qualitét

28 Richard L. Gregory, Eye and Brain, New York, McGraw Hill 1966, Kap. 10.
29 Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung, 30.

93

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

bewerten — selbst dann, wenn sie sich flir Vielfalt am Arbeitsplatz einset-
zen.*® In solchen Fillen fungieren rassistische Vorurteile — wie Gail Weiss
bemerkt — als ,,Horizont* der Wahrnehmung, vor dem sich dann bestimm-
te Gestalten abheben.’! Entscheidend ist, dass Kredibilititsdefizite solchen
Gestalten nicht nachtraglich angeheftet oder zugeschrieben werden, son-
dern gleichsam in die Gestalt, wie sie sich von sich aus présentiert, einge-
lassen sind. Entsprechend konnen wir mit den Mitteln einer phdnomeno-
logischen Wahrnehmungstheorie der Rede davon, dass wir einer anderen
Person ihre Glaubwiirdigkeit ,ansehen‘ also tatsdchlich Sinn abgewinnen.
Die sich hier andeutenden Effekte epistemischer Macht auf unsere
Wahrnehmung lassen sich besser verstehen, wenn wir auf ein Beispiel von
Linda Martin Alcoff zuriickgreifen. Alcoff schildert den Fall eines asia-
tisch-amerikanischen Dozenten, der an einer amerikanischen Universitit
einen Einfilhrungskurs in Philosophie vor fast ausschlieBlich weiflen Stu-
dierenden hilt.>> Anfinglich herrscht bei den Studierenden Skepsis, ob sie
von diesem Dozenten etwas iiber die grofen Klassiker der européischen
Philosophie wie Descartes, Leibnitz oder Hegel lernen kénnen. In Bezug
auf die Kompetenz, solche Inhalte zu vermitteln, scheint unter ihnen auf-
grund der dueren Erscheinung der Herkunft des Dozenten zundchst ein-
mal Zweifel zu herrschen. Ein Zweifel, den es wahrscheinlich bei einem
Dozenten, dessen Herkunft nicht rassifiziert ist, nicht gegeben hitte.
Gleichwohl nun, so berichtet Alcoff, gelingt es dem Dozenten im Zuge der
Lehre und der Arbeit am Material die Anerkennung der Studierenden zu
gewinnen. Im Laufe des Semesters stellt sich so ein Vertrauensverhéltnis
im Seminar ein. Das wird jedoch in dem Moment gestort, in dem ein Text
iiber die kognitive Dimension von Rassismus auf dem Lehrplan steht.
Schlagartig &ndert sich die Situation im Seminar: Nun tritt die rassifizierte
Identitdt des Dozenten wieder in den Vordergrund und das zuvor etablierte

30 Vgl. Ngo, Habits of Racism, 33. Sally Haslanger diskutiert ein dhnliches Phéno-
men im Bildungskontext und macht deutlich, wie epistemische Macht auch hinter
dem Riicken jener Beteiligten wirkt, die sich frei von Vorurteilen wéhnen. Vgl.
Sally Haslanger, ,,Studying While Black. Trust, Opportunity, and Disrespect®, in:
Du Bois Review, Jg. 11, Heft 1,2014, 109-136.

31 Weiss schildert das Wirken solcher Horizonte eindrucksvoll am Fall des ,,Rodney
King beating*, indem sie nachzeichnet, wie dessen ,bedrohliches Erscheinen® fiir
die Polizisten durch ein rassistisch saturiertes Feld der Sichtbarkeit ermdglicht
wird. Vgl. Weiss, Refiguring the Ordinary, 102ff.

32 Linda Martin Alcoff, Visible Identities. Race, Gender, and the Self, New York:
Oxford University Press 2006, 192.

94

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

Vertrauen in seine Lehre weicht einer skeptischen Haltung gegeniiber sei-
nen Analyse. Der Dozent spiirt, wie seine eigene Autoritdt gegeniiber den
Studierenden schwindet und sich wieder jener Zweifel an seiner Kredibili-
tdt einstellt, der das Seminar zu Beginn beherrscht hat. Das Beispiel illus-
triert zweierlei: erstens, dass die Wahrnehmung von rassifizierten Identita-
ten zu ungerechtfertigten Kredibilititsdefiziten fithren kann und zweitens,
dass diese Wahrnehmung nicht statisch, sondern vielmehr dynamisch ist.
Die Wirkung von Vorurteilen ist nicht determinierend, sondern situativ
und offen. Unsere Wahrnehmung von Personen kann sich in der Zeit ver-
andern: sie kann mal dichter und feinkorniger, dann wieder abstrakter und
grobkorniger sein, so dass Vorurteile mal mehr mal weniger in einer Situa-
tion wirksam werden. Die Struktur dieses Szenarios, so Alcoff, habe sie
selbst oft in ihrer Lehre erlebt, wenn es um Themen wie Rassismus oder
Sexismus ging. Zusammenfassend hélt sie dazu fest: ,,Die epistemische
Autoritit wird Lehrenden of Color entzogen, wenn sie Fragen von race
ansprechen, und Frauen, wenn sie Fragen von gender thematisieren. P16tz-
lich verlieren weile Studierende ihre analytische Gelehrigkeit und entwi-
ckeln eine scharfe Kritik einer scheinbar voreingenommenen Methodik.
Die sichtbare Identitdt der Lehrenden konterkariert in solchen Situationen
ihre Anspriiche auf Objektivitit oder ihre Autoritit als Wissende.**?

Um die Wirkméchtigkeit von Vorurteilen im Wahrnehmungsprozess
besser einzuordnen, sollten wir uns nun zunichst vor Augen fiihren, dass
Vorurteile eine grundsétzliche Rolle im Verstehensprozess spielen. Hans-
Georg Gadamer hat in diesem Zusammenhang von der ,,Vorurteilshaf-
tigkeit alles Verstehens* gesprochen.** Gemeint ist damit, dass jeder Ver-
stehensprozess von Anfang an in einem bestimmten Erwartungshorizont
operiert, durch welchen die jeweiligen Wahrnehmungsphénomene ihren
jeweiligen Sinn erhalten. Gadamer weist dabei darauf hin, dass ein Vorur-
teil begriffsgeschichtlich zunichst nichts anderes als ein vorlaufiges Urteil
auf dem Weg zu einem abschliefenden Urteil meint. Das Vorurteil bildet
fiir ihn dabei genau deshalb einen sinnvollen Ausgangspunkt fiir das Ver-
stidndnis einer Sache, weil sich in ihm das kulturelle Wissen einer Gesell-
schaft sedimentiert hat. Vorurteile schopfen wir aus Traditionen, Sitten
und Gewohnheiten, die uns in Kontakt mit einem historischen Zeitgeist
halten. Sie sorgen dafiir, dass unser Verstehensprozess seinen Ausgang

33 Ebd., 193 (eigene Ubersetzung).
34 Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik. Gesammelte Werke, Bd. 1, Tiibingen: Mohr 1990, 274.

95

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

vom jeweiligen historischen Niveau der gesellschaftlichen Rationalitét
nimmt. Entsprechend hélt Gadamer fest: ,,Es bedarf einer grundsitzlichen
Rehabilitierung des Vorurteils und einer Anerkennung dessen, dass es legi-
time Vorurteile gibt, wenn man der endlich-geschichtlichen Seinsweise
des Menschen gerecht werden will.*“*® Trotz dieser Nobilitierung des Vor-
urteils betont Gadamer gleichwohl, dass der Verstehensprozess nicht bei
seinen initialen Vorurteilen stehen bleiben darf, sondern offen fiir Revisio-
nen bleiben muss, die sich aus der Auseinandersetzung mit der Sache
selbst ergeben.*® Eine solche Revision ist fiir Gadamer aber wiederum nur
moglich, wenn wir bereit sind, ,,der eigenen Voreingenommenheit innezu-
sein*.” Nur durch die Einklammerung unserer eigenen Vorurteile nimlich
erhélt die Sache die Mdglichkeit, sich aus den Erwartungshorizonten des
Vorurteils zu 16sen und sich gleichsam von sich her zu zeigen. Zum Prob-
lem wird eine solche Einstellung dort, wo ,,undurchschaute Vorurteile* am
Werk sind, die uns in ihrem geschichtlichen Ursprung nicht mehr zugéng-
lich sind.*® Solche undurchschauten Vorurteile sind fiir Gadamer nun aber
je schon Teil der hermeneutischen Situation: ,,Wir bestimmen den Begriff
der Situation eben dadurch, dal} sie einen Standort darstellt, der die M6g-
lichkeiten des Sehens beschrinkt*.3’ Die Gebundenheit der eigenen Sicht
an die Situation bringt Gadamer nun mit dem Begriff des ,,Horizonts* zum
Ausdruck.*® Dieser bezieht sich nicht nur auf die Situiertheit dessen, was
wir jeweils aktual sehen konnen, sondern auch darauf, wie wir selbst zu
uns in ein Verhiltnis treten konnen. Auch unsere kritischen Kapazititen
miissen ja als Teil einer Uberlieferungsgeschichte verstanden werden, aus

35 Ebd., 281. Eben diese situierende Funktion des Vorurteils ist fiir Gadamer im Zuge
der Aufklarung in Vergessenheit geraten. Hier entsteht aus seiner Sicht ein ,,Vorur-
teil gegen die Vorurteile {iberhaupt“ (ebd., 275).

36 Alcoff hat gezeigt, dass aus Gadamers Betonung der Bedeutung von Tradition kein
struktureller Konservatismus folgt, der emanzipativem Wandel skeptisch gegen-
iibersteht, wie viele Feministinnen befiirchten, sondern dass es ihm vielmehr um
die ErschlieBung der jeweiligen Gegenwart aus einer Vergangenheit heraus geht.
Das schliefit nicht aus, dass sowohl Vergangenheit als auch Gegenwart zum Ge-
genstand kritischer Befragungen werden. Vgl. Linda Martin Alcoff, ,,Gadamer’s
Feminist Epistemology®, in: Lorraine Code (Hg.), Feminist Interpretations of
Hans-Georg Gadamer, University Park: Pennsylvania State University Press 2003,
231-257.

37 Gadamer, Wahrheit und Methode., 274.

38 Ebd.

39 Ebd., 307.

40 Ebd.

96

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

der wir uns nicht vollstdndig herausreflektieren konnen. Eben diese Situa-
tion hat nun zur Folge, dass dem Ort des Anderen eine besondere Bedeu-
tung fiir die Erweiterung unseres Horizontes zukommt: Von dort aus sind
nimlich jene Anst6Be mdglich, durch welche die mit unserer Situation
einhergehenden undurchschauten Vorurteile sich melden und bisher unzu-
géangliche kritische Reflexionsleistungen in Gang gesetzt werden konnen.
Die grofBite Bedrohung fiir die Aufdeckung von Vorurteilen geht daher von
einer Schliefung des hermeneutischen Prozesses aus, welche unsere An-
sprechbarkeit durch Andere unterminiert. Da epistemische Macht nun in
eben jenem Sinne funktioniert, stellt ihre Bewailtigung eine besondere
Herausforderung dar.

Zwei Effekte epistemischer Macht

Im letzten Abschnitt haben wir gesehen, wie sich das epistemische Kon-
zept der Wahrnehmungsurteile im Riickgriff auf die phdnomenologische
Tradition theoretisch prazisieren ldsst. Deutlich wurde dabei, dass es sich
bei Vorurteilen nicht um nachtrigliche Bewertungen unserer Wahrneh-
mung handelt, sondern um Voreingenommenheiten, die in unserer Perzep-
tion selbst gestaltbildend am Werk sind. Vorurteile, welche die mangelnde
Rationalitit von Frauen betreffen, konnen so beispielsweise zur Gestalt
der ,hysterischen Weiblichkeit® fithren; Vorurteile, welche sich auf eine
vermeintlich ziigellose Instinkthaftigkeit von Schwarzen beziehen, erzeu-
gen die Gestalt des ,unmiindigen Schwarzen‘; und Vorurteile, welche tiber
die mangelnde Tugendhaftigkeit der Oberschicht klagen, lassen die Gestalt
der ,korrumpierten Eliten‘ aufscheinen. Das sind freilich nur drei sehr all-
gemeine Gestalten, die je nach kommunikativer Situation und sozialem
Kontext variieren und ihre Wirkméchtigkeit entfalten kénnen. Wahrneh-
mungsvorurteile wirken nicht immer auf die gleiche Weise, sondern sie
passen sich ihren Umgebungen flexibel an, so dass das Bild der ,hysteri-
schen Weiblichkeit® neben dem Bild einer spezifischen ,weiblichen Intui-
tion‘, das Bild des ,unmiindigen Schwarzen‘ neben dem Bild der ,schwar-
zen Findigkeit* und das Bild ,korrumpierter Eliten‘ neben dem Bild ,un-
ternehmerischer Ehre® existieren kann. Im weiteren Verlauf soll es mir nun
nicht darum gehen, solche Vorurteilsgestalten und ihre Kontexte weiter zu
verfolgen, sondern vielmehr darum, die Wirkungsweise und Effekte epis-
temischer Macht in Bezug auf die Konstitution unserer gemeinsamen Welt
genauer zu verstehen. Ins Zentrum werde ich dabei die Phdnomene des
epistemischen Schweigens und der epistemischen Ignoranz stellen, weil

97

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

diese in ihrer Gesamtheit einen wesentlichen Anteil an der asymmetri-
schen Aufteilung der uns gemeinsamen Welt haben.

Beginnen wir zunéchst mit der Frage nach der Wirkungsweise episte-
mischer Macht. Fricker bestimmt Macht zundchst generell als die Fahig-
keit, die Handlungen von Anderen auf aktive oder passive Weise kontrol-
lieren zu konnen.*! So iibt etwa die Polizei aktive Macht iiberall dort aus,
wo ihre Pridsenz fiir die Einhaltung der Rechtsordnung sorgt, passive
Macht {ibt sie dagegen aus, wenn sie auf die Verhaltensweisen der Bevol-
kerung auch dann einwirkt, wenn sie gerade nicht anwesend ist. Die aktive
und passive Macht zur Kontrolle der Handlungen von Anderen ist dabei
auf ein weites soziales Netzwerk angewiesen: Sie funktioniert nur vor dem
Hintergrund einer Reihe ineinandergreifender gesellschaftlicher Institutio-
nen. Die Verfolgung von Straftaten etwa ist effektiv nur im Zusammen-
spiel mit einer richtenden Gewalt und einem Strafvollzugssystem moglich.
Das Machtpotential steigert sich nun in dem MaBe, wie sich die Vernet-
zung der Macht steigert und neben notwendigen Verkniipfungen zu Ge-
richten und Gefangnissen auch nicht-notwendige Verkniipfungen z.B. zum
Arbeits- oder Wohnungsmarkt umfasst. Das ist etwa dann der Fall, wenn
sich ein Eintrag im Fiihrungszeugnis nachteilig auf die Arbeitsplatz- oder
Wohnungssuche auswirkt. Macht basiert also auf einem verzweigten
Netzwerk, das unterschiedliche gesellschaftliche Funktionsbereiche mitei-
nander verbindet. Und das gilt auch fiir epistemische Macht: Negative
Vorurteile iiber soziale Identitdten sind umso maéchtiger, je mehr gesell-
schaftliche Bereiche durch sie strukturiert und koordiniert werden. So mag
eine bestimmte Gruppe von Wissenschaftler innen auf einer Konferenz
zwar wegen ihrer methodischen Ansichten marginalisiert und beldchelt
werden, dieser Ausschluss wird aber zumeist nur fiir diesen ganz spezifi-
schen Kontext gelten und daher weniger gravierend sein als jener, der
durch ,Identitétsvorurteile” aus den Bereichen class, race oder gender
hervorgerufen wird, die sich durch ganz unterschiedliche soziale Kontexte
wie Familie, Arbeit oder Politik hindurchziehen.*?

Epistemische Macht geht mit epistemischen Begiinstigungen und Be-
nachteiligungen einher. Epistemische Privilegien etwa kdnnen sich im ein-
fachen Zugang zu Informationen, multiplen Moglichkeiten der Wis-
sensakkumulation und der miihelosen Ausiibung von Autoritdt in episte-

41 Fricker, Epistemic Injustice, 13.
42 Ebd., 27.

98

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

mischen Fragen zeigen. Epistemische Benachteiligung dagegen geht mit
einem erschwerten Zugang zu Informationen, Hiirden in der Akkumulati-
on von Wissen und eingeschrankter epistemischer Autoritdt einher. Beide
tragen durch ihre langfristige und dauerhafte Wirkung zur Ausbildung von
epistemischen Dispositionen bei. Eine Reihe solcher Dispositionen hat Jo-
s¢ Medina in seiner Studie The Epistemology of Resistance hervorgeho-
ben.** Epistemische Privilegierung, so argumentiert er, kann zunichst
leicht zu epistemischer Arroganz fithren. Was damit gemeint ist, macht er
im Riickgriff auf die Sklavenhaltergesellschaften der Siidstaaten deutlich.
Epistemische Arroganz entsteht hier dadurch, dass die weilen Herren es
nicht gewohnt sind, von ihren Schwarzen Sklaven infrage gestellt zu wer-
den. Weil es ihnen dadurch an Widerspruch und der damit verbundenen
Erfahrung, in epistemischen Dingen falsch liegen zu kdénnen, mangelt,
neigen sie dazu, einen kognitiven Uberlegenheitskomplex zu entwickeln.
Epistemische Bequemlichkeit meint dagegen den Umstand, dass sich die
weillen Herren aufgrund ihrer bevorzugten Stellung nicht um die Besor-
gung einer Vielzahl von Dingen des alltdglichen Lebens kiimmern miis-
sen, was hermeneutische Liicken im Wissen iiber die gemeinsame Welt
und einen Mangel an Neugier fiir die Perspektive von Anderen zur Folge
haben kann. Unter epistemischer Engstirnigkeit schlieBlich versteht Medi-
na eine Haltung der Ignoranz, die darin besteht, bestimmte Dinge nicht
wissen zu wollen. Im Unterschied zur epistemischen Bequemlichkeit geht
es hier nicht um Dinge, die man nicht wissen muss, sondern um Dinge, die
man nicht wissen will, weil sie das eigene Selbst- und Weltbild infrage
stellen wiirden. Epistemische Engstirnigkeit konnen wir entsprechend als
eine Haltung verstehen, welche dem Streit um die gemeinsame Welt aus-
weicht, insofern sie nur die Kenntnisnahme jener Perspektiven zuldsst,
welche die eigene Weltsicht nicht unterminieren. Auch auf der Seite von
marginalisierten Subjekten kann epistemische Macht zur Ausbildung von
Dispositionen fiihren. Medina hebt hier insbesondere die Disposition zum
,.Ego-Skeptizismus* hervor.** Sie zeigt sich in einem mangelnden Glauben
an die Realitdtshaltigkeit der eigenen Erfahrungen und der Wirksamkeit
des eigenen Handelns. Charles Mills spricht diesbeziiglich davon, dass
Herrschaft auf Seiten der Unterdriickten ,,hdufig von Selbstzweifeln be-

43 José Medina, The Epistemology of Resistance. Gender and Racial Oppression, Ep-
istemic Injustice, and Resistant Imaginations, New York: Oxford University Press
2013, 31ff.

44 Ebd., 42.

99

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

gleitet ist, von Zweifeln, ob man ein echter Mensch ist, der Respekt ver-
dient, oder ob man vielleicht ein minderwertiges Wesen ist, das die Be-
handlung, die man erfihrt, verdient.*> Insofern epistemische Macht die
Ausbildung der genannten Dispositionen befordert, kann sie als ein we-
sentliches Mittel fiir die reibungslose Reproduktion von Herrschaft ange-
sehen werden. Als ideologisches Machtinstrument sorgt sie dafiir, dass die
Individuen sich an ihrem jeweiligen gesellschaftlichen Platz zu Hause fiih-
len und nicht gegen ihre Beherrschung aufbegehren.*® Nun ist jedoch frei-
lich keine Ideologie so kohérent und geschlossen, dass sie nicht auch im-
mer Momente des Widerstandes hervorbringen oder zulassen wiirde. Be-
vor ich auf solche Briiche eingehe, will ich hier jedoch zunichst einige
wichtige Effekte epistemischer Macht genauer skizzieren.

Die Effekte epistemischer Macht werden von Fricker in ihrer Studie
anhand von Harpers Lees Novelle Wer die Nachtigall stort herausgearbei-
tet. Ich will diese Analyse hier aufnehmen und vertiefen. Der Roman spielt
in den Siidstaaten der 1930er Jahre und handelt von einem Gerichtsverfah-
ren, in welchem der Schwarze Tom Robinson angeklagt ist, ein weilles
Midchen namens Mayella Ewell sexuell missbraucht zu haben. In Wirk-
lichkeit war es jedoch Mayella, die Tom Avancen gemacht und ihn gekiisst
hat. Als ihr Vater Bob Ewell unvorhergesehenerweise zu eben dieser Sze-
ne hinzukommt, verpriigelt er Mayella fiir ihre Tat, und gibt diese Verlet-
zungen spater als Spuren einer Vergewaltigung durch Tom aus. Eine Dar-
stellung, die von Mayella so auch vor Gericht gestiitzt wird. Der Roman
handelt nun von der vergeblichen Verteidigung Toms. Dabei wird nicht
nur deutlich, dass die Aussagen Toms in den Augen der weilen Jury viel
weniger Kredibilitdt besitzen als diejenigen Mayellas, sondern auch, dass
alle Indizien, welche fiir die Unschuld Toms sprechen, von den Geschwo-
renen ignoriert werden: etwa der Umstand, dass die Prellungen und Ver-
letzungen, die Mayella davongetragen hat, von jemandem stammen miis-
sen, der mit seiner linken Hand zugeschlagen hat, Toms linker Arm aber
seit einem Arbeitsunfall mit einer Baumwollmaschine in seiner Jugend de-

45 Charles Mills, ,,Non-Cartesian Sums: Philosophy and the African-American Expe-
rience, in: Blackness Visible: Essays on Philosophy and Race, Ithaca: Cornell
University Press 1998, 1-20, hier: 9 (eigene Ubersetzung).

46 Mit der Bindungskraft von Herrschaftsverhéltnissen habe ich mich auseinanderge-
setzt in: ,,Anerkennung und Abhéngigkeit. Zur Bindungskraft gesellschaftlicher
Ungleichheitsverhaltnisse nach Hegel“, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie,
62:2,2014, S. 279-296.

100

- am 20,01.2026, 110111,


https://ub-deposit.fernuni-hagen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/mir_derivate_00000902/Herrmann_Anerkennung_und_Abhaengigkeit_2014.pdf
https://ub-deposit.fernuni-hagen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/mir_derivate_00000902/Herrmann_Anerkennung_und_Abhaengigkeit_2014.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ub-deposit.fernuni-hagen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/mir_derivate_00000902/Herrmann_Anerkennung_und_Abhaengigkeit_2014.pdf
https://ub-deposit.fernuni-hagen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/mir_derivate_00000902/Herrmann_Anerkennung_und_Abhaengigkeit_2014.pdf

2. Epistemische Macht

formiert ist. Der Gerichtsprozess nimmt nun die Form eines epistemischen
Machtkampfs zwischen der anklagenden und der verteidigenden Partei an,
an der sich unterschiedliche Effekte epistemischer Macht festmachen las-
sen:

(1) Epistemisches Schweigen: Fir Miranda Fricker stellt das Gerichts-
verfahren zunéchst einen exemplarischen Fall dessen dar, was sie ,,testi-
moniale Ungerechtigkeit” nennt.*’ Diese besteht in unserem Fall schlicht
und ergreifend darin, dass Toms Aussage, dass er Mayella nicht miss-
braucht habe, aufgrund des negativen Vorurteils ,,Alle Schwarzen liigen*
kein Glauben geschenkt wird. Dieser Umstand resultiert daraus, dass Tom
in einem Regime epistemischer Macht aufgrund seiner sozialen Identitét
als Schwarzer Mann nur geringe Kredibilitdt zugeschrieben wird, wodurch
seine wiederholte Beteuerung, dass er Mayella nichts angetan habe, keine
Glaubwiirdigkeit besitzt. Daran kann auch der Umstand nichts &ndern,
dass Toms Anwalt Atticus Finch im Zuge seiner Befragung demonstrieren
kann, dass Tom einen tadellosen moralischen Charakter besitzt und sich
gegeniiber Mayella in der Vergangenheit stets anstdndig und hilfsbereit
gezeigt hat. Die Aussagen von Tom vermogen aufgrund negativer Vorur-
teile iiber seine soziale Identitét nichts bei der Jury auszurichten. Den spe-
zifischen Machteffekt, der in diesem Fall hervorgerufen wird, konnen wir
als epistemisches Zum-Schweigen-bringen bezeichnen. Zwei Formen ei-
nes solchen Zum-Schweigen-bringens kdnnen dabei zunéchst unterschie-
den werden. Ein lokutiondres Zum-Schweigen-bringen, das wir iiberall
dort finden, wo eine Person erst gar nicht nach Informationen gefragt und
in der Kommunikation auflen vor gelassen wird, und ein hermeneutisches
Zum-Schweigen-bringen, das iiberall dort am Werk ist, wo den Aussagen
einer Person zwar Informationen entnommen werden, die Interpretation
dieser Informationen durch die sprechende Person aber keine Rolle
spielt.*® Wihrend Tom in der Gerichtsszene in der Lage ist, die erste Form
des Schweigens zu durchbrechen, weil es ihm im Zeugenstand von seinem
Anwalt ermoglicht wird, die eigentlichen Geschehnisse zu berichten, ist es
ihm nicht méglich, die zweite Form des Schweigens zu brechen. Deutlich
wird das daran, wie der Staatsanwalt mit Toms Aussage umgeht, dass er
vom Haus der Ewells weggerannt ist. Tom begriindet das damit, dass er
Angst hatte, dass Mayellas Vater die Szene falsch deutet und ihm gegen-

47 Fricker, Epistemic Injustice, 17.
48 Ebd., 130ff.

101

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

iiber gewalttitig wird. Das Wegrennen, das aus Angst vor epistemischer
Missdeutung resultiert, wird nun aber seinerseits vom Staatsanwalt wieder
zum Gegenstand einer epistemischen Missdeutung, insofern es von ihm
als Schuldeingestindnis verstanden wird. Das Problem dieser Szene be-
steht dabei darin, dass Toms Aussage vom Staatsanwalt auf ihren reinen
Informationswert reduziert wird, ohne die Interpretation dieser Informati-
on durch Tom zu beriicksichtigen. Der von Tom intendierte Aussagegehalt
wird damit hermeneutisch zum Schweigen gebracht.

Medina hat im Anschluss an Fricker zu zeigen versucht, dass in der
Szene noch eine weitere Form des Zum-Schweigen-bringens am Werk ist,
die aus Reziprozititsdefiziten resultiert.*’ Diese finden wir dort, wo es den
Teilnehmenden zwar moglich ist, als selbstinterpretierende Sprecher in
aufzutreten, sie aufgrund asymmetrischer Kommunikationsverhéltnisse
jedoch nur als antwortende und nicht als fragende Person fungieren kon-
nen. In solchen Fillen, so Medina, untersteht das eigene Sprechen weiter-
hin der Kontrolle von Anderen. Auch diese dritte Form des Zum-
Schweigen-bringens ist in die Gerichtsszene eingelassen, insofern Tom
stets gezwungen ist, auf die tendenziosen Fragen des Staatsanwaltes zu
antworten, dabei jedoch nicht in der Lage ist, die mit den Fragen verbun-
denen Implikationen zum Gegenstand zu machen, weil er als Zeuge einer-
seits auf seine Rolle als Befragter festgelegt ist und er es sich andererseits
nicht erlauben kann, aus dieser Rolle zu fallen und zum kommunikativen
Gegenangriff iiberzugehen, weil ihm das als Respektlosigkeit gegentiber
einem Weillen ausgelegt wiirde, was im Kontext des Gerichtsverfahrens
fatal wire. Im Kontrast dazu ist es Mayella moglich, bei ihrer Befragung
durch Finch in eine andere kommunikative Rolle zu wechseln. Als sie von
ihm bei ihrer Befragung nach und nach in Widerspriiche verstrickt wird,
die auf die Unwahrheit ihrer Geschichte hindeuten, erklért sie kurzerhand,
dass sie nur eines zu sagen habe und dariiber hinaus keine Fragen mehr
beantworten werde: Tom habe sie missbraucht und wenn die Jury nichts
dagegen zu tun gedenke, dann sei sie schlicht und ergreifend feige.’® Auch
wenn fraglich ist, ob diese Zurschaustellung zu Mayellas Gunsten ist oder
zu ihrer Selbstentlarvung fiihrt, zeigt sich an ihr, dass es Mayella im Un-
terschied zu Tom als weiler Person moglich ist, zurlickzusprechen und
sich so gegen ihr Zum-Schweigen-gebracht-werden zu wehren.

49 Medina, The Epistemology of Resistance, 93f.
50 Harper Lee, To Kill a Mockingbird, Essex: Heinemann 1966, 194.

102

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

(2) Epistemische Ignoranz: Epistemische Ignoranz scheint zunichst
einfach die Riickseite epistemischen Schweigens zu sein. Denn wo das
Sprechen marginalisierter Subjekte aufgrund lokutionirer, hermeneuti-
scher oder responsiver Entméchtigungsstrategien nicht gehort wird, kann
es auf Seiten der Horenden nicht zu epistemischen Lernprozessen kom-
men. Epistemische Ignoranz scheint also aus epistemischem Schweigen zu
folgen. Dass epistemische Ignoranz jedoch auch als ein eigenstindiger Ef-
fekt epistemischer Macht verstanden werden muss, zeigt sich iiberall dort,
wo Ignoranz nicht die Folge von epistemischem Schweigen ist, sondern
sich auch dort einstellt, wo Subjekte dazu in der Lage sind, zu sprechen.
Einschlégig hierfiir ist eben jene Szene, in der es Finch darum geht, deut-
lich zu machen, dass die Tatsache, dass Mayellas rechte Gesichtshélfte
blau ist, davon Zeugnis ablegt, dass der Tater Linkshidnder gewesen sein
muss. Damit ist es nicht nur hochst unwahrscheinlich, dass Tom die Tat
begangen hat, weil sein linker Arm nach einem Unfall nicht zu gebrauchen
ist, vielmehr liegt es nahe, dass Mayella durch ihren Vater misshandelt
worden ist, da dieser, wie Finch im Zuge von dessen Befragung freilegt,
Linkshénder ist. Die epistemischen Einsichten, die Finch hier préasentiert,
werden von der Jury jedoch ignoriert. Gaile Polhaus hat in diesem Zu-
sammenhang von einer ,hermeneutischen Ignoranz* der Geschworenen
gesprochen.’! Worauf genau sich diese Ignoranz bezieht, macht sie an fol-
gender Szene deutlich: Der Staatsanwalt stellt Tom die Frage, warum er
auf seinem Weg zur Arbeit so oft am Haus der Ewells Halt gemacht und
Mayella bei der Hausarbeit geholfen hat, obwohl er dafiir keine finanzielle
Entschiddigung erhalten hat. Tom antwortet, dass Mayella ihm leid getan
habe, worauthin der Staatsanwalt empdrt zuriickfragt: ,,Sie tat Dir leid, Sie
tat Dir leid?*** In dieser entgeisterten Frage kommt zum Ausdruck, dass
Tom etwas fiir den weilen Staatsanwalt Unvorstellbares gesagt hat. Das
hat seinen Grund darin, dass in einer rassistischen Gesellschaft eine Hie-
rarchie besteht, an dessen Spitze der weille Mann, gefolgt von der weillen
Frau steht, auf die mit einigem Abstand der Schwarze Mann und die
Schwarze Frau folgen. Mitleid wird dabei als ein Gefiihl verstanden, das
nur fop-down verlaufen kann. In dem Moment, in dem Tom Mitleid mit
Mayella hat, mafit er sich daher an, in der hierarchischen Gesellschafts-

51 Gaile Polhaus Jr., ,,Relational Knowing and Epistemic Injustice: Toward a Theory
of ,Willful Hermeneutical Ignorance*, in: Hypatia, Jg. 27, Heft 4, 2012, 715-735,
hier: 716.

52 Lee, To Kill a Mockingbird, 203 (eigene Ubersetzung).

103

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

ordnung iiber ihr zu stehen. Und das ist in der von Weillen dominierten
Gesellschaft seiner Zeit eben nicht vorstellbar. Noch die einfache, hart ar-
beitende weille Hausfrau steht hier iiber einem wohlhabenden Schwarzen.
Sie braucht daher kein Mitleid eines Schwarzen. Es ist dieses hermeneuti-
sche Raster der herrschenden, weillen Klasse, das dafiir sorgt, dass Toms
Aussagen vom Staatsanwalt und den Geschworenen ignoriert, und — mehr
noch — sogar als AnmaBung empfunden werden.>® Die hermeneutische Ig-
noranz, die Pohlhaus vor Augen hat, ist entsprechend nicht als eine indivi-
duelle Verweigerungshaltung zu verstehen, sondern betrifft vielmehr die
Frage, was in einer geteilten Welt intelligibel werden kann. Der Umstand,
dass ein Schwarzer fiir eine Weille Mitleid empfinden kann, gehort hier
ebenso dazu, wie der Umstand, dass eine weille Frau einen Schwarzen
Mann begehren kann. Atticus Finch bringt dies in seinem Abschlussplédo-
yer klar zum Ausdruck, wenn er davon spricht, dass Mayella sich die Tat
Toms ausgedacht hat, weil sie mit ihren Handlungen gegen einen still-
schweigenden Konsens der Gesellschaft verstoB3en hat: ,,Sie war weil3 und
sie verfiihrte einen Schwarzen. Sie tat etwas, dal} in unserer Gesellschaft
undenkbar ist: sie kiisste einen Schwarzen Mann“.>* Finchs leidenschaftli-
cher Appell an die Jury, sich dieses scheinbar undenkbaren Sachverhalts
anzunehmen, ist fiir die Jury jedoch nicht intelligibel, was sich im ab-
schlieBenden Schuldspruch ausdriickt. Was nicht sein darf, das kann nicht
sein und muss entsprechend auch bei erdriickender Beweislage ignoriert
werden.

Mit den bisher skizzierten Effekten epistemischer Macht scheinen wir
bei einer gesellschaftstheoretischen Position angekommen zu sein, die von
einer hochgradigen SchlieBung der gesellschaftlichen Ordnung ausgeht, da
diese sowohl die Beherrschten als auch die Herrschenden erfasst. Gleich-
wohl macht bereits die Figur des Atticus Finch in Harper Lees Novelle
deutlich, dass die SchlieBung ideologischer Systeme nie so weit reicht,
dass die Stimme der Marginalisierten gar nicht mehr gehort werden kdnn-
te. Mit Finch hat Tom Robinson schlielich einen Verteidiger gefunden,
der sich nicht nur seiner Sache angenommen hat, sondern ihn auch zu ver-
stehen scheint. Wie nun aber kommt es dazu, dass Finch Robinson im Un-

53 ,Moreover, in this case it is not simply that the true meaning of Robinsons’s words
is unintelligible to the jury, but also that those words are received by the jury in a
way that means something entirely different from Robinsons’s actual accurate ac-
count.“ (Pohlhaus, ,,Relational Knowing and Epistemic Injustice®, 726)

54 Lee, To Kill a Mockingbird, 210 (eigene Ubersetzung).

104

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

terschied zu den anderen Weillen im Gerichtssaal horen kann? Fiir Fricker
liegt das in erster Linie daran, dass es ihm gelungen ist, eine Reihe von
epistemischen Tugenden zu kultivieren, die ihn vor Lastern wie epistemi-
scher Arroganz, Bequemlichkeit und Engstirnigkeit schiitzen. Wenden wir
uns diesen Tugenden nun fiir einen Moment zu:

Ein Heilmittel gegen epistemisches Schweigen stellt die Kultivierung
der Tugend der kritischen Selbstreflexion dar. Diese besteht darin, dass
sich die Horenden vergegenwartigen, in welchem Verhéltnis sie zur spre-
chenden Person stehen und welche Stereotype dabei eine Rolle spielen
konnten. Aufgabe der Horenden ist es dabei, diese Stereotype so weit wie
moglich zu neutralisieren. Das kann fiir Fricker auf zwei Wegen erreicht
werden: Der erste besteht darin, den praktischen Umgang mit Anderen zu
suchen, weil dieser dazu beitragen kann, zu einer Einschétzung ihrer Kre-
dibilitdt zu gelangen, die nicht durch Stereotype der Herkunft, des Ge-
schlechts oder der Hautfarbe verzerrt ist.>> Fiir diese Praxis der Familiari-
sierung spricht, dass Vorurteile gegeniiber Fremden oftmals dort am groB-
ten sind, wo am wenigsten Fremde leben.’® Das hat seinen Grund darin,
dass der mangelnde Kontakt mit Anderen es den im sozialen Imaginéren
eingelagerten Vorurteilen erlaubt, sich ohne Realititsabgleich ungestort zu
entfalten und so zur Projektionsvorlage fiir Angste und Unzufriedenheiten
jeglicher Art zu werden. Da sich die in unsere kommunikativen Praktiken
eingelagerten Strukturmerkmale wie intersubjektive Geltung, emotionale
Resonanz oder responsive Verantwortung gegen eine solche Verselbst-
staindigung der Bilder von Anderen sperren, kann der leibhaftige Umgang
mit ihnen ein wirksames Gegenmittel gegen epistemische Macht darstel-
len. Der zweite Weg zur Neutralisierung von Stereotypen besteht in der
Féhigkeit durch theoretische Reflexion praktische Handlungsempfehlun-
gen zur Bewiltigung von Kredibilititsdefiziten zu entwickeln.’” Dort, wo
sich die Horenden gewahr werden, unter dem Einfluss von Identitdtsmacht
zu stehen, konnen sie mit einer entsprechenden Aufwertung der Kredibili-
tit ihres Gegeniibers reagieren. Eine solche Aufwertung mag zwar keiner
exakten Wissenschaft unterliegen, aber sie kann Daumenregeln folgen. So
schldgt etwa Louise Antony vor, dass Ménner sich von der Annahme leiten

55 Fricker, Epistemic Injustice, 96.

56 Cornelia Weins, ,,Gruppenbedrohung oder Kontakt? Auslidnderanteile, Arbeitslo-
sigkeit und Vorurteile in Deutschland®, in: Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und
Sozialpsychologie, Jg. 63, 2011, 481-499.

57 Fricker, Epistemic Injustice, 97.

105

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

lassen sollten, dass sie, wenn sie mit einer Frau oder einem anderen Mit-
glied einer marginalisierten Gruppe sprechen, bei Nichtiibereinstimmung
zunéchst einmal annehmen sollten, dass nicht die Betroffenen falsch lie-
gen, sondern sie selbst.*® Auch wenn Fricker betont, dass solche Daumen-
regeln nur dann Sinn ergeben, wenn sie nicht generalisiert, sondern kon-
textsensitiv angewandt werden, konnen sie dort, wo sie sinnvoll angewen-
det werden, dabei helfen, Kredibilititsdefizite auszugleichen und episte-
mischen Ausschliissen vorzubeugen.

Obgleich Frickers Vorschlédge fiir eine konkrete Ethik des Horens wert-
volle Hinweise geben, weisen sie doch eine entscheidende Schwachstelle
auf. Die von ihr skizzierten Tugenden des Horens werden ja allererst auf-
grund der Tatsache nétig, dass der Erscheinungsraum der gemeinsamen
Welt von negativen Vorurteilen vorstrukturiert ist. Bei dem Appell an die
Tugenden des Horens gerdt diese Vorstrukturierung als Vorstrukturierung
jedoch gerade nicht in den Blick, weshalb die genannten Tugenden letzt-
lich nur die Effekte, nicht aber die Ursachen epistemischer Macht zum
Gegenstand haben. Soll epistemische Macht selbst zum Gegenstand wer-
den bedarf es neben ethischer Tugenden daher zugleich auch politischer
Kidmpfe um die Aufteilung des Erscheinungsraums der gemeinsamen
Welt.> Fricker vernachlissigt diese Perspektive, weil sie davon ausgeht,
dass unsere Weltwahrnehmung immer mit mehr oder weniger starken Vor-
urteilen operieren wird und die Ausbildung von Tugenden daher in jedem
Fall erstrebenswert ist.*” Auch wenn dies zutreffen mag, ist es doch nicht
unerheblich, ob diese Tugenden auf provisorische hermeneutische Vorur-
teile oder auf negative Stereotype angewandt werden. Letztere zeichnen
sich ja gerade dadurch aus, dass sie in ein komplexes Netz von sich wech-
selseitig stiitzenden Institutionen, Praktiken und Uberzeugungen eingelas-
sen und daher nur schwer abzutragen sind. Die Reichweite von Frickers
Konzept des widerstdndigen Handelns bleibt daher letztlich zu beschrénkt.
Indem sie sich ganz auf individuelle Tugenden konzentriert, vermag sie
kollektive gesellschaftlichen Kdmpfe, die auf eine Transformation unseres
Gemeinsinns zielen, nicht in den Blick zu bekommen. Bevor ich solche
Kampfe im néchsten Kapitel in den Blick nehme, will ich mich zunéchst

58 Ebd., 170f.

59 Dahingehend argumentiert auch Medina, The Epistemology of Resistance, 86.

60 Vgl. Fricker, ,,Afterword”, in: Benjamin R. Sherman und Stacey Goguen (Hg.),
Overcoming Epistemic Injustice. Social and Psychological Perspectives, London:
Rowmané&Littlefield 2019, 303305, hier: 304.

106

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

jedoch noch der Frage zuwenden, wie sich widerstidndige Subjektivititen,
die solche Kampfe iiberhaupt fiihren wollen, unter den Bedingungen epis-
temischer Macht konstituieren kdnnen.

Widerstindige Subjektivitditen

Die Formation widerstdndiger Subjektivititen wird von epistemischen
Standpunkttheoretiker innen meist auf die spezifische gesellschaftliche
Positionierung marginalisierter Subjekte zuriickgefiihrt. Neben der bisher
erorterten Disposition des Ego-Skeptizismus kann die Abwertung durch
Andere ndmlich auch zu einer Reihe von Dispositionen fiithren, die zum
Ausgangspunkt widerstdndiger Subjektivierung werden kénnen. Medina
fiihrt diesbeziiglich drei Dispositionen an: epistemische Demut, epistemi-
sche Neugier und epistemische Weltoffenheit.®' Epistemische Demut lisst
sich dabei als eine abgemilderte und positiv gewendete Form des Ego-
Skeptizismus verstehen. Die Abwertung durch Andere fiihrt in diesem Fall
nicht zu destruktiven Selbstzweifeln, sondern zu einer skeptischen Hal-
tung gegeniiber den eigenen epistemischen Fahigkeiten, die es ermoglicht,
eigener epistemischer Liicken gewahr zu werden. Aus epistemischer De-
mut kann so epistemische Neugier erwachsen. Denn dort, wo Subjekte
wissen, dass sie etwas nicht wissen, kann das Noch-nicht-Gewusste eine
epistemische Anziehungskraft entwickeln. Das Ausfiillen von epistemi-
schen Liicken kann wiederum zur Folge haben, dass unterdriickte Subjekte
ein reichhaltigeres Bild der uns gemeinsamen Welt entwickeln und
dadurch eine Disposition zur Weltoffenheit ausbilden, welche von der Ein-
sicht in die Multiperspektivitidt der uns gemeinsamen Welt getragen ist.
Vor dem Hintergrund der genannten Dispositionen spricht Medina davon,
dass ,die Erfahrung hermeneutischer Benachteiligung® durch Andere
letztlich zu einem ,,epistemischen Vorteil* fithren kann.®> Ebenso haben
Charles Mills oder Patricia Hill Collins prominent darauf hingewiesen,
dass die Entméchtigung von Subjekten diesen paradoxerweise auch die
Ressourcen fiir eine epistemische Ermichtigung verleihen kann.®* Im Hin-

61 Medina, The Epistemology of Resistance, 43ff.

62 Ebd., 73.

63 Charles Mills, ,,Alternative Epistemologies®, in: ders., Blackness Visible. Essays
on Philosophy and Race, Ithaca: Cornell University Press 1998, 21-39; Patricia
Hill Collins, ,,Learning from the Outsider Within: The Sociological Significance of

107

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

tergrund all dieser Ansitze stehen dabei stets die beriihmten Uberlegungen
von William Du Bois, der die epistemische Sonderstellung marginalisier-
ter Subjekte schon frith herausgekehrt hat.

Du Bois, der 1895 als erster Schwarzer in Harvard mit einer Arbeit
iiber den transatlantischen Sklavenhandel promoviert, gehort zu den
Griindungsmitgliedern der National Association for the Advancement of
Colored People (NAACP), die sich fiir die Befreiung der Afroamerika-
ner_innen und fiir die Férderung einer afroamerikanischen Kultur einsetzt.
GroBle Bedeutung hat dabei Du Bois‘ Essaysammlung Die Seelen der
Schwarzen erlangt, in der er es sich unter anderem zur Aufgabe macht, die
spezifischen Erfahrungen von Schwarzen in einer rassistischen, weiflen
Mehrheitsgesellschaft zu schildern. In eben diesem Zuge entwickelt er den
im Anschluss zu groBer Prominenz gekommen Begriff des doppelten Be-
wusstseins: ,,Es ist sonderbar, dieses doppelte Bewusstsein, dieses Gefiihl,
sich selbst immer nur durch die Augen der anderen wahrzunehmen, der
eigenen Seele den Malistab einer Welt anzulegen, die nur Spott und Mit-
leid fiir einen {ibrig hat.“®* Die Schwarze Bevdlkerung, so stellt Du Bois
hier heraus, befindet sich in einer Situation, in der sich ihre Selbstwahr-
nehmung verdoppelt: Sie sieht sich einmal mit ihren eigenen Augen und
einmal mit den Augen der weifen Mehrheitsbevolkerung. Die Ubernahme
des weiBen Blicks beruht dabei nicht auf einer freien Entscheidung, son-
dern es handelt sich vielmehr um eine Notwendigkeit, die in der weilen
Dominanzgesellschaft entsteht: Aufgrund ihrer Vulnerabilitét in einer ras-
sistischen Gesellschaft miissen Schwarze stets darauf achten, wie sie Wei-
Ben erscheinen, um sich vorwegnehmend deren Erwartungen anzupassen
oder zu entziehen. Weil schwarzer und weiller Blick dabei freilich nicht
konvergieren, ist im Doppelbewusstsein eine konstitutive Spannung vor-
handen. Du Bois versteht diese Spannung nun nicht nur als Biirde, son-
dern zugleich auch als eine Ressource: Aus der Erfahrung der Perspektivi-
tdt von sozialen Standpunkten vermag die Einsicht in die epistemische
Pluralitdt von Weltzugéngen iiberhaupt zu entspringen. Das Doppelbe-
wusstsein von marginalisierten Subjekten kann daher zu einer Infragestel-
lung des einfachen Wahrnehmungsglaubens fiihren und die Einsicht er-
moglichen, dass es sich bei der herrschenden Aufteilung des Sinnlichen

Black Feminist Thought®, in: Social Problems, Jg. 33, Heft 6, Special Theory Issue
1986, 14-32.

64 W.E.B. Du Bois, Die Seelen der Schwarzen, dt. v. Jirgen und Barbara Meyer-
Wendt, Freiburg i. Br.: Orange Press 2008, 35.

108

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

um eine politische Aufteilung handelt. Das Doppelbewusstsein entdeckt so
die Welt als einen Gegenstand des Politischen. Anders verhilt es sich mit
dem weillen Bewusstsein: In einer weilen Dominanzgesellschaft befindet
sich dieses in der privilegierten Lage, die Perspektiven von Anderen ein-
fach ignorieren zu konnen, weil sich diese seiner Zentralperspektive an-
passen miissen. Wéhrend das weille Bewusstsein so in seiner Perspektive
verharren kann, ist das Schwarze Bewusstsein bestindig zu einem fortlau-
fenden Perspektivwechsel gezwungen. Die damit verbundene fortwéhren-
de kulturelle Abwertung von Schwarzen durch Weille, wie sie etwa in der
Praxis des blackfacing und der Spottfigur des Jim Crow zum Ausdruck
kommt, fiihrt zur Ausbildung jenes Standpunktes, den Du Bois das ,,zwei-
te Gesicht“ nennt.®> Dieser besteht darin, sich selbst mit den herabwiirdi-
genden Augen der Weillen zu sehen. In der Folge kommt es zur Ausbil-
dung eines spezifischen Minderwertigkeitskomplexes, der zu einem
Selbstzweifel fiihrt, den Du Bois mit seiner vielzitierten Frage zum Aus-
druck gebracht hat: ,,What, after all, am 1?6

Die psychischen Verwerfungen, die ein Leben mit Doppelbewusstsein
zur Folge haben kann, hat Frantz Fanon in seiner Studie Schwarze Haut,
weifle Masken analysiert. Auf der Basis seiner Erfahrung als Psychiater
zeigt er, dass die Einnahme einer Doppelperspektive dazu fithren kann,
sich mit der Unwesentlichkeit der eigenen Perspektive abzufinden, oder
dazu, nach der Ubernahme der weien Dominanzperspektive zu streben.®’
Beide Moglichkeiten fiihren jedoch in eine existenzielle Sackgasse, da sie
Machtverhéltnisse unangetastet lassen. Selbstbefreiung, so Fanon, ist nicht
durch die Ubernahme der Position der Privilegierten zu erreichen, sondern
nur durch die Ausbildung eines eigenstindigen Standpunktes in der Welt.
Diesen kann nur einnehmen, wer die Situation, in der er sich befindet,
nicht leugnet, sondern vorbehaltlos annimmt und von dort aus sein wider-
stindiges Handeln beginnt. Selbstbefreiung fangt daher nicht mit der Ver-
leugnung, sondern mit der Ubernahme des eigenen Standpunktes in der
Gesellschaft an. Das bedeutet auch, dass die Stereotype der Mehrheitsge-

65 Ebd., 35.

66 W.E.B. Du Bois, ,,The Conservation of Races®, in: W.E.B. Du Bois Reader, ed. by
David Levering Lewis, New York: Henry Holt 1995, 20-28, hier: 24.

67 Den ersten Fall stellt auch Murray heraus: ,,A system of oppression draws much of
its strength from the acquiescence of its victims, who have accepted the dominant
image of themselves and are paralyzed by a sense of helplessness.” (Paul Murray,
Song in a Weary Throat: An America Pilgrimage, New York: Harper and Row
1987, 106)

109

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

sellschaft nicht einfach ignoriert werden konnen, sondern dass der Prozess
der Emanzipation in einem Durcharbeiten eben dieser Stereotype und in
einer Auseinandersetzung mit ihnen bestehen muss.

Jean-Paul Sartre, der Fanon nahestand und das Vorwort zu dessen Die
Verdammten dieser Erde verfasst hat, fundiert den Prozess der Selbstiiber-
nahme in der Entwicklung einer authentischen Haltung, die er von der
Haltung der Unaufrichtigkeit abgrenzt. Letztere kann dabei zwei Formen
annehmen. Sie kann sich als Verabsolutierung der eigenen Transzendenz
oder der eigenen Faktizitit zeigen. Im ersten Fall wird die eigene Veranke-
rung in der jeweiligen lebensweltlichen Situation geleugnet. Das ist etwa
dann der Fall, wenn die alkoholsiichtige Person behauptet nicht vom Al-
kohol abhéngig zu sein und sich jederzeit von ihrem Konsumverhalten 16-
sen zu kénnen. % Im zweiten Fall dagegen, wird die eigene Existenz als
unabinderliches Resultat der herrschenden Situation verstanden.®® Die al-
koholstichtige Person behauptet nun die Uniiberschreitbarkeit der eigenen
Situation und betont, dass die dufleren Bedingungen es ihr nicht ermdgli-
chen, anders zu handeln. Der Mangel beider Positionen besteht fiir Sartre
nun freilich darin, dass sie jeweils auf ihre Art verkennen, dass es ,,Frei-
heit nur in Situation gibt.”® Erst in dem Moment, wo man seine eigene
Transzendenz vor dem Hintergrund der Faktizitdt entwirft, in die man je
schon gestellt ist, ist eine authentische Existenzweise mdglich. Um zu ei-
ner authentischen Existenzweise zu gelangen, bedarf es dabei einer refle-
xiven Haltung gegeniiber dem eigenen Selbst. Erst dort, wo wir uns in un-
serem préreflexiven Leben durchsichtig werden und die existenzielle
Wahl, die wir qua Faktizitdt je schon getroffen haben, aktiv bejahen oder
verneinen und in der Folge verdndern, haben wir unsere Existenz im ei-
gentlichen Sinne ergriffen. Deutlich wird dabei, dass Authentizitdt zumeist
im Modus der Nachtriglichkeit vollzogen wird. Das prireflexive Cogito
existiert zundchst und zumeist im Zustand der Unaufrichtigkeit, weil die
Ontogenese nicht mit einer reflexiven Wahl, sondern vielmehr mit einer
blinden Ubernahme der Entwiirfe von signifikanten Anderen beginnt. Um
zu einer authentischen Existenzweise zu gelangen, bedarf es daher sowohl
einer Reflexion auf die eigene Geschichte und der dort ergriffenen Mog-

68 Ebd., 147f.

69 Sartre nennt diese Form der Unaufrichtigkeit ,,Ehrlichkeit”. Vgl. Jean-Paul Sartre,
Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnomenologischen Ontologie, Reinbek:
Rowohlt 1994, 148f.

70 Ebd., 845.

110

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

lichkeiten als auch auf die Gegenwart und die mit ihr sich darbietenden
Moglichkeiten. Nur so erlangen wir ein ,klares und wahrhaftiges Be-
wusstsein von der Situation“.”! Entscheidend ist nun die Frage, unter wel-
chen gesellschaftlichen Bedingungen sich ein reflexives Bewusstsein aus-
bilden kann, das es erlaubt, sich kritisch mit der eigenen Situation ausei-
nanderzusetzen und auf selbststindige Weise zu handeln.

Im Feld der critical race theory war es vor allem Patricia Hill Collins,
die darauf aufmerksam gemacht hat, dass kritische Bewusstseinsbildung
ihren Ausgang meist von safe spaces nimmt. Ahnlich wie Du Bois geht
auch Collins davon aus, dass Herrschaftsverhiltnisse fiir die Unterdriick-
ten mit der Erfahrung von Widerspriichen verbunden sind, weil ihre eige-
nen Erfahrungen nicht in den dominierenden gesellschaftlichen Katego-
rien aufgehen. Collins spricht diesbeziiglich von einem ,,outsider-within‘
Standpunkt.”? Das Leben unter oppressiven Verhiltnissen provoziert daher
immer wieder eine Distanznahme von den herrschenden Stereotypen. Frei-
lich reicht es nun nicht aus, den weiflen Blick auf Distanz zu bringen. Dies
stellt vielmehr nur die Voraussetzung dafiir dar, eine eigene Stimme zu
finden. Eine solche Entdeckung des eigenen Selbst kann fiir Collins nur in
geschiitzten Rdumen stattfinden, wo die Betroffenen, abseits von kontrol-
lierenden Blicken, ihre eigenen Erfahrungen austauschen und dadurch eine
widerstindige Perspektive entwickeln konnen. Collins macht in der
Schwarzen Gegenkultur im 20. Jahrhundert nun drei wichtige Orte aus,
die solche safe spaces bilden:” Erstens die soziale Beziehungen zwischen
Mutter und Tochter, die fiir sie zwischen amerikanischen Schwarzen Frau-
en besonders stark ausgeprigt ist und zur Ausbildung eines gemeinsamen
weiblichen Erfahrungshorizontes fiihrt, zweitens die musikalische Traditi-
on des Blues und seiner Schwarzen Séngerinnen, die in ihren Texten weib-
liche Unterdriickungserfahrungen verarbeiten, und drittens die literarische
Tradition Schwarzer Dichterinnen und Literatinnen, die in ihren Arbeiten
alternative Lebensentwiirfe erkunden. Solche familialen, musikalischen
oder literarischen safe spaces tragen dazu bei, dass Schwarze Frauen ihre

71 Vgl. Jean-Paul Sartre, Uberlegungen zur Judenfrage, Reinbek: Rowohlt 2010, 56.
Vertiefend zum Konzept der Authentizitit vgl. Tatjana Schonwilder-Kuntze, Au-
thentische Freiheit. Zur Begriindung einer Ethik nach Sartre, Miinchen 1999, so-
wie die erfrischende Interpretation von Patrick Engel, Sartres methodischer Nega-
tivismus, Weilerswist 2020.

72 Collins, ,,Learning from the Outsider Within®.

73 Collins, Black Feminist Thought, 100ff.

111

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

noch stummen Erfahrungen zum Sprechen bringen und dadurch eine Vor-
stellung von ihren eigenen Wiinschen und Bediirfnissen entwickeln kon-
nen.”

Das Erwachen eines neuen Selbstbewusstseins in safe spaces kann sei-
ne Fortsetzung in der Entwicklung einer expliziten Gegen-Kultur finden.
Wihrend im europdischen Kontext dabei vor allem die Bewegung der
Négritude Bekanntheit erlangt hat, ist im amerikanischen Kontext vor al-
lem die Black-Power-Bewegung von Bedeutung.” Letztere geht zuriick
auf Stokely Carmichael, der den ,,.Black Power“-Slogan 1966 im Zuge ei-
ner Demonstration in Jackson (Mississippi) pragte, um mit ihm auf die
Notwendigkeit hinzuweisen, ,,unsere Geschichte und unsere Identitit wie-
der zu entdecken und sie dem kulturellen Terrorismus und der verheeren-
den Tendenz entgegenzusetzen, uns selbst die Schuld der Weillen aufzula-
den. Um das zu tun, werden wir flir das Recht kampfen miissen, unsere
eigenen MaBstibe aufzustellen, nach welchen wir uns und unsere Bezie-
hungen zur Gesellschaft definieren.“’® Carmichael macht hier deutlich,
dass im Zentrum der Bewegung die Aufgabe steht, das Schwarze Be-
wusstsein von weillen Vorurteilen iiber dessen Minderwertigkeit zu befrei-
en und die Ausbildung eines stolzen und — im existenzialistischen Sinn —
authentischen Schwarzen Bewusstseins zu befordern. Ausgangspunkt da-
fiir soll die Entwicklung einer eigenen Schwarzen Kultur sein, welche in
Opposition zur weilen Dominanzkultur die Entwicklung eines positiven
Selbstbildes ermdglicht. Im Anschluss an dieses Vorhaben haben zivilge-
sellschaftliche Akteure wie etwa die US Organization fiir eine Aufwertung

74 Die Bedeutung des familialen Raums als Ort der wechselseitigen Affirmation und
emotiven Unterstiitzung betont auch bell hooks. ,,Homeplace: A Site of Re-
sistance®, in: Yearning: Race, Gender and Cultural Politics, London: Routledge
1990, hier: 78. Die Bedeutung geschiitzter Rdume betont auch Bruce Dierenfeld
vor dem Hintergrund folgender Beobachtung: ,,Civil rights attorney Thurgood
Marshall often asked black youngsters in the 1940s what they wanted to do when
they grew up. When they answered that their ambitions were to become butlers,
postmen, or maids, Marshall realized that these children were already defeated
psychologically.” (Bruce J. Dierenfield, The Civil Rights Movement, revised ed.,
London/New York: Routledge 2013, 22)

75 Zur Négritude vgl. Gary Wilder, Freedom Time: Negritude, Decolonization, and
the Future of the World, Durham, N.C.: Duke University Press 2015. Zu Black
Power vgl. Joseph Peniel (Hg.), The Black Power Movement. Rethinking the Civil
Rights-Black Power Era, New Y ork/London: Routledge 2006.

76 Stokely Carmichael, ,, Toward Black Liberation“, in: Massachusetts Review 7,
1966, 639—651, hier: 639.

112

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

des afrikanischen Erbes der Schwarzen Bevolkerung pladiert und sich z.B.
in Bezug auf Kleidungsstil (,African-Style‘), Schonheitsideale (,black is
beautiful ) und Haarpracht (,Afro-Look®) fiir eine Riickkehr zu den eige-
nen Wurzeln ausgesprochen.’” Statt sich an die weie Dominanzkultur zu
assimilieren, geht es Black Power also darum, eine Schwarze Gegenkultur
zu entwickeln. Zu ihr gehort unter anderem auch die Ausrufung einer ei-
genen Festzeit unter dem Namen Kwanzaa, deren Ziel nicht nur darin be-
steht, zur rituellen Vergemeinschaftung der Schwarzen Bevolkerung bei-
zutragen, sondern auch darin, ein alternatives moralisches Wertesystem zu
befordern, in dem u.a. Selbstbestimmung, gemeinschaftliches Wirtschaf-
ten und Kreativitit wichtige Siulen sind.”® Gestiitzt wird diese kulturelle
Transformation durch die Ausarbeitung einer eigenstindigen Black Libe-
ration Theology, welche es sich zur Aufgabe macht, die von der ,weiflen
Kirche* vernachlissigte Frage nach der Unterdriickung von Schwarzen
aufzunehmen und die christliche Lehre als eine der Befreiung von Unter-
driickung zu deuten. Prominent hierfiir sind die Arbeiten von James Cone
geworden, der sich explizit in die Black-Power-Bewegung einreiht, wenn
er festhilt: ,,Black Power ist, kurz gesagt, eine Haltung, eine innere Beja-
hung des grundlegenden Wertes von Schwarzsein. Es bedeutet, dass der
Schwarze Mann sich nicht von den Stereotypen vergiften lasst, die andere
von ihm haben.“” Auch das Black Arts Movement, zu dem unter anderem
Audre Lorde und James Baldwin zéhlen, setzt sich fiir die Beforderung
einer Schwarzen Kultur ein, indem sie Fragen der Schwarzen Identitét und
Geschichte zum Thema machen.®’ Im Zentrum steht dabei die Entwick-
lung einer Sprache, die es ermdglicht, positiv auf das eigene Selbst, die
eigene Gruppe und die eigene Geschichte Bezug zu nehmen und all jene
Aspekte, die bisher unsichtbar waren oder entwertet worden sind, sichtbar
zu machen und einer Neubewertung zu unterziehen.

Die Entstehung einer eigenstindigen Gegenkultur kann im besten Fall
zur Ausbildung widerstindiger Subjektivititen mit einem oppositionellen
Bewusstsein fithren. Fiir Jane Mansbridge ist ein solches Bewusstsein

77 Taylor, Black is Beautiful., Ebenso: Linda Nicholson, Identity Before Identity Poli-
tics, New York; Cambridge University Press 2008.

78 Keith A. Mayes, Kwanzaa. Black Power and the Making of the African-American
Holiday Tradition, New York/London: Routledge 2009.

79 James Cone, Black Theology and Black Power, Maryknoll: Orbis 2018, 39.

80 Susan J. McWilliams (Hg.), A Political Companion to James Baldwin, Lexington:
University Press of Kentucky 2017; Alexis De Veaux, Warrior Poet. A Biography
of Audre Lorde, New York: W.W. Norton 2004.

113

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

dann gegeben, wenn die marginalisierten Subjekte ,,ihre zuvor unterge-
ordnete Identitét als positive Identifikation beanspruchen, Ungerechtigkei-
ten identifizieren, Verdnderungen in der Politik, Wirtschaft oder Gesell-
schaft fordern, um diese Ungerechtigkeiten zu korrigieren, und sehen, dass
andere Mitglieder ihrer Gruppe ein gemeinsames Interesse an der Korrek-
tur dieser Ungerechtigkeiten haben.“®! Die Ausbildung eines solchen Be-
wusstseins fasst Mansbridge als einen Prozess: Dieser beginnt damit, dass
eine gesellschaftliche Gruppe sich als unterschieden von einer anderen
Gruppe begreift und dabei realisiert, dass diese Unterscheidung die
Grundlage einer ungerechtfertigten systematischen Ungleichbehandlung
ist. Die Ausbildung eines solchen Bewusstseins ist dabei eng mit der Ent-
wicklung einer Gegenkultur verkniipft, insofern diese dafiir sorgt, die
Gruppendifferenz als Differenz positiv fiir sich zu beanspruchen und da-
rauf aufbauende Ungleichbehandlungen sichtbar zu machen und zu prob-
lematisieren. In Gegenkulturen konnen sich die Mitglieder marginalisier-
ter Gruppen iiber noch unverstandene und unbewiltigte Erfahrungen aus-
tauschen und gemeinsam eine Sprache entwickeln, die es erlaubt, neu und
anders iiber solche Erfahrungen nachzudenken. Die radikalfeministische
Aktivistin Pamela Allen hat den Prozess des consciousness raising in eine
Reihe von unterschiedlichen Phasen eingeteilt: Erstens die Phase des Sich-
Offnens, die dazu dient, die eigenen Erfahrungen und Gefiihle zu artiku-
lieren und fiir sie im Kreise Gleichgesinnter Verstdndnis und Bestdtigung
zu erlangen. Zweitens die Phase des Teilens, bei der es darum geht, Ge-
meinsamkeiten zu entdecken und sich dadurch davon zu iiberzeugen, dass
viele scheinbar individuelle Probleme in Wahrheit kollektive Probleme
sind. Drittens die Phase der Analyse, die darauf zielt, diejenigen sozialen
und politischen Prozesse ausfindig zu machen, welche fiir die eigenen Un-
gerechtigkeitserfahrungen verantwortlich sind.®> Und viertens schlieBlich

81 Jane Mansbridge und Aldon Morris (Hg.), Oppositional Consciousness. The Sub-
Jjective Roots of Social Protest, Chicago/London: University of Chicago Press
2001.

82 Allen, Pamela, ,,Free Space®, in: Anne Koedt, Ellen Levine and Anita Rapone
(Hg.), Radical Feminism, New York: Quadrangle 1973, 271-279. Vgl. dazu auch:
Daniel Loick, ,,Analyse collective et consciousness-raising. Deux techniques de
transformation de soi autour de 1968%, in: Archives de Philosophie, Jg. 86, Heft. 1,
2023, 189-202, der darauf hinweist, dass die Techniken des consciousness raising
auch in der Black Power Bewegung eine wichtige Rolle gespielt haben. Johanna
Oksala wiederum stellt heraus, dass solche Praktiken nicht im Sinne einer essentia-
listischen Riickkehr zu einem eigentlichen Selbst gelesen werden diirfen, sondern

114

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

die Phase der Abstraktion, in der es darum geht, sich von den jeweils eige-
nen Erfahrungen zu I6sen, um zu einer systematischen Perspektive auf ge-
sellschaftliche Unterdriickungsmechanismen zu gelangen und politische
Handlungsoptionen zu entwerfen. Der von Allen skizzierte Prozess miin-
det damit genau in jenen Zustand, den Mansbridge als ausgebildetes oppo-
sitionelles Bewusstsein bezeichnet. Dieses ist in der Lage zu priifen, ob es
sich bei wahrgenommenen Ungerechtigkeiten um kontingente Einzeler-
eignisse oder systematische und fortwahrende Diskriminierungen handelt,
inwiefern solche Erfahrungen auf individuelle Eigenschaften und Verhal-
tensweisen zuriickgefiihrt werden konnen oder auf der Zugehorigkeit zu
einer Gruppe beruhen und welche Verhéltnisse und Gruppen fiir die Auf-
rechterhaltung von gesellschaftlichen Ungerechtigkeiten verantwortlich
sind.

Kommen wir nun auf die zu Beginn dieses Kapitels mit Frantz Fanon
unterschiedenen Untersuchungsebenen zuriick, dann lassen sich die Effek-
te, die von geschiitzten Raumen, einer Gegen-Kultur und einem oppositio-
nellen Bewusstsein ausgehen, in drei Registern fassen: Auf der Ebene des
Korperschemas fiihren sie zu einer Validierung von Erfahrungen und zur
Herausbildung eines Vertrauens in das eigene leibliche Dasein, wodurch
sie ein ungehemmtes und schamfreies Aufgehen in der gemeinsamen Welt
fordern. Auf der Ebene des rassial-historischen Schemas fiihren sie zur
Ausbildung und Aneignung einer eigenen Geschichte, in der Schwarze
nicht nur als Objekte der Unterdriickung, sondern auch als kreative Sub-
jekte in den Blick kommen, was die Herausbildung und Identifikation mit
der eigenen sozialen Identitét unterstiitzt. Auf der Ebene des epidermalen
Schemas schlieBlich geht es darum, Schwarzen Koérpern in einer weiflen
Mehrheitsgesellschaft eine neue und andere Form von Sichtbarkeit zu ver-
leihen. Mehr als das Korperschema und das rassial-historische Schema
bedarf eine Transformation des epidermalen Schemas dabei nicht nur einer
Distanznahme von der hegemonialen weiflen Kultur, sondern einer Kon-
frontation mit dieser, da dieses Schema in erster Linie im Blick von Wei-
Ben fungiert. Die Herausbildung widerstdndiger Subjektivititen fithrt uns
damit in den Bereich des politischen Handelns. Nicht mehr die blofle Be-
willtigung der eigenen Unterdriickungserfahrungen, sondern die Uberwin-
dung von Unterdriickung steht hier im Fokus. Wenn epistemische Macht

als Einilibung alternativer Praktiken der Subjektivierung. Vgl. Johanna Oksala,
Feminist Experiences. Foucauldian and Phenomenological Investigations, Evans-
ton: Northwestern University Press 2016, 48f.

115

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

nun wie hier vorgeschlagen als ein wichtiger Faktor einer solchen Unter-
driickung verstanden wird, dann bilden Auseinandersetzungen um das Er-
scheinen einen wichtigen Schauplatz des Streits um den Demos. Denn
Teilhabe am demokratischen Gemeinwesen setzt nicht nur voraus, dass
Subjekte dazu berechtigt sind, ihre Stimme im 6ffentlichen Raum zu erhe-
ben, sondern ebenso, dass diese Stimme von ihren Mitbiirger innen gehdrt
wird. Unter den Bedingungen einer rassifizierten Episteme ist jedoch ge-
nau das nicht moglich, da epistemische Ignoranz und epistemisches
Schweigen dafiir sorgen, dass die Stimme von Schwarzen in der Offent-
lichkeit resonanzlos verhallt. Um eine Demokratisierung offentlicher Teil-
habe herbeizufiihren, bedarf es daher konsequenterweise politscher Kdmp-
fe um epistemische Macht. In der Folge will ich mich anhand der Biirger-
rechtsbewegung und der Black Lives Matter-Bewegung nun ebensolchen
politischen Kémpfen um epistemische Macht zuwenden. Die phdnomeno-
logische Analyse dieser Kdmpfe wird uns zeigen, dass eines der Mittel,
das von diesen Bewegungen immer wieder in Anschlag gebracht wird, das
Mittel der demonstrativen Kritik ist. Es stellt eine vielversprechende Mog-
lichkeit dar, zur Auflésung jenes Problems beizutragen, das ich am Ende
des letzten Kapitels als das Problem der Transformation des Gemeinsinns
bezeichnet hatte.

116

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

Vergegenwirtigen wir uns zunichst noch einmal kurz den Stand der bishe-
rigen Argumentation: Ich hatte im Ausgang von Arendt gezeigt, dass das
offentliche Erscheinen in der gemeinsamen Welt auf einem Gemeinsinn
beruht, der es ermoglicht, die Perspektive von Anderen miteinzubeziehen.
Zwei Probleme waren dabei aufgetaucht: Das ,Problem der Macht des Er-
scheinens® und das ,Problem der Transformation des Gemeinsinns‘. Erste-
res habe ich nun im letzten Kapitel im Riickgriff auf die feministische
Standpunktepistemologie dahingehend zu 16sen versucht, dass ich das un-
gleiche Erscheinen von Subjekten als sinnlichen Effekt einer epistemi-
schen Macht rekonstruiert habe, der sich in Form von Kredibilitdtsvorur-
teilen ausdriickt. Vor diesem konzeptuellen Hintergrund kdnnen wir nun
das zweite offene Problem angehen und fragen: Wie kann gegen die sinn-
lichen Effekte der epistemischen Macht aufbegehrt werden? Wie kénnen
Subjekte, die nicht zum Sprechen und Handeln autorisiert sind, demokrati-
sche Kredibilitit erlangen? Und welcher widerstindigen Protestformen
konnen sie sich bedienen, um ihrer Stimme Geltung, Gehor und Gewicht
zu verleihen?

Um diese Fragen zu beantworten, werde ich in diesem Kapitel auf die
phéanomenologische Praxis der Demonstration, wie ich sie in der Einlei-
tung ausgearbeitet habe, zuriickgreifen. Dort habe ich gezeigt, dass sich
die phanomenologische Methode dadurch von anderen Methoden unter-
scheidet, dass sie ihre Einsichten nicht mehr im Medium der begrifflichen
Analyse, sondern vielmehr im Medium des bildlichen Aufzeigens vor-
bringt. Entsprechend charakterisiert Husserl die Phinomenologie auch als
ein ,,von Aufweisung zu Aufweisung intuitiv fortschreitendes Verstdnd-
lichmachen.! Ubertriigt man diesen Gedanken nun auf das Thema der
rassistischen Episteme, das uns hier bisher als Leitfaden gedient hat, dann
bedeutet das zunéchst einmal, dass die Kritik rassifizierter Wahrnehmung
nicht ausschlieBlich mittels logisch-argumentativer Uberzeugungsarbeit
verfahren sollte: Zu denken wire hier etwa an den Syllogismus ,,Alle
Menschen sind gleich®, ,,Schwarze sind Menschen®, ,,Schwarze sind Men-
schen wie alle Anderen®, der in verschiedenen Abwandlungen in der anti-
rassistischen Aufklarungsarbeit zum Einsatz kommt. Eine solche Heran-

1 Edmund Husserl, Erste Philosophie, in: Husserliana Bd. VII, hrsg. v. R. Boehm,
Haag: Nijhoff 1956, 197.

117

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

gehensweise scheint mir nur sehr beschriankt dazu in der Lage zu sein, je-
ne alltdglichen, prireflexiven Wahrnehmungsstrukturen zu adressieren,
mittels derer Kredibilititsauffassungen operieren, da sie ihnen ganz und
gar duflerlich bleiben. Wirksame Kritik muss in einem anderen, ndmlich
sinnlichen Modus operieren. Und dafiir, so mdchte ich zeigen, ist die phé-
nomenologische Methode der Demonstration besonders gut geeignet. Sie
gilt es im Folgenden zu einer Praxis der demonstrativen Kritik fortzuent-
wickeln. Dafiir werde ich auf die Arbeiten von drei Theoretiker innen zu-
riickgreifen: Jacques Ranciére, Judith Butler und Martin Luther King. Im
Anschluss an Ranciéres Uberlegungen zur Bedeutung des ,darstellenden
Aufzeigens‘, Butlers Analyse zur ,kritischen Geste‘ und Kings Konzeption
einer ,schopferischen Krise® werde ich an unterschiedlichen Fallvignetten
drei Momente demonstrativer Kritik erarbeiten. In einer abschlieBenden
Analyse der Proteste der Black Lives Matter Bewegung mochte ich diese
Momente dann zusammenfithren und zeigen, wie epistemische Macht
mithilfe von demonstrativer Kritik infrage gestellt und umgestiilpt werden
kann.

Das Aufzeigen der Gleichheit

Jacques Ranciéres Uberlegungen gehen von der Idee aus, dass Politik ,,ih-
rem Prinzip nach #sthetisch® ist.> Nun koénnte man diese Aussage so ver-
stehen, als wolle Ranciére uns damit sagen, dass Politik als Schauspiel zu
verstehen sei, in welchem dramatische und rhetorische Effekte eine ge-
wichtige Rolle spielen. Das hat Ranciére jedoch ebenso wenig im Sinn
wie die Idee, dass Kunst durch den entlarvenden oder storenden Charakter
ihrer Werke politische Beitrage liefern kann. Das eine wie das andere mag
richtig sein, jedoch geht es Ranciére weder um eine Asthetisierung des Po-
litischen, noch um eine Politisierung des Asthetischen, die Rede von der
Politik als Asthetik soll vielmehr darauf verweisen, dass der primire Ge-
genstand der Politik unsere Sinnlichkeit ist. Politik beginnt nicht erst da,
wo Uberzeugungen mit Argumenten in Debatten hinterfragt oder vertei-
digt werden, sondern bereits bei unserer sinnlichen Anschauung. Unsere
fiinf Sinne sind nicht blofl Apparaturen zur Registrierung von Daten, son-

2 Jacques Ranciére, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, aus d. Franz. v.
Richard Steurer, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002, 69.

118

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

dern selbst schon sinnhaft strukturiert. Das hat zur Folge, dass das Wahr-
nehmen nicht als neutraler Vorgang aufgefasst wird, sondern vielmehr als
ein Prozess, der mit dem verbunden ist, was Ranciére die ,Aufteilung des
Sinnlichen' (partage du sensible) nennt. Was nun aber ist mit diesem Aus-
druck gemeint?

Unter der Aufteilung des Sinnlichen versteht Ranciére die unserer
Wahrnehmung zugrunde liegen Ordnungsmuster, die dafiir sorgen, dass
die Welt als eine sinnvolle Totalitdt wahrgenommen wird, in der alles sei-
nen Platz hat. ,,Die Gesellschaft”, so Ranciére, ,,besteht dabei aus Grup-
pen, die Weisen spezifischen Tuns verschrieben sind, aus Plitzen, wo die-
se Tatigkeiten ausgelibt werden, aus Seinsweisen, die diesen Tatigkeiten
und diesen Plitzen entsprechen.’ Die Instanz, welche fiir die Aufrechter-
haltung und Verwaltung der Aufteilung des Sinnlichen zustindig ist, be-
zeichnet Ranciére in Anlehnung an Foucault als ,,Polizei“.* Zu ihr zihlt
nicht blof die exekutive Strafverfolgungsbehdrde, sondern vielmehr das-
jenige Ensemble von Institutionen und Apparaten, das fiir die Reprodukti-
on der bestehenden Ordnung sorgt. Unter einem Polizeistaat ist fiir
Ranciére entsprechend kein repressiver Uberwachungsstaat zu verstehen,
sondern vielmehr jener Staat, der versucht, Ordnung dadurch zu schaffen,
dass er sich dem Leben der Bevolkerung zuwendet: Erziehung, Gesund-
heit, Familie, Umwelt, Handel werden zum Gegenstand der Sorge der Po-
lizei. MafBigeblich ist dabei, dass die Polizei auf all diesen Gebieten nicht
blof} als eine verbietende und sanktionierende Macht auftritt, sondern als
eine ermoglichende, produktive Macht. Das gute Funktionieren der gesell-
schaftlichen Ordnung versucht die Polizei also nicht durch die Beschnei-
dung, sondern durch die Steigerung des Lebens zu erreichen.

Ranciére interessiert sich in seinen Uberlegungen nun weniger fiir die
produktive Macht der Polizei als vielmehr fiir die Ausschliisse, welche
durch die herrschende Ordnung hervorgebracht werden. Die Aufteilung
des Sinnlichen geht ndmlich immer auch mit einer Aufteilung ,,des Sicht-
baren und Unsichtbaren, des Horbaren und Nicht-Horbaren einher.> Es

3 Ranciére, Zehn Thesen zur Politik, Ziirich: Diaphanes 2008, 32.

4 Foucault bezieht sich hier seinerseits auf die historische Idee der Polizey, wie sie
im 17. Jahrhundert aufgekommen ist. Vgl. exemplarisch Michel Foucault, Sicher-
heit, Territorium, Bevélkerung. Geschichte der Gouvernementalitdt 1. Vorlesungen
am Collége de France 1977 - 1978, aus d. Franz. v. Claudia Brede-Konersmann
und Jiirgen Schroder, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2006, Vorlesung 12.

5 Jacques Ranciére, ,,Uberlegungen zur Frage, was heute Politik heiBt*, in: Dialektik.
Zeitschrift fiir Kulturphilosophie, Band 11, Heft 1, 2003, 113-122, 119.

119

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

sind die beiden hier angesprochenen Register des Visuellen und des Audi-
tiven, auf die Ranciére in seinen Arbeiten immer wieder zuriickgreift, um
deutlich zu machen, dass jede Ordnung ein AuBer-Ordentliches erzeugt,
das in dieser nicht erscheinen kann. Die Individuen, welche nicht die von
der herrschenden Ordnung vorgegebenen Plitze einnehmen, tauchen dann
nur als Schattengestalten auf und jedes Sprechen, das quer zur Ordnung
steht, etwa weil sein Aussagesubjekt nicht zum Sprechen berechtigt ist
oder sich nicht der angemessenen Konventionen bedient, erscheint dann
bloB als Larm, Gebrabbel oder Gebriill.® Um deutlich zu machen, dass es
hier nicht um eine faktische Unsichtbarkeit oder Unhorbarkeit geht, ver-
kniipft Ranciére das visuelle und auditive Vokabular meist mit dem der
Menge und der Zdhlung. Die Unsichtbaren und Ungehorten sind fiir ihn
diejenigen, die ohne Anteil sind und deren Worte nicht zéhlen. Anders ge-
sagt: Die Aufteilung des Sinnlichen bringt Anteilslose und Ungezdhlte
hervor.” Das Verhiltnis zwischen Anteilslosen und Anteilseignern, zwi-
schen Ungezéhlten und Gezéihlten bestimmt Ranciére nun mittels des Be-
griffs des Unvernehmens.® Gemeint ist damit nicht einfach, dass die An-
teilslosen in der herrschenden Ordnung missverstanden werden, da ein
solches Nicht-Verstehen durch das Mittel der Sprache selbst geheilt wer-
den konnte; etwa indem man sich einfach anders oder deutlicher aus-
driickt. Das Nicht-Verstehen, das mit dem Unvernehmen einhergeht, ist
grundsitzlicher: Es betrifft ,,weniger die Argumentation als das Argumen-
tierbare*. Das Unvernehmen bringt zum Ausdruck, dass die Anliegen der
Anteilslosen auf taube Ohren stoflen, weil sie von ihren Adressat _innen
nicht vernommen werden kénnen. Dass beispielsweise ein antiker Sklave
seinen Herren in politischen Angelegenheiten berét, ist unvorstellbar, weil
er von Natur aus als nicht dazu fahig angesehen wird, {iber solche Themen
zu sprechen. Das Sprechen der Anteilslosen kann von den Anteilseignern
also nicht vernommen werden, weil erstere in der bestehenden Ordnung
schlicht keinen legitimen AuBerungsort haben.

Politik hat fiir Ranciére nun dort statt, wo die herrschende Ordnung un-
terbrochen wird und die Anteilslosen fiir eine ,,Neuordnung des Erfah-
rungsfeldes* kimpfen.!” Um deutlich zu machen, wie man sich diesen

Ranciére, Das Unvernehmen, 34, 41.
Ebd., 22, 49.
Ebd., 9f.
Ebd,, 11.
0 Ebd., 47.

— O 0 3

120

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

Prozess vorzustellen hat, greift Ranciére auf den Auszug der Plebejer aus
Rom von 494 v. u. Z. zuriick. Titus Livius, der groBe lateinische Ge-
schichtsschreiber, fiihrt diesen Auszug in seinem Standardwerk Ab urbe
condita auf zwei Ursachen zuriick: Einerseits sind die Plebejer durch
Missernten oder Krieg groBenteils in die Schuldknechtschaft der Patrizier
geraten, andererseits besitzen sie keine Moglichkeit der geregelten Ein-
flussnahme, um politisch gegen ihre prekdre Lage vorzugehen und ihre
Anliegen den Patriziern gegeniiber vorzubringen. Die daraus resultierende
Ohnmacht kippt nun in eben jenem Moment in kollektives Protesthandeln
um, als es im Zuge eines bevorstehenden Krieges zur Einberufung von
Truppen kommt. Die Plebejer sind ndmlich nicht ldnger bereit, fiir die
Freiheit eines Gemeinwesens zu kdmpfen, in welchem sie sich selbst ver-
sklavt und unterdriickt finden. Um diese Haltung deutlich zu machen, zie-
hen sie auf den nahegelegenen Mons Sacer, um dort so lange streikend
auszuharren, bis die Patrizier auf ihre Anliegen eingehen. Ranciére rezi-
piert den Auszug der Plebejer durch die Brille der literarischen Bearbei-
tung von Pierre-Simon Ballanche, der 1829 eine Neubearbeitung des von
Livius vorgelegten Stoffes prisentiert.!! Ballanche wirft Livius vor, die
Stdndekdmpfe nur als eine Revolte zu verstehen, in welcher sich der Zorn
des Volkes entlddt. Dadurch verfehlt er aber den eigentlichen Sinn des
Konflikts. Im Anschluss an Ballanche erldutert Ranciére diesen folgen-
dermaflen: Die politischen Forderungen der Plebejer in Bezug auf ihre
missliche Lage finden bei den Patriziern kein Gehor, weil sie von diesen
als Wesen ohne /ogos gesehen werden. Das heif3t, sie werden als Wesen
wahrgenommen, die nicht zur verniinftigen Einsicht fahig sind und denen
es daher nicht moglich ist, eine verldssliche Meinung in sozialen und poli-
tischen Angelegenheiten zu erlangen. Als die Patrizier zur Befriedung des
Streiks nun den Menenius Agrippa senden, unterlduft diesem ein folgen-
schwerer Fehler. Er versucht die Plebejer ndmlich mittels der Fabel vom
Magen und seinen Gliedern zur Ordnung zu rufen. Geméal dieser Fabel
konnen die einzelnen Glieder eines Organismus (Plebejer) nur dann gut
funktionieren, wenn sie durch den Magen (Patrizier) mit Néhrstoffen ver-
sorgt werden. Die Plebejer, so Menenius Agrippa, verkennen nicht nur
diese Form der natiirlichen, organischen Ordnung, sondern sie schwéchen
sich auch selbst, indem sie sich vom ndhrenden Magen abkoppeln. Die
Pointe der Bearbeitung von Ballanche besteht nun daran, dass er betont,

11 Ebd., 35ff.

121

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

dass sich Menenius Agrippa mit der Fabel ins eigene Fleisch schneidet.
Deren Verstindnis setzt bei den Plebejern ndmlich genau jenen /ogos vo-
raus, der ihnen durch die Fabel abgesprochen werden soll. Statt also die
Plebejer an ihren untergeordneten Platz zu verweisen, erkldrt sie diese
vielmehr zu Gleichen. In den Worten von Ranciére: ,,Menenius Agrippa
erkldrt den Plebejern, dass sie nur die dummen Glieder eines Staates sind,
dessen Herr die Patrizier sind. Aber um ihnen so ihren Platz zu lehren,
muss er voraussetzen, dass die Plebejer seine Rede verstehen. Er muss
diese Gleichheit der sprechenden Wesen voraussetzen.“!? In der Ausei-
nandersetzung zwischen Plebejern und Patriziern, so die Pointe der radika-
len Demokratietheorie, steht nicht nur die Verbesserung der sozialen Lage
des plebs auf dem Spiel, sondern vielmehr die weitaus grundsitzlichere
Frage, wer als legitimer Teil des Demos zdhlt. Und in dieser Hinsicht
bringen die Stindekdmpfe eine bedeutende Verdnderung mit sich: Sie ma-
chen die Plebejer zu mit logos ausgestatteten Wesen.

Die Sezession der Plebejer macht fiir Ranciere deutlich, dass die Poli-
tik ,,zuerst der Konflikt {iber das Dasein einer gemeinsamen Biihne [ist],
iiber das Dasein und die Eigenschaften derer, die auf ihr gegenwirtig
sind“.!® Fragt man nun danach, wie es den Plebejern gelungen ist, diese
Biihne zu transformieren, st63t man auf zwei Momente: Das erste Moment
besteht in einem Setzen von Gleichheit.'* Es zeigt sich an der Fabel des
Menenius Agrippa: Denn selbst wenn die Plebejer den /ogos nicht haben
sollten, sondern ihn nur aus dem Mund der Patrizier vernehmen konnen,
wie die Patrizier glauben, ist in dieser Kommunikationssituation immer
noch vorausgesetzt, dass die Plebejer die Fabel verstehen und in ihre Leh-
re einwilligen konnen. Damit setzt die Fabel aber ein Stiick Gleichheit vo-
raus, an welches die Plebejer ankniipfen, wenn sie sich weigern, die Fabel
des Menenius Agrippa anzuerkennen. Der Aufstand der Plebejer macht fiir
Ranciére deutlich, dass keine polizeiliche Ordnung vollkommen geschlos-
sen ist, weil sie auf irgendeiner Ebene stets auf die Mitwirkung der ihr Un-
terworfenen angewiesen ist, an welche diese ihrerseits mit widerstindigem
Handeln ankniipfen kénnen. !> Das zweite Moment, das in der Fabel der
Sezession der Plebejer enthalten ist, nennt Ranci¢re das Aufzeigen der

12 Ebd., 45.
13 Ebd., 38.
14 Ebd., 29, 60.
15 Ebd., 37.

122

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

Gleichheit.'® Die Plebejer nehmen sich ihren Anteil dadurch, dass sie sich
wie die Patrizier verhalten und sich selbst eine Ordnung geben, in welcher
sie als Herren fungieren. Ins Zentrum riickt dabei das Vermdgen ,, Verspre-
chen zu geben!”. Das hat seinen Grund darin, dass nur ein freies und
nicht ein sklavisches Wesen versprechen geben kann, da in der Zusiche-
rung zukiinftigen Handelns sowohl die innere als auch die duflere Natur
iiberwunden werden muss. Wer im Wort steht, der hat dieses Wort auch
dann zu halten, wenn ihm spéter nicht danach geliistet (innere Natur) oder
er mit externen Widerstdnden (dufBlere Natur) konfrontiert ist. Indem sie
Versprechen geben und nehmen, zeigen die Plebejer also, dass sie keine
sklavische Natur besitzen und genau wie die Patrizier als freie Wesen han-
deln konnen. Die Praxis des Aufzeigens zielt dabei nicht einfach darauf
ab, bessere Bedingungen der politischen Beteiligung fiir die Plebejer aus-
zuhandeln, sondern sie hat den weiterreichenden Effekt, die Unter-
scheidung zwischen Patriziern und Plebejern selbst infrage zu stellen. Es
handelt sich hier nicht blo um einen Kampf, bei dem eine Gruppe ver-
sucht, ihre Interessen gegen eine andere Gruppe durchzusetzen, sondern es
handelt sich um einen Kampf, der auf eine Neu-Aufteilung des Sinnlichen
zielt.

Ranciére identifiziert an der von ihm herangezogenen Schliisselszene
also zwei Momente, die widerstindiges Handeln auszeichnen: das Setzen
und das Aufzeigen von Gleichheit.!® Beide Momente fiigen sich nun inso-
fern zusammen, als das erste Moment seine Verwirklichung durch das
zweite Moment erfihrt. Die von den Plebejern eingeforderte Gleichheit
wird von ihnen nicht einfach behauptet, sondern sie wird von ihnen prak-
tiziert und zur Darstellung gebracht. Aus dieser Darstellung resultiert eine
Disruption eben jener epistemischen Macht, welche die Plebejer als un-
gleiche Subjekte konstituiert. Die Politik des Asthetischen fiihrt so im bes-
ten Fall zu einer Verinderung von Wahrnehmungsurteilen und der mit
ihnen verbundenen Kredibilitdtszuschreibungen. Eine solche Verdnderung
zeigt sich im Fall der aufstidndischen Plebejer daran, dass sie in Folge ihres

16 Ebd., 50.

17 Ebd., 36.

18 Die Unterschiede zwischen einer plebejischen und einer deliberativen Politik der
Gleichheit stellen heraus: Matthias Flatscher und Sergej Seitz, ,,Biirgerliche Soli-
daritdt und plebejische Gleichheit. Redemokratisierungen der Postpolitik bei Ha-
bermas und Ranciére®, in: Gebhardt, Mareike (Hg.): Staatskritik und Radikalde-
mokratie Das Denken Jacques Ranciéres, Baden-Baden: Nomos 2020, 153-170.

123

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Aufstands das Recht erhalten sich unter Ausschluss der Patrizier im con-
cilium plebs zu versammeln und dort zwei Volkstribune zu wéhlen, welche
die Interessen der Plebs gegeniiber den Patriziern vertreten. Auch wenn
die Plebejer damit den Patriziern freilich nicht génzlich gleichgestellt sind,
so werden sie von den Patriziern nun doch grundsétzlich als politische
Wesen mit politischer Kredibilitit anerkannt. Wir kdnnen daher davon
sprechen, dass es den Plebejern mit diesen institutionellen Verdnderungen
gelungen ist, den Gemeinsinn der Patrizier zu transformieren, so dass sich
diesen der sinnliche Erscheinungsraum der gemeinsamen Welt nun anders
als zuvor darstellt. Dass diese Form des Protests auch jenseits aller Fabeln
in unserer Gegenwart sinnvoll zum Einsatz gebracht werden kann, darauf
ist im Anschluss an Ranciére verschiedentlich hingewiesen worden.'® Her-
ausgreifen mochte ich dabei die Uberlegungen von Judith Butler zur Ge-
schlechterperformativitit, die es uns erlauben werden, das Motiv der poli-
tischen Intervention in die herrschende Ordnung noch weiter zu vertiefen.

Die kritische Geste

Judith Butler hat bereits in ihrer frithen Schaffensphase eine starke Affini-
tit zur Phdnomenologie erkennen lassen, die derzeit in ihren Arbeiten zu
Protest und Gewaltlosigkeit wieder stirker in den Vordergrund tritt.° Das
lasst sich nicht nur am verstirkten Bezug auf Hannah Arendt festma-
chen,?! sondern zugleich auch am Vokabular: Wenn Butler davon spricht,
dass Protestpraktiken das Ziel haben, ihr Publikum aus seiner ,,natiirlichen
Einstellung herauszuriitteln, dann lsst sie ihre Uberlegungen mit einem

19 Fiir eine weiterfiihrende Anwendung von Ranciéres Uberlegungen auf soziale Be-
wegungen vgl. exemplarisch Todd May, Contemporary Political Movements and
the Thought of Jacques Ranciére. Equality in Action, Edinburgh: Edinburgh Uni-
versity Press 2010, sowie: Michael Feola, The Powers of Sensibility, Chap. 4; Da-
vide Panagia, The Political Life of Sensation, Durham, N.C.: Duke University
Press 2009, 45-73.

20 Vgl. exemplarisch Judith Butler, ,,Performative Acts and Gender Constitution: An
Essay in Phenomenology and Feminist Theory®, in: Theatre Journal, Jg. 40, 1988:
519-531, sowie: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung,
aus d. Amerikan. v. Frank Born, Berlin: Suhrkamp 2016.

21 Vgl. hierzu Gerhard Thonhauser, “The Power of Public Assemblies: Democratic
Politics following Butler and Arendt®, in: Thomas Bedorf and Steffen Herrmann
(Hg.): Political Phenomenology: Experience, Ontology, Episteme, New York:
Routledge, 2019, 202-219.

124

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

klassischen Grundbegriff der Phinomenologie beginnen.’> Mehr noch:
Wenn sie in der Folge auf ,theatrale Formen der Street Politics Bezug
nimmt oder auf Verfahren ,,dsthetischer Artikulation® verweist, dann fiihrt
sie eben jene phanomenologische Form der Kritik fort, die ich hier im An-
schluss an Husserl als demonstrative Kritik bezeichnet habe.>* Butlers An-
satz ist in unserem Kontext nun insofern von Bedeutung, als mit ihm das
transformative Moment des Protesthandelns deutlicher in den Mittelpunkt
riickt als bei Ranciére. Das zeigt sich an ihren Ausfithrungen zur ,kriti-
schen Geste*, die nicht nur auf die Aneignung, sondern zugleich auch auf
die Umarbeitung von herrschenden Vorstellungen von Gleichheit zielen.
Ich mochte mich der kritischen Geste im Folgenden anhand von zwei Bei-
spielen zuwenden: der drag performance auf der einen und einer street po-
litics auf der anderen Seite.

Beginnen wir zunichst mit jender Praktik, die im Zentrum von Butlers
friihen Uberlegungen steht: dem drag.?** Die Biihnenauffiihrung ge-
schlechtlicher Zugehorigkeit mittels Kleidung und gestischer Stilisierung,
so argumentiert Butler, kann ein Mittel sein, die Vorstellung einer pri-
méren Geschlechtszugehorigkeit infrage zu stellen. Und das nicht auf-
grund der Tatsache, dass es den jeweiligen Performer innen im besten Fall
gelingt, die Illusion des Originals zu erzeugen, sondern vielmehr darum,
weil der Begriff des Originals hier selbst parodiert wird.>> Ein besseres
Verstiandnis davon, wie es Drag gelingt, diesen Effekt zu erzeugen, erlan-
gen wir, wenn wir uns den einschligigen Uberlegungen von Susan Sontag
zuwenden. Drag, so argumentiert Sontag, zeichnet sich dadurch aus, dass
es hier darum geht, die ,,Welt in Anfiihrungszeichen® zu setzen.?® Drag zu

22 Judith Butler, Wenn die Geste zum Ereignis wird, aus dem Engl. von Anna Wieder
und Sergej Seitz, Wien: Turia+Kant 2019, 65.

23 Ebd., 16, sowie: Judith Butler und Gayatri Chakravorty Spivak, Sprache, Politik,
Zugehdrigkeit, Zirich: diaphanes 2007, 43.

24 Zur Entwicklung von Butlers Politik des Performativen vom Drag bis hin zu Stra-
Benprotesten vgl. Gerald Posselt, ,,Politiken des Performativen. Judith Butlers
Theorie politischer Performativitit®, in: ders., Tatjana Schonwélder-Kuntze und
Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Philosophie des Politischen: Kritische Lektiiren,
Bielefeld: transcript 2018, 45-70.

25 ,.Der hier verteidigte Begriff der Geschlechter-Parodie setzt nicht voraus, dal es
ein Original gibt, das diese parodistischen Identititen imitieren. Vielmehr geht es
gerade um die Parodie des Begriffs des Originals als solchem.* (Judith Butler, Das
Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991, 203)

26 Susan Sontag, ,,Anmerkungen zu Camp®, in: dies., Kunst und Antikunst. 24 litera-
rische Analysen, 169-285, Reinbek bei Hamburg. Rowohlt 1968, 169-285, hier:

125

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

performen, bedeutet also nicht, einfach die Rolle einer Frau oder eines
Mannes zu spielen, sondern vielmehr das Spielen dieser Rolle zu spielen:
Es bedeutet, ,,Frau“ oder ,,Mann“ zu spielen. Als geeignete Mittel haben
sich dabei Auffiihrungsformen bewéhrt, die vor allem mit Glamour,
Schwulst, Kitsch oder Comedy arbeiten. Die Opulenz, die mit solchen
Darstellungsweisen verbunden ist, dient ndmlich nicht einfach nur dazu,
das Publikum zu beeindrucken, sondern dazu, das eigene Rollenspiel als
Praxis der Kritik in Szene zu setzen. Zwei Bewegungen machen dabei ei-
ne erfolgreiche Inszenierung aus. Zunichst die Bewegung der Aneignung:
Mit ihr geht es darum, sich die jeweilige Geschlechtsidentitit durch eine
Reihe von bedeutungsschwangeren Zeichen und Praktiken anzueignen.
Emblematische Kleidungsstiicke wie Anzug oder Kleid, ikonische Gesten
wie das Sitzen mit verschriankten oder auseinandergespreizten Beinen und
die Ubernahme von Kérpermerkmalen wie Barthaar oder Briisten werden
dabei genutzt, um die Illusion der authentischen Zugehorigkeit zu einem
jeweiligen Geschlecht zu erzeugen. Wiirde sich die Darstellung nun allein
auf solche Techniken der Nachahmung beschrinken, stiinde Drag freilich
in der Gefahr, lediglich zur Idealisierung der jeweiligen Geschlechterrol-
len beizutragen. Ein subversives Potential entfaltet es daher erst in jenem
Moment, in welchem es die Bewegung der geschlechtlichen Aneignung
mit einer Bewegung der Distanzierung verbindet. Um einen solchen Ef-
fekt zu erzeugen, greift Drag auf die Mittel der Ironie, des Witzes oder der
Ubertreibung zuriick. Mit ihrer Hilfe lassen sich geschlechtliche Zeichen
und Praktiken selbst zum Gegenstand der Inszenierung machen, wodurch
die Illusion der authentischen Zugehorigkeit zu einem Geschlecht selbst
als Illusion thematisiert werden kann. Die Praxis des Drag zehrt also von
einer doppelten Bewegung: Wéhrend die Aneignung geschlechtlich co-
dierter Zeichen und Praktiken auf die Ubernahme der jeweils dargestellten
Rolle zielt, zielt die Distanznahme auf einen Bruch mit eben dieser Rolle.
Aufgrund dieser Doppelbewegung befindet sich die Drag-Performance
stets in einer doppelten Gefahr: Wird die Rolle zu gut gespielt, wird die
Darstellung zur bloBen Travestie, wird sie dagegen iiberdramatisiert, wird
die Auffithrung zur herabsetzenden Karikatur. Die Herausforderung des
Drag besteht entsprechend gerade darin, beide gegenldufigen Bewegungen

273. Vgl. ebenso im Anschluss an Sontag meine Analyse zum Unterschied von
Biihnen- und Alltagsdrag: Steffen Herrmann, ,,Biihne und Alltag. Uber zwei Exis-
tenzweisen des Drag", in: Pia Thilmann, Tania Witte, Ben Rewald (Hg.), Drag
Kings. Mit Bartkleber gegen das Patriarchat, Querverlag: Berlin 2007, 115-132.

126

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

in der jeweiligen Situation so auszutarieren, dass der gewiinschte Effekt
der Infragestellung der Geschlechtsidentitét entsteht.

Butler hat die Praxis der Geschlechterperformativitit an anderer Stelle
auch als eine kritische Form der ,,Geste* bezeichnet.?” Im Riickgriff auf
die Uberlegungen von Adorno und Benjamin versteht sie die Geste dabei
nicht einfach als einen korperlichen Ausdruck, der etwas mitteilen mochte,
sondern vielmehr als den ,,Kristallisationspunkt des Auseinandertretens
zwischen dem, was der Korper tut und dem, was er sagt.?® Die kritische
Geste markiert also eine Differenz zwischen dem, was ein Korper behaup-
tet zu tun und dem, was sich in seinem Tun zeigt. Dort wo der Korper — in
einem allegorischen Sinne -—,behauptet, nur seine natiirliche Ge-
schlechtsidentitdt zum Ausdruck zu bringen, entlarvt Drag diese Natur als
den nachtriglichen Effekt einer komplexen Inszenierung. Gezeigt wird,
dass Geschlechtsidentitit in sie stiitzende Praktiken eingelassen ist, in de-
nen der Korper mittels subkutaner (body shaping), kutaner (body arf) und
extra-kutaner (body clothes) Praktiken zum scheinbar natiirlichen Aus-
druckszeichen wird.?’ Die Thematisierung solcher unterstiitzenden Prakti-
ken erzeugt beim Publikum im besten Fall ein Staunen, durch den der na-
tiirliche Geschlechtsglaube unserer Wahrnehmung unterbrochen und neu
formiert werden kann. Die kritische Geste kann entsprechend im phéino-
menologischen Sinne als Praxis einer demonstrativen Kritik verstanden
werden, die mittels dsthetischer Aufweisungen Effekte zu erzielen ver-
sucht. Im besten Fall kann sie so dazu beitragen, deutlich zu machen, dass
die scheinbare Unverfiigbarkeit und Naturgegebenheit von Geschlecht ein
Effekt von performativen Praktiken ist, die dasjenige, was sie in Szene
setzen, im gleichen Moment erst hervorbringen. Im selben Moment, wie
Drag dabei die Naturgegebenheit von Geschlecht infrage stellt, eroftnet es
die Moglichkeit, Geschlecht durch eine queere Aneignung solcher Prakti-
ken neu und anders zu praktizieren.

Klar ist jedoch, dass eine solche kritische Praxis nicht immer gelingen
muss. Was ndmlich auf der Biihne selbst bei konservativem Publikum
noch Bewunderung und Applaus hervorzubringen vermag, gilt im Alltag
schnell als pervers und abnorm. Entsprechend hilt Butler fest: ,,Die Paro-

27 Butler, Wenn die Geste zum Ereignis wird, 17.

28 Ebd., 57.

29 Vgl. dazu auch Steffen Herrmann, ,Ein Koérper werden. Praktiken des Ge-
schlechts®, in: A.G. Gender-Killer (Hg.), Das gute Leben. Linke Perspektiven auf
einen besseren Alltag, Miinster: Unrast 2007 13-32.

127

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

die an sich ist nicht subversiv.“*° Die Subversion der Geschlechtsidentitit,
so will Butler hier zum Ausdruck bringen, ist keine Eigenschaft der paro-
distischen Akte selbst, sondern sie entspringt dem Zusammenspiel von
Drag-Performer_in und Publikum. Erst dort, wo die Performance ein
»subversives Geldchter* erzeugt, kann davon gesprochen werden, dass sie
ihr eigentliches Ziel erreicht hat.’! Im Anschluss an diese Uberlegung But-
lers konnen wir performative Protestpraktiken als kommunikative Akte
verstehen, die es sich zur Aufgabe machen, sich an ein Publikum zu rich-
ten, bei dem sie einen Wahrnehmungs- und Einstellungswandel bewirken
wollen.’> Den spezifischen Herausforderungen, die mit dieser Aufgabe
verbunden sind, werde ich mich gleich im nichsten Abschnitt zuwenden.
Vorab will ich noch zeigen, dass Butlers Uberlegungen zum performativen
Protesthandeln keineswegs auf den Bereich geschlechtlicher Identitdt be-
schriankt sind, sondern auch in politischen Kdmpfen um demokratische
Kredibilitit eine wichtige Rolle spielen.

Exemplarisch fiir die politische Geste ist eine Szene, die im Zentrum
des schmalen Bandes Who Sings the Nation-State steht, der auf einem Ge-
sprach zwischen Butler und Gayatri Chakravorty Spivak basiert. Butler
kommt hier auf die Proteste von illegalen Einwanderern aus dem Jahr
2006 in mehreren kalifornischen Stidten zu sprechen.*® Diese sind gegen
die Verschérfung von Strafen gegeniiber illegalen Einwanderer innen und
Personen, die ihnen helfen, gerichtet. Die 6ffentliche Diskussion weitet
sich dabei schnell {iber diesen urspriinglichen Sachverhalt hinaus aus und
bezieht sich allgemein auf die politischen Teilhabemdglichkeiten von La-
tinx in den USA. Die Proteste dehnen sich dabei zunehmend iiber das gan-
ze Land aus. So finden etwa am 10. April in 102 Stidten im ganzen Land
Aktionen statt. Begleitet werden diese Aktionen von verschiedenen spa-

30 Judith Butler, Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991,
204.

31 Ebd., 215.

32 Vgl. dazu auch: Clare Woodford, ,,Subjects of Subversion: Ranciére and Butler on
Aesthetics of Politics“, in: Anna Street, Julien Alliot and Magnolia Pauker (Hg.),
Inter Views in Performance Philosophy. Crossings and Conversations, London:
Palgrave 2017, 205-218. Die kommunikative Relation performativer Praktiken
bildet auch den Ausgangpunkt von Eva von Redeckers Studie Praxis und Revolu-
tion. Eine Sozialtheorie radikalen Wandels, Frankfurt a. M.: Campus 2018, die im
Anschluss an Butler ein Konzept des interstitiellen Wandels entwickelt, das in der
subversiven Kraft revolutionérer Alltagspraktiken griindet.

33 Butler und Spivak, Sprache, Politik, Zugehorigkeit, 41.

128

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

nischsprachigen Radiosendern, die im Zuge ihrer Berichterstattung eine
unter den Protestierenden verbreitete Praxis aufnehmen und in einem
symbolischen Akt verdichten: Am 28. April wurde auf etwa 500 spanisch-
sprachigen Radiosendern im ganzen Land die ,,Nuestro Himno®, eine spa-
nischsprachige Interpretation des ,,Star Spangeled Banner* abgespielt.

Das Singen und Abspielen der Nuestro Himno lésst sich nun als eine
kritische Geste im oben genannten Sinne verstehen. Und zwar in dem Sin-
ne, dass die Protestierenden hier demokratische Gleichheit nicht einfach
abstrakt einfordern (,,Wir wollen Gleichheit!*), sondern vielmehr dadurch
beanspruchen, dass sie eine solche Gleichheit praktizieren. Und zwar in
verschiedener Hinsicht: Indem sich Illegalisierte auf der StraBle versam-
meln, um dort die Hymne auf Spanisch zu singen, machen sie Gebrauch
von einer Versammlungsfreiheit, an der sie gar nicht partizipieren. Sie
iiben ein demokratisches Recht aus, in dessen Genuss sie noch gar nicht
gekommen sind. Gerade in dieser Vorwegnahme, in diesem Handeln ,als
ob‘, demonstrieren sie jedoch, dass sie als staatsbiirgerliche Subjekte ge-
eignet sind. Ebenso verhilt es sich mit dem Singen der Hymne: Das Sin-
gen selbst ist Ausdruck eines Patriotismus. Es bekennt sich zu den politi-
schen Werten eines Gemeinwesens, an denen es selbst noch gar nicht teil-
hat. Die Geste erhilt ihr kritisches Potential hier dadurch, dass sich die
Protestierenden in ihrer demokratischen Gleichheit inszenieren, auch
wenn sie vom Gemeinwesen als Ungleiche angesehen werden. Sie ver-
weist so auf den Widerspruch zwischen der Ausiibung und der Verwirkli-
chung von Gleichheit. Wenn Butler betont, dass solche Gesten als Teil ei-
ner ,,asthetischen Artikulation in der politischen Sphére* verstanden wer-
den miissen, dann weist sie uns darauf hin, dass die kritische Geste auf
Seiten derer, an die sie sich richtet, im besten Fall eine Irritation von Seh-
und Horgewohnheiten hervorruft, die zu einer verdnderten Wahrnehmung
demokratischer Kredibilitit fiihrt.>*

Die Nuestro Himno macht noch einen weiteren Punkt der kritischen
Geste deutlich. Ich hatte oben argumentiert, dass sich die Kritik aus einer
gegenldufigen Bewegung von Aneignung und Distanznahmen speist. Eben
diese gegenldufige Bewegung finden wir hier aufgrund der Tatsache, dass
die Hymne auf Spanisch gesungen wird. ,,Das ,Wir‘, das hier singt und
sich auf Spanisch behauptet®, so Butler, ,,macht etwas mit der Vorstellung

34 Ebd., 43.

129

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

von Nation und Gleichheit.“** Das bestitigen auch die kritischen Reaktio-
nen auf die Nuestro Himno. Im Anschluss an die Radioiibertragung melde-
te sich etwa George Bush, damals amtierender Président, in einer Presse-
mitteilung folgendermalBlen zu Wort: ,,Ich denke, dass Menschen, die Biir-
ger in diesem Land sein wollen, Englisch lernen miissen. Und sie miissen
lernen, die Hymne auf Englisch zu singen.“*® Was hier an der Frage der
Sprache, in der die Hymne gesungen werden kann oder zu singen ist, ver-
handelt wird, ist eigentlich die Frage nach der Selbstdefinition des ameri-
kanischen Gemeinwesens. Der Signifikant der ,,englischen Sprache* steht
dabei fiir eine Bewahrung des Status Quo, in dem eine am Ideal des
Weillseins orientierte Vorstellung des Gemeinwesens vorherrscht, in deren
Zentrum abstrakte Gleichheit und individuelle Autonomie steht, wahrend
der Signifikant ,,spanische Sprache® hier fiir eine Transformation hin zu
einer Gemeinschaft der konkreten Gleichheit und der hybriden Pluralitét
steht. Deutlich wird daran, dass die Einforderung von Gleichheit fiir die
Marginalisierten nicht einfach bedeuten muss, sich der Mehrheit anzupas-
sen und deren Idealen voll und ganz zu unterwerfen, sondern dass sie
vielmehr mit einer kritischen Geste verbunden sein kann, die auf die Um-
arbeitung der herrschenden Vorstellung von Gleichheit hinarbeitet. Ahn-
lich wie beim Drag gilt freilich auch hier, dass solche Inszenierungen trotz
aller unternommenen Anstrengung nicht immer gelingen miissen. Das
bringt uns noch einmal zuriick zur Frage der Wirksamkeit der demonstra-
tiven Kritik, der ich im nichsten Schritt weiter nachgehen mochte.

Die Dramatisierung des Protests

Aufgrund ihres darstellenden Charakters wird die Praxis der demonstrati-
ven Kritik gerne als eine theatrale Inszenierung verstanden. So aufschluss-
reich diese Metapher auch ist, so droht sie doch zugleich den Blick auf ei-
nen entscheidenden Unterschied zwischen Theater und Protest zu verstel-
len. Auch dann némlich, wenn es den Protesthandelnden gelingt, die Stra-
Be zur Biihne zu machen, unterscheidet sich diese Szene vom Theatersaal
gleichwohl dadurch, dass hier nicht automatisch ein Publikum vorhanden
ist. Widerstindiges Protesthandeln steht daher zunichst einmal vor der

35 Ebd.
36 www.nytimes.com/2006/04/28/us/bush-says-anthem-should-be-in-english.html
(07.08.2023) (eigene Ubersetzung).

130

- am 20,01.2026, 110111,


http://www.nytimes.com/2006/04/28/us/bush-says-anthem-should-be-in-english.html
https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.nytimes.com/2006/04/28/us/bush-says-anthem-should-be-in-english.html

3. Demonstrative Kritik

Aufgabe, ein Publikum {iberhaupt erst zu konstituieren. Dass diese Aufga-
be keine leichte ist, wird deutlich, wenn wir uns vergegenwértigen, dass
sich die rassistische Episteme ja gerade durch eine epistemische Ignoranz
auszeichnet. Wie kdnnen Schwarze unter solchen Bedingungen Weille
zum Zuhoren bringen? Eben dieses Problem hat Martin Luther King in
seinem beriihmten ,,Brief aus dem Gefangnis in Birmingham* von 1963
adressiert. Der Brief entstand im Zuge von Kings Inhaftierung, nachdem
er zusammen mit anderen gegen rassistische Segregationspolitik in Bir-
mingham protestiert hatte. King entwickelt darin eine Verteidigung des
zivilen Ungehorsams als gewaltfreier und offentlicher Handlung, welche
die Legitimitit von ungerechten Gesetzen im Namen der Moral infrage
stellt. Zivilen Ungehorsam charakterisiert er dabei als eine Form der direk-
ten Aktion, die von den Akteur innen immer dann in Anschlag gebracht
werden darf, wenn sich die traditionellen Kanédle der politischen Mei-
nungsbildung als verstopft erwiesen haben und politische Anliegen bei den
politischen Représentant_innen auf taube Ohren stofen. In solchen Féllen
bedarf es der unmittelbaren Initiative der Betroffenen. Um sich Gehor zu
verschaffen, so King, muss man ,,eine Krise herbeifiihren, eine schopferi-
sche Spannung erzeugen, um damit eine Stadt, die sich bisher hartnickig
gegen Verhandlungen gestraubt hat, zu zwingen, sich mit den Problemen
auseinanderzusetzen*.3” Kings Antwort hebt also zunichst darauf ab, dass
ziviler Ungehorsam eine Krisensituation schaffen muss. Worin aber be-
steht diese Krise? Krisen entstehen dort, wo ein System nicht zur Bewalti-
gung eines Ereignisses in der Lage ist und mit seinen Ressourcen und Ka-
pazititen an seine Grenzen stoft. Krisen stellen entsprechend Momente
der Ausnahme dar, durch die alltidgliche Routinen unterbrochen werden.
Worin genau die von den Protestierenden in Birmingham herbeigefiihrte
Krise besteht, wird von King nun zwar nicht genauer ausgefiihrt, ange-
lehnt an die Ereignisse lassen sich aber unterschiedliche Momente unter-
scheiden. Das erste Moment besteht darin, dass es sich Schwarze Men-
schen ,herausnehmen‘, in Massen gegen rassistische Diskriminierung zu
protestieren und die althergebrachte Ordnung infrage zu stellen. Von einer
Krise kann dabei gesprochen werden, weil die massenhaften Proteste deut-
lich machen, dass die Schwarze Bevolkerung nicht gewillt ist, die bisher
herrschenden Verhéltnisse langer mitzutragen. Thre Proteste zeigen, dass

37 Martin Luther King, ,,Brief aus dem Gefidngnis in Birmingham®, in: Schépferischer
Widerstand. Reden, Aufsdtze, Predigten, Giitersloh: Mohn 1980, 56-75, hier: 60.

131

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

sich die bestehende Ordnung wird verdndern miissen. Wir haben es also
mit einer Ordnungskrise zu tun. Ein zweites Moment besteht darin, dass
die friedlichen Protestaktionen durch direkte Aktionen des zivilen Unge-
horsams flankiert werden. Dazu gehoren beispielsweise Boykotte, welche
gegen diskriminierende Institutionen gerichtet sind (wie etwa der Mont-
gomery Bus Boycott von 1955/56), Sit-Ins, bei denen bestehende Segrega-
tionspraktiken herausgefordert werden (wie etwa im Zuge der Greens-
boro-Aktionen von 1960) oder Freedom Rides, welche die Umsetzung von
politischen Rechten auf die Probe stellen (wie etwa die Fahrt nach Bir-
mingham von 1961). Insofern solche Gesetzesbriiche nicht von Einzelper-
sonen, sondern von Gruppen vorgenommen werden, geraten polizeiliche
Routinen zur Wiederherstellung der Ordnung hier an ihre Grenzen. Wir
haben es entsprechend nicht nur mit einer Ordnungskrise, sondern auch
mit einer Durchsetzungskrise zu tun.

Man wird sich nun wundern, warum man in Bezug auf die genannten
Krisen von einer schopferischen Spannung sprechen soll. Das ist umso
mehr der Fall, wenn man sich die Reaktion der herrschenden Ordnungs-
méchte auf die beiden genannten Krisen ansieht: Zivilem Ungehorsam ist
in Birmingham mit brutaler Polizeigewalt begegnet worden: Schlagstocke,
Hunde und Wasserwerfer kamen zum Einsatz, um die unliebsamen Pro-
testaktionen aufzulésen und die Protestierenden auseinanderzutreiben.
Dabei kam es vielfach zu polizeilichen Gewaltexzessen und Verletzungen
auf Seiten der Protestierenden. Die durch die Protestierenden herbeige-
flihrten Krisen scheinen also geradewegs in eine destruktive Spannung ge-
filhrt zu haben. Entsprechend wurde ihnen auch vorgeworfen, mit ihren
Protesten Gewalt zu provozieren. King antwortet auf diesen Vorwurf in
seinem Brief aus dem Geféngnis in Birmingham, dass hier Ursache und
Effekt verwechselt werden: Ursache der gewalttitigen Ereignisse sind ja
gerade nicht die Proteste der Schwarzen Bevélkerung, sondern vielmehr
rassistische Unterdriickungsregime. Entsprechend hélt King fest: ,,Eigent-
lich sind wir, die wir uns an einer direct action beteiligen, nicht die, die
Spannung erzeugen. Wir bringen nur die bereits vorhandene, verborgene
Spannung an die Oberfldche. Wir holen sie ans Tageslicht, damit man sie
sehen und sich mit ihr befassen kann.“*® Diese Uberlegung erdffnet uns
die Moglichkeit zu verstehen, in welcher Hinsicht die Konfrontation zwi-
schen Protestierenden und polizeilicher Ordnungsmacht zu einer schopfe-

38 Ebd., 65.

132

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

rischen Spannung fithren kann: Die rassistischen Verhiltnisse, die sonst im
Verborgenen fungieren oder sich soweit normalisiert haben, dass sie dem
Alltagsbewusstsein gar nicht mehr aufféllig werden, werden durch die
Konfrontation von Unterdriickten und Unterdriickern in der Offentlichkeit
weithin sichtbar. Elsa Dorlin spricht davon, dass die Protestierenden ihren
Korper im Zuge solcher Konfrontationen ,,zu einer Folie machen, auf der
die unerhérte Gewalt der Aggression sichtbar wird“.?° Indem diese zum
Gegenstand oOffentlicher Berichterstattungen und Auseinandersetzungen
wird, erzeugen die Protestierenden genau jenen Effekt, den King als
,Zwang, sich mit den Problemen auseinanderzusetzen beschrieben hat.*’
Ein entscheidendes Moment der Proteste besteht also zundchst darin, die
eigenen Probleme soweit ins Licht der Offentlichkeit zu riicken, dass nie-
mand darum herum kommt, zu ihnen Stellung zu beziehen.

Man wird sich nun fragen, warum die von King beschworene schopfe-
rische Spannung zu einer Anderung der bestehenden Verhiltnisse fiihren
soll. Erinnern wir uns, dass in Kings Legitimationslogik des zivilen Unge-
horsams ein wichtiger Schritt in dem Versuch bestand, Konflikte zunéchst
iiber Verhandlungen zu 16sen. Erst wenn diese Versuche gescheitert sind,
sind Akte des zivilen Ungehorsams legitim, so King. Wenn ziviler Unge-
horsam nun aber ein kommunikativer Akt ist, der sich an das Gewissen der
Mitbiirger innen richtet, stellt sich die Frage, warum ein erneuter kommu-
nikativer Anlauf nun zu einem anderen Ergebnis fiihren soll. Was unter-
scheidet beide kommunikativen Anldufe, Verhandlungen auf der einen und
zivilen Ungehorsam auf der anderen Seite, voneinander? Warum sollen
diejenigen, die bisher nicht vom gravierenden Charakter existierender Un-
gerechtigkeiten iiberzeugt werden konnten, im Zuge von zivilem Unge-
horsam zu einer anderen Meinung kommen? Da King auf diese Fragen
keine direkte Antwort gibt, miissen wir zu ihrer Beantwortung seine Uber-
legungen weitertreiben und teilweise iiber sie hinausgehen. Entscheidend
scheint mir zundchst, dass wir unterschiedliche Adressat innenkreise des
zivilen Ungehorsams unterscheiden sollten. Drei Gruppen scheinen mir in
Kings Text eine Rolle zu spielen: Diejenigen, die wir die ,hasserfiillten
Weillen® und diejenigen die wir (in Anspielung auf Sartre) als die ,unauf-
richtigen Weillen‘ bezeichnen kénnen sowie diejenigen, die King selbst
,geméaligte Weille‘ nennt. Wihrend die Adressat_innen des ersten kom-

39 Elsa Dorlin, Selbstverteidigung. Eine Philosophie der Gewalt, Berlin: Suhrkamp
2020, 164.
40 King, ,,Brief aus dem Gefangnis®, 60.

133

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

munikativen Verhandlungsanlaufs die hasserfiillten Weifien waren, die in
ihren Geschiftsldden Segregationsregelungen durchsetzen, sind die Adres-
sat_innen des zweiten Anlaufs nun, so scheint mir, die unaufrichtigen
Weillen. Im Unterschied zur ersten Gruppe begegnen sie den Protesten der
Schwarzen nicht per se mit ablehnenden Gesten oder Beleidigungen, son-
dern sie stehen diesen insofern offen gegeniiber, als sie es bisher vermie-
den haben, sich iiberhaupt eine Meinung zum Segregationismus zu bilden.
Genau diese Gruppe wird nun als die eigentliche Adressatin des zivilen
Ungehorsams gelten konnen: All diejenigen, die bisher stillschweigend
und unreflektiert an diskriminierenden Praktiken beteiligt waren — indem
sie etwa in solchen Geschéften einkaufen, die strenge Segeregationsregeln
durchsetzen oder indem sie die Trennung von weilen und schwarzen
Nachbarschaften als unhinterfragte Tatsache hinnehmen —, werden nun
dazu gezwungen, ihre Praktiken und die damit verbundenen Einstellungen
zu hinterfragen. Durch den Druck zur Meinungsbildung, der von zivilem
Ungehorsam ausgeht, werden die unaufrichtigen Weilen dazu genétigt,
sich dariiber Rechenschaft abzulegen, inwieweit sie am System der Ras-
sentrennung beteiligt sind und inwiefern sie die Ungerechtigkeiten, die
damit verbunden sind, moralisch verantworten kénnen. Diese Uberlegun-
gen weisen uns darauf hin, dass die Hauptadressat innen des Protests der
Schwarzen nicht die direkten politischen Opponent innen — also weille
Rassist_innen — sind, sondern vielmehr jene Partei, die bisher unreflektiert
am gesellschaftlichen System des Rassismus partizipiert hat.

Um diese Partei fiir das eigene Anliegen zu gewinnen, gilt es An-
schlussmoglichkeiten zu schaffen. Was damit gemeint sein kann, ldsst sich
am Montgomery Bus Boycott deutlich machen. Den Hintergrund dieser
fiir die Biirgerrechtsbewegung so einschneidenden Episode bildet die so
genannte Jim-Crow-Gesetzgebung, die im Anschluss an die Aufhebung
der Sklaverei ein landesweites System der Rassentrennung durchgesetzt
hat.*! Restaurants, Parks, Schulen, Gefingnisse und Nahverkehr wurden
dem Diktat der Rassentrennung unterworfen, so dass jeweils Bereiche ent-
standen, die nur fiir Weie (whifes only) und nur fiir Schwarze (colored
only) vorgesehen waren. Vor diesem Hintergrund spielt sich nun am
Abend des 1. Dezember 1955 in Montgomery, Alabama, ein fiir die Biir-
gerrechtsbewegung entscheidendes Ereignis ab. Das 6ffentliche Transport-

41 Ich orientiere mich bei meiner folgenden Darstellung an Bruce J. Dierenfield, The
Civil Rights Movement.

134

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

system in Montgomery sieht vor, dass schwarze und weille Fahrgiste von-
einander getrennt werden. In 6ffentlichen Bussen sind entsprechend die
ersten vier Reihen nur fiir Weille vorgesehen, wéhrend die hinteren Reihen
fiir Schwarze gedacht sind. In der Mitte der Busse befindet sich ein nicht
spezifizierter Bereich, dessen Sitzpldtze von Schwarzen so lange genutzt
werden diirfen, wie sie nicht von Weillen beansprucht werden — allerdings
mit der Besonderheit, dass in einem solchen Fall die ganze Reihe gerdumt
werden muss. Am Abend des 1. Dezember nun befindet sich die Schwarze
Biirgerrechtsaktivistin und Sekretirin der lokalen NAACP-Dependance
Rosa Parks auf dem Nachhauseweg von der Arbeit und nimmt in eben je-
nem Mittelbereich Platz. Einige Stationen spiter wird ihre Reihe dann von
weillen Fahrgédsten beansprucht und sie zum Aufstehen aufgefordert, wo-
raufhin sie erwidert, dass sie das nicht zu tun gedenke. Diese Weigerung
ruft auch den Busfahrer auf den Plan. Nachdem auch dieser Parks nicht
dazu bewegen kann, ihren Platz zu rdumen, ruft er die Polizei, welche
Parks wegen Verletzung der Segregationsbestimmungen festnimmt.

Der Président der lokalen NAACP, Edgar Nixon, sieht in dem Vorfall
eine ideale Gelegenheit, gegen Segregation im 6ffentlichen Nahverkehr zu
protestieren. Im Zuge von Parks* anstehendem Gerichtsprozess ruft er die
Schwarze Bevdlkerung mittels Flugblittern zu einem stadtweiten Busboy-
kott auf. Viele Schwarze Prediger schlieen sich diesem Aufruf an und
fordern ihre Glaubigen in der Sonntagspredigt auf, sich dem Boykott an-
zuschliefen. Am darauffolgenden Tag begeben sich dann auch tatsdchlich
fast alle der 30.000 Schwarzen Fahrgéste zu Ful oder mit anderen Trans-
portmitteln zur Arbeit. Noch am gleichen Tag versucht Nixon gemeinsam
mit anderen, den weiteren Verlauf des Boykotts zu sichern. Dabei kommt
es zur Griindung der Montgomery Improvement Association, zu deren An-
fithrer der junge Martin Luther King Jr. gewéhlt wird, dem es gelingt, ein
Mitfahr- und Taxi-System einzurichten. Trotz massiver Versuche der
Stadt, dieses System mit rechtlichen Mitteln zu unterbinden und trotz
massiver Einschiichterungen und Gewaltakte durch den Ku-Klux-Klan,
gelingt es, den Protest 381 Tage lang auf friedliche Weise aufrechtzuerhal-
ten, bis im Juni 1956 die Segregation des offentlichen Nahverkehrssys-
tems von den Gerichten als VerstoB gegen den 14. Zusatzartikel gewertet
und fiir unzuléssig erklart wird und nach erfolgloser Berufung durch den
Bundestaat Alabama Martin Luther King und Edgar Nixon am 21. De-
zember 1956 den ersten ,integrierten” Bus besteigen. Obgleich Mont-
gomery in der Folge weiterhin eine von offentlicher Segregation gekenn-
zeichnete Stadt bleiben wird, handelt es sich hier um einen grofen Erfolg
fiir die Biirgerrechtsbewegung, haben die Ereignisse doch ein landesweites

135

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Zeichen gesetzt, dass die Schwarze Bevolkerung nicht ldnger gewillt ist,
sich mit ihrer gesellschaftlichen Ausgrenzung abzufinden, und bereit dazu
ist, ihre Rechte mit den Mitteln des kollektiven Handelns durchzusetzen.
Entscheidend ist nun, dass der Bus Boycott nicht ganz so spontan ver-
laufen ist, wie es auf den ersten Blick scheinen mag. Vielmehr bot sich
dieser Fall aus der Sicht der NAACP gerade aufgrund der Personlichkeit
von Rosa Parks zur Skandalisierung an. Das wird daran deutlich, dass es
im selben Jahr bereits zuvor eine dhnliche Aktion gegeben hatte: Im Mérz
war die 15jdhrige Claudette Colvin festgenommen worden, weil sie sich
weigerte, auf den fiir Schwarze vorgesehenen Plétzen zu sitzen.*> Was nun
war an jenem 1. Dezember, an dem sich Rosa Parks weigerte, ihren Platz
zu rdumen, anders? Im Unterschied zu Colvin wurde Parks von der
Schwarzen Community unterstiitzt. Das wiederum lag daran, dass Colvin
von der lokalen NAACP-Vereinigung nicht als passende Kandidatin gese-
hen wurde, anhand derer ein solcher Protest hétte gefiihrt werden konnen.
Ihr junges Alter, die ausfillige Sprache, in der sie ihr Handeln rechtfertig-
te, ihre emotionale Unbestindigkeit und nicht zuletzt die Tatsache, dass sie
schwanger und unverheiratet war, lieBen sie als Gallionsfigur des kol-
lektiven Protests wenig iiberzeugend erscheinen.* Anders bei Rosa Parks,
die in allen Berichten durchweg als eine respektable Person mittleren Al-
ters geschildert wurde, die sich sachlich und unaufgeregt zu duflern wuss-
te. Darliber hinaus ging Parks einer festen Tatigkeit nach, war regelméBige
Kirchgingerin und zeigte eine friedfertige Einstellung.** Das machte sie
nicht nur zu einer idealen Identifikationsfigur fiir viele Schwarze, sondern
zugleich auch zu einer Figur, an welche unaufrichtige Weille ankniipfen
konnen sollten. Der arbeitsame, gottgldubige und respektable Charakter
von Parks sollte eine Identifikation {iber rassifizierte Grenzen hinweg er-

42 Vgl. dazu Terry Lovell, ,,Resisting with Authority: Historical Specificity, Agency
and the Performative Self*, in: Theory, Culture & Society, Jg. 20, Heft 1, 2003, 1—
17.

43 ,,A feisty high school student [...] who defended her right to the seat in language
that brought words of disapproval from passengers of both races. [...] Colvin was
crying and madder than ever by the time the policeman told her she was under ar-
rest. She struggled when they dragged her off to the bus and screamed when they
put on the handcuffs.” (Taylor Branch, Parting the Waters: America in the King
Years, 1954-63, New York: Touchstone 1988, 120)

44, She wore rimless spectacles, spoke quietly wrote and typed faultless letters [...] a
tireless worker and churchgoer of working-class station and middle-class demean-
or.”“ (Ebd., 125)

136

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

moglichen und so die Anschlussfahigkeit der Protesthandlungen in der
weiBen Offentlichkeit sichern.

Freilich war es nicht ausschlieBlich die Personlichkeit von Rosa Parks,
die fiir die Kommunikabilitdt der Proteste sorgen sollten, zugleich auch
haben sich die Proteste ndmlich jener besonderen Protestform bedient, die
ich als demonstrative Kritik bezeichnet habe. King stiitzt diese Perspekti-
ve, wenn er betont, dass ziviler Ungehorsam des ,kreativen Protests* be-
darf, um soziale Situationen zu ,,dramatisieren“.* Drei Dimensionen einer
solchen Dramatisierung lassen sich dabei im Falle des Bus Boycott unter-
scheiden. Erstens handelt es sich um friedfertige Proteste. Der explizite
Verzicht auf Gewalt, der selbst unter den Bedingungen gewaltsamer An-
griffe durch Polizei und Weille aufrechterhalten wurde, setzt die Moralitét
des Protests der Schwarzen Bevdlkerung in Szene. Er macht deutlich, dass
es sich hier nicht einfach um eine Revolte gegen die bestehenden Verhalt-
nisse handelt, sondern die Proteste im Rahmen der Achtung der morali-
schen Werte der Verfassung durchgefiihrt werden. Zweitens handelt es
sich um dauerhafte, engagierte Proteste. Das Versprechen der Schwarzen
Bevolkerung bestand darin, die 6ffentlichen Verkehrsmittel erst dann wie-
der zu benutzen, wenn die Rassentrennung aufgehoben ist. Diesem Ver-
sprechen kommt insofern eine besondere Bedeutung zu, als der Akt des
Versprechens exemplarisch die Fahigkeit guter Staatsbiirger innen, sich
dauerhaft nach selbstgesetzten Regeln zu organisieren, in Szene setzt. Mit
dem Festhalten an diesem Versprechen setzt die Schwarze Bevolkerung
daher konsequent die Politizitdt ihres Protests in Szene. Drittens schlief3-
lich handelt es sich um gut organisierte Proteste. Der Aufbau und die Auf-
rechterhaltung eines alternativen Transportsystems bedarf einer komple-
xen Handlungskoordination. Indem der Protest die Schwarzen abgespro-
chene Fahigkeit zum klugen, zielgerichteten Handeln in Szene setzt, stellt
er die Prudentialitit der Schwarzen Bevolkerung zur Schau.

Bei den Protesten der Schwarzen Bevolkerung haben wir es also mit
einer In-Szene-Setzung der Moralitdt, der Politizitdt und der Prudentiali-
tdt der Protestierenden zu tun, die diese als zurechnungsfdhige, integre
und befdhigte Individuen ausweist. Die Demonstration dieser Eigenschaf-
ten konterkariert dabei das weit verbreitete Stereotyp des Jim Crow, wie es
Mitte des 19. Jahrhunderts im Zuge des blackfacing aufgekommen ist.
Hier werden Schwarze als moralisch unreife, politisch unmiindige und

45 King, ,,Brief aus dem Gefangnis®, 60.

137

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

geistig minderbegabte Individuen dargestellt, die keine staatsbiirgerliche
Reife besitzen und Weilen daher nicht gleichgestellt werden konnen. Die
Wirksamkeit des Jim Crow Stereotyps in der amerikanischen Gesellschaft
reicht so weit, dass die Gesetze zur Segregation von Schwarzen und Wei-
Ben, wie sie von einer Vielzahl von Staaten im Siiden der USA gegen En-
de des 19. Jahrhunderts erlassen worden sind, im Volksmund als Jim-
Crow-Gesetze bezeichnet werden.*® Die Protestaktionen der Biirgerrechts-
bewegung setzen nun genau bei diesem den Gesetzen zugrunde liegenden
Stereotyp an. Ihre Kraft schopfen sie, so haben wir gesehen, nicht aus auf-
klarerischen Argumentationen, sondern vielmehr aus dramatischen Insze-
nierungen. Nicht das Argument, dass Gott alle Menschen gleich geschaf-
fen habe, sondern vielmehr die durch das Protesthandeln in Szene gesetzte
Gleichheit, soll die Stereotype der weilen Gesellschaft ins Wanken brin-
gen.

Die groBite Gefahr fiir den Erfolg der Proteste der Biirgerrechtsbewe-
gung sieht King nun {iberraschenderweise nicht von den ,hasserfiillten
Weillen ausgehen, sondern von denjenigen, die er als ,,gemaBigte Weise*
bezeichnet und folgendermallen beschreibt: ,,Ich bin beinahe zu dem
Schluss gekommen, da3 das groBe Hindernis [...] auf dem Wege in die
Freiheit nicht der Weille Biirgerrat oder der Ku-Klux-Klan ist, sondern der
gemiBigte Weille, dem ,Ordnung‘ mehr bedeutet als Gerechtigkeit, [...]
der stindig sagt: ,Mit ihren Zielen bin ich vollig einverstanden, aber nicht
mit ihren Methoden der direct action® [...] Oberflachliches Verstidndnis bei
Menschen, die guten Willens sind, ist entmutigender als absolutes Miflver-
standnis bei Menschen bosen Willens. Lauwarme Anerkennung ist irrefiih-
render als vollige Ablehnung.“*” King beschreibt den gemiBigten Weillen
hier als Person, der sich den Anliegen der Schwarzen zwar aufgeschlossen
zeigt, daraus jedoch keine Konsequenzen zu ziehen bereit ist, weil er sich
in der bestehenden Ordnung gut eingerichtet hat und daher jede Verdnde-
rung scheut. Der geméBigte Weille scheint damit einem Typus zu entspre-
chen, den Hannah Arendt an anderer Stelle als ,,Spiefer* bezeichnet hat
und von dem sie schreibt, ,,dal er durchaus bereit war, um der Pension,
der Lebensversicherung, der gesicherten Existenz von Frau und Kindern
willen Gesinnung, Ehre und menschliche Wiirde preiszugeben. [...] Die
Verwandlung des Familienvaters aus einem an den offentlichen Angele-

46 Jerald Packard, American Nightmare: The History of Jim Crow, New York: St.
Martin’s Press 2002.
47 King, ,,Brief aus dem Gefangnis®, 65.

138

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

genheiten interessierten, verantwortlichen Mitglied der Gesellschaft in den
SpieBer, der nur an seiner privaten Existenz hangt und offentliche Tugend
nicht kennt, ist eine moderne internationale Erscheinung.“® Ahnlich wie
King sieht auch Arendt die grofite Gefahr fiir das Scheitern politischer
Auseinandersetzungen nicht in der Ausbildung von verhérteten Fronten
zwischen Freund und Feind, sondern im Aufkommen eines bestimmten
Typus von Desinteresse an politischen Fragen. Dort wo sich die Einzelnen
als Privatpersonen begreifen, die in erster Linie fiir ihre Familie Sorge zu
tragen haben, werden sie gegeniiber all jenen Belangen des Gemeinwesens
gleichgiiltig, die sie nicht direkt betreffen. Ein solcher Niedergang des In-
teresses an Offentlichen Angelegenheiten gilt Arendt als der perfekte
Néhrboden fiir den Aufstieg von Antisemitismus und Rassismus.

Epistemische Macht und demonstrative Kritik

Drei Aspekte der demonstrativen Kritik sind in den letzten Abschnitten in
den Blick geraten: Im Ausgang von Jacques Ranciéres Uberlegungen wur-
de zunidchst deutlich, dass widerstidndiges Protesthandeln sich als ein Akt
der Setzung von Gleichheit vollziehen und dabei auf dsthetische Praktiken
des Aufzeigens stiitzen kann. Die Uberlegungen von Butler haben uns
dann gezeigt, dass dsthetische Protestpraktiken eine kritische Geste voll-
ziehen, die mit einer Doppelbewegung von Aneignung und Distanzierung
arbeitet. Das Ziel von Protestpraktiken besteht entsprechend nicht einfach
darin, in die bestehende Ordnung der demokratischen Gleichheit aufge-
nommen zu werden, sondern vielmehr, diese Ordnung im gleichen Zuge
umzuarbeiten. Martin Luther Kings Reflexionen haben uns schlie8lich ge-
zeigt, dass die Aufnahme von widerstdndigem Protesthandeln die Erzeu-
gung einer krisengeladenen Situation erfordert, Protest aber gleichwohl
nur dann erfolgreich sein kann, wenn in so einer Krise zugleich Ankniip-
fungsmoglichkeiten flir andere offengehalten werden. Schlagwortartig zu-
sammengefasst arbeitet demonstrative Kritik also mit den Mitteln der Zur-
schaustellung, der Umarbeitung und der Kommunikabilitdt.

Ich will die Argumentation dieses ersten Teils nun abschlieBend noch
einmal am Beispiel der Black Lives Matter (BLM) Bewegung zusammen-

48 Hannah Arendt, ,,Organisierte Schuld, in: Die verborgene Tradition, Frankfurt a.
M.: Suhrkamp 1976, S. 3549, hier: 46.

139

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

fiihren.*” Sie entstand in Reaktion auf die Ermordung des 17jihrigen
Trayvon Martin, der 2012 auf dem Nachhauseweg von einem Lebensmit-
telgeschéft in einem kalifornischen Vorort von einem weiflen Wachmann
auf Patrouille erschossen wurde, weil dieser ihm aufgrund seines Hoodies
und seiner Hautfarbe verddchtig vorkam. Obwohl Martin unbewaftnet
war, als auf ihn geschossen wurde, erkldrte der Schiitze dennoch, er habe
sich bedroht gesehen und in Notwehr gehandelt. Im anschlieBenden Ge-
richtsprozess wurde der Schiitze im Juli 2013 von der Jury freigesprochen.
Der Freispruch hat vor allem unter Schwarzen Amerikaner innen Unver-
stindnis und Empdrung ausgelost. Alicia Garza driickt es folgendermal3en
aus: ,,It was as if we had all been punched in the gut“.50 Als Reaktion auf
das Urteil macht sie ihrer Enttduschung darauthin in sozialen Medien in
einem ,,Love Letter to Black People* Luft, den sie mit den Zeilen: ,,Black
people. I love you, I love us. Our lives matter” schlieft. Patrisse Cullors,
eine mit Garza befreundete Aktivistin, nimmt diese Zeilen auf und in der
Folge entsteht folgender Post auf Facebook: ,,Alicia Garza myself, and
hopefully more black people than we can imagine are embarking on a pro-
ject. We are calling it #BLACKLIVESMATTER.* Darauf wiederum rea-
giert Opal Tometi mit dem Angebot das im Entstehen begriffene Projekt
digital zu unterstiitzen und auf sozialen Medien wie Facebook, Tumblr
und Twitter weitere Inhalte zu erstellen. Aus dem Hashtag wurde so
schnell eine Online-Bewegung, die rassistische Polizeigewalt, racial pro-
filing, und weiterreichende gesellschaftliche Diskriminierung von Schwar-
zen thematisiert. Bis in die Gegenwart sind Alica Garza, Patrisse Cullors
und Opal Tometi drei der bekanntesten Namen von Black Lives Matter
geblieben. Thr politisches Ziel beschreiben sie folgendermafBen: ,#black-
livesmatter ist eine Bewegung, die versucht sichtbar zu machen, was es
bedeutet, in diesem Land Schwarz zu sein. Es geht darum, Hoffnung und
Inspiration fiir kollektives Handeln zu spenden, eine kollektive Macht auf-
zubauen und kollektive Transformation zu erreichen. Verwurzelt in Trauer
und Wut, aber ausgerichtet auf Visionen und Triume.*>!

49 Zur Entstehungsgeschichte von BLM vgl. Patrisse Khan-Cullors und Asha Bande-
le, #BlackLivesMatter. Eine Geschichte vom Uberleben, aus d. Engl. v. Henriette
Zeltner. Koln: Kiepenheuer & Witsch 2018, sowie: Garrett Chase, ,,The Early His-
tory fo the Black Lives Matter Movement, and the Implications Thereof™, in: Ne-
vada Law Journal, Jg. 18 2018, 1091-1112.

50 Zitiert nach ebd., 1094.

51 Zitiert nach ebd., 1096 (eigene Ubersetzung).

140

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

Im Herbst 2014 schwappte die Bewegung dann aus der digitalen in die
analoge Welt iiber. Anlass war die Ermordung von Eric Garner auf Staten
Island (New York) am 17. Juli 2014, der im Zuge seiner gewaltsamen
Festnahme durch mehrere Polizisten in den Wiirgegriff genommen und zu
Boden gedriickt wurde. Der asthmakranke Garner wies dabei mehrfach
darauf hin, dass er keine Luft bekomme, bevor er das Bewusstsein verlor
und verstarb. Kurze Zeit spiter, am 9. August 2014 ereignete sich in Fer-
guson (Missouri) ein weiterer dramatischer Fall. Dort wurde der 18 jéhri-
ge, unbewaffnete Schiiler Michael Brown, von einem weillen Polizisten
mit sechs Kugeln erschossen, nachdem er von diesem fiir Gehen in der
Mitte der Fahrbahn angehalten worden war. Was beide Félle gemeinsam
haben und sie zu einer Spiegelung der Geschehnisse um Trayvon Martin
macht, ist, dass die Téter auch in diesen Fillen jeweils freigesprochen
wurden. In Ferguson kommt es daraufhin zu mehrtdgigen Demonstratio-
nen gegen rassistische Polizeigewalt und ein parteiliches Rechtssystem. In
diesem Zuge wanderte das Hashtag Black Lives Matter vom digitalen
Raum auf die Plakate der Demonstrierenden und wurde dabei nach und
nach zum Emblem der Protestbewegung, die heute vielfach als Nachfolge-
rin des Civil Rights Movement gesehen wird. In den nichsten Jahren orga-
nisiert BLM iiber 1000 Demonstrationen. Viele davon stehen in direktem
Zusammenhang mit weiteren Totungen von Schwarzen durch exzessive
Gewaltanwendung der Polizei wie etwa die Félle Tamir Rice (2014), Fre-
ddy Gray (2015), Abdullahi Omar Mohamed (2016), Jocques Clemmons
(2017) George Floyd (2020) oder Breonna Taylor (2020).

Die Ursachen der Polizeigewalt, die BLM anprangert, kénnen nun zu-
nichst vor dem Hintergrund epistemischer Macht verstanden werden. Sie
fligen sich in eine lange und andauernde Diskriminierungsgeschichte ein,
die von der transatlantischen Sklaverei bis hin zur Gegenwart und ihren
Praktiken der rassifizierten Masseninhaftierung fiihrt.’? In diesem Zuge
sind Vorurteile und Stereotype gegeniiber Schwarzen zum Teil des von
Fanon so genannten ,.epidermal-rassialen Schemas* (epidermal racial
schema) geworden, welche das Erscheinen von Schwarzen Menschen im
offentlichen Raum prifiguriert.® Polizeigewalt kann in diesem Rahmen
als Teil einer kollektiven Wahrnehmungsdisposition verstanden werden,

52 Vgl. Alexander, Michelle: The New Jim Crow. Mass Incarceration in the Age of
Colorblindness, New York. New Press, 2010.

53 Frantz Fanon, Schwarze Haut, weifle Masken, aus d. Franz. v. Eva Moldenhauer,
Frankfurt a. M.: Syndikat 1980, 81 (eigene Ubersetzung).

141

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

die sich innerhalb einer rassistischen Episteme herausgebildet hat. Der
Struktur solcher Wahrnehmungsdispositionen geht Lisa Guenther in ihrem
Aufsatz ,,Seeing like a Cop“ nach. Sie kommt dabei zu dem Schluss, dass
,,wie ein Polizist zu sehen bedeutet, den Horizont nach Abnormalen abzu-
suchen, Menschen als potenzielle Probleme zu betrachten und die Kraft
des Gesetzes zu mobilisieren, um diese Probleme zu 16sen. Manchmal ist
diese Gewalt todlich.“>* Ein Beispiel fiir eine solche Szene ist die Tétung
von Michael Brown durch Darren Wilson in Ferguson. Die Auseinander-
setzung, die den todlichen Schiissen vorausgeht, beginnt damit, dass Wil-
son Brown und seinen Begleiter Dorian Johnson aus seinem Wagen heraus
anspricht, weil sie in der Mitte der Strafie gehen und dadurch die 6ffentli-
che Ordnung storen. Darauthin kommt es zu einem Handgemenge, das
Wilson folgendermalflen schildert: ,,I tried to hold his right arm and use my
left hand to get out to have some type of control and not be trapped in my
car any more. And when I grabbed him, the only way I can describe it is |
felt like a five-year-old holding onto Hulk Hogan. (...) that's just how big
he felt and how small I felt just from grasping his arm.“>> Wilson be-
schreibt Brown hier als einen liberméchtigen Wrestler, der ihm korperlich
weit tiberlegen war. Und auch wenn Brown mit 1,95 Meter gro3 gewach-
sen war, so soll er doch nicht unbedingt muskulds, sondern eher korpulent
gewesen sein — in jedem Fall kein Hulk Hogan, der vor Muskeln nur so
strotzt. Nachdem sich das Handgemenge geldst hat, laufen Brown und
Johnson vor Wilson davon, der ithnen hinterherrennt und auf sie feuert, bis
sie stehenbleiben und sich Brown umdreht. Die Szene schildert Wilson
folgendermalBen: ,,The only way I can describe it, it looks like a demon,
that's how angry he looked.“>® Wilson behauptet weiter, eine Waffe bei
Brown vermutet zu haben und daher mehrmals auf ihn gefeuert zu haben.
Doch auch dann ist die Szene noch nicht zu Ende. ,,Well, he keeps coming
at me after that again, during the pause I tell him to get on the ground, get
on the ground, he still keeps coming at me, gets about 8§ to 10 feet away.
At this point I'm backing up pretty rapidly, I'm backpedaling pretty good

54 Lisa Guenther, ,,Seeing Like a Cop: A Critical Phenomenology of Whiteness as
Property®, in: Emily S. Lee, Race as Phenomena. Between Phenomenology and
Philosophy of Race, Lanham: Rowman&Littlefield, 189-206, hier: 196 (eigene
Ubersetzung).

55 Vgl. www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2014-11/ferguson-polizist-wilson-
aussage/ (07.07.2023).

56 Ebd.

142

- am 20,01.2026, 110111,


http://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2014-11/ferguson-polizist-wilson
https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2014-11/ferguson-polizist-wilson

3. Demonstrative Kritik

because I know if he reaches me, he'll kill me.*>” Was Wilson hier als be-
drohliches Entgegenkommen von Brown beschreibt, wird von Zeugen an-
ders wiedergegeben. Sie weisen darauf hin, dass Brown sich eine Wunde
am Bauch hélt und nach vorne taumelt — er sich also in einer durch eine
Verletzung ausgeldsten Defensivbewegung befindet und nicht, wie Wilson
beschreibt in einer aggressiven Aktivbewegung. Gleichwohl durchzieht
die ganzen Aussagen Wilsons eine iibertriebene Darstellung seiner eigenen
Verletzlichkeit und Schwéche, wihrend Brown als gefahrlich, monstros
und unmenschlich dargestellt wird. Die Szene wird so zu einer Auseinan-
dersetzung zwischen dem Schwarzen iiberméchtigen Riesen und dem
Weillen unterlegenen Ordnungshiiter, der diese Ordnung gegen ihre Be-
drohung schiitzen und verteidigen muss.

Nun wird man freilich einwenden konnen, dass diese Erzdhlung Teil
einer allzu durchschaubaren Verteidigungsstrategie ist und nicht mit der
wirklichen Wahrnehmung von Wilson verwechselt werden darf. Daraufhin
wird man entgegnen konnen, dass sich Beschreibungen dieser Art auch in
ganz anderen Féllen finden lassen. Helen Ngo etwa berichtet im Zusam-
menhang ihrer Untersuchung von rassifizierten Wahrnehmungsprozessen
vom Fall von Renisha McBride, einer neunzehnjéhrigen Schwarzen Frau,
die am 2. November 2013 mit ihrem Auto einen Unfall hat, bei dem sie
eine Kopfverletzung erleidet, durch welche sie sich in einem Zustand der
Orientierungslosigkeit befindet.’® In der Folge wandert sie verwirrt in der
Gegend umher, um Hilfe zu erbitten. Dabei klopft sie auch an das Haus
von Theodore Wafer, einem weilen Mann mittleren Alters. Der hilt
McBride fiir eine Einbrecherin und schieft ihr aus néchster Nahe ins Ge-
sicht. Ngo schlédgt vor, die Geschehnisse als Ausdruck einer ,,habitualisier-
ten rassifizierten Wahrnehmung von Schwarzem als gefahrlich, bedrohlich
oder ,kriminell**“ zu verstehen, durch die bei Wafer ,,habitualisierte Reak-
tionen wie Angst, Abwehr oder sogar Empathielosigkeit™ ausgelost wur-
den.” Folgt man dieser Analyse, dann legen sowohl der Fall Wilson als
auch der Fall Wafer Zeugnis davon ab, dass diejenigen, die von der Polizei
bedroht, verfolgt und niedergehalten werden im polizeilichen Blick oft-
mals als diejenigen erscheinen, die bedrohen, verfolgen und niederhalten.
Judith Butler spricht mit Bezug auf solche Félle von einer ,,Phantasmago-

57 Ebd.

58 Helen Ngo, The Habits of Racism A Phenomenology of Racism and Racialized
Embodiment, .I.Janham: Lexington 2012, 36.

59 Ebd. (eigene Ubersetzung).

143

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

rie des Rassismus®, die nicht einfach ein Werk der Einbildung sei, sondern
einen Uberschuss in unserer Wahrnehmung meint, der sich aus rassifizier-
ten Schemata speist. ,,Der Polizist™, so Butler, ist in solchen Fillen ,,in den
Griff eines Phantasmas geraten und hat so die Gestalten und Bewegungen
vor seinen Augen umgekehrt [...] Die mogliche und dann die tatsdchliche
Gewalttat des Polizisten kommt ihm bereits als Gestalt, als ,,rassisch* ge-
pragtes Gespenst entgegen, die seine eigene Aggression verdichtet und
umkehrt. 6

Folgen wir diesen Analysen zum polizeilichen Blick, dann kann rassis-
tische Polizeigewalt als ein Effekt einer epistemischen Macht verstanden
werden, die bereits auf der sinnlichen Wahrnehmungsebene am Werk ist
und die dazu fiihrt, dass Schwarze von vornherein als ,,problematic peop-
le* in den Blick geraten, von denen Aggression, Bedrohung oder Gefahr
ausgehen.®! Um diese Probleme zu adressieren, greift BLM auf eine Reihe
von Protestpraktiken zuriick, in denen sich in vielerlei Hinsicht das bisher
entwickelte Konzept der demonstrativen Kritik widerspiegelt. Das beginnt
damit, dass BLM zunéchst — ganz im Sinne von Martin Luther King Jr. —
versucht, mittels aktivistischer Interventionen eine krisengeladene Situati-
on zu erzeugen, welche es Weillen verunmoglicht, sich nicht zum Sach-
verhalt der exzessiven Polizeigewalt und der voreingenommenen Justiz zu
verhalten. Die Protestierenden greifen dabei auf verschiedene Mittel zu-
riick, die von Protestmérschen iiber Blockaden von Verkehrs- und Kon-
sumzentren bis hin zu Besetzungen von odffentlichen und privaten Orten
reichen. Exemplarisch hierfiir ist etwa eine Aktion, die am 20. Dezember
2014 landesweit Shoppingmalls zum Ziel machte. Darunter war auch die
»Mall of America” in Minneapolis, in der sich knapp 3000 Demons-
trant_innen einfanden, um verschiedene Protestaktionen durchzufiihren.
Dass solche Aktionen oftmals grofiformatig und auch spektakulédr ausfal-
len, ist freilich kein Zufall, sondern Teil der Logik von epistemischem
Protest: Sinn und Zweck ist es ja zunichst einmal, die weille Mehrheitsbe-

60 Judith Butler, Die Macht der Gewaltlosigkeit. Uber das Ethische im Politischen,
Berlin: Suhrkamp, 2020, 150.

61 ,,The issues of problematic people are well known among existential and phenom-
enological theorists [...] In cases of a problematic people, the result is straightfor-
ward: They cease to be people who might face, signify, or be associated with a set
of problems: they become those problems. Thus, a problematic people do not sig-
nify crime, licentiousness, and other social pathologies; they, under such a view,
are crime, licentiousness, and other social pathologies.“ (Lewis Gordon. Existentia
Africana. Understanding Africana Existential Thought: London: Routledge, 69)

144

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

volkerung zu zwingen, sich mit den Problemen, mit denen sich Schwarze
alltdglich konfrontiert sehen, auseinanderzusetzen. Und das wird nur ge-
lingen, wenn solche Aktionen die alltdgliche Aufmerksamkeitsschwelle zu
durchbrechen vermdégen, um im stdndigen Strom von Informationen und
Nachrichten einen Knotenpunkt zu hinterlassen, an den Weille im einen
oder anderen Sinn ankniipfen miissen. Freilich treffen solche Aktionen bei
den Umstehenden nicht immer auf Gegenliebe. So &uBlerten viele
Kund innen ihre Frustration iiber die unnétige ,,Beldstigung®. Eine Stu-
dierende der Universitdt von Minnesota, die dabei war, ihre Weihnachts-
einkdufe in der Mall zu machen, hilt beispielsweise gegeniiber einem Re-
porter fest: ,,Ich verstehe zwar, warum sie das tun, aber ich bin irgendwie
verirgert.“*> Man kann in dieser AuBerung leicht die Position der ,gema-
Bigten WeiBen* erkennen, die Martin Luther King in seinen Uberlegungen
als die grofite Bedrohung fiir den Erfolg widerstindigen Protesthandelns
ausgemacht hat. King sprach diesbeziiglich von einer ,,Jauwarmen Aner-
kennung®, die zwar Sinn und Zweck der Proteste zur Kenntnis nimmt, sich
jedoch nicht weiter flir diese Angelegenheiten interessiert, solange sie
nicht mit den eigenen Privatinteressen interferieren und Frustration und
Arger auslosen.®® Freilich nun ist das genau der Effekt, den die Protestie-
renden erzielen wollen. Denn Frustration unterscheidet sich von epistemi-
scher Ignoranz dadurch, dass sie ,von etwas‘ handelt. Wéhrend die Igno-
ranz ihr intentionales Objekt verleugnet und so tut, als wire es nicht da,
fokussiert die Frustration auf eben dieses Objekt und bringt es dadurch in
gewisser Weise in die Welt. Die Erzeugung von Frust und Aufregung ist
insofern als ein aktivistischer Erfolg zu werten, als damit etwas in der
Welt erscheint, dass zuvor so nicht existiert hat und nun im Zuge seines
Erscheinens zum Gegenstand gemacht werden kann. Gleichwohl beginnt
an dieser Stelle die eigentliche Herausforderung jedes Protesthandelns,
insofern es gilt das ,drgerliche Objekt so in Szene zu setzen, dass es als
ein ,faszinierendes Objekt® erscheint, auf das sich das Publikum einlédsst.
Die Bedeutung des Konzepts der Faszination fiir Befreiungskdmpfe hat
Christoph Menke herausgestellt.** Faszination versteht er dabei als Ge-
genbegriff zur Gewohnung. Wihrend die Einstellung der Gewohnheit
ndamlich darauf beruht, verschiedene Ereignisse nach bekannten Mustern

62 www.twincities.com/2014/12/19/mall-of-america-shuts-down-as-hundreds-protest/
(eigene Ubersetzung).

63 King, ,,Brief aus dem Gefingnis*, 65.

64 Christoph Menke, Theorie der Befreiung, Berlin: Suhrkamp 2022, 486.

145

- am 20.01,2028, 11:01:11,


http://www.twincities.com/2014/12/19/mall-of-america-shuts-down-as-hundreds-protest/
https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.twincities.com/2014/12/19/mall-of-america-shuts-down-as-hundreds-protest/

1. Der Streit um den Demos

zu bewiltigen, meint die Faszination eine sinnliche Erfahrung, in der uns
etwas Unbestimmtes zustoBt, das wir gerade nicht durch altbekannte Mus-
ter zu bewidltigen vermogen. Analytisch gesprochen setzt die Faszination
dabei die Gewohnheit voraus: Denn nur dort, wo wir es gewohnt sind,
nach bestimmten Mustern wahrzunehmen, zu urteilen oder zu handeln,
kann es iiberhaupt zu einer Stérung kommen, die uns herausfordert und
uns die Moglichkeit einer Neuaufteilung und Neubestimmung altherge-
brachter Muster erlaubt. ,,Faszination®; so Menke, ermdglicht ein Be-
stimmen, das nicht eine Fihigkeit ausiibt, sondern neu anfingt.“®> Einen
solchen Neuanfang herbeizufiihren, scheint mir nun die zentrale Aufgabe
jenes Moments der demonstrativen Kritik zu sein, das Martin Luther King
als ,Dramatisierung‘ gefasst hatte.

Das Moment der Dramatisierung weist uns darauf hin, dass es im Pro-
testhandeln nicht nur darum geht, einen Sachverhalt ins Zentrum der Auf-
merksamkeit zu bringen, sondern zugleich darum, diesen Sachverhalt in
einem neuen Licht erscheinen zu lassen. In Anlehnung an die Wirkungs-
weise epistemischer Macht, wie ich sie im letzten Kapitel im Riickgriff
auf Merleau-Ponty beschrieben habe, konnen wir sagen, dass es darum
geht, einen Gestaltwechsel herbeizufiihren. Sehen wir uns nun anhand der
Protestaktionen von BLM an, wie ein solcher Gestaltwechsel provoziert
werden kann. Wir kénnen uns dabei weiter an den Protesten in der Mall of
America orientieren und drei spezifische Aktionsformen herausgreifen: (i)
Die Protestierenden bedienen sich zunéchst vielfach der Geste der erhobe-
nen Hénde, die gemeinsam mit dem Ruf ,,Hands up, don’t Shoot™ an die
ErschieSung von Michael Brown erinnert, der mit erhobenen Hénden er-
schossen worden sein soll. Die Geste hat damit zunichst den Charakter
eines Andenkens an eine konkrete Gewalttat —sie bringt Solidaritidt mit
Michael Brown und seinen Angehorigen zum Ausdruck, die zum Opfer
exzessiver Polizeigewalt geworden sind. Zugleich jedoch weist sie iiber
diesen Einzelfall auf die Lebenserfahrungen von anderen Schwarzen hin-
aus. Jos¢ Medina und Tempest Henning {ibersetzen sie in folgende Aussa-
ge: ,,Auch ich habe die Erfahrung gemacht, als Bedrohung wahrgenom-
men zu werden, obwohl ich keine darstelle, auch ich muss mit erhobenen
Hinden gehen.“*® (ii) Eine zweite Aktionsform besteht darin, Schilder mit

65 Ebd., 487.

66 José¢ Medina und Tempest Henning, ,,My Body as a Witness®, in: Jennifer Lackey
(Hg.) Appplied Epistemology, New York: Oxford University Press 2021, 171-190,
hier: 185 (eigene Ubersetzung).

146

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

der Aufschrift ,,I can’t breathe* in die Hohe zu halten. Es handelt sich da-
bei um die letzten Worte, die Eric Garner vor seinem Tod duflerte, bevor er
durch das Gewicht mehrerer auf ihm kniender Polizisten zu Tode kam.
Ahnlich wie in der ersten Aktionsform haben wir es auch hier mit einer
doppelbddigen Bedeutung zu tun. Einerseits erinnert der Ruf ndmlich an
die gegeniiber Garner ausgelibte Gewalt. Er fiihrt vor Augen, dass Garner
nicht als Aggressor aufgetreten ist, sondern Opfer von Gewalt war. Er
macht deutlich, dass dieses Leben in seinen letzten Momenten in der Hand
und der Verantwortung von Anderen lag, die diesen Tod in Kauf genom-
men haben. Andererseits bringt der Ruf eine gesellschaftliche Erfahrung
von Schwarzen in der weilen Mehrheitsgesellschaft zum Ausdruck. Meta-
phorisch meint die Redewendung ,keine Luft zum Atmen haben‘, dass
man sich in einer belastenden oder erdriickenden Situation befindet, in der
die eigenen Moglichkeiten zur Selbstentfaltung eingeschrinkt sind. Der
Ruf ,,I can’t breathe* kann entsprechend auch als Emblem einer Lebenser-
fahrung verstanden werden, die von Einschrankungen und Begrenzungen
gepragt ist. (iii) Eine dritte Aktionsform, die im Zuge der Proteste in der
Mall of America zum Zuge kam, ist das Die-in. Dabei legen sich die Teil-
nehmenden fiir mehrere Minuten wie tot auf den Boden. Auch in diesem
Fall hat diese Aktion wieder einen doppelten Sinn. Indem sich die Teil-
nehmenden genau viereinhalb Minuten auf den Boden legen, erinnern sie
an die Ermordung von Michael Brown, der genau diese Zeit unversorgt
auf dem Boden gelegen haben soll. Zugleich stellt die Aktionsform diesen
Tod in einen groBeren Zusammenhang. Uber das individuelle Leben von
Brown hinaus werden hier symbolisch all die Leben von Schwarzen be-
trauert, die durch Polizeigewalt ausgeloscht worden sind. In solchen Akti-
onen, so konnen wir mit Butler sagen, werden ,,Trauer und Schmerz zu
einer Ressource fiir Politik*.®” Denn wenn, wie Butler an anderer Stelle
festhilt ,,Betrauerbarkeit ein Definitionsmerkmal von Gleichheit ist, dann
stellt das Betrauern eine Anerkennung des Werts dieses ausgeloschten Le-
bens dar.®® Akte der 6ffentlichen Trauer inszenieren daher im Modus der
Nachtréglichkeit eine Gleichheit, die den Opfern von exzessiver Polizei-
gewalt im Leben nicht zuteil geworden ist.

Die drei hier genannten Aktionsformen arbeiten also durchweg damit,
konkrete Szenen der Gewalt zu reinszenieren und diese zugleich in den

67 Judith Butler, ,,Gewalt, Trauer, Politik“, in: Gefdhrdetes Leben. Politische Essays.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, 36—68, hier: 47.
68 Butler, Macht der Gewaltlosigkeit, 138.

147

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

groBeren Kontext dessen zu stellen, was es heif3t, als Schwarze Person in
den USA zu leben. Es ist eben diese doppelte Codierung, die aus meiner
Sicht dafiirspricht, dass es mit solchen Aktionsformen nicht allein darum
geht, Empathie fiir die Betroffenen hervorzurufen, sondern zugleich auch
darum, einen Zugang zu deren Standpunkt zu erdffnen. Ganz in diesem
Sinne, so hatten wir im ersten Kapitel gesehen, unterscheidet auch Arendt
zwischen Empathie und Standpunktiibernahme: Wéhrend es im ersten Fall
darum geht, sich in die andere Person hineinzuversetzen, geht es im ande-
ren Fall darum, sich an den Ort, von dem aus die andere Person in der
Welt ist, zu begeben.®” Es geht daher mit den angesprochenen Aktions-
formen nie nur darum, die Erfahrungen einzelner Schwarzer Individuen zu
thematisieren, sondern einen Eindruck der gesellschaftlichen Situierung
von Schwarzen zu bekommen und deutlich zu machen, dass diese mit ei-
ner gesteigerten Vulnerabilitit einhergeht. Dadurch sollen Weille dazu be-
fahigt werden, auf Schwarze Korper nicht mehr als eine Quelle der Gefahr
zu blicken, sondern deren spezifische Gefdhrdung wahrzunehmen.

Die Aktionen von BLM konnen also durchweg als Praktiken der de-
monstrativen Kritik beschrieben werden. Drei unterschiedliche Modi, in
denen eine solche Demonstration operieren kann, will ich abschlieBend
unterscheiden:

1. Demonstrieren als Aufzeigen: Phinomenologisches Aufzeigen zielt
nicht auf das rationale, sondern auf das dsthetische Erkenntnisvermdgen
seiner Adressat_innen. Asthetische Erkenntnis unterscheidet sich von ra-
tionaler Erkenntnis dabei nicht dadurch, dass sie irrational wére, sondern
vielmehr dadurch, dass sie Einsichten in anderer Form zu liefern versucht.
So wird beispielsweise die Ausgesetztheit an Polizeigewalt von BLM
nicht mittels Argumentationsketten aufgezeigt, welche die Zusammenhén-
ge zwischen rassistischer Episteme und individueller Wahrnehmung deut-
lich machen, vielmehr werden solche Zusammenhénge in der Protestform
des Die-ins verdichtet und zur Schau gestellt. Die Praxis des Aufzeigens
besteht also darin, Sichtbarkeit zu generieren und so die Vulnerabilitit von
Schwarzen wahrnehmbar zu machen. Die Praxis sagt zunidchst einmal:
,»Sieh hin!*

2. Demonstrieren als Anzeigen: Die Praxis des Aufweisens zielt nicht
nur darauf, etwas wahrnehmbar zu machen, sondern zugleich auch darauf,

69 Hannah Arendt, Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie, hrsg. v.
Ronald Beiner, Miinchen: Piper 2012, 69.

148

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

die Kontexte unserer Wahrnehmung freizulegen. Den Aktionen von BLM
geht es in diesem Sinne nicht allein darum, die Vulnerabilitit von Schwar-
zen deutlich zu machen, sondern zugleich auch darum, dass diese Vulne-
rabilitdt aus dem Nicht-Handeln von Regierung und Justiz resultiert. Die
Aktionen dienen also dazu, Vulnerabilitit nicht einfach als gegeben hin-
zunehmen, sondern die Faktoren, die diese Vulnerabilitdt beglinstigen, in
den Blick zu nehmen. Dadurch sollen die Zusammenhénge, in denen die-
ses Phidnomen auftaucht, zur Darstellung gebracht und damit Verantwort-
lichkeiten benannt werden. Das Anzeigen geht entsprechend mit einem
Verantwortlichmachen einher. Es sagt also nicht nur ,,Sieh hin!“, sondern:
,,Sieh so hin!*

3. Demonstrieren als Vorzeigen: Die Praktik des Zeigens enthilt wei-
terhin ein prafiguratives Moment. Hier stehen nicht mehr die politisch er-
zeugte Vulnerabilitdt sowie die Verweigerung von Verantwortung im Vor-
dergrund, sondern vielmehr die praktische Demonstration von Gleichheit
durch die Protestierenden. Durch die 6ffentliche Zurschaustellung ihrer
Trauer und ihres Schmerzes zeigen sie, dass sie nicht als die ,,problematic
people” von den ,real people” des Landes abgespalten werden konnen,
sondern dass auch sie die ,,real people” sind. Das Vorzeigen gleicht also
einem Vorwegnehmen: Es inszeniert eine Situation, in der die Spaltung
biirgerlicher Gleichheit aufgehoben ist. Indem das Vorzeigen, dasjenige,
was es behauptet, zugleich auffiihrt und in Szene setzt, macht es diese
Gleichheit anschaulich und wahrnehmbar. Es sagt nicht mehr ,,Sieh hin*
oder ,,Siehe so hin“, sondern ,,Siehe da — so kénnte es sein!*

Die Protestpraktiken von BLM arbeiten also mit einer spezifischen
Form der Zurschaustellung, um fiir Kommunikabilitdt mit der weiflen
Mehrheitsbevolkerung zu sorgen. Damit sind zwei Momente der demons-
trativen Kritik benannt, die ich eingangs dieses Abschnitts genannt hatte.
Wie steht es nun um das dritte Moment, die Umarbeitung? Diese gerit in
den Blick, wenn wir uns der Organisation der Bewegung selbst zuwenden.
BLM besitzt keine offiziellen Vertreter innen, keine hierarchische Struk-
tur und keinen Steuerungsapparat. In dieser Hinsicht unterscheidet sich die
Bewegung von der traditionellen Biirgerrechtsbewegung, was unter ande-
ren in dem immer wieder verwendeten Slogan ,,Not your grandfather’s ci-
vil rights movement!* zum Ausdruck kommt.”® Vor dem Hintergrund un-

70 Vgl. Chase, ,,The Early History of the Black Lives Matter Movement, and the Im-
plications Thereof*, 1105.

149

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

serer bisherigen Darstellungen diirfte klar sein, dass sich diese Selbstbe-
schreibung nicht auf das unmittelbare Protesthandeln selbst bezieht, da
BLM genauso wie die Biirgerrechtsbewegung auf die Praxis der demons-
trativen Kritik zuriickgreift, wenngleich dabei freilich ganz andere Artiku-
lationsformen zum Zuge kommen. Wo die Biirgerrechtsbewegung im
Rahmen ihrer Proteste auf bescheidenes, ziviles und tugendhaftes Auftre-
ten gesetzt hat, um die eigene Biirgerlichkeit zur Schau zu stellen, spielen
bei Black Lives Matter unzivile Ausdrucksweisen wie Wut, bittere Ironie
und Beschimpfungen eine wichtige Rolle. Die Bedeutung solcher Verén-
derungen scheint jedoch weniger gewichtig, wenn sie vor dem Hinter-
grund der Lockerung der Rigiditdt allgemeiner kultureller Ausdrucksfor-
men verstanden werden, die seit den 1960er Jahren stattgefunden haben.
Der Unterschied, auf den der Slogan ,,Not your grandfather’s civil rights
movement!* anspielt, scheint daher vielmehr im Bereich des jeweiligen
Gleichheitsverstdndnisses zu liegen. Wihrend die klassische Biirger-
rechtsbewegung vor dem Hintergrund institutioneller Diskriminierungs-
erfahrungen Gleichheit in erster Linie als juridische Gleichheit versteht, in
der es um die Gleichbehandlung vor dem Recht geht, zielt die Black Lives
Matter Bewegung darauf, diese rechtliche Gleichheit in eine 6ffentliche
Gleichheit zu tiberfiihren, in der die Stimmen von Schwarzen die gleiche
Chance haben, gehort zu werden, wie diejenigen von WeiBlen. Der Schau-
platz der Kdmpfe von BLM ist daher weniger das Feld der demokratischen
Rechte, sondern das der demokratischen Kredibilitét.

Gleichwohl weisen die Proteste von BLM auch iiber die dffentliche
Gleichheit noch einmal hinaus. Die vorgetragenen Forderungen bringen
nidmlich auch immer wieder die Idee einer partizipativen Gleichheit ins
Spiel, in der es darum geht, die Mdglichkeiten demokratischer Teilhabe
von Schwarzen zu stirken. Sei es durch die Schaffung von Nachbar-
schaftsriten, die in Finanz- und Planungsfragen weitgehende Autonomie
und Entscheidungsgewalt besitzen oder durch die Etablierung demokrati-
scher Kontrollgremien von Institutionen wie der Polizei.”! Bezieht man
diese Forderungen ein, so wird deutlich, dass sich die Kédmpfe von BLM
nicht nur um das drehen, was ich zu Beginn dieses Teils als Wahl-Volk
und als Meinungs-Volk bezeichnet hatte, sondern auch auf dasjenige, was
wir das Teilhabe-Volk nennen konnen. Wahrend der Kampf fiir Grund-

71 The Movement for Black Lives, 4 Vision for Black Lives: Policy Demands for
Black Power, Freedom <& Justice, 14, https://griid.files.wordpress.com/2020/
05/a-vision-for-black-lives.pdf (8.07.2023)

150

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

rechte darauf zielt, die Bedingungen zu schaffen, unter denen eine Stimme
Geltung besitzt und der Kampf um 6ffentliche Sichtbarkeit darauf, ihr Ge-
hor zu verschaffen, zielt der Kampf um politische Teilhabe darauf, ihr
Gewicht zu verleihen.”” Mit dieser Bestimmung beginnen sich nun auch
die Grenzen des Streits um den Demos zu zeigen: Die Austragung von
Konflikten um 6ffentliche Angelegenheiten bedarf ndmlich einer geregel-
ten Form der Auseinandersetzung, die Blockaden, Besetzungen und St6-
rungen nur bedingt leisten konnen, da die Komplexitét solcher Artikulati-
onsformen praktisch limitiert ist. Ihre Aufgabe sehe ich daher in erster Li-
nie darin, politische Auseinandersetzungen um 6ffentliche Angelegenhei-
ten zu ermoglichen, indem sie jene, die bisher nicht als Teil des Demos
gezahlt haben, zum Sprechen erméichtigen und ihnen die Mdglichkeit bie-
ten, unter fairen Bedingungen demokratischen Einfluss auszuiiben. Er-
ginzt werden miissen solche radikaldemokratischen Protestpraktiken da-
her durch eine Politik der Institutionen, die demokratischen Streit in gere-
gelte Bahnen {iberfiihrt.”> Wie ein solcher institutionell verfasster Streit
aussehen kann, das will ich im folgenden Teil iiber den Streit um das
Kratos zeigen. Auch hier werden Hannah Arendts Uberlegungen wieder
als Ausgangspunkt dienen, insofern ihr Pladoyer fiir eine Republik der Ré-
te als Blaupause fiir ein zeitgenossisches republikanisches Institutionen-
design genutzt werden soll.

72 Zur trilemmatischen Struktur der Kdmpfe um Teilhabe vgl. Mai-Anh Boger, ,,The
Trilemma of Anti-Racism®, in: Anum Dada und Shweta Kushal (Hg.): Whiteness
Interrogated, Oxford: Interdisciplinary Press 2016, 79-87.

73 Vgl. dazu Dagmar Comtesse, ,,Republikanismus und radikale Demokratietheorie®,
in: dies., Oliver Fliigel-Martinsen, Franziska Martinsen und Martin Nonhoff (Hg.):
Radikale Demokratietheorie. Ein Handbuch, Berlin: Suhrkamp 2019, 746-763;
sowie die Beitrdge in: Steffen Herrmann und Matthias Flatscher (Hg.): Instituti-
onen des Politischen. Perspektiven der radikalen Demokratietheorie, Baden-
Baden: Nomos 2020.

151

- am 20.01,2028, 11:01:11,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 20,01.2026, 110111,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.Wer zählt als Teil der politischen Gemeinschaft?
	2. Epistemische Macht
	3. Demonstrative Kritik

