
II. Der Form-Materie-Kollaps 103

und damit stets denselben instabilen Kommunikationsbedingungen unterliegt –

doch darf man umgekehrt auch nicht übersehen, dass die Derrida’sche Strategie

zugleich die Instabilität aller reifizierten Kategorien eindrucksvoll erweist und dort

einMittel an dieHand gibt,wo diese zu einem repressiven Instrument werdenwol-

len. Die Demonstration der schierenMöglichkeit des Form-Materie-Kollapses stellt

einen inkommensurablen Strategiewechsel dar, der geeignet ist, vorgängige For-

men von Auseinandersetzung zu transzendieren und als unveränderlich gedachte

Antagonismen zu relativieren. Freilich ist es gerade diese Inkommensurabilität,

die die Strategie aus Sicht der antagonistischen Strategien als eine Weigerung

erscheinen lässt, nach den Spielregeln zu spielen – und dies zurecht, denn genau

darum handelt es sich.

§ 12 Historische Wahrheit: Das Vaticanum II

Wirwollen zuletzt einen in dieser Konstellation zunächst überraschenden Komplex

besprechen. Das Zweite Vatikanische Konzil fand freilich zur selben Zeit statt, in

der sich die Überlegungen Derridas zum FMK zumindest anbahnten, doch werden

beide selten im selben Atemzug genannt. Im Kontext unserer Analyse der strate-

gischen Figur des Form-Materie-Kollapses bietet sich das Vaticanum II jedoch als

Untersuchungsgegenstand an, da sich in verschiedenen Debatten, die bei der Ent-

stehung insbesondere der Dogmatischen Konstitutionen geführt wurden, Strate-

gienwiederfinden, die sichmit dem Instrumentarium fassen lassen, das wir soweit

erarbeitet haben. Dies ist weniger überraschend, als es den Anschein haben mag,

bedenkt man, dass die Figur des FMK, wie wir gesehen haben, bereits seit einiger

Zeit kursierte und die fraglichen Debatten stark von Theologen beeinflusst waren,

die mit den geistesgeschichtlichen Entwicklungen ihrer Zeit wohlvertraut waren.

Zunächst gilt es zu beobachten, dass der Katholizismus als solcher bereits sich

einer Problematik gegenübersieht, die wir im ersten Kapitel kennengelernt hatten:

der Frage nach universaler Identität. Es liegt bereits im Begriff des Katholizismus,

dass er universal – allumfassend – seinmuss,will er seinemAnspruch gerecht wer-

den. Das Neue Testament unterschied sich hier wesentlich vom Alten Testament –

der Gott des Judentums erwählte sich ein Volk, das das Seine war, wiewohl die Völ-

ker durch es Segen haben sollten.134 Christus dagegen starb für alleMenschen, für

alle Völker und die ganze Menschheit. Der Katholizismus hat daher von jeher eine

anthropologische Komponente beinhaltet, die denMenschen als Glied derMensch-

heit und diese als ganze durch Christus erlöste kannte. Das Problem der universa-

len Identität stellt sich stets auf mehreren Ebenen und auf der logischen Ebene lös-

te der Katholizismus das Problem durch die Figur des mystischen Leibs Christi. Das

logische Problem universaler Identität hatten wir in der Fragestellung kennenge-

lernt,wie Identität konzipiertwerdenkann,wennes aufgrundderUniversalität kei-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015 - am 14.02.2026, 19:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

nen kontrastierendenGegenpol gibt. ImUnterschied zur streng individualistischen

Heilsvorstellung des Protestantismus gründete nun der Katholizismus stets auf der

Vorstellung, dass derMensch nur als Glied eines Leibes, der Gemeinde nämlich, er-

löstwerde.ZumKristallisationspunkt dieserVorstellungwurdedie katholische Idee

der Kirche. Dieser Begriff ist, wie Henri de Lubac im Vorfeld des Konzils prominent

festhielt, stets in zweifachemSinne zu verstehen: als die sichtbareKirche, d.i. die so-

ziale Organisation vonMenschen, und als dermystische Leib Christi.135 Dieser ist es,

der durch das Kommen Christi logisch mitkonstituiert – und daher prädestiniert

– ist und in diesem soll die ganze Menschheit errettet werden. Das logische Pro-

blem universaler Identität löst sich damit in die personale Identität Christi auf: die

Menschheit wird divina institutione formati als Ganze als der mystische Leib Christ

konstituiert und in dieser Figur ist sie universal wie sie zugleich eine Identität sich

erhält. Nun setzt auf einer zweiten Ebene eine Identität einen materialen Gehalt

voraus,unddieser speiste sich fürdenKatholizismus stets ausderPartikularität des

raumzeitlichen und einmaligen Erscheinens der Person Jesu Christi und der Tradi-

tion der Kirche.Weit von jedem Vernunftsdeismus entfernt, stellt sich der Katholi-

zismus einerseits als eineOffenbarungsreligion dar, zu dessen zentralen Inhalten seit

frühen Anfängen andererseits die Idee der historischen Identität in der Tradition ge-

hörte, die besonders frappant in der Symbolik der Apostolischen Sukzession dar-

gestellt wurde.Der Katholizismus scheint so zunächst in seiner geradezuwagemu-

tigen Konstellation von historischem Partikularismus, institutionalisierter Identi-

tät, materialem Gehalt und anthropologischem Universalitätsanspruch das resul-

tierende Problem universaler Identität durch das Dogma vom Corpus Mysticum zu

lösen: die Menschheit bildet als Ganze einen Leib und dieser ist der Leib Christi. In

derKonzeption seinermaterialenGehalte freilich scheint die klassizistische Lösung

durch: sie sind offenbarteWahrheit.

Nun stellt sich auf einer dritten Ebene dem Katholizismus das empirische Pro-

blem der Faktizität: es sind nicht alle Menschen Christen und die, die es sind, sind

nicht einmal alle Katholiken.Diese faktischeDivergenz der Religionenwar es gewe-

sen, die den aufklärerischenRückzug ins Formale veranlasst hatte.Die traditionelle

Antwort des Katholizismuswar die Idee derMission gewesen: es gehört zur Aufgabe

der sichtbaren Kirche, den Völkern – alias Heiden – ihre materialen Gehalte in Ge-

stalt desWortes Christi zu verkünden und sie durch die Taufe demmystischen Leib

anzugliedern. Es gab sicherlich eine Zeit, in der dieses Ziel erreichbar oder sogar

zumGreifennahe schien,dochgabendie zähenFortschrittemit der Zeit eherAnlass

zur Resignation als zur Hoffnung. Auch schien die Taktik der Mission im Kontext

der Auseinandersetzung mit den Folgen der Reformation geradezu unangebracht

zu sein, nicht zuletzt weil die zumissionierenden ja bereits getauft und damit Glie-

der des Leibes Christ waren. Auch waren bestimmte Aspekte der protestantischen

Theologie nicht völlig von der Hand zu weisen. Die ökumenische Situation stellte

damit neben der Frage nach dem Seelenheil der Angehörigen anderer Religionen

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015 - am 14.02.2026, 19:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 105

ein weiteres fundamentales Problem der Ekklesiologie dar. Beide schienen insbe-

sondere die Vorstellung des einen Leib Christi – erit unus Christus amans seipsum – in

Frage zu stellen,diemangutenGewissens als denKernder katholischenEkklesiolo-

gie begreifen kann. Zugleich stellte der Protestantismus einen weiteren Aspekt der

materialen katholischen Identität in Frage, da der Grundsatz des sola scriptura die

konstitutive Rolle der kirchlichen Tradition radikal bestritt.

Vor diesem Hintergrund müssen nun die Konstitutionen des Vaticanum II be-

trachtetwerden. Freilich darfmanhierbei nicht übersehen, dass diese Texte das Re-

sultat hunderter Redaktionen sind und sich darin verschiedene Kompromisse fin-

den, die zwischen verschiedenen Positionen innerhalb des Konzils verhandelt wer-

den mussten. Es wird nach dem Gesagten nicht mehr überraschen, dass wir uns

vornehmlich auf die Konstitutionen Lumen Gentium über die Kirche und Dei Verbum

über dieOffenbarungbeziehenwerden. In beidenFällen ist ein sehrmerklicherEin-

fluss der sogenannten Nouvelle Théologie der 30er-Jahre zu beobachten, die sich kri-

tisch mit der prävalenten Neuscholastik und damit mit dem Wiedererstarken der

christlichenMetaphysikauseinandergesetzthatte.Unterden sogenanntenPeritides

Konzils fanden sichmit Yves Congar undHenri de Lubac auch zwei der wichtigsten

Vertreter der Nouvelle Théologie, deren Vorarbeiten man sicherlich nicht außer Acht

lassen darf.

Wendet man sich nun zunächst der Dogmatischen Konstitution LumenGentium

zu, die in den Jahren 1962–1964 entstand und am 21. November 1964 promulgiert

wurde, so wird dort das Problem der Katholischen Identität in all seinen Spiege-

lungen verhandelt: in der Frage nach der Relation von ›sichtbarer‹ Kirche und Leib

Christi, in der ökumenischen Problematik und der Frage nach der Mission. Einen

zentralen Hintergrund für die Ausführungen des Konzils stellt die antagonistisch

konzipierende EnzyklikaMystici Corporis Pius’ XII von 1943 dar. Diese hatte explizit

festgehalten, dass der Leib Christi und die römisch-katholischeGeschichte identisch

seien.Dies fügt freilich der katholischen Lösung der universalen Identität eine neue

Komponente, nämlich die Identifizierung der Catholica mit der konkreten römi-

schenKirche,hinzu. JosephRatzinger hat darauf hingewiesen,dass diese Enzyklika

im Kontext der »Zuspitzung, welche die Lehre dieses [sc. des ersten vatikanischen]

Konzils dem Begriff des Katholischen gegeben hat«,136 gelesen werden muss. Das

Vaticanum I hatte die Catholica kurzerhandmit der römischen Kirche »im Sinn des

päpstlichen Jurisdiktionsprimats«137 gleichgesetzt.Mystici Corporiswiederum iden-

tifizierte sie mit dem Leib Christi selbst. Dies hatte freilich radikale Konsequen-

zen für die oben aufgeworfenen Fragenkomplexe im Hinblick auf die katholische

Identität, insbesondere auf die Frage der Ökumene: »Denn wer nicht zur römisch-

katholischen Kirche gehört, gehört ›reapse‹, in Wirklichkeit, überhaupt nicht zur

Kirche.«138 Durch diese antagonistische Konzeption der Catholica als der sichtba-

ren, konkreten, römischen Kirche wurde das Problem der Ökumene gewissermaßen

schlicht geleugnet. Ist der Leib Christi letztlich nichts anderes als die römisch-ka-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015 - am 14.02.2026, 19:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

tholische Kirche, so beantwortet sich die Frage, wer ein Glied dieses Leibes ist, sehr

wohlfeil durch Blick in das Kirchenregister.Die Protestanten insbesondere erhalten

so kaummehr einen anderen Status als die gentiles: sie sind nicht Teil der römischen

Kirche, also sind sie überhaupt kein Teil der Kirche und konsequenterweise müss-

ten sieGegenstandderMissionsbemühungenwerden.DieMission selbst erhält den

Status einer heilsnotwendigen Handlung, denn erst durch die Mission können die

Völker in den Leib Christi eingegliedert und damit gerettet werden.

Nun waren aber die dogmatischen Konsequenzen dieser sehr kurz greifenden

Aussage des »est«, der Identifikation des Leibes Christi mit der römischen Kirche,

letztlich untragbar. Zumindest was den Status der ja immerhin getauften Protestan-

ten anbelangte, war offenkundig, dass sie in irgendeinem Sinn zur Kirche gehören

mussten, doch blieb, wie Ratzinger formuliert, der resultierende Sachverhalt der

faktisch vorliegendenKirchenspaltung,die nicht schlicht geleugnetwerden konnte,

in den Enzykliken Pius’ XII »theologisch völlig im Nebel«.139

Die ekklesiologischen Konzeptionen dieser Enzykliken im Anschluss an die Pri-

matslehre des Vaticanum I kann man daher insofern als antagonistische Konzep-

tionen begreifen, als sie die konkrete Identität der römisch-katholischen Kirche als

einzigen Ort des Heils und daher konsequenterweise die Heiden und weitgehend

auch die nicht katholischen Christen als außerhalb des Leibes Christi stehend be-

griffen. Die Idee der universalen Identität in der Figur des mystischen Leibes, die

dem Katholizismus wesentlich zugrunde liegt, wurde so zugespitzt auf eine Missi-

onstätigkeit der einzig im Besitz des Heiles befindlichen konkreten römischen Kir-

che.

Diese Konzeption wurde durch Lumen Gentium relativiert. Die Idee der katholi-

schen Universalität hatte im Vorfeld prominent Henri de Lubacs Buch Catholicisme

inErinnerunggerufen.DeLubacwiesunterRekurs aufpatristischeTexte erneut auf

denUmstandhin,dass »dieübernatürlicheEinheit desmystischenLeibesChristi ei-

ne primäre, natürliche, die Einheit desMenschengeschlechtes voraus[setzt]«,140 die

sich bereits in der Legende Adams, der »auf dem Kalvarienberg begraben und mit

dem Wasser, das aus der Seite Jesu floß, getauft wurde«,141 und der paulinischen

Figur der ›neuen Schöpfung‹ findet.

Vor dem Hintergrund dieser Einheitsvorstellung der in Christus erretteten

Menschheit scheinen freilich die vorkonziliaren Ekklesiologien unbefriedigend, da

sie die Frage nach dem Status der nicht katholischen Christen zumindest ungelöst

ließ und die nach dem Heil der Heiden kurzerhand negativ beantwortete. Letztere

warf de Lubac mit einer geradezu wagemutigen Formulierung erneut auf:

»ist es auch offensichtlich falsch, von einer wirklichen Entbehrung, einemZweifel,

einer Angst des in die Herrlichkeit eingegangenen Christus zu reden, so wäre es

immerhin möglich zu denken, daß ihm auch im Himmel, so lange das ihm vom

Vater anvertraute Werk nicht vollendet ist, noch Raum für Hoffnung bliebe.«142

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015 - am 14.02.2026, 19:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 107

Denn freilich: wenn Christus zum Heil aller starb, ist ein Mangel an Einheit der

Menschheit ein Mangel der Einheit seines Leibes – und es ist schlechterdings un-

vorstellbar, dass ihn dies gleichgültig ließe. Insbesondere scheint damit aber die

Exklusion der Heiden, die nie das Evangelium empfingen und damit unverschul-

det ungetauft blieben, aus seinem Leib ein theologisches Skandalon zu werden.

Vor diesem komplexen Hintergrund entwickelt Lumen Gentium zunächst eine

theologisch angemessenere Sprache für die Relation von römisch-katholischer Kir-

cheunddemmystischenLeib: das »est« derEnzyklikaMysticiCorporiswirddurch ein

– scholastisch anmutendes – »subsistit in« ersetzt. Die »einzige Kirche Christi«143

wird so begriffen als »verwirklicht in der katholischen Kirche«.144 Dieses »subsistit

in«, dessen Übersetzung stets problematisch sein wird und das daher auch eben-

so gut als ›Verwirklichung‹ übersetzt werden kann, darf in seiner Bedeutung nicht

unterschätzt werden, da es das »est«, die Identifizierung der katholischen Kirchemit

dem Leib Christi, implizit verwirft. Darüber hinaus stellt die Konstitution explizit

fest, dass dies nicht ausschließt, »daß außerhalb ihres Gefüges vielfältige Elemen-

te der Heiligung und derWahrheit zu finden sind, die als der Kirche Christi eigene

Gaben auf die katholische Einheit hindrängen.«145 Dies verwirft dogmatisch durch-

aus weitgehend einen etwaigen Exklusivitätsanspruch der katholischen Kirche auf

Wahrheit und zwar um der Einheit des Leibes Christ willen – und dies schlägt sich

konsequent inden fortführendenFormulierungenderKonstitution inBezugauf die

Ökumene und die Mission nieder.

Freilich hält die Konstitution explizit daran fest, dass die »pilgernde Kirche

zum Heile notwendig«146 sei, doch wird diese Heilsnotwendigkeit der Kirche an-

schließend stark differenziert. Einzig in Bezug auf die, die von der katholischen

Kirche wissen und doch keines ihrer Glieder sein wollen, wird so vorsichtig wie

irgend möglich ausgesagt, dass sie nicht gerettet werden »könnten« (possent) und

nur für die Apostaten wird diese Aussage noch verschärft. In Bezug auf die nicht

katholischen Christen hält die Konstitution fest, dass sich ihnen die katholische

Kirche »aus mehrfachemGrunde verbunden«147 wisse. Zuletzt wird zwar einerseits

der Auftrag der Mission ausdrücklich erneuert,148 zugleich wird aber festgehalten,

dass insbesondere Juden und Muslime, allgemeiner aber alle, die »Gott aber aus

ehrlichem Herzen such[en]«,149 vom Heilswillen umfasst werden. Dies affirmiert

die Idee der Katholizität kat’exochen und relativiert zugleich die stark dem 19. Jahr-

hundert zugehörigen Tendenzen, die sichtbare römische Kirche mit der Catholica

zu identifizieren in noch stärkeremMaße.

EineweitereAusprägungdieserRekonzeptualisierungder universalen Identität

findet sich inder Figur des ›Glaubenssinnes‹ derGläubigen,d.i. in derAussage,dass

die »Gesamtheit derGläubigen« imGlaubennicht irren könne.150Dies greift eine al-

te Idee auf, die zunächst auf der Idee des Beistands durch den Heiligen Geist und

später auf der Figur des sensus fidei, die insbesondere im 19. Jahrhundert zu großer

theologischer Beliebtheit gelangt war, beruhte. Die Unfehlbarkeit, die das Vatica-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015 - am 14.02.2026, 19:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

num I dem Papst zugewiesen hatte, wird so durch das Vaticanum II auf die ganze

Christenheit ausgedehnt, was das weitere Problemfeld der Relation von instituier-

ter Kirche und Laien anreißt und auch dort letztere gegenüber ersterer aufwertet,

was sicherlich eine Grundtendenz des gesamten Konzils darstellt.

Für die Frage der Identität des Leibes Christi ist nun freilich neben der formalen

ekklesiologischen Abgrenzung die Frage nach den materialen Gehalten des Glau-

bens zentral. Diese wird sehr dringlich durch die Konstitution Dei Verbum über die

Offenbarung aufgeworfen, die imNovember 1965 nach vierjähriger Entstehungsge-

schichte promulgiert wurde. Auch für diese Konstitution kann man wichtige Ein-

flüsse in den Thesen der Nouvelle Théologie sehen, insbesondere in den Abhandlun-

gen Yves Congars zur Rolle der Tradition. Die Kategorie der Tradition stellt gewis-

sermaßen das zentrale Problem der Auseinandersetzungen über die Offenbarung

insbesondere vor demHintergrund der ökumenischen Situation dar. Der materia-

le Gehalt des christlichen Glaubens ist offensichtlich begründet auf der Frohbot-

schaft Jesu Christi, doch beginnt bereits hier das Problem der Überlieferung, da Je-

sus bekanntlich keine Bücher geschrieben hat, die seine Botschaft enthielten und

an die Nachwelt vermitteln könnten. Dementsprechend mussten seine Worte und

Taten durch andere festgehalten und weitergetragen werden, was freilich zunächst

in mündlicher Form und sehr bald in schriftlicher Form geschah. Daraus ergeben

sich rein logisch bereits zwei mögliche ›Quellen‹, aus denen man von der Offenba-

rung Christi erfahren kann, und unter diesem Titel – fontes revelationis – wurde die

zugrundeliegende Problematik terminologisch über die Jahrhunderte verhandelt.

Zum Problem wurde deren Relation in ganz neuem Maße durch die Reformation

und Luthers Grundsatz des sola scriptura, derThese also, dass der gesamte Inhalt des

christlichen Glaubens in der Bibel allein zu finden sei. Auf dieseThese reagierte die

katholische Kirche im Konzil von Trient mit der Formel in libris scriptis et sine scripto

traditionibus, die nachfolgend häufig als ein – ursprünglich so formuliertes – partim

– partim interpretiert wurde, das festzuhalten schien, dass die Offenbarung ›teils‹ in

der Schrift und ›teils‹ in der TraditionderKirche enthalten ist.Diese Formelwieder-

umwar stets eines der zentralenProblemealler ökumenischenBestrebungen,da sie

nach der gängigen Interpretation einen unauflösbaren Kontrast zum sola scriptura

bildete – denn entweder war die Bibel ›vollständig‹ oder sie war es nicht.

Die zugrundeliegende Fragestellung verschärft sich dadurch, dass ein reines so-

la scriptura logisch völlig widersinnig ist –was die protestantischeTheologie zu den

paradoxesten Positionen getrieben hat –, denn die scriptura selbst wurde ja nicht et-

wavomHimmel inLuthersArmegeworfen, sondern ist selbstResultat einesProzes-

ses, der unter der Kategorie der Kanonisierung gefasst wird.151 Die zentrale Schwie-

rigkeit liegt in dem Umstand, dass nach dem Tode Jesu nicht etwa vier Evangeli-

en, sondern hunderte von Texten teils abstrusen Inhalts verfasst wurden, die man

gerne pejorativ als ›apokryph‹ bezeichnet. Die scriptura, die nach Luthers Überzeu-

gungohne jedenRekurs auf die Traditiongeeignet sein soll, dieOffenbarungChristi

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015 - am 14.02.2026, 19:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 109

zu vermitteln, ist selbst nun das Resultat eines Überlieferungsprozesses innerhalb

der frühen undmittelalterlichenKirche,der stets auchElemente der Redaktion und

Selektion enthielt.Die katholische Antwort auf die Frage nach der Berechtigung der

Kanonisierunggestaltet sich verhältnismäßig einfach,dadie Ideeder Traditionund

insbesondere die Figur des die Kirche leitenden Heiligen Geistes zu ihrer Farben-

strophe zählt.Das sola scriptura kanndaher zumindest nicht,was die Kanonisierung

selbst angeht, ohne einMaß anKonzession an die Tradition durchgehaltenwerden.

Dies freilich verweist nununmittelbar zurück auf die Fragenachder formalen Iden-

tität der katholischenKirche,die inder Fragenachder inspiriertenTradition iteriert

wird.Die Formel des Konzils von Trient erweist sich in dieserHinsicht nun nachge-

rade als problematisch, da sie nach gängiger Auffassung nahelegt, dass die ›Teile‹,

von denen sie (nicht) spricht, disjunkt sind. Neben der ökumenischen Frage wirft

dies unmittelbar die Frage nach der Relation dieser Teile inmaterialer wie formaler

Form auf.

Nun hatte im Vorfeld der Tübinger Theologe Josef Rupert Geiselmann darauf

hingewiesen, dass das Konzil von Trient ja gerade nicht die Formel des partim–partim

gewählt hatte,unddarausabgeleitet,dass sodieMöglichkeit eines ›katholischen sola

scriptura‹ habe offengelassen werden sollen, oder in theologischer Terminologie die

Möglichkeit einer ›materialen Schriftsuffizienz‹ zumindest nicht negiert habe wer-

densollen.Erpostuliertedaher imAnschluss andieTübingerSchule eineFormeldes

totum in sacra scriptura – totum in traditione. Die zugrundeliegende Idee muss so ver-

standen werden, dass das Gesamte (totum) der Offenbarung sowohl in der Schrift als

auch inderTraditionzufindenseien.DasVaticanumIIübernahmdieseFormel zwar

nicht völlig, dochwurde die nie zu entleugnende Formel des partim – partim verwor-

fen zugunsten der These, dass Tradition und Schrift »[d]emselben göttlichen Quell

entspringend, […] beide gewissermaßen in eins zusammen und dem selben Ziel zu

[fließen]«.152 Die Figur des einenQuells153 stellt zum einen klar, dass die Schrift und

Tradition keine komplementären Elemente sind, was die tridentinische Formel wenn

nicht nahegelegt so doch lizenziert hatte, und andererseits erhält sie, sicherlich ver-

mittelt durch Congars Wiederaufnahme der Tübinger Theologie, die Rolle der Tra-

dition, deren Bedeutung –nicht nur für die Kanonbildung – betont wird.Diemög-

licherweise entscheidende Konzession an die Tradition und wichtigste Konzeptua-

lisierung liegt aber in der Formulierung, dass die »apostolische Überlieferung […]

in der Kirche unter dem Beistand des Heiligen Geistes einen Fortschritt [kennt]: es

wächst das Verständnis der überlieferten Dinge und Worte durch das Nachsinnen

und Studium der Gläubigen«.154 Ratzinger hat dies zu Recht als ein »dynamische[s]

Verständnis der Tradition«155 bezeichnet und auch einen Zusammenhang zu dem

»Verstehensproblem, dessen Sichtbarwerden in den letzten Jahrzehnten das reinli-

cheGegenüber vonObjekt undSubjekt aufgelöst hat«,156 hergestellt.Das hier aufge-

rufene, wahrscheinlich am paradigmatischsten durch GadamersWahrheit und Me-

thode (1960) instanziierte Bewusstsein der Standortgebundenheit allen Verstehens

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015 - am 14.02.2026, 19:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ist freilich besonders angetan, die Rolle der Tradition zu unterstreichen und rückt

die protestantische Vorstellung des sola scriptura in die Nähe der von Gadamer de-

nunzierten Vorstellung der Überbrückung des Zeitenabstands im Verstehen. In der

ThesedesKonzils undderdarin enthaltenenTranszendierungderRelation vonSub-

jekt des Verstehens – Kirche – und seinem Objekt – frohe Botschaft – wird so die

Figur der Tradition auf pointierte Art rekonzeptualisiert und hier scheint sie auf be-

zeichnende Art den oben skizziertenThesen vom Glaubenssinn der Gläubigen und

auch von der Subsistenz desmystischen Leibes in der katholischen Kirche zu korre-

spondieren.

Das Vaticanum II kann dergestalt verstanden werden als eine Variation der Fi-

gur des FMK durch die katholische Kirche, die sich mit dem Problem der universa-

len Identität auf eine Art undWeise konfrontiert sah,die sie bis dahin nicht gekannt

hatte.Die Antworten, die das Konzil entwarf, lassen sich insbesondere anhand eini-

ger Achsenmit der bekannten strategischenWendung in Verbindung bringen. Das

ist zum einen die Figur der Historisierung von Wahrheit, wenn nicht in der viel dis-

kutierten Formel des aggorniamento, dann doch zumindest in der Gestalt des Glau-

benssinnes der Gläubigen und der Dynamisierung des Traditionsbegriffes. Letzte-

re lässt sich ebenso verstehen als eine Instanz jener Transzendierung der Subjekt-

Objekt-Relation, die in so vielen Diskursen des 20. Jahrhunderts thematisch wur-

de. Vor allem aber lässt sich anhand unserer Diskussion der Problematik der ek-

klesiologischen Identität einmal mehr eine Geschichte nachzeichnen, die uns in-

zwischen geläufig ist. Die klassische katholische Perspektive war von der Idee der

einen Wahrheit gezeichnet gewesen, die unmittelbar den Missionsgedanken nach

sich zog. Die christliche Metaphysik hatte diese Wahrheit in begriffliche Schemata

gegossen, die den Anschein abgeschlossener konzeptioneller Bollwerke erweckten,

die für die Ewigkeit gebaut waren. Die antimodernistischen Bemühungen um das

Vaticanum I herum lassen sich insbesondere imVergleichmit demVaticanum II als

Schritte zu einer antagonistischen Konzeption in unserem früher skizzierten Sin-

ne auffassen,157 die das Vaticanum II durch einen Strategiewechsel überwand, der

sich zumindest in Teilen in den Kontext der Debatten über den Form-Materie-Kol-

laps einfügt,158 unddas sicherlich nicht zuletzt aufgrund der Problematisierung des

Neuthomismus und der christlichenMetaphysik innerhalb und außerhalb derNou-

velleThéologie.

Die in diesem Kapitel skizziertenTheorien und geistesgeschichtlichen Umwäl-

zungen sind freilich auf den ersten Blick so heterogen, dass es einiger Abstraktion

bedarf, sie unter einem einheitlichen Nenner zu sehen. Es ist oft darüber gestritten

worden, ob es etwa etwas wie eine ›Postmoderne‹ gegeben habe, und es sind un-

zählige Definitionen dieser ›Epoche‹ gegeben worden. Es soll hier keineswegs eine

weitere hinzugefügt werden. Was aber einen einheitlichen Zug sehr vieler theore-

tischer Konstruktionen des mittleren 20. Jahrhunderts darzustellen scheint, lässt

sich durch die Idee des Form-Materie-Kollapses (FMK) näher umreißen. Heideg-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015 - am 14.02.2026, 19:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 111

gers ›Dekonstruktionen‹ der Metaphysik resultierten häufig in der Ersetzung eines

Substantivs durch ein Verb, wie etwa in der legendären Formulierung vom ›nich-

tenden Nichts‹.159 Das mag kein Zufall sein, denn was alle Kritiken an den meta-

physischen Konzeptionen gemein hatten,war der Hinweis auf deren Statik: dieMe-

taphysik kann dynamische Kategorien prinzipiell nicht fassen. Sicherlich kann sie

Veränderung beschreiben, doch kann sie nicht die Veränderung derWahrheit selbst

konzipieren. Sie kennt verschiedene Begriffe, doch nie die Veränderung von Begrif-

fen in der Zeit. Sie versteht nicht, dass ihre Kategorien zugleich durch Menschen

erst geschaffen werden und auf deren Leben zurückwirken. Sie kennt keine Inter-

aktionvonSubjektundObjekt.DieseCharakterisierung trifft nun,das istwichtig zu

sehen,keineswegsnur auf dieMetaphysik zu.Sie kennzeichnet denWeg zudenken,

derMenschenam leichtesten fällt.Es ist sicherlichdiesemUmstandzuzuschreiben,

dass die Bemühungen, den FMK zu formulieren, einerseits enorme Zeit benötigten

und andererseits sich zunächst nur in sehr abstrakten Worten mit den metaphysi-

schen Kategorien von Form undMaterie auseinandersetzten. In unserem themati-

schenKontextwird leichter verständlich,wasdie fundamentalenKonsequenzender

Hinterfragung dieser allzu menschlichen Art zu denken, die man ›metaphysisch‹

nannte, waren und welche neuartige Strategie sie ermöglichten. Sowohl die klas-

sizistische als auch die antagonistische Strategie hatten gemein, dass sie ein fes-

tes Schlachtfeld kannten, verhärtete Fronten von Identitäten und den Hauch von

Ewigkeit. Die Strategie des Form-Materie-Kollapses, so sehrman demVorwurf der

›Unproduktivität‹ und des ›Relativismus‹,160 den man ihr so oft gemacht hat, zu-

stimmenmuss,hatte doch eines bewirkt: ihre schiereMöglichkeit zeigte auf,dass die

Fronten nicht prinzipiell unveränderbar waren. Identität ließ sich nunmehr begrei-

fen als ein zu hinterfragendes undmehr noch: die Regeln der Auseinandersetzung,

die ihre Form abgesteckt hatten, waren als uneinholbar erwiesen worden. Dies ist

in sich weder gut noch schlecht. Aber es hatte sich etwas geändert, das seit Urzeiten

für ewig gegolten hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015 - am 14.02.2026, 19:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471364-015 - am 14.02.2026, 19:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

