[I. Der Form-Materie-Kollaps

und damit stets denselben instabilen Kommunikationsbedingungen unterliegt -
doch darf man umgekehrt auch nicht iibersehen, dass die Derridasche Strategie
zugleich die Instabilitit aller reifizierten Kategorien eindrucksvoll erweist und dort
ein Mittel an die Hand gibt, wo diese zu einem repressiven Instrument werden wol-
len. Die Demonstration der schieren Mdaglichkeit des Form-Materie-Kollapses stellt
einen inkommensurablen Strategiewechsel dar, der geeignet ist, vorgingige For-
men von Auseinandersetzung zu transzendieren und als unverinderlich gedachte
Antagonismen zu relativieren. Freilich ist es gerade diese Inkommensurabilitit,
die die Strategie aus Sicht der antagonistischen Strategien als eine Weigerung
erscheinen lisst, nach den Spielregeln zu spielen — und dies zurecht, denn genau
darum handelt es sich.

§12 Historische Wahrheit: Das Vaticanum Il

Wir wollen zuletzt einen in dieser Konstellation zunichst itberraschenden Komplex
besprechen. Das Zweite Vatikanische Konzil fand freilich zur selben Zeit statt, in
der sich die Uberlegungen Derridas zum FMK zumindest anbahnten, doch werden
beide selten im selben Atemzug genannt. Im Kontext unserer Analyse der strate-
gischen Figur des Form-Materie-Kollapses bietet sich das Vaticanum II jedoch als
Untersuchungsgegenstand an, da sich in verschiedenen Debatten, die bei der Ent-
stehung insbesondere der Dogmatischen Konstitutionen gefithrt wurden, Strate-
gien wiederfinden, die sich mit dem Instrumentarium fassen lassen, das wir soweit
erarbeitet haben. Dies ist weniger tiberraschend, als es den Anschein haben mag,
bedenkt man, dass die Figur des FMK, wie wir gesehen haben, bereits seit einiger
Zeit kursierte und die fraglichen Debatten stark von Theologen beeinflusst waren,
die mit den geistesgeschichtlichen Entwicklungen ihrer Zeit wohlvertraut waren.
Zunichst gilt es zu beobachten, dass der Katholizismus als solcher bereits sich
einer Problematik gegeniibersieht, die wir im ersten Kapitel kennengelernt hatten:
der Frage nach universaler Identitit. Es liegt bereits im Begriff des Katholizismus,
dass er universal — allumfassend — sein muss, will er seinem Anspruch gerecht wer-
den. Das Neue Testament unterschied sich hier wesentlich vom Alten Testament -
der Gott des Judentums erwihlte sich ein Volk, das das Seine war, wiewohl die Vol-
ker durch es Segen haben sollten.?* Christus dagegen starb fiir alle Menschen, fiir
alle Volker und die ganze Menschheit. Der Katholizismus hat daher von jeher eine
anthropologische Komponente beinhaltet, die den Menschen als Glied der Mensch-
heit und diese als ganze durch Christus erl6ste kannte. Das Problem der universa-
len Identitit stellt sich stets auf mehreren Ebenen und auf der logischen Ebene 16s-
te der Katholizismus das Problem durch die Figur des mystischen Leibs Christi. Das
logische Problem universaler Identitit hatten wir in der Fragestellung kennenge-
lernt, wie Identitit konzipiert werden kann, wenn es aufgrund der Universalitit kei-

- am 14.02.2026, 19:35:54,


https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

nen kontrastierenden Gegenpol gibt. Im Unterschied zur streng individualistischen
Heilsvorstellung des Protestantismus griindete nun der Katholizismus stets auf der
Vorstellung, dass der Mensch nur als Glied eines Leibes, der Gemeinde nimlich, er-
l6st werde. Zum Kristallisationspunkt dieser Vorstellung wurde die katholische Idee
der Kirche. Dieser Begriff ist, wie Henri de Lubac im Vorfeld des Konzils prominent
festhielt, stets in zweifachem Sinne zu verstehen: als die sichtbare Kirche, d.i. die so-
ziale Organisation von Menschen, und als der mystische Leib Christi.”® Dieser ist es,
der durch das Kommen Christi logisch mitkonstituiert — und daher pridestiniert
- ist und in diesem soll die ganze Menschheit errettet werden. Das logische Pro-
blem universaler Identitit 16st sich damit in die personale Identitit Christi auf: die
Menschheit wird divina institutione formati als Ganze als der mystische Leib Christ
konstituiert und in dieser Figur ist sie universal wie sie zugleich eine Identitit sich
erhilt. Nun setzt auf einer zweiten Ebene eine Identitit einen materialen Gehalt
voraus, und dieser speiste sich fiir den Katholizismus stets aus der Partikularitit des
raumzeitlichen und einmaligen Erscheinens der Person Jesu Christi und der Tradi-
tion der Kirche. Weit von jedem Vernunftsdeismus entfernt, stellt sich der Katholi-
zismus einerseits als eine Offenbarungsreligion dar, zu dessen zentralen Inhalten seit
frithen Anfingen andererseits die Idee der historischen Identitit in der Tradition ge-
hérte, die besonders frappant in der Symbolik der Apostolischen Sukzession dar-
gestellt wurde. Der Katholizismus scheint so zunichst in seiner geradezu wagemu-
tigen Konstellation von historischem Partikularismus, institutionalisierter Identi-
tit, materialem Gehalt und anthropologischem Universalititsanspruch das resul-
tierende Problem universaler Identitit durch das Dogma vom Corpus Mysticum zu
16sen: die Menschheit bildet als Ganze einen Leib und dieser ist der Leib Christi. In
der Konzeption seiner materialen Gehalte freilich scheint die klassizistische Losung
durch: sie sind offenbarte Wahrheit.

Nun stellt sich auf einer dritten Ebene dem Katholizismus das empirische Pro-
blem der Faktizitit: es sind nicht alle Menschen Christen und die, die es sind, sind
nicht einmal alle Katholiken. Diese faktische Divergenz der Religionen war es gewe-
sen, die den aufklirerischen Riickzug ins Formale veranlasst hatte. Die traditionelle
Antwort des Katholizismus war die Idee der Mission gewesen: es gehort zur Aufgabe
der sichtbaren Kirche, den Volkern — alias Heiden — ihre materialen Gehalte in Ge-
stalt des Wortes Christi zu verkiinden und sie durch die Taufe dem mystischen Leib
anzugliedern. Es gab sicherlich eine Zeit, in der dieses Ziel erreichbar oder sogar
zum Greifen nahe schien, doch gaben die zihen Fortschritte mit der Zeit eher Anlass
zur Resignation als zur Hoffnung. Auch schien die Taktik der Mission im Kontext
der Auseinandersetzung mit den Folgen der Reformation geradezu unangebracht
zu sein, nicht zuletzt weil die zu missionierenden ja bereits getauft und damit Glie-
der des Leibes Christ waren. Auch waren bestimmte Aspekte der protestantischen
Theologie nicht véllig von der Hand zu weisen. Die ékumenische Situation stellte
damit neben der Frage nach dem Seelenheil der Angehdrigen anderer Religionen

- am 14.02.2026, 19:35:54,


https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I. Der Form-Materie-Kollaps

ein weiteres fundamentales Problem der Ekklesiologie dar. Beide schienen insbe-
sondere die Vorstellung des einen Leib Christi — erit unus Christus amans seipsum — in
Frage zu stellen, die man guten Gewissens als den Kern der katholischen Ekklesiolo-
gie begreifen kann. Zugleich stellte der Protestantismus einen weiteren Aspekt der
materialen katholischen Identitit in Frage, da der Grundsatz des sola scriptura die
konstitutive Rolle der kirchlichen Tradition radikal bestritt.

Vor diesem Hintergrund miissen nun die Konstitutionen des Vaticanum II be-
trachtet werden. Freilich darf man hierbei nicht iibersehen, dass diese Texte das Re-
sultat hunderter Redaktionen sind und sich darin verschiedene Kompromisse fin-
den, die zwischen verschiedenen Positionen innerhalb des Konzils verhandelt wer-
den mussten. Es wird nach dem Gesagten nicht mehr iiberraschen, dass wir uns
vornehmlich auf die Konstitutionen Lumen Gentium tiber die Kirche und Dei Verbum
iiber die Offenbarung beziehen werden. In beiden Fillen ist ein sehr merklicher Ein-
fluss der sogenannten Nouvelle Théologie der 30er-Jahre zu beobachten, die sich kri-
tisch mit der pravalenten Neuscholastik und damit mit dem Wiedererstarken der
christlichen Metaphysik auseinandergesetzt hatte. Unter den sogenannten Periti des
Konzils fanden sich mit Yves Congar und Henri de Lubac auch zwei der wichtigsten
Vertreter der Nouvelle Théologie, deren Vorarbeiten man sicherlich nicht auRer Acht
lassen darf.

Wendet man sich nun zunichst der Dogmatischen Konstitution Lumen Gentium
zu, die in den Jahren 1962-1964 entstand und am 21. November 1964 promulgiert
wurde, so wird dort das Problem der Katholischen Identitit in all seinen Spiege-
lungen verhandelt: in der Frage nach der Relation von ssichtbarer« Kirche und Leib
Christi, in der 6kumenischen Problematik und der Frage nach der Mission. Einen
zentralen Hintergrund fir die Ausfithrungen des Konzils stellt die antagonistisch
konzipierende Enzyklika Mystici Corporis Pius’ X1I von 1943 dar. Diese hatte explizit
festgehalten, dass der Leib Christi und die romisch-katholische Geschichte identisch
seien. Dies fugt freilich der katholischen Lésung der universalen Identitit eine neue
Komponente, nimlich die Identifizierung der Catholica mit der konkreten romi-
schen Kirche, hinzu. Joseph Ratzinger hat darauf hingewiesen, dass diese Enzyklika
im Kontext der »Zuspitzung, welche die Lehre dieses [sc. des ersten vatikanischen]

136

Konzils dem Begriff des Katholischen gegeben hat«,”® gelesen werden muss. Das

Vaticanum I hatte die Catholica kurzerhand mit der rémischen Kirche »im Sinn des

37 gleichgesetzt. Mystici Corporis wiederum iden-

pépstlichen Jurisdiktionsprimats«
tifizierte sie mit dem Leib Christi selbst. Dies hatte freilich radikale Konsequen-
zen fir die oben aufgeworfenen Fragenkomplexe im Hinblick auf die katholische
Identitit, insbesondere auf die Frage der Okumene: »Denn wer nicht zur rémisch-
katholischen Kirche gehort, gehort sreapses, in Wirklichkeit, iiberhaupt nicht zur
Kirche.«*® Durch diese antagonistische Konzeption der Catholica als der sichtba-
ven, konkreten, romischen Kirche wurde das Problem der Okumene gewissermafien

schlicht geleugnet. Ist der Leib Christi letztlich nichts anderes als die rémisch-ka-

- am 14.02.2026, 19:35:54,


https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

tholische Kirche, so beantwortet sich die Frage, wer ein Glied dieses Leibes ist, sehr
wobhlfeil durch Blick in das Kirchenregister. Die Protestanten insbesondere erhalten
so kaum mehr einen anderen Status als die gentiles: sie sind nicht Teil der rémischen
Kirche, also sind sie itberhaupt kein Teil der Kirche und konsequenterweise miiss-
ten sie Gegenstand der Missionsbemithungen werden. Die Mission selbst erhilt den
Status einer heilsnotwendigen Handlung, denn erst durch die Mission kénnen die
Volker in den Leib Christi eingegliedert und damit gerettet werden.

Nun waren aber die dogmatischen Konsequenzen dieser sehr kurz greifenden
Aussage des »est«, der Identifikation des Leibes Christi mit der romischen Kirche,
letztlich untragbar. Zumindest was den Status der ja immerhin getauften Protestan-
ten anbelangte, war offenkundig, dass sie in irgendeinem Sinn zur Kirche gehéren
mussten, doch blieb, wie Ratzinger formuliert, der resultierende Sachverhalt der
faktisch vorliegenden Kirchenspaltung, die nicht schlicht geleugnet werden konnte,
in den Enzykliken Pius’ XII »theologisch véllig im Nebel«.”?

Die ekklesiologischen Konzeptionen dieser Enzykliken im Anschluss an die Pri-
matslehre des Vaticanum I kann man daher insofern als antagonistische Konzep-
tionen begreifen, als sie die konkrete Identitit der romisch-katholischen Kirche als
einzigen Ort des Heils und daher konsequenterweise die Heiden und weitgehend
auch die nicht katholischen Christen als auerhalb des Leibes Christi stehend be-
griffen. Die Idee der universalen Identitit in der Figur des mystischen Leibes, die
dem Katholizismus wesentlich zugrunde liegt, wurde so zugespitzt auf eine Missi-
onstatigkeit der einzig im Besitz des Heiles befindlichen konkreten réomischen Kir-
che.

Diese Konzeption wurde durch Lumen Gentium relativiert. Die Idee der katholi-
schen Universalitit hatte im Vorfeld prominent Henri de Lubacs Buch Catholicisme
in Erinnerung gerufen. De Lubac wies unter Rekurs auf patristische Texte erneut auf
den Umstand hin, dass »die itbernatiirliche Einheit des mystischen Leibes Christi ei-
ne primire, natiirliche, die Einheit des Menschengeschlechtes voraus[setzt]«,"° die
sich bereits in der Legende Adams, der »auf dem Kalvarienberg begraben und mit
dem Wasser, das aus der Seite Jesu flof3, getauft wurde«,'*" und der paulinischen
Figur der >neuen Schépfung« findet.

Vor dem Hintergrund dieser Einheitsvorstellung der in Christus erretteten
Menschheit scheinen freilich die vorkonziliaren Ekklesiologien unbefriedigend, da
sie die Frage nach dem Status der nicht katholischen Christen zumindest ungel6st
lieR und die nach dem Heil der Heiden kurzerhand negativ beantwortete. Letztere
warf de Lubac mit einer geradezu wagemutigen Formulierung erneut auf:

»istes auch offensichtlich falsch, von einer wirklichen Entbehrung, einem Zweifel,
einer Angst des in die Herrlichkeit eingegangenen Christus zu reden, so wire es
immerhin moglich zu denken, dafl ihm auch im Himmel, so lange das ihm vom
Vater anvertraute Werk nicht vollendet ist, noch Raum fiir Hoffnung bliebe.«*>

- am 14.02.2026, 19:35:54,


https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I. Der Form-Materie-Kollaps

Denn freilich: wenn Christus zum Heil aller starb, ist ein Mangel an Einheit der
Menschheit ein Mangel der Einheit seines Leibes — und es ist schlechterdings un-
vorstellbar, dass ihn dies gleichgiiltig lief3e. Insbesondere scheint damit aber die
Exklusion der Heiden, die nie das Evangelium empfingen und damit unverschul-
det ungetauft blieben, aus seinem Leib ein theologisches Skandalon zu werden.

Vor diesem komplexen Hintergrund entwickelt Lumen Gentium zunichst eine
theologisch angemessenere Sprache fiir die Relation von romisch-katholischer Kir-
che und dem mystischen Leib: das »est« der Enzyklika Mystici Corporis wird durch ein
— scholastisch anmutendes - »subsistit in« ersetzt. Die »einzige Kirche Christi«**
wird so begriffen als »verwirklicht in der katholischen Kirche«.'** Dieses »subsistit
in«, dessen Ubersetzung stets problematisch sein wird und das daher auch eben-
so gut als >Verwirklichung« tibersetzt werden kann, darf in seiner Bedeutung nicht
unterschitzt werden, da es das »est, die Identifizierung der katholischen Kirche mit
dem Leib Christi, implizit verwirft. Dariiber hinaus stellt die Konstitution explizit
fest, dass dies nicht ausschlief3t, »daf? aufierhalb ihres Gefiiges vielfiltige Elemen-
te der Heiligung und der Wahrheit zu finden sind, die als der Kirche Christi eigene
Gaben auf die katholische Einheit hindringen.«** Dies verwirft dogmatisch durch-
aus weitgehend einen etwaigen Exklusivititsanspruch der katholischen Kirche auf
Wahrheit und zwar um der Einheit des Leibes Christ willen — und dies schligt sich
konsequent in den fortfithrenden Formulierungen der Konstitution in Bezug auf die
Okumene und die Mission nieder.

Freilich hilt die Konstitution explizit daran fest, dass die »pilgernde Kirche
zum Heile notwendig«**® sei, doch wird diese Heilsnotwendigkeit der Kirche an-
schlieRend stark differenziert. Einzig in Bezug auf die, die von der katholischen
Kirche wissen und doch keines ihrer Glieder sein wollen, wird so vorsichtig wie
irgend moglich ausgesagt, dass sie nicht gerettet werden »kdnnten« (possent) und
nur fir die Apostaten wird diese Aussage noch verschirft. In Bezug auf die nicht
katholischen Christen hilt die Konstitution fest, dass sich ihnen die katholische
Kirche »aus mehrfachem Grunde verbunden«**” wisse. Zuletzt wird zwar einerseits

148 zugleich wird aber festgehalten,

der Auftrag der Mission ausdriicklich erneuert,
dass insbesondere Juden und Muslime, allgemeiner aber alle, die »Gott aber aus
ehrlichem Herzen such[en]«,'* vom Heilswillen umfasst werden. Dies affirmiert
die Idee der Katholizitit kat’exochen und relativiert zugleich die stark dem 19. Jahr-
hundert zugehérigen Tendenzen, die sichtbare rémische Kirche mit der Catholica
zu identifizieren in noch stirkerem Maf3e.

Eine weitere Auspriagung dieser Rekonzeptualisierung der universalen Identitit
findet sich in der Figur des>Glaubenssinnes«<der Gliubigen, d.i. in der Aussage, dass
die »Gesamtheit der Gliubigen« im Glauben nicht irren kénne.”° Dies greift eine al-
te Idee auf, die zunichst auf der Idee des Beistands durch den Heiligen Geist und
spater auf der Figur des sensus fidei, die insbesondere im 19. Jahrhundert zu groRer
theologischer Beliebtheit gelangt war, beruhte. Die Unfehlbarkeit, die das Vatica-

- am 14.02.2026, 19:35:54,

107


https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

num I dem Papst zugewiesen hatte, wird so durch das Vaticanum II auf die ganze
Christenheit ausgedehnt, was das weitere Problemfeld der Relation von instituier-
ter Kirche und Laien anreif3t und auch dort letztere gegeniiber ersterer aufwertet,
was sicherlich eine Grundtendenz des gesamten Konzils darstellt.

Fir die Frage der Identitit des Leibes Christi ist nun freilich neben der formalen
ekklesiologischen Abgrenzung die Frage nach den materialen Gehalten des Glau-
bens zentral. Diese wird sehr dringlich durch die Konstitution Dei Verbum iiber die
Offenbarung aufgeworfen, die im November 1965 nach vierjihriger Entstehungsge-
schichte promulgiert wurde. Auch fiir diese Konstitution kann man wichtige Ein-
fliisse in den Thesen der Nouvelle Théologie sehen, insbesondere in den Abhandlun-
gen Yves Congars zur Rolle der Tradition. Die Kategorie der Tradition stellt gewis-
sermaflen das zentrale Problem der Auseinandersetzungen iiber die Offenbarung
insbesondere vor dem Hintergrund der 6kumenischen Situation dar. Der materia-
le Gehalt des christlichen Glaubens ist offensichtlich begriindet auf der Frohbot-
schaft Jesu Christi, doch beginnt bereits hier das Problem der Uberlieferung, da Je-
sus bekanntlich keine Biicher geschrieben hat, die seine Botschaft enthielten und
an die Nachwelt vermitteln kénnten. Dementsprechend mussten seine Worte und
Taten durch andere festgehalten und weitergetragen werden, was freilich zunichst
in miindlicher Form und sehr bald in schriftlicher Form geschah. Daraus ergeben
sich rein logisch bereits zwei mogliche >Quellens, aus denen man von der Offenba-
rung Christi erfahren kann, und unter diesem Titel — fontes revelationis — wurde die
zugrundeliegende Problematik terminologisch tiber die Jahrhunderte verhandelt.
Zum Problem wurde deren Relation in ganz neuem Maf3e durch die Reformation
und Luthers Grundsatz des sola scriptura, der These also, dass der gesamte Inhalt des
christlichen Glaubens in der Bibel allein zu finden sei. Auf diese These reagierte die
katholische Kirche im Konzil von Trient mit der Formel in libris scriptis et sine scripto
traditionibus, die nachfolgend hiufig als ein — urspriinglich so formuliertes — partim
—partim interpretiert wurde, das festzuhalten schien, dass die Offenbarung steils<in
der Schrift und teils<in der Tradition der Kirche enthalten ist. Diese Formel wieder-
um war stets eines der zentralen Probleme aller 6kumenischen Bestrebungen, da sie
nach der gingigen Interpretation einen unauflésbaren Kontrast zum sola scriptura
bildete — denn entweder war die Bibel svollstindig« oder sie war es nicht.

Die zugrundeliegende Fragestellung verscharft sich dadurch, dass ein reines so-
la scriptura logisch vollig widersinnig ist — was die protestantische Theologie zu den
paradoxesten Positionen getrieben hat —, denn die scriptura selbst wurde ja nicht et-
wavom Himmel in Luthers Arme geworfen, sondern ist selbst Resultat eines Prozes-

51 Die zentrale Schwie-

ses, der unter der Kategorie der Kanonisierung gefasst wird.
rigkeit liegt in dem Umstand, dass nach dem Tode Jesu nicht etwa vier Evangeli-
en, sondern hunderte von Texten teils abstrusen Inhalts verfasst wurden, die man
gerne pejorativ als apokryph« bezeichnet. Die scriptura, die nach Luthers Uberzeu-

gung ohne jeden Rekurs auf die Tradition geeignet sein soll, die Offenbarung Christi

- am 14.02.2026, 19:35:54,


https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I. Der Form-Materie-Kollaps

zu vermitteln, ist selbst nun das Resultat eines Uberlieferungsprozesses innerhalb
der frithen und mittelalterlichen Kirche, der stets auch Elemente der Redaktion und
Selektion enthielt. Die katholische Antwort auf die Frage nach der Berechtigung der
Kanonisierung gestaltet sich verhiltnismifig einfach, da die Idee der Tradition und
insbesondere die Figur des die Kirche leitenden Heiligen Geistes zu ihrer Farben-
strophe zahlt. Das sola scriptura kann daher zumindest nicht, was die Kanonisierung
selbst angeht, ohne ein Mafd an Konzession an die Tradition durchgehalten werden.
Dies freilich verweist nun unmittelbar zuriick auf die Frage nach der formalen Iden-
titit der katholischen Kirche, die in der Frage nach der inspirierten Tradition iteriert
wird. Die Formel des Konzils von Trient erweist sich in dieser Hinsicht nun nachge-
rade als problematisch, da sie nach gingiger Auffassung nahelegt, dass die >Teiles,
von denen sie (nicht) spricht, disjunkt sind. Neben der 6kumenischen Frage wirft
dies unmittelbar die Frage nach der Relation dieser Teile in materialer wie formaler
Form auf.

Nun hatte im Vorfeld der Tibinger Theologe Josef Rupert Geiselmann darauf
hingewiesen, dass das Konzil von Trient ja gerade nicht die Formel des partim — partim
gewihlthatte, und daraus abgeleitet, dass so die Moglichkeit eines >katholischen sola
scriptura< habe offengelassen werden sollen, oder in theologischer Terminologie die
Moglichkeit einer >materialen Schriftsuffizienz< zumindest nicht negiert habe wer-
densollen. Er postulierte daher im Anschluss an die Titbinger Schule eine Formel des
totum in sacra scriptura — totum in traditione. Die zugrundeliegende Idee muss so ver-
standen werden, dass das Gesamte (totum) der Offenbarung sowoh! in der Schrift als
auch inder Tradition zu finden seien. Das Vaticanum II tbernahm diese Formel zwar
nicht véllig, doch wurde die nie zu entleugnende Formel des partim - partim verwor-
fen zugunsten der These, dass Tradition und Schrift »[d]Jemselben géttlichen Quell
entspringend, [...] beide gewissermafien in eins zusammen und dem selben Ziel zu
[flieflen]«.™* Die Figur des einen Quells™*

Tradition keine komplementiren Elemente sind, was die tridentinische Formel wenn

stellt zum einen klar, dass die Schrift und

nicht nahegelegt so doch lizenziert hatte, und andererseits erhilt sie, sicherlich ver-
mittelt durch Congars Wiederaufnahme der Titbinger Theologie, die Rolle der Tra-
dition, deren Bedeutung — nicht nur fiir die Kanonbildung - betont wird. Die mog-
licherweise entscheidende Konzession an die Tradition und wichtigste Konzeptua-
lisierung liegt aber in der Formulierung, dass die »apostolische Uberlieferung [..]
in der Kirche unter dem Beistand des Heiligen Geistes einen Fortschritt [kennt]: es
wichst das Verstindnis der tiberlieferten Dinge und Worte durch das Nachsinnen
und Studium der Gliubigen«."* Ratzinger hat dies zu Recht als ein »dynamische][s]
Verstindnis der Tradition«™ bezeichnet und auch einen Zusammenhang zu dem
»Verstehensproblem, dessen Sichtbarwerden in den letzten Jahrzehnten das reinli-
che Gegeniiber von Objekt und Subjekt aufgelést hat«,"*® hergestellt. Das hier aufge-
rufene, wahrscheinlich am paradigmatischsten durch Gadamers Wahrheit und Me-
thode (1960) instanziierte Bewusstsein der Standortgebundenheit allen Verstehens

- am 14.02.2026, 19:35:54,

109


https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ist freilich besonders angetan, die Rolle der Tradition zu unterstreichen und riickt
die protestantische Vorstellung des sola scriptura in die Nihe der von Gadamer de-
nunzierten Vorstellung der Uberbriickung des Zeitenabstands im Verstehen. In der
These des Konzils und der darin enthaltenen Transzendierung der Relation von Sub-
jekt des Verstehens — Kirche — und seinem Objekt — frohe Botschaft — wird so die
Figur der Tradition auf pointierte Art rekonzeptualisiert und hier scheint sie auf be-
zeichnende Art den oben skizzierten Thesen vom Glaubenssinn der Gliubigen und
auch von der Subsistenz des mystischen Leibes in der katholischen Kirche zu korre-
spondieren.

Das Vaticanum II kann dergestalt verstanden werden als eine Variation der Fi-
gur des FMK durch die katholische Kirche, die sich mit dem Problem der universa-
len Identitit auf eine Art und Weise konfrontiert sah, die sie bis dahin nicht gekannt
hatte. Die Antworten, die das Konzil entwarf, lassen sich insbesondere anhand eini-
ger Achsen mit der bekannten strategischen Wendung in Verbindung bringen. Das
ist zum einen die Figur der Historisierung von Wahrheit, wenn nicht in der viel dis-
kutierten Formel des aggorniamento, dann doch zumindest in der Gestalt des Glau-
benssinnes der Gliubigen und der Dynamisierung des Traditionsbegriffes. Letzte-
re lisst sich ebenso verstehen als eine Instanz jener Transzendierung der Subjekt-
Objekt-Relation, die in so vielen Diskursen des 20. Jahrhunderts thematisch wur-
de. Vor allem aber lasst sich anhand unserer Diskussion der Problematik der ek-
klesiologischen Identitit einmal mehr eine Geschichte nachzeichnen, die uns in-
zwischen geliufig ist. Die klassische katholische Perspektive war von der Idee der
einen Wahrheit gezeichnet gewesen, die unmittelbar den Missionsgedanken nach
sich zog. Die christliche Metaphysik hatte diese Wahrheit in begriffliche Schemata
gegossen, die den Anschein abgeschlossener konzeptioneller Bollwerke erweckten,
die fur die Ewigkeit gebaut waren. Die antimodernistischen Bemithungen um das
Vaticanum I herum lassen sich insbesondere im Vergleich mit dem Vaticanum II als
Schritte zu einer antagonistischen Konzeption in unserem frither skizzierten Sin-
ne auffassen,”” die das Vaticanum II durch einen Strategiewechsel iberwand, der
sich zumindest in Teilen in den Kontext der Debatten iiber den Form-Materie-Kol-

8 und das sicherlich nicht zuletzt aufgrund der Problematisierung des

laps einfiigt,
Neuthomismus und der christlichen Metaphysik innerhalb und auf3erhalb der Nou-
velle Théologie.

Die in diesem Kapitel skizzierten Theorien und geistesgeschichtlichen Umwal-
zungen sind freilich auf den ersten Blick so heterogen, dass es einiger Abstraktion
bedarf, sie unter einem einheitlichen Nenner zu sehen. Es ist oft dariiber gestritten
worden, ob es etwa etwas wie eine >Postmoderne« gegeben habe, und es sind un-
zihlige Definitionen dieser sEpoche« gegeben worden. Es soll hier keineswegs eine
weitere hinzugefiigt werden. Was aber einen einheitlichen Zug sehr vieler theore-
tischer Konstruktionen des mittleren 20. Jahrhunderts darzustellen scheint, lisst
sich durch die Idee des Form-Materie-Kollapses (FMK) niher umreiflen. Heideg-

- am 14.02.2026, 19:35:54,


https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I. Der Form-Materie-Kollaps

gers >Dekonstruktionen« der Metaphysik resultierten hiufig in der Ersetzung eines
Substantivs durch ein Verb, wie etwa in der legendiren Formulierung vom >nich-
tenden Nichts«.”® Das mag kein Zufall sein, denn was alle Kritiken an den meta-
physischen Konzeptionen gemein hatten, war der Hinweis auf deren Statik: die Me-
taphysik kann dynamische Kategorien prinzipiell nicht fassen. Sicherlich kann sie
Veranderung beschreiben, doch kann sie nicht die Verinderung der Wahrheit selbst
konzipieren. Sie kennt verschiedene Begriffe, doch nie die Verinderung von Begrif-
fen in der Zeit. Sie versteht nicht, dass ihre Kategorien zugleich durch Menschen
erst geschaffen werden und auf deren Leben zuriickwirken. Sie kennt keine Inter-
aktion von Subjekt und Objekt. Diese Charakterisierung trifft nun, das ist wichtig zu
sehen, keineswegs nur auf die Metaphysik zu. Sie kennzeichnet den Weg zu denken,
der Menschen am leichtesten fillt. Esist sicherlich diesem Umstand zuzuschreiben,
dass die Bemithungen, den FMK zu formulieren, einerseits enorme Zeit benétigten
und andererseits sich zunichst nur in sehr abstrakten Worten mit den metaphysi-
schen Kategorien von Form und Materie auseinandersetzten. In unserem themati-
schen Kontext wird leichter verstindlich, was die fundamentalen Konsequenzen der
Hinterfragung dieser allzu menschlichen Art zu denken, die man >metaphysischxs
nannte, waren und welche neuartige Strategie sie ermdglichten. Sowohl die klas-
sizistische als auch die antagonistische Strategie hatten gemein, dass sie ein fes-
tes Schlachtfeld kannten, verhirtete Fronten von Identititen und den Hauch von
Ewigkeit. Die Strategie des Form-Materie-Kollapses, so sehr man dem Vorwurf der
>Unproduktivititc und des >Relativismus<,'®® den man ihr so oft gemacht hat, zu-
stimmen muss, hatte doch eines bewirkt: ihre schiere Méglichkeit zeigte auf, dass die
Fronten nicht prinzipiell unveranderbar waren. Identitit lief? sich nunmehr begrei-
fen als ein zu hinterfragendes und mehr noch: die Regeln der Auseinandersetzung,
die ihre Form abgesteckt hatten, waren als uneinholbar erwiesen worden. Dies ist
in sich weder gut noch schlecht. Aber es hatte sich etwas gedindert, das seit Urzeiten
fiir ewig gegolten hatte.

- am 14.02.2026, 19:35:54,


https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 19:35:54,


https://doi.org/10.14361/9783839471364-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

