
2. Gespräch. Imagination: Wie die Moderne sich selbst thematisierte 85

form bezeichnet, sondern sie wertend von anderen Siedlungsformen absetzt, etwa 
der »Stadt« – dem »Moloch Stadt«. »Dorf« konnotiert in vielen Fällen ein utopisches, 
»Stadt« ein dystopisches Potenzial.

Aus dem Publikum Oder umgekehrt: Hinterwäldlertum!

DRJ So ist es. Durch visuelle und sprachliche Rahmung werden Formate geschaffen, 
um Beobachtungen abzugrenzen. Es wird in den Blick gerückt und zugleich ver-
schattet, und erst dadurch werden Probleme bearbeitbar. Die Soziologie der Gesell-
schaft, die im 19. Jahrhundert entstand, die großen Entwürfe von Albert Schäff le und 
anderen, oder die zahllosen Enqueten, die initiiert wurden, oder die großen Gesell-
schaftsromane, auch die sozialkritische Malerei, das ist oder war das Besteck, um die 
komplexe Welt zuzuschneiden, zu rahmen und dadurch Interventionen möglich zu 
machen. Wer einen Gegenstand auf Problemstellungen, Variablen oder Kategorien re-
duziert, rahmt bereits.

WvA Also Ihr Begriff der Rahmung verdankt sich eher einer metaphorischen Übertra-
gung der Fotografie auf das Soziale, wenn ich das so sagen darf? Das wäre, wenn ich 
es richtig sehe, nicht ganz deckungsgleich mit Erving Goffmans Rahmen-Analyse?53

DRJ Ja. Wer durch den Sucher einer Kleinbild- oder Mittelformatkamera schaut, sieht 
automatisch einen Bildausschnitt, als Rechteck oder als Quadrat. Wenn Weitwin-
kel- oder Teleobjektive aufgesetzt sind, sieht man eine Totale oder ein close up. Wenn 
das Negativ abgezogen wird, kann man erneut einen Bildausschnitt wählen, man 
entscheidet, was man zu sehen geben will und was weggeschnitten wird. Farbe oder 
Schwarzweiß und die Gradation beziehungsweise Farbsteuerung gestalten das Bild 
innerhalb des Rahmens. Auf diese Art wird etwas auf spezifische Weise sichtbar gemacht 
und anderes zugleich ausgeblendet.

Die Basisdifferenz: Gemeinschaft & Gesellschaft

DRJ Ich möchte auf die zwei Schlüsselbegriffe eingehen, die für viele Zeitgenossen die 
Wahrnehmung der heroischen Moderne formatiert haben, und die wie keine ande-
ren für die Ambivalenz dieser Moderne standen. Im Grunde prägen sie die Diskussion 
bis heute, allerdings in abgeschwächter Form. Ich meine »Gemeinschaft« und »Ge-
sellschaft«. Bis ins frühe 19. Jahrhundert wurden Gemeinschaft und Gesellschaft oft 
synonym verwendet und Gemeinschaft im Sinne der Vertragstheorie verstanden.54 
Ferdinand Tönnies hat in »Gemeinschaft und Gesellschaft. Abhandlung des Com-
munismus und Socialismus als empirischer Culturformen« von 1887 die beiden Be-
griffe dann als existenziell aufgeladenen Gegensatz popularisiert.55 Das Buch wurde 
nach Erscheinen zwar kaum gelesen und stieg erst nach dem Ersten Weltkrieg zum 
Klassiker auf. Doch ich behaupte, dass diese Dichotomie die Gesellschaftsdebatten in 

53  �Goffman 1977 (1974).
54 � Riedel 2004.
55 � Tönnies 1887.

https://doi.org/10.14361/9783839407066-010 - am 12.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407066-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Etzemüller: »Heroische Moderne«86

Europa seit der Industrialisierung prägte. Wenn man genau liest, gibt es zahlreiche 
Texte, in denen Gemeinschaft & Gesellschaft drinsteckt, ohne dass es explizit formu-
liert würde. Tönnies brachte die Begriffe »nur« auf den Punkt, und es ist vielleicht kein 
Zufall, dass die Neuauf lage des Buches 1920 in der krisenhaften Weimarer Republik 
erschien und sofort virulent wurde. Spätestens dann ist »Gemeinschaft« zu einem 
Wertbegriff geworden.

Tönnies hat es so ausgedrückt, noch einmal etwas O-Ton, um ein Gefühl für die 
Stimmung zu bekommen: »Alles vertraute, heimliche, ausschliessliche Zusammenle-
ben (so finden wir) wird als Leben in Gemeinschaft verstanden. Gesellschaft ist die Oef-
fentlichkeit, ist die Welt. In Gemeinschaft mit den Seinen befindet man sich, von der 
Geburt an, mit allem Wohl und Wehe daran gebunden. Man geht in die Gesellschaft wie 
in die Fremde. […] Gemeinschaft der Sprache, der Sitte, des Glaubens; aber Gesellschaft 
des Erwerbs, der Reise der Wissenschaften. […] Gemeinschaft ist das dauernde und 
echte Zusammenleben, Gesellschaft nur ein vorübergehendes und scheinbares. Und 
dem ist gemäss, dass Gemeinschaft selber als ein lebendiger Organismus, Gesellschaft 
als ein mechanisches Aggregat und Artefact verstanden werden soll.«56 Gemeinschaft 
werde durch Verwandtschaft gestiftet, lokalisiert im Haus, durch Nachbarschaft, lo-
kalisiert im Dorf, und durch Freundschaft, lokalisiert in der Stadt – Letzteres sei die 
fragilste Form der Gemeinschaft, im Grunde schon Gesellschaft.

Das Haus im Dorf zeichne sich durch den gemeinsamen Herd und die gemeinsame 
Tafel aus, an der der Herr und dessen Frau, deren Kinder und das Gesinde versammelt 
sind. Das Feuer symbolisiere die Kontinuität des Hauses, die Tafel weise jedem seinen 
Platz in der Ordnung zu. Im dörf lichen Haus, so Tönnies, erhalte jeder, was er be-
nötige; das städtische Haus sei auf den Tausch, also auf den Geldverkehr mit anderen 
angewiesen und befördere den Eigennutz. Er deutete die Geschichte als Übergang von 
der Haus- zur Handelswirtschaft, vom Ackerbau zur Industrie, von der Produktion 
zum Profit, von freien Bauern, die Gemeinschaft bildeten, zu Kapitalisten, die Gesell-
schaft konstituierten und die Arbeiterklasse ausbeuteten.

WvA Nun wurde geltend gemacht, Herr Dr. Jag, dass Tönnies das durchaus differen-
zierter gesehen habe.57

DRJ Das schon. Aber diese Differenzierungen gleichen nach meiner Lektüre sehr 
zarten Blütenkelchen. Die eigentliche Argumentation ist robust, die Formulierungen 
lassen nichts an Klarheit zu wünschen übrig. Weite Teile seiner Umwelt sahen es ähn-
lich. Wilhelm Heinrich Riehl hatte bereits 1855, im späteren Sinne von Tönnies, das 
»Ganze Haus« als Einheit der Familie beschworen.58 Deshalb ist es kein Wunder, dass 
sich die klare Gegenüberstellung von Gemeinschaft und Gesellschaft durchgesetzt 
hat. Wilhelm Bernsdorf schrieb im »Internationalen Soziologenlexikon« 1931, unver-
ändert wiederaufgelegt 1959: »Der Verfall der Gemeinschaft und der Triumph der Ge-
sellschaft bringen eine gefahrvolle Krise hervor. Alle Gefühle tiefer Solidarität werden 
zerstört, die übertriebene Geistesentwicklung schwächt die Vitalität, die letzten or-
ganischen Bindungen werden aufgelöst durch das Übergewicht städtischer und kauf-

56 � Ebd.: 4f.
57 � Z.B. Krossa 2018: 16.
58 � Riehl 61862 (1855).

https://doi.org/10.14361/9783839407066-010 - am 12.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407066-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gespräch. Imagination: Wie die Moderne sich selbst thematisierte 87

männischer Lebensweise, Sozialismus und Klassenkampf sind der Ausdruck dieser 
Gesellschaft, die in ihre letzte Phase tritt«.59 Der bereits erwähnte Otto Brunner ver-
trat in seiner Habilitation von 1939, kaum verändert wiederaufgelegt nach dem Krieg, 
die Vision einer unverbrüchlichen Gemeinschaft mittelalterlicher Herren und Holde. 
Kein Konf likt habe diese stabile Sozialordnung zersetzen können, weil niemand die 
Ordnung an sich in Frage stellte. Die alteuropäische Gesellschaft, so nannte Brunner 
sie, war für ihn etwas in einem hohen Maße integriertes Ganzes; erst der Egoismus 
des liberalen 19. Jahrhunderts habe sie zerstört.60 1958 griff er den nostalgischeren Be-
griff des »Ganzen Hauses« auf, die Vision einer unverbrüchlichen Gemeinschaft bäu-
erlicher Herren und ihres Gesindes.61 Man kann das endlos so fortsetzen: Das Bauern-
volk integriert, der Städter atomisiert.62 Auch Émile Durkheim hat ja zwischen einer 
mechanischen und einer organischen Solidarität unterschieden.63

Dieses Motiv hat sich so verfestigt, dass es an ganz überraschenden Stellen auf-
taucht. Der englische Historiker Peter Burke beschrieb 1987 ein College an der Univer-
sität Cambridge und ließ dabei die Bemerkung fallen, dass eine offene Konfrontation 
unwahrscheinlicher sei in einer Gemeinschaf t von 500 als in einer Gesellschaf t von 5000 – 
beide Begriffe deutsch im Original!64 Im selben Jahr war ein schwedischer Artikel über 
Waschküchen mit der Überschrift versehen: »Früher gab es Gemeinschaft – heute 
meist Nachbarschaftskonf likte«. Er informiert, dass das Waschen einst eine Gemein-
schaftsangelegenheit der Frauen gewesen sei, heute eine individuelle Verrichtung.65

WvA Nun, bei Durkheim möchte ich widersprechen, und auch sonst kann ich eine ge-
wisse Skepsis nicht verhehlen. Bei Durkheim scheint mir der Dualismus deutlich we-
niger aufgeladen als bei Ihren Gemeinschaftsvertretern. Ich meine, dass Durkheim 
eher eine Prototheorie der sozialen und funktionalen Differenzierung bietet. Übrigens 
bestand für ihn die mechanische Solidarität in vormodernen, die organische Solidari-
tät in modernen Gesellschaften! Außerdem möchte ich auf den Tübinger Volkskund-
ler Utz Jeggle hinweisen, der als Ergebnis seiner Forschungen von einem »Terrorzu-
sammenhang« im Dorf sprach.66 Zu Brunner, Tönnies und Riehl passt das gar nicht. 
Nota bene: Wie sah es in anderen Ländern aus? Sie sprachen nur von Deutschland. Ich 
meine, nicht in allen modernen Industriegesellschaften wurden Gemeinschaft und 
Gesellschaft als strikte Gegensätze gedacht. In den USA und Großbritannien werden 
Gemeinschaften oder Neighborhood Communities eher als Grundlage der Gesellschaft 
begriffen. Und für Schweden zeigte man, dass die Gesellschaft dort grundsätzlich als 
Gemeinschaft gedacht wird. Der Begriff der »Gesellschaft« (samhälle) hebt den Staat 
und die in Gruppen organisierten Individuen in sich auf.67

59 � Bernsdorf 1959: 571.
60 � Brunner 1939 & 51965. Ausführlicher: Etzemüller 2001: 70-89.
61 � Brunner 31980 (1958).
62 � Rumpf 1930/31: 421; s.a. Röpke 1942; Ruland 1964.
63 � Durkheim 21988 (1893).
64 � Dell [d.i. Burke] 1987: 76 (kursiv im Orig.).
65 � Pesikan 1987.
66 � Jeggle 21986 (1977): 219.
67 � Die Literatur zusammenfassend: Etzemüller 2010: 106-118.

https://doi.org/10.14361/9783839407066-010 - am 12.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407066-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Etzemüller: »Heroische Moderne«88

DRJ Sie haben völlig recht, Herr von Alterski, das ist etwas modellhaft, wie ich es ge-
schildert habe. Man darf einen Fehler nicht machen, nämlich das Gemeinschaftsden-
ken vom Nationalsozialismus her interpretieren und dann als reaktionär einstufen, 
während der Nachbarschaftsgedanke der Nachkriegszeit demokratisch sei, weil er 
aus England oder den USA kam. Man muss zwischen dem damaligen Denken und den 
heutigen Wertungen trennen. Die »Nachbarschaft« ist in der Tat eine Gemeinschafts-
idee, die ganz anders begründet ist als die Vorstellung organischer Gemeinschaft.

Doch nehmen Sie mal die Restaurants, in denen heute lange Tische aufgestellt 
werden, an denen einander fremde Menschen zu sitzen kommen, um miteinander 
zu plaudern. Da haben offenbar das Motiv und die Praxis überdauert, Gemeinschaft 
herzustellen, und sie räumlich herzustellen – auch wenn an die Tafel des »Ganzen 
Hauses« in dieser Situation vermutlich niemand denkt. Man weiß stattdessen, dass 
dieser Abend eine temporäre, freiwillige Gemeinschaft bildet. Das ist der Unterschied: 
Gemeinschaft ist nicht mehr organisch gewachsen, sondern wird mit den Mitteln des 
»Vertrags« gestiftet. Das war den alten Gemeinschaftsverfechtern, und auch Tönnies, 
ein Graus: Vertrag, das war das Instrument der bindungslosen Gesellschaft.

WvA Sie behaupten, dass der Gegensatz von Gemeinschaft und Gesellschaft so tief in 
das Denken der Moderne eingelassen ist, dass er als Form sogar das Ende ihrer heroi-
schen Moderne überdauerte?

DRJ Genau, das ist eine diskursive Formation im Sinne Michel Foucaults. Sie macht 
Menschen sprechen und handeln.

WvA Zum Glück sagten Sie nicht, macht die Menschen sprechen. Denn ich frage mich 
nach wie vor, wie repräsentativ Ihr »Diskurs« eigentlich ist. Mir scheint immer noch, 
dass Sie vor allem über Deutschland sprechen.

DRJ Darauf möchte ich später eingehen. Vielleicht machen zwei kritische Stimmen die 
Tragweite deutlicher. Der Sozialphilosoph Herman Schmalenbach verwarf 1922 die 
Wertung von Gemeinschaft als positiv und von Gesellschaft als negativ. Er postulierte, 
dass sich Gemeinschaft zu Gesellschaft aushöhlen oder Gesellschaft zu Gemeinschaft 
zusammenwachsen könne. Am Ende aber schilderte er eine antizipierte Globalisie-
rung auf regelrecht apokalyptische Weise: »Heimatlos irren die Einzelnen, von jedem 
mütterlichen Boden losgerissen, durch die Weltstädte: die ›amorphe Masse‹ eines 
chaotischen ›Völkerbreis‹ aus atomisierten, pulverisierten Individuen, die jedoch, im-
mer weniger durch das ›Gesellschafts‹-Ethos der ›Würde‹ innerlich gehalten, einander 
keineswegs mehr in kühler Distanziertheit gegenüberstehen. Denn auch geistig und 
seelisch sind sie ›entwurzelt‹, in den Systemen der Ratio nicht mehr befriedigt, ihrer 
überdrüssig, von verzweif lungsvollem Verlangen nach ›Anderem‹ gepeitscht, das sich 
dann in gierigen religiösen Sehnsüchten ausspricht.«68 Auch Schmalenbach behielt 
die Unterscheidung von Gemeinschaft und Gesellschaft und von organischem Ganzen 
und individuellem Zusammenschluss bei.

Helmuth Plessner gilt gemeinhin als genuiner Kritiker des Gemeinschaftsden-
kens. Er berief sich auf die negativen Schlagwörter, die seinerzeit der Gesellschaft 

68 � Schmalenbach 1922: 103.

https://doi.org/10.14361/9783839407066-010 - am 12.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407066-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gespräch. Imagination: Wie die Moderne sich selbst thematisierte 89

angehängt wurden: Künstlichkeit, Raffinement, Reizsteigerung, Distanz, Kühle und 
Abstraktion, also all das, was ein angeblich unechtes Leben ausgemacht hat, um sie 
aber positiv zu wenden. Gemeinschaft bescheinigte er, nur in Emotionen und durch 
Personenkult bestehen zu können. Deshalb sei sie labil, anders als Gesellschaft. Ihre 
Mitglieder seien schwach. Sie entpersönlichen sich in Gemeinschaf t. Die übliche Kri-
tik lautete ja, dass Individualisierung durch Atomisierung entpersönlicht. Auch hier 
ein O-Ton: »Stark ist, […] wer die Distanz zu den Menschen, die Künstlichkeit ihrer 
Formen, das Raffinement des Lebens, die Steigerung seiner Reizmöglichkeiten nicht 
nur erträgt, […] vielleicht auch in heroischer Resignation sie gleich Schwertern in seine 
gemeinschaftsselige Brust stößt, – [sic] stark ist, wer den ganzen Wesenskomplex der 
Gesellschaft um der Würde des einzelnen Menschen und der Gesamtheit willen be-
jaht, schwach ist, wer die Würde um der Brüderlichkeit in der Gemeinschaft willen 
preisgibt.«69 Das ist nun außerordentlich dunkel. Es soll wohl heißen, dass Plessner 
den Gemeinschaftsanhängern bescheinigte, blind zu sein. Sie bildeten nicht Gemein-
schaft, um der Zersetzung durch die Gesellschaft etwas entgegenzusetzen, sondern 
sie nutzten Gesellschaft, um sich in einer Gemeinschaft einzuigeln, die die Heraus-
forderungen der Welt von sich wies.

WvA Immerhin setzte er dem Kult der Gemeinschaft deutliche Worte entgegen, und 
diese – vielleicht singuläre – Leistung sollten wir anerkennen.70

DRJ Das Raffinierte an Plessner scheint mir, dass er der Gemeinschaft bescheinigte, 
ohne Gesellschaft gar nicht zu existieren. Wer in der Gemeinschaft »möglichste Min-
derung sozialen Risikos« suchte, stand sofort in einer »antithetische[n] Spannung« zur 
Gesellschaft.71 Würde es Gemeinschaft schaffen, die andere Seite der Unterscheidung 
auszulöschen, dann hätte Gemeinschaft die eigene Grundlage zerstört, die sie braucht, 
nämlich die Gegnerschaft zur Gesellschaft. Ich referiere Plessner in Luhmanns 
Begriffen. »Licht braucht Finsternis, um zu sein.«72 Letztlich hat Plessner Tönniesʼ 
Unterscheidung reproduziert – nur eben anders gewertet.

Sie haben recht, Plessner zu würdigen. Doch Diskurse haben es an sich, dass sie 
auch von expliziten Gegnern reproduziert werden…

WvA Wer stand außerhalb des Diskurses? Wer kann außerhalb stehen, frage ich Sie da!

DRJ Selbstverständlich kann man außerhalb des Diskurses stehen. Man schweigt dann, 
ignoriert Begriffe und Denkformen und lebt in einer diskursiven Parallelwelt. Jemand, 
der beim Begriffspaar Gemeinschaft/Gesellschaft nicht zuhörte, der das nicht ein-
mal kritisierte, der stand außerhalb des Diskurses. Max Weber beispielsweise hat von 
»sozialen Beziehungen« gesprochen und mehrfach ein nivellierendes »(Gemeinschaft 
oder Gesellschaft)« dahinter gesetzt beziehungsweise »Gemeinschaft« zumeist als 
bloßes Kompositum benutzt: Hausgemeinschaft, Nachbarschaftsgemeinschaft und 
so weiter. Dadurch hat er Tönniesʼ Dichotomie zumindest unterlaufen, die er als unan-

69 � Plessner 2002 (1924): 31f.
70 � Dazu Eßbach/Fischer/Lethen (Hg.) 2002.
71 � Plessner 2002 (1924): 55.
72 � Ebd.: 56.

https://doi.org/10.14361/9783839407066-010 - am 12.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407066-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Etzemüller: »Heroische Moderne«90

gemessen beiseiteschob. Doch auch Weber hat »Vergemeinschaftung« als Zusammen-
gehörigkeitsgefühl, »Vergesellschaftung« als Interessenverbindung definiert.73

WvA Das kann ich nachvollziehen. Sie gehen also, wenn ich das so zusammenfassen 
darf, von einem dominierenden Diskurs aus, dessen Motive sich durch ein heteroge-
nes Denken und diverse Praktiken über Jahrzehnte, nationale Grenzen sowie profes-
sionelle und politische Differenzen hinweg hindurchziehen und das gesamte gesell-
schaftliche Denken imprägnieren. Man kann sich einem Diskurs nicht entziehen, er 
macht sprechen – es sei denn, man entzieht sich in eine diskursive Parallelwelt, so wie 
wir heute, die uns der Gegensatz von Gemeinschaft und Gesellschaft existenziell nicht 
mehr berührt. Sie müssten aber auch, wenn ich es richtig sehe, eine dritte Möglichkeit 
zulassen, nämlich dass ein Diskurs bestehen bleibt, aber entkernt wird, wenn ich das 
so sagen darf. Also wenn die organische Gemeinschaft als vertragliche Nachbarschaft 
gedacht wird. Deshalb möchte ich insistieren: Wie wirkmächtig war Ihr Diskurs? Voll-
zogen oder sprachen wirklich alle direkt oder indirekt den Diskurs?

DRJ Haben Sie Zygmunt Baumans Buch »Gemeinschaften. Auf der Suche nach Sicher-
heit in einer bedrohlichen Welt« gelesen?74 Das ist von 2001, und darin geht es um gute 
und schlechte Formen der Gemeinschaft, und um die grundsätzliche Nichtvereinba-
rung von Sicherheit und Freiheit. Zunächst sieht er »Gemeinschaft« eher kritisch, weil 
sie zwar Sicherheit verheiße, aber Freiheit reduziere. Gemeinschaften funktionierten 
zu oft durch die Abschließung gegen die Anderen. Nach knapp 60 Seiten folgt dann 
aber eine atemberaubende kulturpessimistische Wendung. Heute sei Gemeinschaft 
verschwunden, entbehrlich, nicht mehr erfahrbar. Es gebe nicht mehr den Post-
boten, der überall anklopfe und alle kenne, den Lebensmittelladen um die Ecke, die 
lokalen Wohnungsbaugesellschaften; stattdessen überall gesichtslose Ketten, deren 
Angestellte rasend schnell wechselten. Man miete nur noch Apartments auf Zeit, die 
Halbwertszeit von Familien falle rapide, ebenso die von Freundschaften und Bekannt-
schaften. Auf der anderen Seite die Nicht-Gemeinschaft der kosmopolitischen Eliten, 
eine Blase ohne jede Verbindlichkeit, aus der sich jedes Individuum jederzeit zurück-
ziehen könne. Die Herrschenden, Mächtigen, Eliten und Superreichen verführen und 
blenden das Volk und so weiter und so fort. Ich bitte Sie! Man fragt sich, aus welchem 
Jahrhundert dieses Buch stammt.

WvA Gewiss nicht aus diesem. Mir scheint es eher ein Altherrenwerk zu sein, nicht 
Ihren Diskurs zu belegen. Diesen Einwand…

DRJ Doch, ich sagte ja: Das Motiv ist entscheidend. Warum wird so ein Buch 2001 in 
England publiziert und 2009 ins Deutsche übersetzt? Da haben doch mindestens zwei 
Verlage eine Resonanz erwartet. Das Buch funktioniert, weil der Diskurs sitzt, be-
haupte ich.

73 � Weber 51985 (1922): 21-25.
74 � Bauman 2009 (2001).

https://doi.org/10.14361/9783839407066-010 - am 12.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407066-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gespräch. Imagination: Wie die Moderne sich selbst thematisierte 91

Dr. Mark, im Publikum Das ist vergleichbar mit Richard Sennett in den USA, das sind 
Reaktionen auf die Radikal-Entankerung des Individuums im entriegelten Markt- und 
Gewinnoptimierungssystem. Das ist Kapitalismuskritik, nicht Altherrenromantik.

WvA Aha… Sie meinen, das ist in Wahrheit Kapitalismuskritik, nicht Gemeinschafts-
diskurs… Nun, trotzdem. Mindestens zum Teil ist es Baumans Name, der zieht, mei-
nen Sie nicht, Herr Dr. Jag.

DRJ Sie gehen hoffentlich nicht so weit zu sagen, dass das Gemeinschaftsdenken heu-
te in Wahrheit obsolet ist, aber bloß dank des Autornamens trotzdem weiterhin erfolg-
reich vermarktet werden kann? Als Kapitalismuskritik taugt diese Romantisierung in 
meinen Augen gar nicht, auch wenn sie so gemeint sein mag. Übrigens hat Bauman 
ausschließlich Seinesgleichen zitiert, Intellektuelle, deren Darstellungen er nie in Fra-
ge stellt. Nirgendwo kommen die Betroffenen zu Wort. Sie bleiben für Bauman eine 
außengesteuerte »Masse«, über die gesprochen wird. Im Folgenden wird das wichtig 
sein: Wie haben Experten, die in der heroischen Moderne die Welt gestalten zu müs-
sen glaubten, eigentlich ihr Verhältnis zu den anderen Menschen gesehen? Waren die 
einfach sprachlose Verfügungsmasse?

WvA Wenn Sie die Begriffe Gemeinschaft und Gesellschaft zum zentralen Diskurs der 
Moderne erklären, nähern Sie sich da nicht bedenklich Cassirers und Kittsteiners Idee 
einer eine Epoche prägenden symbolischen Form, die Sie doch für mäßig überzeugend 
halten?

Gemeinschaft als Organismus

DRJ Wenn wir nach den Begriffen Gemeinschaft und Gesellschaft nun das Motiv des 
Organischen betrachten, dann erhärtet sich die Bedeutung des Gemeinschaftsdis-
kurses. In Wirtschaftstheorien und der politischen Philosophie des 18. Jahrhunderts 
wurde der Staat als sich selbst organisierender Organismus begriffen, gegen das Ver-
tragsmodell und die ältere Maschinenmetaphorik.75 Ferdinand Tönnies hat dann 1887 
eine unmissverständliche Analogie hergestellt und populär gemacht: »Das Studium 
des Hauses ist das Studium der Gemeinschaft, wie das Studium der organischen Zelle 
Studium des Lebens ist.«76 Und an anderer Stelle heißt es, dass die »sozialen, d.h. vor-
nehmlich ökonomischen Einheiten als die von der Natur gegebenen überall deutlich 
genug hervor[treten]. Sie sind lebendigen Organismen […] vergleichbar […]. Ihr Werden 
und Vergehen macht den eigentlichen Inhalt jeder Kulturhistorie aus.«77 Entscheidend 
scheint zu sein, dass Tönnies sie nicht als reale Organismen bezeichnete, sondern eben 
als etwas ihnen Analoges.

Unabhängig davon, ob man mit dem Begriff des Organischen eine Identität oder 
Analogie meinte, diente er zuverlässig als Legitimationsgrundlage, um Gemeinschaft 
als »natürlich« zu verklären, Gesellschaft als »künstlich« zu denunzieren. Die einen 

75  �Dohrn-van Rossum/Böckenförde 2004 (1978): 557-608; Pribram 1998: 184, 190f.
76 � Tönnies 1887: 30.
77 � Tönnies 2012 (1899): 103 (Hervorh. im Orig.).

https://doi.org/10.14361/9783839407066-010 - am 12.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407066-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

