2. Gesprach. Imagination: Wie die Moderne sich selbst thematisierte

form bezeichnet, sondern sie wertend von anderen Siedlungsformen absetzt, etwa
der »Stadt« — dem »Moloch Stadt«. »Dorf« konnotiert in vielen Fillen ein utopisches,
»Stadt« ein dystopisches Potenzial.

Aus dem Publikum Oder umgekehrt: Hinterwildlertum!

DR]J So ist es. Durch visuelle und sprachliche Rahmung werden Formate geschaffen,
um Beobachtungen abzugrenzen. Es wird in den Blick geriickt und zugleich ver-
schattet, und erst dadurch werden Probleme bearbeitbar. Die Soziologie der Gesell-
schaft, die im 19. Jahrhundert entstand, die grofen Entwiirfe von Albert Schiffle und
anderen, oder die zahllosen Enqueten, die initiiert wurden, oder die grofien Gesell-
schaftsromane, auch die sozialkritische Malerei, das ist oder war das Besteck, um die
komplexe Welt zuzuschneiden, zu rahmen und dadurch Interventionen méglich zu
machen. Wer einen Gegenstand auf Problemstellungen, Variablen oder Kategorien re-
duziert, rahmt bereits.

WvA Also Thr Begriff der Rahmung verdankt sich eher einer metaphorischen Ubertra-
gung der Fotografie auf das Soziale, wenn ich das so sagen darf? Das wire, wenn ich
es richtig sehe, nicht ganz deckungsgleich mit Erving Goffmans Rahmen-Analyse?”

DR] Ja. Wer durch den Sucher einer Kleinbild- oder Mittelformatkamera schaut, sieht
automatisch einen Bildausschnitt, als Rechteck oder als Quadrat. Wenn Weitwin-
kel- oder Teleobjektive aufgesetzt sind, sieht man eine Totale oder ein close up. Wenn
das Negativ abgezogen wird, kann man erneut einen Bildausschnitt wihlen, man
entscheidet, was man zu sehen geben will und was weggeschnitten wird. Farbe oder
Schwarzweif und die Gradation beziehungsweise Farbsteuerung gestalten das Bild
innerhalb des Rahmens. Auf diese Art wird etwas auf spezifische Weise sichtbar gemacht
und anderes zugleich ausgeblendet.

Die Basisdifferenz: Gemeinschaft & Gesellschaft

DR]J Ich méchte auf die zwei Schliisselbegriffe eingehen, die fir viele Zeitgenossen die
Wahrnehmung der heroischen Moderne formatiert haben, und die wie keine ande-
ren fiir die Ambivalenz dieser Moderne standen. Im Grunde prigen sie die Diskussion
bis heute, allerdings in abgeschwichter Form. Ich meine »Gemeinschaft« und »Ge-
sellschaft«. Bis ins frithe 19. Jahrhundert wurden Gemeinschaft und Gesellschaft oft
synonym verwendet und Gemeinschaft im Sinne der Vertragstheorie verstanden.*
Ferdinand Ténnies hat in »Gemeinschaft und Gesellschaft. Abhandlung des Com-
munismus und Socialismus als empirischer Culturformen« von 1887 die beiden Be-
griffe dann als existenziell aufgeladenen Gegensatz popularisiert.” Das Buch wurde
nach Erscheinen zwar kaum gelesen und stieg erst nach dem Ersten Weltkrieg zum
Klassiker auf. Doch ich behaupte, dass diese Dichotomie die Gesellschaftsdebatten in

53 Goffman1977 (1974).
54 Riedel 2004.
55 TOnnies1887.

https://dol.org/10.14361/9783839407066-010 - am 12.02.2028, 07:55:24.

85


https://doi.org/10.14361/9783839407066-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Thomas Etzemiiller: »Heroische Moderne«

Europa seit der Industrialisierung pragte. Wenn man genau liest, gibt es zahlreiche
Texte, in denen Gemeinschaft & Gesellschaft drinsteckt, ohne dass es explizit formu-
liert wiirde. Tonnies brachte die Begriffe »nur« auf den Punkt, und es ist vielleicht kein
Zufall, dass die Neuauflage des Buches 1920 in der krisenhaften Weimarer Republik
erschien und sofort virulent wurde. Spitestens dann ist »Gemeinschaft« zu einem
Wertbegriff geworden.

Ténnies hat es so ausgedriickt, noch einmal etwas O-Ton, um ein Gefiihl fiir die
Stimmung zu bekommen: »Alles vertraute, heimliche, ausschliessliche Zusammenle-
ben (so finden wir) wird als Leben in Gemeinschaft verstanden. Gesellschaft ist die Oef-
fentlichkeit, ist die Welt. In Gemeinschaft mit den Seinen befindet man sich, von der
Geburtan, mit allem Wohl und Wehe daran gebunden. Man geht in die Gesellschaft wie
in die Fremde. [...] Gemeinschaft der Sprache, der Sitte, des Glaubens; aber Gesellschaft
des Erwerbs, der Reise der Wissenschaften. [...] Gemeinschaft ist das dauernde und
echte Zusammenleben, Gesellschaft nur ein voriibergehendes und scheinbares. Und
dem ist gemaiss, dass Gemeinschaft selber als ein lebendiger Organismus, Gesellschaft
als ein mechanisches Aggregat und Artefact verstanden werden soll.«** Gemeinschaft
werde durch Verwandtschaft gestiftet, lokalisiert im Haus, durch Nachbarschaft, lo-
kalisiert im Dorf, und durch Freundschaft, lokalisiert in der Stadt — Letzteres sei die
fragilste Form der Gemeinschaft, im Grunde schon Gesellschaft.

Das Haus im Dorf zeichne sich durch den gemeinsamen Herd und die gemeinsame
Tafel aus, an der der Herr und dessen Frau, deren Kinder und das Gesinde versammelt
sind. Das Feuer symbolisiere die Kontinuitit des Hauses, die Tafel weise jedem seinen
Platz in der Ordnung zu. Im dorflichen Haus, so Tonnies, erhalte jeder, was er be-
notige; das stidtische Haus sei auf den Tausch, also auf den Geldverkehr mit anderen
angewiesen und beférdere den Eigennutz. Er deutete die Geschichte als Ubergang von
der Haus- zur Handelswirtschaft, vom Ackerbau zur Industrie, von der Produktion
zum Profit, von freien Bauern, die Gemeinschaft bildeten, zu Kapitalisten, die Gesell-
schaft konstituierten und die Arbeiterklasse ausbeuteten.

WvA Nun wurde geltend gemacht, Herr Dr. Jag, dass Tonnies das durchaus differen-
zierter gesehen habe.”’

DR] Das schon. Aber diese Differenzierungen gleichen nach meiner Lektiire sehr
zarten Bliitenkelchen. Die eigentliche Argumentation ist robust, die Formulierungen
lassen nichts an Klarheit zu wiinschen tibrig. Weite Teile seiner Umwelt sahen es dhn-
lich. Wilhelm Heinrich Riehl hatte bereits 1855, im spiteren Sinne von Ténnies, das
»Ganze Haus« als Einheit der Familie beschworen.*® Deshalb ist es kein Wunder, dass
sich die klare Gegeniiberstellung von Gemeinschaft und Gesellschaft durchgesetzt
hat. Wilhelm Bernsdorf schrieb im »Internationalen Soziologenlexikon« 1931, unver-
indert wiederaufgelegt 1959: »Der Verfall der Gemeinschaft und der Triumph der Ge-
sellschaft bringen eine gefahrvolle Krise hervor. Alle Gefithle tiefer Solidaritit werden
zerstort, die iibertriebene Geistesentwicklung schwicht die Vitalitit, die letzten or-
ganischen Bindungen werden aufgelést durch das Ubergewicht stidtischer und kauf-

56 Ebd.:af.
57 Z.B.Krossa2018:16.
58 Riehl 41862 (1855).

https://dol.org/10.14361/9783839407066-010 - am 12.02.2028, 07:55:24.



https://doi.org/10.14361/9783839407066-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Gesprach. Imagination: Wie die Moderne sich selbst thematisierte

mainnischer Lebensweise, Sozialismus und Klassenkampf sind der Ausdruck dieser
Gesellschaft, die in ihre letzte Phase tritt«.” Der bereits erwihnte Otto Brunner ver-
trat in seiner Habilitation von 1939, kaum verdndert wiederaufgelegt nach dem Krieg,
die Vision einer unverbriichlichen Gemeinschaft mittelalterlicher Herren und Holde.
Kein Konflikt habe diese stabile Sozialordnung zersetzen konnen, weil niemand die
Ordnung an sich in Frage stellte. Die alteuropidische Gesellschaft, so nannte Brunner
sie, war fir ihn etwas in einem hohen Mafle integriertes Ganzes; erst der Egoismus
des liberalen 19. Jahrhunderts habe sie zerstort.® 1958 griff er den nostalgischeren Be-
griff des »Ganzen Hauses« auf, die Vision einer unverbriichlichen Gemeinschaft biu-
erlicher Herren und ihres Gesindes. Man kann das endlos so fortsetzen: Das Bauern-
volk integriert, der Stidter atomisiert.® Auch Emile Durkheim hat ja zwischen einer
mechanischen und einer organischen Solidaritit unterschieden.®

Dieses Motiv hat sich so verfestigt, dass es an ganz tiberraschenden Stellen auf-
taucht. Der englische Historiker Peter Burke beschrieb 1987 ein College an der Univer-
sitit Cambridge und lieR dabei die Bemerkung fallen, dass eine offene Konfrontation
unwahrscheinlicher sei in einer Gemeinschaft von 500 als in einer Gesellschaft von 5000 —
beide Begriffe deutsch im Original!® Im selben Jahr war ein schwedischer Artikel iiber
Waschkiichen mit der Uberschrift versehen: »Frither gab es Gemeinschaft — heute
meist Nachbarschaftskonflikte«. Er informiert, dass das Waschen einst eine Gemein-
schaftsangelegenheit der Frauen gewesen sei, heute eine individuelle Verrichtung.®

WvA Nun, bei Durkheim méchte ich widersprechen, und auch sonst kann ich eine ge-
wisse Skepsis nicht verhehlen. Bei Durkheim scheint mir der Dualismus deutlich we-
niger aufgeladen als bei Thren Gemeinschaftsvertretern. Ich meine, dass Durkheim
eher eine Prototheorie der sozialen und funktionalen Differenzierung bietet. Ubrigens
bestand fir ihn die mechanische Solidaritit in vormodernen, die organische Solidari-
tit in modernen Gesellschaften! Aufierdem mochte ich auf den Tibinger Volkskund-
ler Utz Jeggle hinweisen, der als Ergebnis seiner Forschungen von einem »Terrorzu-
sammenhang« im Dorf sprach.® Zu Brunner, Ténnies und Riehl passt das gar nicht.
Nota bene: Wie sah es in anderen Lindern aus? Sie sprachen nur von Deutschland. Ich
meine, nicht in allen modernen Industriegesellschaften wurden Gemeinschaft und
Gesellschaft als strikte Gegensitze gedacht. In den USA und GrofRbritannien werden
Gemeinschaften oder Neighborhood Communities eher als Grundlage der Gesellschaft
begriffen. Und fiir Schweden zeigte man, dass die Gesellschaft dort grundsitzlich als
Gemeinschaft gedacht wird. Der Begriff der »Gesellschaft« (samhdlle) hebt den Staat
und die in Gruppen organisierten Individuen in sich auf.”

59 Bernsdorf1959:571.

60 Brunner1939 &*1965. Ausfiihrlicher: Etzemiiller 2001: 70-89.
61 Brunner?1980 (1958).

62 Rumpf1930/31: 421; s.a. Ropke 1942; Ruland 1964.

63 Durkheim 21988 (1893).

64 Dell [d.i. Burke] 1987: 76 (kursivim Orig.).

65 Pesikan1987.

66 Jeggle*1986 (1977): 219.

67 Die Literatur zusammenfassend: Etzemiller 2010: 106-118.

https://dol.org/10.14361/9783839407066-010 - am 12.02.2028, 07:55:24.

87


https://doi.org/10.14361/9783839407066-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Thomas Etzemiiller: »Heroische Moderne«

DR] Sie haben véllig recht, Herr von Alterski, das ist etwas modellhaft, wie ich es ge-
schildert habe. Man darf einen Fehler nicht machen, nimlich das Gemeinschaftsden-
ken vom Nationalsozialismus her interpretieren und dann als reaktionir einstufen,
wihrend der Nachbarschaftsgedanke der Nachkriegszeit demokratisch sei, weil er
aus England oder den USA kam. Man muss zwischen dem damaligen Denken und den
heutigen Wertungen trennen. Die »Nachbarschaft«ist in der Tat eine Gemeinschafts-
idee, die ganz anders begriindet ist als die Vorstellung organischer Gemeinschaft.

Doch nehmen Sie mal die Restaurants, in denen heute lange Tische aufgestellt
werden, an denen einander fremde Menschen zu sitzen kommen, um miteinander
zu plaudern. Da haben offenbar das Motiv und die Praxis iiberdauert, Gemeinschaft
herzustellen, und sie riumlich herzustellen — auch wenn an die Tafel des »Ganzen
Hauses« in dieser Situation vermutlich niemand denkt. Man weif$ stattdessen, dass
dieser Abend eine temporire, freiwillige Gemeinschaft bildet. Dasist der Unterschied:
Gemeinschaft ist nicht mehr organisch gewachsen, sondern wird mit den Mitteln des
»Vertrags« gestiftet. Das war den alten Gemeinschaftsverfechtern, und auch Ténnies,
ein Graus: Vertrag, das war das Instrument der bindungslosen Gesellschaft.

WvA Sie behaupten, dass der Gegensatz von Gemeinschaft und Gesellschaft so tief in
das Denken der Moderne eingelassen ist, dass er als Form sogar das Ende ihrer heroi-
schen Moderne iiberdauerte?

DR]J Genau, das ist eine diskursive Formation im Sinne Michel Foucaults. Sie macht
Menschen sprechen und handeln.

WvA Zum Gliick sagten Sie nicht, macht die Menschen sprechen. Denn ich frage mich
nach wie vor, wie reprisentativ Ihr »Diskurs« eigentlich ist. Mir scheint immer noch,
dass Sie vor allem tiber Deutschland sprechen.

DR]J Darauf mochte ich spiter eingehen. Vielleicht machen zwei kritische Stimmen die
Tragweite deutlicher. Der Sozialphilosoph Herman Schmalenbach verwarf 1922 die
Wertung von Gemeinschaft als positiv und von Gesellschaft als negativ. Er postulierte,
dass sich Gemeinschaft zu Gesellschaft aushohlen oder Gesellschaft zu Gemeinschaft
zusammenwachsen konne. Am Ende aber schilderte er eine antizipierte Globalisie-
rung auf regelrecht apokalyptische Weise: »Heimatlos irren die Einzelnen, von jedem
miltterlichen Boden losgerissen, durch die Weltstiddte: die >amorphe Masse« eines
chaotischen >V6lkerbreis< aus atomisierten, pulverisierten Individuen, die jedoch, im-
mer weniger durch das>Gesellschafts«-Ethos der sWiirde<innerlich gehalten, einander
keineswegs mehr in kithler Distanziertheit gegeniiberstehen. Denn auch geistig und
seelisch sind sie rentwurzelt, in den Systemen der Ratio nicht mehr befriedigt, ihrer
iberdriissig, von verzweiflungsvollem Verlangen nach sAnderem« gepeitscht, das sich
dann in gierigen religiosen Sehnsiichten ausspricht.«®® Auch Schmalenbach behielt
die Unterscheidung von Gemeinschaft und Gesellschaft und von organischem Ganzen
und individuellem Zusammenschluss bei.

Helmuth Plessner gilt gemeinhin als genuiner Kritiker des Gemeinschaftsden-
kens. Er berief sich auf die negativen Schlagworter, die seinerzeit der Gesellschaft

68 Schmalenbach1922:103.

https://dol.org/10.14361/9783839407066-010 - am 12.02.2028, 07:55:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407066-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Gesprach. Imagination: Wie die Moderne sich selbst thematisierte

angehingt wurden: Kiinstlichkeit, Raffinement, Reizsteigerung, Distanz, Kithle und
Abstraktion, also all das, was ein angeblich unechtes Leben ausgemacht hat, um sie
aber positiv zu wenden. Gemeinschaft bescheinigte er, nur in Emotionen und durch
Personenkult bestehen zu kénnen. Deshalb sei sie labil, anders als Gesellschaft. Ihre
Mitglieder seien schwach. Sie entpersonlichen sich in Gemeinschaft. Die tibliche Kri-
tik lautete ja, dass Individualisierung durch Atomisierung entpersénlicht. Auch hier
ein O-Ton: »Stark ist, [..] wer die Distanz zu den Menschen, die Kiinstlichkeit ihrer
Formen, das Raffinement des Lebens, die Steigerung seiner Reizméglichkeiten nicht
nur ertrigt, [...] vielleicht auch in heroischer Resignation sie gleich Schwertern in seine
gemeinschaftsselige Brust stoft, — [sic] stark ist, wer den ganzen Wesenskomplex der
Gesellschaft um der Wiirde des einzelnen Menschen und der Gesamtheit willen be-
jaht, schwach ist, wer die Wiirde um der Briiderlichkeit in der Gemeinschaft willen
preisgibt.«®’ Das ist nun aulerordentlich dunkel. Es soll wohl heiflen, dass Plessner
den Gemeinschaftsanhingern bescheinigte, blind zu sein. Sie bildeten nicht Gemein-
schaft, um der Zersetzung durch die Gesellschaft etwas entgegenzusetzen, sondern
sie nutzten Gesellschaft, um sich in einer Gemeinschaft einzuigeln, die die Heraus-
forderungen der Welt von sich wies.

WvA Immerhin setzte er dem Kult der Gemeinschaft deutliche Worte entgegen, und
diese - vielleicht singulare — Leistung sollten wir anerkennen.”

DR]J Das Raffinierte an Plessner scheint mir, dass er der Gemeinschaft bescheinigte,
ohne Gesellschaft gar nicht zu existieren. Wer in der Gemeinschaft »méglichste Min-
derung sozialen Risikos« suchte, stand sofort in einer »antithetische[n] Spannung« zur
Gesellschaft.” Wiirde es Gemeinschaft schaffen, die andere Seite der Unterscheidung
auszuldschen, dann hitte Gemeinschaft die eigene Grundlage zerstort, die sie braucht,
nimlich die Gegnerschaft zur Gesellschaft. Ich referiere Plessner in Luhmanns
Begriffen. »Licht braucht Finsternis, um zu sein.«’* Letztlich hat Plessner Ténnies’
Unterscheidung reproduziert — nur eben anders gewertet.

Sie haben recht, Plessner zu witrdigen. Doch Diskurse haben es an sich, dass sie
auch von expliziten Gegnern reproduziert werden...

WvA Wer stand auf3erhalb des Diskurses? Wer kann auflerhalb stehen, frage ich Sie da!

DR]J Selbstverstindlich kann man aufRerhalb des Diskurses stehen. Man schweigt dann,
ignoriert Begriffe und Denkformen und lebt in einer diskursiven Parallelwelt. Jemand,
der beim Begriffspaar Gemeinschaft/Gesellschaft nicht zuhérte, der das nicht ein-
mal kritisierte, der stand aufderhalb des Diskurses. Max Weber beispielsweise hat von
»sozialen Beziehungen« gesprochen und mehrfach ein nivellierendes »(Gemeinschaft
oder Gesellschaft)« dahinter gesetzt beziehungsweise »Gemeinschaft« zumeist als
blofRes Kompositum benutzt: Hausgemeinschaft, Nachbarschaftsgemeinschaft und
so weiter. Dadurch hat er Ténnies’ Dichotomie zumindest unterlaufen, die er als unan-

69 Plessner 2002 (1924): 31f.

70 Dazu Efbach/Fischer/Lethen (Hg.) 2002.
71 Plessner 2002 (1924): 55.

72 Ebd.: 56.

https://dol.org/10.14361/9783839407066-010 - am 12.02.2028, 07:55:24.

89


https://doi.org/10.14361/9783839407066-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Thomas Etzemiiller: »Heroische Moderne«

gemessen beiseiteschob. Doch auch Weber hat »Vergemeinschaftung« als Zusammen-
gehorigkeitsgefiihl, »Vergesellschaftung« als Interessenverbindung definiert.”

WvA Das kann ich nachvollziehen. Sie gehen also, wenn ich das so zusammenfassen
darf, von einem dominierenden Diskurs aus, dessen Motive sich durch ein heteroge-
nes Denken und diverse Praktiken tiber Jahrzehnte, nationale Grenzen sowie profes-
sionelle und politische Differenzen hinweg hindurchziehen und das gesamte gesell-
schaftliche Denken imprignieren. Man kann sich einem Diskurs nicht entziehen, er
macht sprechen — es sei denn, man entzieht sich in eine diskursive Parallelwelt, so wie
wir heute, die uns der Gegensatz von Gemeinschaft und Gesellschaft existenziell nicht
mehr beriihrt. Sie miissten aber auch, wenn ich es richtig sehe, eine dritte Moglichkeit
zulassen, nimlich dass ein Diskurs bestehen bleibt, aber entkernt wird, wenn ich das
so sagen darf. Also wenn die organische Gemeinschaft als vertragliche Nachbarschaft
gedacht wird. Deshalb mdchte ich insistieren: Wie wirkmichtig war Ihr Diskurs? Voll-
zogen oder sprachen wirklich alle direkt oder indirekt den Diskurs?

DRJ Haben Sie Zygmunt Baumans Buch »Gemeinschaften. Auf der Suche nach Sicher-
heit in einer bedrohlichen Welt« gelesen?* Das ist von 2001, und darin geht es um gute
und schlechte Formen der Gemeinschaft, und um die grundsitzliche Nichtvereinba-
rung von Sicherheit und Freiheit. Zunichst sieht er »Gemeinschaft« eher kritisch, weil
sie zwar Sicherheit verheifle, aber Freiheit reduziere. Gemeinschaften funktionierten
zu oft durch die Abschlieffung gegen die Anderen. Nach knapp 60 Seiten folgt dann
aber eine atemberaubende kulturpessimistische Wendung. Heute sei Gemeinschaft
verschwunden, entbehrlich, nicht mehr erfahrbar. Es gebe nicht mehr den Post-
boten, der iiberall anklopfe und alle kenne, den Lebensmittelladen um die Ecke, die
lokalen Wohnungsbaugesellschaften; stattdessen iiberall gesichtslose Ketten, deren
Angestellte rasend schnell wechselten. Man miete nur noch Apartments auf Zeit, die
Halbwertszeit von Familien falle rapide, ebenso die von Freundschaften und Bekannt-
schaften. Auf der anderen Seite die Nicht-Gemeinschaft der kosmopolitischen Eliten,
eine Blase ohne jede Verbindlichkeit, aus der sich jedes Individuum jederzeit zuriick-
ziehen konne. Die Herrschenden, Michtigen, Eliten und Superreichen verfithren und
blenden das Volk und so weiter und so fort. Ich bitte Sie! Man fragt sich, aus welchem
Jahrhundert dieses Buch stammt.

WvA Gewiss nicht aus diesem. Mir scheint es eher ein Altherrenwerk zu sein, nicht
Thren Diskurs zu belegen. Diesen Einwand...

DR] Doch, ich sagte ja: Das Motiv ist entscheidend. Warum wird so ein Buch 2001 in
England publiziert und 2009 ins Deutsche iibersetzt? Da haben doch mindestens zwei
Verlage eine Resonanz erwartet. Das Buch funktioniert, weil der Diskurs sitzt, be-
haupte ich.

73 Weber51985 (1922): 21-25.
74 Bauman 2009 (2001).

https://dol.org/10.14361/9783839407066-010 - am 12.02.2028, 07:55:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407066-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Gesprach. Imagination: Wie die Moderne sich selbst thematisierte

Dr. Mark, im Publikum Das ist vergleichbar mit Richard Sennett in den USA, das sind
Reaktionen auf die Radikal-Entankerung des Individuums im entriegelten Markt- und
Gewinnoptimierungssystem. Das ist Kapitalismuskritik, nicht Altherrenromantik.

WvA Aha... Sie meinen, das ist in Wahrheit Kapitalismuskritik, nicht Gemeinschafts-
diskurs... Nun, trotzdem. Mindestens zum Teil ist es Baumans Name, der zieht, mei-
nen Sie nicht, Herr Dr. Jag.

DR] Sie gehen hoffentlich nicht so weit zu sagen, dass das Gemeinschaftsdenken heu-
te in Wahrheit obsolet ist, aber blofy dank des Autornamens trotzdem weiterhin erfolg-
reich vermarktet werden kann? Als Kapitalismuskritik taugt diese Romantisierung in
meinen Augen gar nicht, auch wenn sie so gemeint sein mag. Ubrigens hat Bauman
ausschliefSlich Seinesgleichen zitiert, Intellektuelle, deren Darstellungen er nie in Fra-
ge stellt. Nirgendwo kommen die Betroffenen zu Wort. Sie bleiben fiir Bauman eine
auflengesteuerte »Masse, iiber die gesprochen wird. Im Folgenden wird das wichtig
sein: Wie haben Experten, die in der heroischen Moderne die Welt gestalten zu miis-
sen glaubten, eigentlich ihr Verhiltnis zu den anderen Menschen gesehen? Waren die
einfach sprachlose Verfiilgungsmasse?

WvA Wenn Sie die Begriffe Gemeinschaft und Gesellschaft zum zentralen Diskurs der
Moderne erkliren, nihern Sie sich da nicht bedenklich Cassirers und Kittsteiners Idee
einer eine Epoche prigenden symbolischen Form, die Sie doch fiir mif3ig itberzeugend
halten?

Gemeinschaft als Organismus

DR] Wenn wir nach den Begriffen Gemeinschaft und Gesellschaft nun das Motiv des
Organischen betrachten, dann erhirtet sich die Bedeutung des Gemeinschaftsdis-
kurses. In Wirtschaftstheorien und der politischen Philosophie des 18. Jahrhunderts
wurde der Staat als sich selbst organisierender Organismus begriffen, gegen das Ver-
tragsmodell und die dltere Maschinenmetaphorik.” Ferdinand Ténnies hat dann 1887
eine unmissverstindliche Analogie hergestellt und populdr gemacht: »Das Studium
des Hauses ist das Studium der Gemeinschaft, wie das Studium der organischen Zelle
Studium des Lebens ist.«” Und an anderer Stelle heifst es, dass die »sozialen, d.h. vor-
nehmlich 6konomischen Einheiten als die von der Natur gegebenen tiberall deutlich
genug hervor[treten]. Sie sind lebendigen Organismen [...] vergleichbar [...]. Thr Werden
und Vergehen macht den eigentlichen Inhalt jeder Kulturhistorie aus.«”” Entscheidend
scheint zu sein, dass Ténnies sie nicht als reale Organismen bezeichnete, sondern eben
als etwas ihnen Analoges.

Unabhingig davon, ob man mit dem Begriff des Organischen eine Identitit oder
Analogie meinte, diente er zuverlissig als Legitimationsgrundlage, um Gemeinschaft
als »natiirlich« zu verkliren, Gesellschaft als »kiinstlich« zu denunzieren. Die einen

75 Dohrn-van Rossum/Bdckenforde 2004 (1978): 557-608; Pribram 1998: 184, 190f.
76 Tonnies1887:30.
77 Tonnies 2012 (1899): 103 (Hervorh. im Orig.).

https://dol.org/10.14361/9783839407066-010 - am 12.02.2028, 07:55:24.

91


https://doi.org/10.14361/9783839407066-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

