
https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Héla Hecker
Berührbarkeit als conditio humana

Praktiken der Subjektivierung  |  Band 24

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Editorial

Poststrukturalismus und Praxistheorien haben die cartesianische Universalie 
eines sich selbst reflektierenden Subjekts aufgelöst. Das Subjekt gilt nicht länger 
als autonomes Zentrum der Initiative, sondern wird in seiner jeweiligen sozia-
len Identität als Diskurseffekt oder Produkt sozialer Praktiken analysiert. Dieser 
Zugang hat sich als außerordentlich produktiv für kritische Kultur- und Gesell-
schaftsanalysen erwiesen. Der analytische Wert der Kategorie der Subjektivie-
rung besteht darin, verwandte Konzepte der Individuierung, Disziplinierung 
oder der Habitualisierung zu ergänzen, indem sie andere Momente der Selbst-
Bildung in den Blick rückt. So verstehen sich die Analysen des DFG-Graduier-
tenkollegs »Selbst-Bildungen. Praktiken der Subjektivierung in historischer und 
interdisziplinärer Perspektive« als Beiträge zur Entwicklung eines revidierten 
Subjektverständnisses. Sie tragen zentralen Dimensionen der Subjektivität wie 
Handlungsfähigkeit und Reflexionsvermögen Rechnung, ohne hinter die Einsicht 
in die Geschichtlichkeit und die Gesellschaftlichkeit des Subjekts zurückzufallen. 
Auf diese Weise soll ein vertieftes Verständnis des Wechselspiels von doing subject 
und doing culture in verschiedenen Zeit-Räumen entstehen.
 
Die Reihe wird herausgegeben von Thomas Alkemeyer, Gunilla Budde, Thomas 
Etzemüller, Dagmar Freist, Rudolf Holbach, Johann Kreuzer, Sabine Kyora, Gesa 
Lindemann, Ulrike Link-Wieczorek, Norbert Ricken, Reinhard Schulz und Silke 
Wenk.

Héla Hecker, geb. 1987, promovierte im DFG-Graduiertenkolleg »Selbst-Bil-
dungen. Praktiken der Subjektivierung in historischer und interdisziplinärer 
Perspektive« an der Carl von Ossietzky Universität Oldenburg. Sie war Gastwis-
senschaftlerin an The New School for Social Research, Fellow am »Institute for 
Critical Social Inquiry« und wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für Kul-
turwissenschaft der Humboldt-Universität zu Berlin. Sie arbeitet als Vorstands-
referentin der »Stiftung Innovation in der Hochschullehre«.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Héla Hecker

Berührbarkeit als conditio humana
Emotionale Phänomene in Hannah Arendts politischem Denken

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieses Buch wurde mit Unterstützung der Deutschen Forschungsgemeinschaft 
(DFG) gedruckt. 
Die vorliegende Arbeit ist die überarbeitete Fassung der von der Fakultät IV -  
Human- und Gesellschaftswissenschaften der Carl von Ossietzky Universität Ol-
denburg angenommenen Dissertation zur Erlangung des Grades eines Doktors 
der Philosophie (Dr. phil.).
 
Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). 
Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Be-
arbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Me-
dium für beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Héla Hecker

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5720-3
PDF-ISBN 978-3-8394-5720-7
https://doi.org/10.14361/9783839457207
Buchreihen-ISSN: 2703-1276
Buchreihen-eISSN: 2703-1284

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

1. Einleitung ..................................................................... 13

1.1 Mit Arendt in die Gefühlswelt ................................................... 14

1.2 Berührbarkeit und Weltzugang ................................................. 16

1.3 Einige Anmerkungen ......................................................... 20

2. Emotionale Phänomene und Weltbezug ...................................... 23

2.1 Hannah Arendts implizite Affektlehre. Zwischen Berührbarkeit und

der Herstellung von Gefühlen ................................................. 24

2.1.1 Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jüdin

aus der Romantik...................................................... 25

2.1.2 On Revolution...........................................................31

2.1.3 Politische Instrumentalisierung der Gefühle ............................ 34

2.2 Kriterien des Politischen bei Hannah Arendt ................................... 36

2.2.1 Öffentliches Erscheinen ............................................... 37

2.2.2 Artikulation............................................................ 39

2.2.3 Pluralität ............................................................... 41

2.2.4 Miteinandersein ....................................................... 43

2.2.5 Freiheit................................................................ 44

2.2.6 Temporalität........................................................... 46

2.2.7 Fragiler Schutz ........................................................ 47

2.3 Erlösung aus der Isolation durch Liebe ........................................ 52

2.3.1 Entstehungsgeschichte ................................................ 52

2.3.2 Thematik der Dissertation ............................................. 53

2.3.3 Isolation – Begehren – Glückseligkeit und Verlustangst.................. 55

2.3.4 Auswege aus der Isolation: cupiditas und caritas ....................... 58

2.3.5 Ich-Selbst .............................................................. 61

2.3.6 Ich-Gott ............................................................... 64

2.3.7 Ich-Nächster .......................................................... 65

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3.8 Ich-Welt ............................................................... 66

2.3.9 Die Relevanz der Liebe für das menschliche Zusammenleben ........... 70

2.4 Weltverlust und Repetition: Entsetzen-Schmerz-Rache ........................ 72

2.4.1 Strukturelle Voraussetzungen: Isolation, Einsamkeit, Alleinsein.......... 73

2.4.2 Schock-Grauen-Angst ................................................. 76

2.4.3 Schmerz .............................................................. 79

2.4.4 Repetition und Rache .................................................. 82

2.5 Welt-Gewinn und Neuanfang: Vergeben-Versprechen-Mut ..................... 84

2.5.1 Vergeben .............................................................. 86

2.5.2 Versprechen........................................................... 90

2.5.3 Mut ................................................................... 92

2.6 Emotionale Phänomene und die Möglichkeit der Berührung .................... 94

3. Politiken der Berührbarkeit ................................................. 97

3.1 Wer einer ist ................................................................. 98

3.1.1 Der Unterworfene..................................................... 100

3.1.2 »What« versus »Who«................................................. 101

3.1.3 Der Handelnde als Erleidende ......................................... 103

3.1.4 Autorschaft und Geschichte........................................... 105

3.2 Zerstörung .................................................................. 106

3.2.1 Die Zerstörung der juristischen Person ................................ 108

3.2.2 Die Zerstörung der moralischen Person ................................ 113

3.2.3 Die Zerstörung der Individualität ...................................... 126

3.3 Vom Subjekt zur Person...................................................... 128

3.3.1 Subjekt und Person als »what« und » who« .......................... 128

3.3.2 Politisierung durch Liebe zur Welt ..................................... 130

3.3.3 Dynamische Übergänge ............................................... 132

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung .................................. 135

4.1 Thaumazein als Erfahrung ................................................... 135

4.2 Die politische Rolle des Philosophen ......................................... 139

4.3 Thaumazein als politisches Ereignis .......................................... 145

4.4 Berührbarkeit der politischen Philosophin Hannah Arendt .................... 150

4.5 Pluralität Fühlen ............................................................. 154

5. Ein letztes Wort zum Weltverlust ............................................ 163

5.1 Moderner Weltverlust ........................................................ 164

5.2 Ver-Wüstung ................................................................. 167

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5.3 Wüstenoase .................................................................. 170

Dank .............................................................................. 175

Bibliografie........................................................................ 177

Primärquellen ...................................................................... 177

Sekundärliteratur ................................................................. 180

Quellen und Anmerkungen........................................................ 189

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für meine Großmutter

Hudák Sándorné Vántus Mária

(1929-2019)

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Das Höchste, was man erreichen kann, ist zu wissen und auszuhalten, daß es so und

nicht anders gewesen ist, und dann zu sehen und abzuwarten, was sich daraus ergibt.«

Hannah Arendt

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung

Als ich vor fünf Jahren das Projekt begonnen habe, dessen Ergebnis dieses

Buch ist, interessierte mich die Frage, wie sich Emotionen auf die Etablie-

rung von gesellschaftlicher bzw. politischer Ordnung auswirken.1 Ich lasmich

durch die florierende For schung, die im weitesten Sinne dem sogenann-

ten ›affective turn‹ zugeordnet werden kann. Von kognitionswissenschaftlich

fundierten Studien bis hin zu Ansätzen, die unter dem Begriff des Affekts das

Andere der Kultur identifizieren als eine der Kognition und der Signifikati-

on vorausgehende und ereignishafte Intensität, als eine unzügelbare Auto-

nomie.2 Darüber hinaus zeigen politik-, sozial- und kulturwissenschaftliche

Analysen, wie Gefühle – eine Empfindung, die der Mensch als sein Ureige-

nes erlebt – durch Herrschaftsnarrative und gesellschaftliche Praxis geformt

werden, d.h. nicht individuell sind, sondern im Individuum tief verwurzelte

soziale Konstruktionen widerspiegeln. Zur Debatte in diesem Forschungsfeld

steht außerdem, ob ein definitorischer Unterschied zwischen Emotion einer-

seits und Affekt andererseits sinnvoll sei, ob Gefühle als der Vernunft gegen-

sätzliche zu verstehen sind oder erst durch ein »liberales Gefühlsdispositiv«3

als solche eingestuft wurden.

Je mehr ich mich in diesem widersprüchlichen Forschungsfeld vertiefte,

desto unschärfer wurde der Forschungsgegenstand. Die Demarkationslinien

waren zwar klar – ob historisch geformt oder autonom, ob vernünftig oder

vorkognitiv, ob Gefühl oder Affekt –, nicht aber das Phänomen, das mal als

Emotion, mal als Gefühl, mal als Affekt bezeichnet wurde. Ist es ein bioche-

mischer Prozess im Körper? Eine Relationalität zwischen demMenschen und

der Dinge dieser Welt? Eine säkularisierte Version transzendentaler Erfah-

rungen? Was ist das Phänomen, das als Emotion, Gefühl oder Affekt verstan-

den und als solches gesellschaftlich geformt wird?

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Berührbarkeit als conditio humana

1.1 Mit Arendt in die Gefühlswelt

BislangwurdeHannah ArendtsWerk imBereich der ›affect studies‹ nicht her-

angezogen. Damit wird großes Potenzial verschenkt, weil Arendt emotionale

Phänomene in ihren Schriften durchgehend verhandelt.4 In der Forschungsli-

teratur wird aber ihr politisches Denken als entschieden antiemotional inter-

pretiert bzw. als ein Ansatz, der dafür plädiert, Gefühle und Leidenschaften

aus dem politischen Bereich zu verbannen.Mich überzeugte diese verbreitete

Arendt-Lesart aus drei Gründen nicht.

Erstens: Liestman Arendt, trifft man nicht nur auf Texte, die leidenschaft-

lich argumentieren, sondern auch auf emotionale Phänomene, die Arendts

politische Analysen durchziehen, z.B. Mut, Mitleid oder Schmerz. Diese wer-

den nicht als Begleiterscheinungen von politischen Entwicklungen aufgelis-

tet, sondern haben eine spezifische Tiefenschärfe, da sie von Arendt als Aus-

formulierungen vom Weltbezug des Menschen besprochen werden.

Zweitens: Ein zentrales Untersuchungsfeld der ›affect studies‹ ist das

Verhältnis zwischen Formen der Ordnung einerseits und Gefühlen anderer-

seits. Vereinfacht gesagt ist dieses Verhältnis polemisch bzw. antagonistisch,

denn die Ordnung strebt nach Stabilität, Berechenbarkeit und Nachhal-

tigkeit, während Emotionen dieser Ordnungsbestrebung zuwiderlaufen,

eingespielte Prozesse unterbrechen, die Macht herausfordern. Die Adjektive,

mit denen das Destabilisierende der Emotionen bezeichnet wird, sind bei-

nahe deckungsgleich mit Arendts Beschreibung des Politischen. Letzteres

ist flüchtig und unberechenbar, ereignet sich spontan und ist fragil. Das

Politische ist in Arendts Werken– so würde man es im Vokabular heutiger

Diskussionen über politische Ontologie bezeichnen – radikal kontingent.

Wenn man aber ein Konzept des Politischen hat, das die Eigenschaften trägt,

die philosophiegeschichtlich das Emotionale kennzeichnen, dann verschiebt

sich der Antagonismus. Es ist nicht mehr zwischen Ordnung und Gefühl,

sondern zwischen Ordnung und dem Politischen. Die Frage, in welchem

Verhältnis emotionale Phänomene zum Politischen stehen, bleibt somit

offen.

Drittens: Emotionen sind im Verhältnis zum aktiven Handeln die passive

Seite der menschlichen Existenz. Sie werden erlitten und widerlaufen dem

Ideal eines selbstbestimmt handelnden souveränen Akteurs. Zwar wird

Arendt ein schlimmer Fall der Hellas- und Heldenverehrung nachgesagt,5

doch bei einer breit angelegten Lektüre wird es sichtbar, dass die Protagonis-

ten, deren Lebensgeschichte Arendt nacherzählt, keine Helden sind. Weder

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 15

Rahel Varnhagen,6 noch Rosa Luxemburg,7 weder Isaak Dinesen,8 (Karen

Blixen) noch Walter Benjamin9 hatten eine glorreiche Biografie. Das gleiche

gilt für die ungarischen Aufständische der 1956-er Revolution,10 denen Arendt

ein enthusiastisches Essay widmet oder, in Arendts Dissertation, für die na-

menlosenMitglieder eines civitas terrena, die von der Einsicht geleitet, dass sie

sich von ihrer Angewiesenheit auf ein tragendes und stabilisierendes Außen

nicht befreien können, sich in die gegenseitige Interdependenz begeben.

Auch Arendts Stabilisierungsvorschläge, die sie gegen die unhintergehbare

Fragilität des menschlichen Miteinanders einführt, die von Julia Kristeva

als »psychopolitische Eingriffe«11 bezeichnete Vergeben und Versprechen,

sind alles andere als ein endgültiger Befreiungsakt des souverän siegenden

Helden. Was die Protagonisten in Arendts Denkuniversum auszeichnet, ist

ihre Bereitschaft zum Erleiden. Dieses Phänomen bespreche ich in meiner

Arbeit unter dem Begriff der Berührbarkeit. Berührbarkeit, als bewusstes

Erleiden der Widerfahrnis, ist für Arendt durch ihre weltgewinnende und

-stiftende Wirkung politisch unentbehrlich.

Vor dem Hintergrund dieser Gründe war ich der Überzeugung, dass es

sich lohnt, ArendtsWerk umfassend zu analysieren, um Antworten auf meine

Fragen – erstens: Welche Rolle spielen Emotionen für die Etablierung gesell-

schaftlicher Ordnung? Und zweitens: Was ist das Phänomen oder vielleicht

sogar ontologische Gegebenheit des Menschen, das bzw. die sich in Emotio-

nen, Gefühlen und Affekten ausdrückt – zu finden. Da sich durch diese, nun

an Arendts politisches Denken gerichtete, Fragestellung auch ein Forschungs-

desiderats in der ansonsten unüberschaubaren Arendt-Literatur12 auftat, ent-

schied ich mich dafür, mit einem hermeneutisch interpretativen Zugang das

Phänomen der Emotionalität in Arendts politischem Denken systematisch

auszuarbeiten. Durch die intensive und breit angelegte Textanalyse von bei-

nahe aller Hauptwerke (und von einer Handvoll Essays) argumentiere ich ei-

nerseits dafür, dass emotionale Phänomene bei Arendt nicht per se als apoli-

tisch oder antipolitisch konzipiert sind. Andererseits liefert die Auseinander-

setzung mit Arendt auch wertvolle Einsichten darüber, wofür Emotionalität

als Phänomen des menschlichen Lebens steht, wie sie sich zum Politischen

verhält, was ihr Status im menschlichen Miteinander ist.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Berührbarkeit als conditio humana

1.2 Berührbarkeit und Weltzugang

Zwar legt Arendt in ihrem Werk einen Unterschied zwischen den Begriffen

Gefühl und Leidenschaft an, doch verwendet sie diese nicht konsequent. Des

Weiteren besteht der Unterschied dieser Begriffe nicht darin, was sich in den

›affect studies‹ als die Debatte zwischen autonomes, unmittelbares versus

kulturell angelegtes Fühlen artikuliert, sondern darin, ob der Mensch durch

die Art und Weise der ihn betreffenden Emotionalität der Welt gegenüber of-

fen bleibt oder sich vor ihr verschließt. Deshalb habe ich in meiner Arbeit,

statt Emotion, Gefühl und Affekt, Berührbarkeit eingeführt und sie als zen-

tralen Begriff der Arendt’schen politischen Philosophie auf drei Ebenen aus-

gearbeitet.

Erstens interpretiere ich Berührbarkeit als das gesuchte Phänomen hinter

Emotionen, Gefühlen und Affekten. In meiner Lesart sind emotionale Phä-

nomene in Arendts politischem Denken nicht an sich ›gut‹ oder ›schlecht‹

(z.B. gut als Liebe, schlecht als Zorn), sondern Ausdruck von einem existie-

renden Weltbezug oder eines eminenten Weltverlustes.13 Alles, was die ge-

meinsame Welt stiftet, was »das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenhei-

ten«14 erweitert, ist bei Arendt politisch. Alles, was dieses Gewebe zerreißt,

die gemeinsameWelt als geteilten Erfahrungsraum zerstört, ist antipolitisch.

Zur Zerstörung ist die Liebe genauso in der Lage, wie der Zorn von Weltge-

winn zeugen kann. Für erstere ist Arendts Beispiel caritas – die Liebe zu Gott,

die das irdische Leben, die diesseitigen Beziehungen des Gläubigen in Hin-

blick auf das ewige Sein bei Gott irrelevant werden lässt.15 Letzteren veran-

schaulicht Arendt sowohl in On Revolution16 als auch in ihrem späteren Essay,

On Violence17, mit dem wütenden Zorn der Unterdrückten. Diese Wut ist der

Ausdruck dessen, dass die Unterdrückten die Wirklichkeit der Welt, näm-

lich, dass sie von den Mächtigen erdrückt und ausgebeutet sind, erkennen

und erleiden. Sie schützen sich davor nicht durch Rationalisierung der Un-

terdrückung oder durch Rückzug in die illusorische Wärme isolierter Paria-

Gemeinschaften,18 sondern erkennen ihre tatsächliche Lage im Licht ihres

Zorns an. Der Zorn an sich ist noch nicht politisch, aber als Ausdruck von

Realitätsbezug ist er der Ausgangspunkt für die Veränderung der Situation.

Dafür, dass mehr Freiheit entsteht, dass der geteilte Raum des Miteinanders

sich erweitert.

Die emotionalen Phänomene in ihren unterschiedlichen Ausformulierun-

gen verweisen auf eine vorhandene oder fehlende Berührbarkeit. Berührbar-

keit wiederum ist der Katalysator für politische Veränderung. Der berührba-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 17

re Mensch, der die Widerfahrnisse der menschlichen Existenz erleiden kann,

wird durch dieses Erleiden dazu befähigt, zu erkennen,woVeränderung nötig

ist.Der unberührbareMensch bestätigt den Status quo und trägt dazu bei, dass

die existierendeHerrschaft nicht insWanken gerät. Arendtmacht es nicht ex-

plizit, doch klingen hier zwei Grundeinsichten hinsichtlich emotionaler Phä-

nomene durch. Erstens sind Gefühle nicht autonom und auch nicht vorge-

sellschaftlich, sondern relational. Sie antworten auf existierende Verhältnisse

und klären über den Stand der Welt auf. Zweitens setzt zwar Arendt Berühr-

barkeit als ontologische Gegebenheit des Menschen – der schutzbedürftig,

betreffbar und sterblich ist und ohne seine eigene Entscheidung in die Welt

kommt –, doch stellt sie im Fall vom totalitären Terror detailliert dar, wie

die politische Herrschaft diese Berührbarkeit systematisch zerstört, um Wi-

derstand zu verunmöglichen. Der kulturell und historisch bedingte Raum, in

dem Berührbarkeit nicht nur durch Politiken der Vernichtung, sondern auch

durch philosophische Interventionen eingedämmt und abgestumpft werden

kann, wird zwar nicht systematisch erarbeitet, aber doch konturiert.19

Die zweite Ebene meiner Interpretation der Figur der Berührbarkeit be-

zieht sich auf die Art und Weise, wie Arendt selbst politische Philosophie be-

treibt bzw. den Anfang des politischen Denkens beschreibt.20 Als Auslöser

dieses spezifischen Denkens, das sich auf das menschliche Miteinander in

der Welt bezieht, benennt sie den griechischen Begriff des thaumazein21 als

erschütterndes Sich-Wundern und als Widerfahrnis. Die Erschütterung gilt

der Konfrontation damit, dass der Mensch im Plural existiert. Diese Plura-

lität verursacht die Fragilität und die unkontrollierbare Veränderbarkeit des

politischenMiteinanders. Nur dort, wo es keine Freiheit gibt, ist die ontologi-

sche Pluralität – die Arendt auf die biologische Tatsache der Zweigeschlecht-

lichkeit zurückführt – nicht gefährlich, weil sie eingedämmt ist. Wenn je-

doch Pluralität als Bedingung des politischen Miteinanders ernst genommen

wird, bedeutet sie für das politische Denken, dass dieses keine Letztbegrün-

dungen, keine stabile Staatsform und keine metaphysischen Wahrheiten in

den Bereich des Politischen hineintragen kann. All diese Bestrebungen politi-

schen Denkens implizieren Singularität und schließlich Zwang. Freiheit kann

es nur dort geben, wo es keinen Zwang gibt. Daraus folgert Arendt, dass es

nur vorübergehende Stabilität gibt. Das Unerwartete und seine unvorhersag-

baren und unwiderruflichen Konsequenzen können jederzeit eintreffen. Die

gleiche Temporalität, die für Verhältnisse im Politischen gilt, gilt auch im Be-

reich des politischen Denkens. So, wie das Handeln, als Eintreffen des Un-

erwarteten, laufende politische Prozesse unterbricht und durchwirbelt, wirkt

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Berührbarkeit als conditio humana

auch das thaumazein auf den politischen Philosophen. Genauso wenig, wie es

im Politischen endgültige Antworten auf Fragen des Zusammenlebens geben

kann und die Formen des Miteinanders aufs immer Neue verhandelt werden

müssen, kann es auch keine abschließende politische Philosophie geben, die

nur noch in die Praxis implementiert werden müsste, um eine ideale Welt

zu stiften. Die Unterbrechung, das Unerwartete, die Erschütterung und die

Herausforderung des Bestehenden, d.h. das Neue, die Natalität in Arendts

Vokabular, liegen sowohl dem politischen Miteinander als auch dem politi-

schen Denken zugrunde.Thaumazein als provozierende und destabilisierende

Berührung, die als Widerfahrnis erlitten wird, ist eine isolierende Erfahrung.

Überführt ins Denken – das Arendt in Anlehnung an Platon als ein stilles

Zweigespräch bezeichnet – ist es aber pluralisierbar und kann im politischen

Bereich erscheinen. Zwar nicht alsWahrheit, nach der sich die politische Rea-

lität zu richten hat, sondern als Dialogpartner in der Person des politischen

Philosophen (dessen Modell Sokrates ist), der thaumazein erlitt und nun als

eine Stimme unter den vielen auftritt. Natalität manifestiert sich in der Welt

sowohl als neugeborenes Kind als auch als politisches Handeln wie auch als

thaumazein, aber jedes Mal nur unter der Voraussetzung, dass es Bereitschaft

dafür gibt, die Erschütterung durch das Neue zu erleiden. Verschwindet die-

se Bereitschaft aus dem politischen Denken – z.B. durch die Bestrebung,

eine unerschütterliche Letztbegründung des Staates durchzusetzen –, wird

die politische Philosophie genauso repetitiv, weltverloren und gewaltvoll, wie

das der totalitäre Staat ist. Gegen die Flüchtigkeit, die mit der Natalität als

»infinite improbability«22 bzw. als »unendliche Unwahrscheinlichkeit«23 ein-

hergeht, hat Arendt kein Heilmittel.Diese Temporalität garantiert die Frei-

heit. Doch benennt Arendt Artikulation als prinzipielle Handhabe, um dem

Verschwinden entgegenzuwirken.24 Artikulation ist zwar die Entsinnlichung

der Widerfahrnis, weniger intensiv und der Erfahrung nachträglich, doch er-

möglicht sie, dass das Erlittene innerweltlich wird. Die grundsätzliche Form

solcher Verdinglichung ist die »story«, durch die Menschen einander erzäh-

len,was ihnen geschah.Wenn solche »stories« von kollektivem Interesse sind,

weil sie z.B. eine Revolution erzählen, werden sie zu »history«. Der politische

Philosoph, den die wiederholte Erfahrung des thaumazein zum – so Arendt

– Experten im Erschüttert-Werden25 qualifizierte, fügt diese Geschichten in

das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten wieder ein. Nicht, um zu

erklären oder zu belehren, sondern um Versöhnung mit dem Erlittenen zu

ermöglichen.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 19

Die dritte Untersuchungsebene in meiner Arbeit bezieht sich auf die Fra-

ge, in welchem Verhältnis die nun als Berührbarkeit verstandene Emotionali-

tät zum Politischen steht.26 Zwar führt Arendt die heute als politische Diffe-

renz bezeichnete Unterscheidung zwischen der Politik und dem Politischen

nicht explizit ein. Doch ihr ganzes Werk ist durchzogen von der Analyse sol-

cher philosophischen und machtpolitischen Versuche, die unter der Verhei-

ßung von Sicherheit und Stabilität zum Weltverlust führten. Sie verschlie-

ßen den Horizont von Freiheit und Pluralität und zerstören dabei nicht nur

das menschliche Miteinander, sondern im Extremfall den Menschen selbst.

Von ihrer Dissertation an argumentiert Arendt dafür, dass es keine Letzt-

begründung des innerweltlichen Miteinanders gibt, dass das Zusammensein

im Modus einer grundsätzlichen Offenheit und Zerstörbarkeit stattfindet.

Nicht nur das politische Miteinander, sondern auch das politische Denken

bewegt sich in einer Kluft. Durch die Akzeptanz der Bedingtheit und Zer-

brechlichkeit menschlicher Existenz ist dies ertragbar, aber nie zu beheben.

Jeder Versuch – ob religiös, philosophisch, bürokratisch oder machtpolitisch

–, der die grundsätzliche Kontingenz menschlichen Daseins zu heilen ver-

spricht, ist potenziell auf demWeg zum totalen Terror. Selbstredend plädiert

aber Arendt nicht für Anarchie oder für ein Alles-ist-Erlaubt, sondern für ei-

ne berührbare Flexibilität, die durch das Erleiden dieser Grundlosigkeit dazu

bewegt ist, im Modus der Freiheit und der Interdependenz ein Miteinander

zu etablieren. Arendt markiert die vielfältigen Nöte des biologischen Lebens

deutlich. Es muss gearbeitet werden, damit der Körper als lebendiger Orga-

nismus erhaltenwerden kann.DerMensch braucht einDach über seinenKopf

und auch intime Beziehungen. In all diesen Verhältnissen ist er aber weder

frei noch in seiner spezifischen Berührbarkeit vollkommen entfaltet, denn die

Nöte und die Konflikte des alltäglichen Lebens beschränken ihn und zwingen

ihn zur Verwaltung des Alltags bzw. zu bestimmten Verschließungen. Vor die-

sem Hintergrund, von dem Arendt den Menschen nie ablösen will, wird jener

Bereich des Politischen bedeutsam. In diesem Bereich – dessen Betreten den

mutigen Eintritt in die öffentlicheWahrnehmbarkeit bedeutet – erscheint der

Mensch schutzlos, um mit den anderen Anwesenden gemeinsam die Welt als

geteilten Erfahrungsraum zu stiften. Berührbarkeit und das Politische be-

dingen sich gegenseitig. Die eminente Rolle, die in Arendts Werk dem Poli-

tischen zukommt, resultiert daraus, dass die spezifisch menschliche Berühr-

barkeit gänzlich nur im Politischen erlebt und verhandelt werden kann, denn

hier zählen weder biologische Notwendigkeiten noch gesellschaftliche Leis-

tungen. So bleibt es die Aufgabe des politischen Bereichs das Erlittene im

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Berührbarkeit als conditio humana

Miteinander zu vernehmen, zu verhandeln und in das Bezugsnetz mensch-

licher Angelegenheiten einzuweben. Gleichzeitig wird der veränderliche po-

litische Bereich durch die Berührbarkeit des Menschen immer wieder aufs

Neue gestaltet, indem durch das Erleiden-Können der Widerfahrnisse eine

gemeinsame, geteilte Welt gewonnen bzw. aktualisiert wird.

Durch die Engführung von Hannah Arendts politischem Denken mit den

aus den ›affect studies‹ bekannten Fragestellungen erfolgt eine gegenseitige

Bereicherung dieser Forschungsfelder. In Arendts Denkuniversum wird ein

bislang ignoriertes bzw. abgelehntes Phänomen als für den politischen Be-

reich zentral sichtbar. Die ›affect studies‹ gewinnen, statt widerstreitenden

Konzeptionen von Gefühl, Emotion und Affekt, im Phänomen der Berührbar-

keit einen Oberbegriff. Dessen spezifische, kontextabhängige Ausformulie-

rungen bleiben weiterhin analysierbar, nun aber vor dem Hintergrund, dass

sich in den emotionalen Phänomenen die Fähigkeit bzw. die Bereitschaft des

Menschen ausdrückt, das Abhängige seiner Existenz zu akzeptieren bzw. zu

erleiden. Auch die Analyse globaler politischer Entwicklungen kann unabhän-

gig vom politischen Standpunkt dem Arendt’schen Begriff der Berührbarkeit

etwas abgewinnen. Denn sie legt nahe, dass jeder, der verspricht, dem Men-

schen das Erleiden-Müssen von Interdependenz und fehlender Souveränität

abzunehmen, damit begonnen hat, die Welt als konstitutives Außen mensch-

licher Existenz zu vernichten.27

1.3 Einige Anmerkungen

Auf den folgenden Seiten argumentiere ich für eine spezifische Bedeutung

vonBerührbarkeit.Dabei geht es nicht umdie körperlichen Implikationen des

Begriffes28 und auch nicht um einen Beitrag zum Vulnerabilitätsdiskurs.29

Der Mensch ist zwar auch in Arendts Werk als ein verletzbarer verstanden,

aber seine prinzipielle Bestimmtheit ist nicht Verletzlichkeit, sondern Inter-

dependenz.Während imBegriff der Vulnerabilität eine bedrohliche, das Indi-

viduum potenziell verletzende, gewalttätigeWelt mitgedacht wird, verschiebt

sich der Akzent im Begriff der Interdependenz auf ein Miteinander und auf

ein Interaktionsgewebe (ohne dabei z.B. Schmerz zu leugnen). Dabei gelangt

man nicht beim souveränen Subjekt. Letzteres bleibt ein Bedingtes, aber nicht

gänzlich den Umständen Ausgesetztes oder Unterworfenes.

Berührbarkeit, wie ich sie mit Arendt konzipiere, ist mehr als ein Fühlen-

Können. Sie ist Wahrnehmung und Präsenz im Gegebenen.30 Sie hat eine

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 21

emanzipatorische Kraft, weil der berührbare Mensch den Ist-Zustand der

Welt erfährt und erkennt. Er ist in der Lage, durch dieses Wissen die ihn um-

gebende Welt mit anderen gemeinsammitzugestalten. Berührbarkeit verste-

he ich mit Arendt als Weltzugang bzw. als Weltgewinn und Wirklichkeitsstif-

tung. Somit ist Berührbarkeit der Antagonist des Weltverlustes, der sowohl

durch Politiken der Unberührbarkeit als auch durch selbstreferenzielle Ge-

fühle erfolgen kann. Im Zentrum eines solchen Berührbarkeitskonzepts steht

daher nicht das Empfinden des Menschen, sondern die Welt, die erfahren

und kennen gelernt wird. In Arendts Denken hat die Bewahrung der Welt als

Raum des Miteinanders Priorität. Der Mensch findet sein Zuhause in diesem

Miteinander erst dann, wenn er das Gegebene bzw. die Wirklichkeit erleiden

kann.31

Heute hat Arendt Kultstatus.32 IhrWerk ist aktuell und regt immer wieder

zum (Nach-)Denken an. Das lässt sich nicht zuletzt auch damit begründen,

dass Arendt ontologische Gegebenheiten33 in politische Fragestellungen um-

zuwandeln wusste. Der von Arendt entworfene politische Raum ist der Ort,

wo ontologisch angelegte Herausforderungen des pluralen Miteinanders in-

nerweltlich besprochen werden können.Doch bedeutet ein Kultstatus oft eine

verengte, von (positiven) Vorurteilen bestimmte Wahrnehmung der Autorin.

Zwar ist »thinking with Arendt against Arendt«34 zum geflügelten Wort der

Arendt-Forschung geworden, doch ist die Rezeption überwiegend unkritisch

(oder schweigsam), wenn es um Arendts eurozentrischen Blindflecken und

ihren Anmerkungen über afrikanische Kultur bzw. afro-amerikanische Bür-

gerrechtsbewegungen in den USA geht. Letztere sind schlicht nicht zu vertei-

digen. Ich denke, dass man Arendt nicht ohne das bewussteWahrnehmen der

Ausgrenzungsmechanismen, die ihr eigenes politisches Denken bestimmten,

lesen darf. Daher lege ich in diesem Buch einen Interpretationsvorschlag vor,

dem das Prinzip ›Arendt mit Arendt lesen‹ zugrunde liegt. Diese Herange-

hensweise führt zu einer exegetischen Argumentation, die Frühwerke und

Spätschriften, Essays und Bücher miteinander verbindet. Durch ein solches

Zusammenlesen der Texte strebt die Arbeit an, Motive, Phänomene und ihre

Genealogie in Arendts Werk herauszukristallisieren.

Nach ihrer Flucht nach New York im Jahr 1941 schrieb Arendt – abgese-

hen von explizit für deutsche Anlässe fertiggestellten Texten – nur noch auf

Englisch. Alle ihre Hauptwerke entstanden in dieser Fremdsprache. Auch in

den Fällen, wo Arendt selbst die deutschen Übersetzungen anfertigte, gibt

es zwischen der englischen und der deutschen Fassung Unterschiede. Ich

möchte in dieser Arbeit Arendts mehrsprachliches (politisches) Denken da-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Berührbarkeit als conditio humana

durch wiedergeben, dass ihre Texte in der Sprache zitiert werden, in der

sie entstanden sind. So soll nicht nur jener Übersetzungsprozess angedeu-

tet werden, der zwischen den deutschsprachigen Einträgen in Arendts Denk-

tagebuch35 und den englischsprachigen Werken stattfand, sondern auch die

öffnende bzw. veröffentlichende Bewegung zwischen dem Privaten und dem

Politischen, zwischen dem Erlittenen und dem Handeln.

Abschließend noch einige Anmerkungen zumeinemSprachgebrauch. Für

eine geschmeidige Leseerfahrung wird das generische Maskulinum verwen-

det, mitgedacht sind jedoch alle Gender. Gefühle, Emotionen und Leiden-

schaften fasse ich unter dem Begriff der emotionalen Phänomene zusammen

bzw. verwende sie aus stilistischen Gründen stellenweise als Synonyme. Das

gleiche gilt für die Wörter Mensch, Subjekt, Individuum, wobei diese Begrif-

fe während meiner Argumentation auch als voneinander getrennt definiert

werden.

Die Lesart, die ich auf den folgenden Seiten vorlege, ist durch meine eige-

ne Perspektive beschränkt. Doch hoffe ich, dass es mir gelang, eineWahrneh-

mungsebene zu erschließen, die zu neuen Gesprächen mit Hannah Arendts

Werk anregt.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug

In der Sekundärliteratur ist die Annahme weit verbreitet, dass Arendt sich

dezidiert gegen emotionale Phänomene im politischen Raum positionierte.1

Diese These wird durch zwei Stellen begründet: Die erste Passage befindet

sich im abschließenden Teil vonThe Human Condition, in der Arendt behaup-

tet, dass Liebe nicht nur ein unpolitisches, sondern sogar ein anti-politisches

Gefühl sei.2 Die zweite prominente Quelle findet man in ihrem Buch OnRevo-

lution, in dem sie das Scheitern der französischen Revolution darauf zurück-

führt, dass sich die Revolutionäre vomGefühl desMitleids (im englischen Text

»pity« in Abgrenzung zu »compassion«) für die mittellose Masse verleiten lie-

ßen und aus dieser Mitgefühlskultur heraus eine Terrorherrschaft etablierten

– aus den Augen verlierend, dass das Ziel der Revolution nicht allgemeiner

Wohlstand, sondern gemeinschaftliche Freiheit sei.

In meiner Argumentation möchte ich eine andere Lesart vorschlagen. So-

wohl im Fall der genannten Stellen als auch überall dort, wo Arendt über

Emotionen und Affekte spricht, geht es hauptsächlich nicht um das partiku-

lare Gefühl, sondern umVerbindungsversuche und -möglichkeiten, um einen

Welt- und Gemeinschaftsbezug bzw. darum, wie beide durch aufkommende

Passionen geprägt und geformt werden. Laut Arendt ist das Politische ein Be-

zugsraum und eineWeise der Beziehung zurWelt bzw. zu denMitmenschen.

So ergibt sich die Frage, welche Rolle emotionale Phänomene in der Gestal-

tung dieses Bezugsgewebes spielen. Wie werden sie zerstörerisch und wann

geben sie erfahrungsgebundene Inspiration zur Etablierung gemeinschaftli-

cher Werte?

In ihren Werken Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jüdin aus

der Romantik undOnRevolution entwarf Arendt die Grundzüge einer Affektleh-

re.3 Diese hat sie zwar nie systematisch ausgearbeitet, aber das ihr zugrun-

deliegende Spannungsverhältnis zwischen dem griechischen Pathosbegriff4

und der Rousseau’schen Sentimentalität durchzieht Arendts politisches Den-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Berührbarkeit als conditio humana

ken. Durch die Analyse dieser zwei Werke möchte ich zeigen, dass Arendt

emotionale Phänomene aufgrund ihrer welteröffnenden oder weltverschlie-

ßenden Wirkung bewertet und nicht im Allgemeinen als antipolitisch abtut.

Wie Arendt Gefühle, Leidenschaften und Sentiments in Bezug zum Politi-

schen setzt, hängt nach meiner Interpretation davon ab, wie diese die onto-

logische Berührbarkeit des Menschen beeinflussen bzw. ihn zur Etablierung

und zur Bewahrung des politischen Raumes befähigen.

Um die Frage beantworten zu können, welche Rolle emotionalen Phä-

nomenen im Politischen zukommt, muss die Grundcharakteristik des po-

litischen Bereiches bestimmt werden. Ich interpretiere ihn anhand Arendt

als einen spezifischen Raum flüchtiger Freiheit im pluralen Miteinander. Aus

dieser Charakteristik ergibt sich eine scheinbar prinzipielle Unvereinbarkeit

zwischen emotionalen Phänomenen und dem Politischen. Erstere sind indi-

viduell empfunden, wobei das Politische im Modus der Pluralität stattfindet.

In meiner Lesart ist jedoch diese Kontradiktion durch zwei ergänzende Ein-

sichten aufzulösen. Erstens sind emotionale Phänomene, ebenso wie andere

subjektive Erfahrungen, in eine dem Politischen angemessene Form trans-

formierbar und somit öffentlich mitteilbar. Zweitens können sie durch ihre

welteröffnendeWirkung, durch die Bewahrung einer Berührbarkeit, immens

zur Aufrechterhaltung des politischen Bereiches beitragen. In ihrer öffent-

lich vernehmbaren und Verbindung ermöglichenden Form sind sie nicht nur

nicht apolitisch, sondern sogar Grundsteine des Politischen.

2.1 Hannah Arendts implizite Affektlehre. Zwischen Berührbarkeit
und der Herstellung von Gefühlen

Es ist eine interessante werkhistorische Tatsache, dass Arendts ursprünglich

deutschsprachige Schriften zu ihren Lebzeiten entweder gar nicht oder erst

recht spät, als sie schon mit den englischsprachigen Werken weltberühmt

war, veröffentlicht wurden. Ihre Dissertation,Der Liebesbegriff bei Augustin, die

sie 1928 einreichte und die noch in Deutschland 1929 als solche publiziert

wurde, hatte sie Mitte der 1960er Jahre für eine englische Veröffentlichung

überarbeitet. Zu der Publikation kam es aber schließlich erst 1996, zu einer

deutschen Wiederveröffentlichung noch später, erst 2003. Ihr als Habilitati-

onsschrift angedachtes zweites Buch, Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer

deutschen Jüdin aus der Romantik, hat Arendt bis auf die letzten zwei Kapitel vor

ihrer Flucht nach Paris, d.h. bis 1933, fertiggestellt.5 Das Buch wurde erst-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 25

malig 1957 auf Englisch veröffentlicht (in London), die deutsche Publikation

erfolgte zwei Jahre später, im Jahr 1959.

Dadurch, dass sowohl die Dissertation als auch die Habilitationsschrift

der Öffentlichkeit einerseits spät zugänglich wurden, andererseits keine de-

zidiert politischen Schriften sind, wurden sie von der politiktheoretischen

Arendt-Rezeption kaum in Betracht bezogen. Dabei bergen sie jene Grundzü-

ge und -motive Arendt’schen Denkens, die Arendt später politisierte und die

sich mit erstaunlicher Konsequenz durch das ganze Lebenswerk ziehen.6 Um

einige zu nennen: Vergangenheit und Zukunft, Erinnerung, Geschichtlich-

keit, Isolation des Menschen und die Illusion der Souveränität, Beziehungen

im menschlichen Miteinander, Weltverlust, das Böse, der Wille, Freiheit bzw.

Freisein, Weltbezug, Judentum bzw. die Annahme der eigenen Identität, In-

trospektion und Liebe.7

2.1.1 Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jüdin aus

der Romantik

Die Figur der Varnhagen entwirft Arendt als Prototyp der Berührbarkeit.

»Worauf es ihr ankam, war, sich dem Leben so zu exponieren, daß es sie

treffen konnte ›wie Wetter ohne Schirm‹.«8 In Arendts Deutung verkörpert

Rahel Varnhagen eine prinzipiell offene Haltung der Welt gegenüber. Sie

ist in Arendts Auffassung jemand, der sich in keiner Weise zu schützen

versucht, der sich weder durch Eigenschaften oder Talente noch durch Sitten

oder sozialen Stand9 auf eine bestimmte stabilisierende Identität festlegt.

Berührbarkeit, als ontologische Offenheit, bedeutet unter anderem den

Verzicht auf die vorsätzliche Gestaltung der eigenen Lebensumstände. Durch

Berührbarkeit setzt man sich dem unvorhersehbaren Außen aus, man besitzt

keine souveräne Kontrolle über die Ereignisse. Arendt stellt der leidens-

bereiten Berührbarkeit als einziges Widerstandsmoment die Aktivität des

Geschichtenerzählens gegenüber. Indem »das Geschehene in ein Gesagtes«10

umgewandelt wird, wird das, was einem zugestoßen ist, angeeignet und

»zum Schicksal«11. Erst in diesem nachträglich akzeptierenden Prozess wird

das Leben tatsächlich zum eigenen, ohne nur ein Konglomerat von identifi-

zierbaren Eigenschaften zu sein. Ein eigenes Schicksal zu haben, bedeutet

schlicht, dass man sein Leben erzählen kann. Dieses Schicksal zu besitzen,

setzt als einziges »eine nie nachlassende Wachheit und Schmerzfähigkeit,

um treffbar und bewußt zu bleiben«12 voraus.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Berührbarkeit als conditio humana

Dieser Berührbarkeit stellt Arendt die romantische Wendung der aufklä-

rerischen Figur des Selbstdenkens13 entgegen. Arendt definiert die Idee des

Selbstdenkens als Autorität der Vernunft, als eine Verschiebung, durch die

der Bezugspunkt in den Menschen selbst, in sein Denken, verlagert wurde.

Nach Arendts Kritik wurde ein solches Selbstdenken in der Romantik total

und führte zu einer Unabhängigkeit von der Gegenständlichkeit derWelt und

der faktischen Realität: »Das Selbstdenken befreit von den Gegenständen und

ihrer Realität, schafft einen Raum des nur Denkbaren und eine Welt, die oh-

neWissen und ohne Erfahrung jedemVernünftigen zugänglich ist. Sie befreit

vom Gegenstand […]«14.

Rahel Varnhagens prinzipielles Problem war ihr Judentum, das sie nicht

annehmen wollte.15 Arendts Biografie der Varnhagen zeichnet nach, wie sie

sich schließlich – nach wiederholtem Liebesunglück – in die Lage versetzte,

ihre jüdische Zugehörigkeit zu akzeptieren. Ihr Lebenslauf ist jedoch von Ver-

suchen geprägt, aus diesem Judentum »herauszukommen«16: einerseits durch

Heirat und andererseits, nach dem Scheitern ihrer Liebesbeziehungen, psy-

chisch, durch die gedankliche Abschaffung dieser tiefst enttäuschenden, »un-

vernünftigen Wirklichkeit«17. Die Beseitigung der Tatsachen wird durch eine

Reflexion vollzogen, die Arendt als die romantisierte Version des Selbstden-

kens bezeichnet.

»Schlägt das Denken in sich selbst zurück und findet an der eigenen Seele

seinen einzigen Gegenstand, wird es zur Reflexion, so erzwingt es allerdings,

sofern es vernünftig bleibt, einen Schein unbegrenzter Macht, indem es sich

eben von derWelt isoliert, an ihr sich desinteressiert, sich schützend vor den

einzigen »interessanten« Gegenstand stellt: das eigene Innere. In der durch

Reflexion geleisteten Isoliertheit wird es unbegrenzt, weil kein Außen es

mehr behelligt; weil kein Handeln mehr verlangt wird, dessen Konsequen-

zen auch den Freiesten einschränken. Die Autonomie desMenschenwird zur

Übermacht der Möglichkeiten, an der jede Wirklichkeit abprallt.«18

Das Denken, das sich an sich selbst zurückwendendet, bezeichnet Arendt als

Reflexion. Im hier besprochenen Kontext bezieht sich diese Zurückwendung

jedoch ausschließlich auf die eigene Innerlichkeit. Durch die Introspektion

gewinnt der Mensch Freiheit von den unbeliebten Fakten und eine Souverä-

nität, da er in seiner Isolation den verletzenden und verunsichernden Kräften

der Welt entkommt. So gewinnt er eine unbegrenzte Potenz, weil er von den

unberechenbaren Konsequenzen seines Handelns nicht mehr eingeschränkt

ist. Durch seine reflexive Haltung, die gleichzeitig eine Isolation und ein Des-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 27

interesse an der Welt ist, wird der Mensch gänzlich autonom. Nicht mehr

ausgesetzt, daher unverletzlich und geschützt. Die Außenwelt hat den Platz

für die Innenwelt geräumt. Das Individuum hat sich mit diesem Trick in die

Sicherheit gerettet – jedoch verlor er dabei die Verbindung zum Außen. Jetzt

ist er unverletzlich, aber auch unberührbar.

Obwohl auf den ersten Seiten ihres Buches Rahel Varnhagen als Prototyp

der Berührbarkeit vorgestellt wird, rekonstruiert Arendt, wie sich Varnhagen

nach ihren unglücklichen Liebesgeschichten in die isolierende Introspektion

flüchtete. Durch das Nacherzählen dieser Phase in Varnhagens Leben erar-

beitet Arendt ihre Kritik an Rousseau, den sie als ideengeschichtlichen Vater

der isolierenden Gefühlshaltung bzw. Gefühlskultur vorstellt und scharf kri-

tisiert.

Arendt schreibt: »Rousseau ist das größte Beispiel aller Reflexionssucht

[…]«19. Er soll es geschafft haben, auch »mit der Erinnerung noch fertig zu

werden«20, die als »störende[r] Realitätsindex«21 der Autonomie des Selbst-

denkens einzig noch Halt bieten konnte. Rousseau – in Les Confessions – wan-

dele Ereignisse und Geschehnisse seines Lebens nicht ins Gesagte um, son-

dern nur noch in verblasste, konturlose »Sentiments, die bei ihnen empfun-

den worden sind«22. Solche »wehmütige Erinnerung«23 verunmögliche es laut

Arendt, dass man sich seines eigenen Schicksals bewusst werde, denn es gä-

be nichts zu erinnern, nichts anzueignen, außer einer immerwährenden Ver-

gangenheit des je Gefühlten. Dadurch, dass die eigene Lebensgeschichte zur

Summe von Emotionen wird, geschieht anstelle der Annahme der eigenen

Identität und der Einnahme eines Platzes in dieser Welt das Gegenteil, d.h.

Selbstvergessenheit. Zwar ist die Seele in ihrer Emotionalität unbegrenzt und

autonom, doch sei der bezahlte Preis dafür die Wahrheit. »Macht und Auto-

nomie der Seele sind gesichert. Allerdings um den Preis der Wahrheit, die

ohne Wirklichkeit, mit anderen Menschen geteilte Wirklichkeit, jeden Sinn

verliert.«24

Wahrheit gibt es laut Arendt nur, wenn es eine Wirklichkeit gibt, an der

mehrere Menschen teilnehmen. Weder Wahrheit noch Wirklichkeit sind da-

her für den Einzelnen zugänglich. Durch die Introspektion wird das Perspek-

tivische – genau das, was Arendt später in ihren politischen Schriften als Plu-

ralität bezeichnet – abgeschafft und so, nämlich ohne Realitätsindex, wird

derWeg für die willkürliche Lüge frei. »Jedes Faktum ist ungeschehen zu ma-

chen, durch Lüge auszulöschen. Die Lüge kann das Außen dementieren, das

die Reflexion in eine seelische Eigenschaft verwandelte.«25

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Berührbarkeit als conditio humana

Lüge heißt, so Arendt, dass die Fakten als geteilteWirklichkeit nicht mehr

existieren, dass sie zu bloßen subjektiven Meinungen wurden, die miteinan-

der nicht mehr kommunizieren. Sobald die Fakten nicht von mehreren Men-

schen bezeugt werden,26 sobald die Anerkennung dieser Fakten zurückge-

nommenwird, ist es nichtmehr eindeutig,was Lüge ist undwasWirklichkeit,

denn alles wird zur Meinungssache und zu einer Frage der Zustimmung:

»Wirklichkeit besteht vielleicht nur in der Zustimmung aller Menschen, ist

vielleicht nur ein soziales Phänomen, stürzt vielleicht zusammen, sobald ei-

ner denMut hat, wirklich und konsequent ihr Vorhandensein zu leugnen. […]

Arme Wirklichkeit, die abhängig ist von Menschen, die an sie glauben und

sie bezeugen.«27

Arendt meint, in Rousseaus Reflexionssucht die Quelle der wirklichkeitsleug-

nenden Lüge gefunden zu haben. Sie geht jedoch noch einen Schritt weiter.

Die Wahrheit gehe ihr zufolge nicht nur deshalb verloren, weil es keine ge-

teilte Wirklichkeit der faktischen Ereignisse mehr gebe, sondern, weil es im

Grunde genommen gar keine faktischen Ereignisse mehr gibt. »Rousseau er-

zählt weder seine Lebensgeschichte noch seine Erfahrungen. Er bekennt nur,

was er in seinem Leben je fühlte, begehrte,wünschte, empfand.«28 Durch eine

solche Emotionalität wird die Welt, die der Raum von Pluralität und Ereig-

nishaftigkeit ist, vernichtet.

Arendt nennt Rousseau »ein seltsames Beichtkind«29, ohne Beichtvater,

der ihn von seinen Gefühlsregungen freisprechen oder über diese urteilen

würde. Ohne die Aussicht auf Absolution und somit zu einer zirkulären Wie-

derholung gezwungen, beschreibt er in vollkommener Isolation die Gemüts-

bewegungen seiner Seele. Da es in diesem Modus keine Wirklichkeit gibt, ist

auch kein öffentliches Lebenmöglich. Auch das private Leben wird ungesche-

hen gemacht, indem nur die Sentiments erinnert werden. Nicht nur dieWelt,

auch die Mitmenschen verblassen. Es bleibt kein Platz für das Miteinander

übrig.

Die Rousseau’sche Selbstbekenntnis prägte die Salonkultur der Romantik.

Salons bildeten eine Schnittstelle zwischen der politischen Öffentlichkeit und

dem Privaten, das der Intimität frönte. In den Salons wurde, so Arendt, die

»wirkliche, vorhandene Situation«30 in Stimmung umgewandelt. Eine solche

Transformation

»[…] umgibt alles Subjektive mit der Weihe der Objektivität, Öffentlichkeit,

höchster Interessantheit. In der Stimmung verwischen sich die Grenzen von

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 29

intim und öffentlich; das Intime wird veröffentlicht, das Öffentliche nur im

Intimen, schließlich im Klatsch erfahrbar und aussprechbar.«31

Die durch die (Selbst-)Reflexion erzeugte Stimmung verwischt die Grenzen

zwischen Innen und Außen bzw. vertauscht auch die Inhalte, die in die je-

weiligen Räume gehören. Öffentlich geschieht nun die Entblößung des See-

lenlebens, wobei einzigartig am Menschen nur noch seine diffusen Gefühle,

nicht aber sein Handeln, sind. »In der Gehaltlosigkeit einer Gesellschaft, die

gleichsam nur noch im Dämmerschein Bestand hat, interessiert Mitteilung

nur noch um den Preis der Demaskierung.«32 Die Indiskretion, die Rousse-

au33 auf dem Papier ausübte, wird zum verbreiteten Phänomen in der Ge-

sellschaft. Dabei gehen die Realität als gemeinsamer Bezugspunkt und ei-

ne tatsächliche Öffentlichkeit, die sich um die Wirklichkeit kümmern würde,

verloren.34

Durch die Lebensgeschichte Rahel Varnhagens, die von der Salonkultur

geprägt war, zeigt Arendt, wie die Leidenschaften der gescheiterten Liebes-

geschichten Varnhagen sowohl im Salon als auch im Privatleben zu dieser

Unbestimmtheit der Gefühlswelt drängten. Arendt kommentiert, dass in den

Leidenschaften nicht nur das Außen, sondern auch die Zeitlichkeit ihre Struk-

tur verlieren. Die Vergangenheit existiert nur als Gemütszustand, die Gegen-

wart wird – um über sie Herr zu werden – blitzschnell ins Gefühlte verwan-

delt. Sie wird schon im Augenblick, in dem sie sich ereignet, zum Sentiment.

In einem System, das von vergangenen Emotionen dominiert ist, gibt es kei-

nen Platz mehr für das Neue. »Der Absolutheitsanspruch der Passion läßt

Organe für Neues verkümmern.«35 Gewinnt eine sentimentale Emotionali-

tät überhand, wird die Wirklichkeit durch die Introspektion vernichtet. Es

kann keine Unterbrechung mehr stattfinden, nichts kann die Mauer der Sen-

timentalität durchbrechen.Das nicht berührbare Subjekt schützt sich vor den

Tatsachen, indem es sie in Gemütszustände umwandelt. Es beugt auch un-

gewollten Ereignissen mit vorgefertigten Emotionen vor. »In der erträumten

Stimmung baut der Mensch dem direkten Getroffensein vor. Alle Möglichkei-

ten, auch die äußersten, werden in eine zukünftige Vergangenheit versetzt,

um die gegenwärtige Angst vor ihnen zu neutralisieren.«36

Die Melancholie dieser Lage ist einerseits etwas selbst Gewolltes, erzeugt

durch die Isolation und den Wirklichkeitsverlust. Gleichzeitig, so meint

Arendt, zeigt sich in der Schwermut ein letzter Rest Wirklichkeit, zu dessen

Überwindung die Rousseauʼsche Introspektion entwickelt wurde, nämlich

die Tatsache, »daß wir uns nicht selbst das Leben gegeben und es nicht frei

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Berührbarkeit als conditio humana

gewählt haben.«37 In der Unberechenbarkeit einer nichtgewählten Gegeben-

heit, d.h. im Widerfahrnischarakter des eigenen Lebens, liegt der Grund

für eine Gefühlskultur, die den Kontrollverlust über die Ereignisse sowie

die grundsätzliche Verletzbarkeit des Menschen durch eine Abwendung der

Berührbarkeit vermeiden will. Zu diesem Zweck wird nicht stoische Gleich-

gültigkeit oder aufklärerische Rationalität, sondern eine künstlich erzeugte

und perpetuierte Emotionalität gewählt.

An Varnhagens Beispiel zeigt Arendt die einzige Alternative zu dieser Hal-

tung. Eine, in der die Welt nicht ausgelöscht und das eigene Leben erfahren

werden kann: Die Akzeptanz der eigenen Identität, in Varnhagens Fall die des

Paria-Seins. Indem Rahel Varnhagen das Faktum ihres Lebens annahm, fand

sie einen Platz in der Welt, von dem aus sie »die gewählte Unsicherheit eines

sich exponierenden Lebens«38 erleiden, akzeptieren und darin sogar Zufrie-

denheit39 finden konnte. Die Autonomie und die Macht, die durch die Isola-

tion entstehen, können zwar in diesem Zustand nicht mehr aufrechterhalten

werden. Berührbar zu sein, bedeutet Schutzlosigkeit. Jedoch entsteht erst im

Zustand dieser Betreffbarkeit eine innerweltlicheWirklichkeit.Widerfahrnis-

se werden akzeptiert und als Teil des eigenen Schicksals bewahrt. Das Leben

wird in der Exponiertheit gelebt und im nachträglichen Erzählen zum festen

Bestandteil der Wirklichkeit transformiert.

»Denn für und in der Welt hat nur das Bestand, was mitteilbar ist. Das

Nichtmitgeteilte, das Nichtmittelbare, das, was niemandem erzählt wurde

und auf niemanden Eindruck machte, das, was nirgends eingeht in das

Bewußtsein der Zeiten und ohne Bedeutung in dem dumpfen Chaos des

unbestimmten Vergessens versinkt, ist verdammt zur Wiederholung; es

wiederholt sich, weil es, obwohl wirklich geschehen, in der Wirklichkeit

keine Bleibe gefunden hat.«40

In Rahel Varnhagen… entwirft Arendt die Grundzüge einer politischen Affekt-

lehre. Sie beschreibt zwei Pole der Emotionalität. Auf der einen Seite ihre

Ereignishaftigkeit und ihren Widerfahrnischarakter in dem Begriff der Be-

rührbarkeit als ein sich exponierendes Leben. Dieses Ausgesetzt-Sein ist eine

Schutzlosigkeit, ein Mangel anMacht und Autonomie. Gleichzeitig ist es aber

auch eine Verbundenheit mit dem Leben, ein Präsent-Sein, das auch die Zeit-

lichkeit gliedert – in die Vergangenheit des Geschehenen, in die Gegenwart

der augenblicklichen Offenheit und in die Zukunft, in der sich das Neue, da

ihm nichts vorbeugt, ereignen kann. Auf der anderen Seite beschreibt Arendt

eine künstliche Gefühlskultur, die mit Wirklichkeitsverlust einhergeht. Um

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 31

sich vor dem Unkontrollierbaren des Lebens zu schützen, entsteht ein durch

Introspektion erzeugtes Seelenleben, das so verschlossen und selbstbezogen

ist, dass keine Realität es mehr zu berühren vermag. Während ein exponier-

tes, erleiden-fähiges Leben ein Miteinander und eine im Plural konstituier-

te Welt ermöglicht, zerstört ein Gefühlskult die Wirklichkeit als gemeinsa-

men, unhinterfragbaren Bezugspunkt. Dieses Rousseauʼsche Erbe ist dasje-

nige, was Arendt in On Revolution für die Zerstörungswut der Französischen

Revolution verantwortlich macht und dabei die explizit politischen Folgen ei-

ner Nicht-Berührbarkeit ausbuchstabiert. In ihrer Analyse zeigt sie, dass die

Revolution, obwohl sie sich auf das Gefühl des Mitleids berief, in Wirklichkeit

gar nicht empfindsam war.41

Die Kritik der Introspektion bezieht sich im Varnhagen-Buch auf eine Ge-

fühlswelt, die durch minutiöse Selbstbeobachtung erzeugt und perpetuiert

wird und mit der Wirklichkeit – die es nur als Geteiltes geben kann – nicht

mehr korrespondiert. In OnRevolution behauptet Arendt, dass die Selbstbeob-

achtung der Gefühlsregungen auch ein anderes Objekt als die eigene Psyche

haben kann: die körperlichen Empfindungen als »overwhelming urgency«42,

als »the most powerful necessity«43. Der Hunger der verarmten Massen rück-

te ins Zentrum der Französischen Revolution und führte laut Arendt zu ihrem

Scheitern, weil das revolutionäre Ziel die Befriedigung der biologischen Be-

dürfnisse und nicht das Erreichen eines freien, pluralen Miteinanders war.

2.1.2 On Revolution

Wie die in der Isolation verharrende Selbstbeobachtung der eigenen emo-

tionalen Regungen den Bezug zur Wirklichkeit erodiert, besprach Arendt in

Rahel Varnhagen…. Im politischen Kontext hat die Nivellierung der Perspekti-

vität, durch die Vergrößerung eines einzigen Aspekts, die Konsequenz, dass

die Grundlage des gemeinsamen Handelns eine Einheitsvorstellung wird: der

imaginierte politische Körper, der von einem homogenen Willen geleitet ist.

Volonté Générale, »the nation as a body driven by one will, like an individual«44

ist die politische Folge der Bemühung, Berührbarkeit und Unberechenbarkeit

auszuschließen. Ein sicherer Hafen der Macht soll etabliert werden, auch um

den Preis des Wirklichkeitsverlusts oder der Auslöschung der Pluralität. Dies

geschah im Fall der Französischen Revolution in Arendts Verständnis aber

nicht durch kühle Rationalität oder die Ablehnung der menschlichen Emo-

tionalität, sondern durch Vergrößerung und Isolierung eines einzigen emo-

tionalen Moments, des Mitleids.45 Die politische Konstitution der Nation als

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Berührbarkeit als conditio humana

ein Körper vermengt sich laut Arendt mit Rousseaus Auffassung des Natur-

zustandes, der von der Güte des Menschen bestimmt ist und sich in erster

Linie durch die authentische und zutiefst menschliche Fähigkeit des Mitlei-

dens auszeichnet.46 »It was this capacity for suffering that Rousseau had pit-

ted against the selfishness of society on one side, against the undisturbed

solitude of the mind […] on the other.«47

In Anlehnung an Rousseau etablierten Robespierre und seine Mitstrei-

ter eine politische Kultur des Mitleids, die im Mitgefühl mit der hungernden

Masse bestand. Der Bezugsrahmen hierfür war aus Arendts Sicht, dass sich

die Revolutionäre im Kampf »between reason and the passions«48 für die Lei-

denschaften entschieden,wobei sie zu diesen Beschluss durch eine Verwechs-

lung kamen. Laut Arendt war ihnen der Unterschied zwischen Verstand und

Denken nicht bewusst. Während der Verstand seiner Struktur nach eher mo-

nologisch ist, ist das Denken ein Gespräch mit sich selbst, welches die Per-

spektivität der Welt bewahrt. Da die Revolutionäre den Prozess des Denkens

mit der Unbeweglichkeit des Verstandes gleichsetzten, nahmen sie die dialo-

gische Potenzialität des Denkens nicht wahr und verwarfen sowohl Denken

als auch Verstand auf der Grundlage, dass sie den Menschen egoistisch und

unempfänglich für das fremde Leid machten. Dadurch, dass die kommuni-

kative Seite des Denkens ignoriert wurde, wurde das Gefühl zum Vermittler

zwischen Ich und Welt, zwischen Ich und den anderen. »[…] these early pleas

for passion, for the heart, for the soul, and especially for the soul torn into two

[…] had put a soul […] into the place of the two-in-one that manifests itself in

the silent dialogue of the mind with itself which we call thinking«49.

Arendt gibt Rousseaus Proklamierung der gesellschaftsstiftenden Wir-

kung von Mitleid die Schuld dafür, dass die Französische Revolution von die-

sem Sentiment ergriffen wurde.

Laut Arendt kann Mitleid auf zwei Weisen erlebt werden – als Wider-

fahrnis (»compassion«, in der deutschen Version »Mitleiden«) oder als Ergeb-

nis einer Introspektion (»pity«, »Mitleid«). In der Beschreibung dieser zwei

nicht-identischen emotionalen Phänomene vertieft Arendt ihre implizite Af-

fektlehre, die im Spannungsverhältnis zwischen pathos und sentiment besteht.

Interessant ist dabei, dass – obwohl Arendts Konzept des Mitleidens eindeu-

tig mit dem griechischen Begriff des Pathos korrespondiert (im Sinne von

Leidenschaft und Erleiden, als Widerfahrnis und pathische Erfahrung50) –

ihr Bezugspunkt kein antiker Autor, sondern eine Figur aus Fjodor Dosto-

jewskijs Roman Brüder Karamasow ist, namentlich Jesus in der Abhandlung

Der Großinquisitor.51 In der Erzählung Dostojewskijs treffen der auf die Erde

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 33

wiedergekehrte Jesus von Nazareth und der spanische Großinquisitor auf-

einander. An der Szene ihres Gesprächs im Gefängnis – wohin die kirchliche

Figur den unerwünschten Jesus einsperren ließ – arbeitet Arendt den Unter-

schied zwischen Mitleiden und Mitleid aus. Sie schreibt: »For compassion, to

be stricken with the suffering of someone else as though it were contagious,

and pity, to be sorry without being touched in the flesh, are not only not the

same, they may not even be related.«52

Mitleiden (»compassion«) ist die wahrhafte Ergriffenheit vom Leiden des

anderen, es ist »co-suffering«53. Als solches kann es sich nicht auf eine Mas-

se beziehen, nur immer auf das individuelle Leiden, auf das Partikulare und

Einmalige. Es kann nicht verallgemeinern. Jesus verkörpert in Arendts Au-

gen diese Mit-leidens-Fähigkeit, »to have compassion with all men in their

singularity«54. In Kontrast zu Jesus steht der Großinquisitor, der – ebenso

wie Robespierre und seine Mitstreiter – das Mitleid (»pity«) zum Erzeugen

und Erhalten von politischer Macht nutzt.Mitleid ist generalisierend, es sieht

nicht mehr das einzelne (Er-)Leiden, sondern »depersonalize[s] the sufferers,

lump[s] them together into an aggregate«55, erzeugt die Masse der Leiden-

den, die toujours malheureux. Während der Großinquisitor eloquent spricht

und sein Mitleid für die Massen bekräftigt (da sie unter ihrer Freiheit leide

und als Abhilfe der kirchlichen Vorschriften bedürfe), schweigt Jesus.

In der Rede des Mitleids (»pity«) drückt sich eine Distanz zwischen dem

Leidenden und dem Mitleidenden aus. Das verallgemeinernde Mitleid, das

sich vom partikularen Leiden nicht ergreifen lässt, ist sprachfähig und be-

eindruckt sogar auf rhetorische Weise.56 Demgegenüber verschlägt es dem

leidenschaftlich Mit-Leidenden die Sprache. Die Ergriffenheit des Mitleidens

(»compassion«), die auf eine Mit-Betroffenheit zurückzuführen ist, ist, eben-

so wie auch jede andere Ergriffenheit, sprachlos. Sie ist zwar nicht gänzlich

ohne Artikulation, »but their language consists in gestures and expressions

of countenance rather than in words«57. Jesus, so Arendt, schweigt in der An-

wesenheit des Priesters nicht deshalb, weil er keine Gegenargumente hätte,

sondern weil er mit seinem eloquenten Gesprächspartner ebenso mitleidet,

wie er dies mit jedem einzelnen Leidenden tat. Er ist ergriffen von dem Leid,

das sich hinter den Worten des Inquisitors verbirgt. Durch Jesus’ Schweigen,

welches eine absolute Zuwendung und Hinwendung ist, die die Distanz zwi-

schen dem Redner und dem Zuhörer auslöscht, entsteht in der monologi-

schen Situation doch ein Dialog,58 der in der abschließenden Geste des Kus-

ses Ausdruck findet.59

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Berührbarkeit als conditio humana

Arendt zeigt durch Dostojewskijs Erzählung, dass Rousseaus Gefühlskul-

tur und Proklamierung desMitleids kein wahrhaftes »co-suffering« sind, son-

dern ein Selbstbezug. Keine Betroffenheit, keine Ergriffenheit, sondern ei-

ne Beschäftigung mit dem eigenen Herzen und dessen Moralität. Aus dem

Pathos des Mitleidens (»compassion«) wird bei Rousseau »as stimulus for the

vitality of the newly discovered range of emotions«60 ein Gefühl. Mitleid ist

somit symptomatisch für eine Nicht-Berührbarkeit. Es drückt keine Verbin-

dung mit den vielen aus, sondern ist Instrument für ihre Beherrschung.

Neben der Szene zwischen dem Großinquisitor und Jesus zitiert Arendt

ein zweites literarisches Beispiel in diesem Kontext, Hermann Melvilles Ro-

man Billy Budd.61 Arendt interpretiert diesen Roman als Gedankenspiel dar-

über, was mit einem engelhaft guten Wesen geschehen würde, wenn es sich

in die Welt der Menschen begäbe. »[…] its topic is goodness beyond virtue

and evil beyond vice, and the plot of the story consists in confronting these

two.«62 Der Konflikt zwischen »absolute good« (Billy Budd) und »absolute

evil«63 (Claggart) mündet im Gewaltausbruch des Guten. Es kann das Böse

nicht ertragen und schlägt es tot, womit es selbst zum Mörder wird. Die Un-

gerechtigkeit, die in der Figur von Claggart verkörpert ist, und das durch ihn

verursachte Leiden sind für Billy Budd so unerträglich, dass er das Böse ver-

nichtenmuss.Worauf Arendt durch den Roman verweist, ist Folgendes:Wenn

sich das Pathos auf das Beheben des Leidens richtet, dann verhandelt es nicht,

sondern agiert. Indem es, vom Mitleiden getrieben, die Quelle des Schmer-

zes sofort beseitigen will, übergeht es die politischen Prozesse des Miteinan-

ders, wie das Diskutieren, Überzeugen und Besprechen.64 Dadurch wird es

als Handlung zwar nicht unbedingt (moralisch) verwerflich, aber apolitisch

in seiner Art, weil die pathische Ergriffenheit in diesem Fall zu einer Ver-

engung der Welt, zur Ausblendung des gemeinsamen öffentlichen Raumes

und schließlich zur Gewalt führt. Arendts Kritik richtet sich damit nicht auf

Leidenschaftlichkeit an sich, sondern auf ihre potenzielle welt- und plurali-

tätsvernichtendeWirkung.Womit aber nicht behauptet ist, dass jedes Pathos

solche Konsequenzen hätte, dass es keine emotionalen Phänomene gäbe, die

den Raumdes Politischen eröffnen, stabilisieren und die Verbindung zurWelt

und zum Mitmenschen (mit-)etablieren würden.

2.1.3 Politische Instrumentalisierung der Gefühle

Während Leidenschaft im Sinne von Ergriffenheit und Widerfahrnis eine

zeitliche und ebenso räumliche Begrenzung hat, sind laut Arendt Gefühle und

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 35

Sentiments, als Ausdrucksformen einer selbsterzeugten Selbstreferenziali-

tät, grenzenlos und repetitiv.65 Wie sie durch Introspektion unbeschränkt,

wirklichkeits- und pluralitätsvernichtend werden, illustriert Arendt mit

der Lebensgeschichte der Rahel Varnhagen. Dass eine solche Gefühlskultur

politisch verheerende Konsequenzen hat, führt sie in On Revolution aus.

Die Verabsolutierung eines Gefühls, in diesem Fall des Mitleids, erschafft

eine gesellschaftliche Struktur, die keine Pluralität mehr zulässt. Ebenso

wie Gefühle die unwiderstehliche Eindeutigkeit einer Situation nahelegen,

verlangen sie im politischen Kontext Einheit. Einen (Volks-)Körper und einen

(Volks-)Willen, der sich wie eine einzige Wahrnehmungsmaschine bewegt.

Die einheitliche Wahrnehmung, festgelegt und kanalisiert im Gefühl des

Mitleids, legitimierte laut Arendt während der Französischen Revolution den

Terror und die Gewalt gegen alle, die sich diesem einen politischen Willen

nicht fügen wollten.

Mitleid als Gefühl bzw. als Emotion ist somit kein Erleiden, sondern eine

Aktivität, eine Bemühung, Situationen zu bewältigen oder sogar politische

Macht zu ergreifen. Dass die Fähigkeit zur Berührbarkeit kardinal ist für die

eigene Identität, argumentiert Arendt in ihrer Habilitationsschrift.Wie wich-

tig das Pathische für das Politische ist, wird in ihrer Kritik der Französischen

Revolution deutlich – diejenigen, die nicht in der Lage sind, das Leid zu ertra-

gen, instrumentalisieren die Leidenden und bleiben gleichzeitig in der siche-

ren Distanz vom existenziellen Leid entfernt. Sie erzeugen politische Macht

durch die heuchlerische Berufung auf ein gelogenes Mitgefühl.

Weder die Pervertierbarkeit des Mitleidens66 (als Mitleid) noch ihr poten-

zielles unpolitisches Agieren sind für Arendt prinzipielle Argumente gegen

die Bedeutsamkeit emotionaler Erfahrungen im politischen Raum. Revolu-

tion ist ihrer Auffassung nach ohne Pathos nicht denkbar. »Only where this

pathos of novelty is present and where novelty is connected with the idea of

freedom are we entitled to speak of revolution.«67 Die grundsätzliche Frage ist

nicht, ob Leidenschaften generell in politischen Ereignissen erwünscht oder

zu vermeiden sind. Der ausschlaggebende Punkt ist, worauf sich emotionale

Phänomene beziehen und wie sie den Welt- und Mitmenschenbezug beein-

flussen. Die pathische Ergriffenheit, wenn sie sich mit der Idee der Freiheit

verbindet, ist für die Entstehung einer neuen politischen Ordnung unent-

behrlich.

Der geschichtlich verbreitete Umgang der Politik mit Gefühlen ist ent-

weder deren Instrumentalisierung oder ihr Ausschluss. Letzterer wird damit

begründet, dass emotionale Phänomene spontan, unberechenbar, unvorher-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Berührbarkeit als conditio humana

sehbar, störend und irrational sind, unbrauchbar für Politik und Herrschaft,

die langfristige Stabilität und Berechenbarkeit anstreben. In Hannah Arendts

Denken ist aber all das, was die Politik in den Emotionen verkörpert sieht

und befürchtet, das eigentlich Politische. Arendts Konzeption des Politischen

– als Unterbrechung, Spontaneität und flüchtige Konstellation – wirft daher

die Frage auf: Wie verortet man emotionale Phänomene im Politischen, wenn

das Politische nicht als das Rationale, als das Planbare und als die souveräne

Herrschaft konzipiert ist?

Um sich der Antwort auf diese Frage zu nähern, werde ich im Folgenden

sechs Eigenschaften des Arendt’schen Politischen vorstellen. Die Grundcha-

rakteristik des politischen Bereichs wirkt auf Arendts Beschreibung emotio-

naler Phänomene zurück und verdeutlicht das Spannungsverhältnis zwischen

einer abgeschirmten Selbstbezogenheit der Gefühle und einer weltbezogenen

Berührbarkeit.

2.2 Kriterien des Politischen bei Hannah Arendt

Zwar ist Arendt die Denkerin der kategorialen Gegenüberstellungen (was sich

an den berühmten Dreiheiten von »Arbeiten-Herstellen-Handeln«, »Denken-

Wollen-Urteilen« und »Privat-Gesellschaftlich-Politisch« beispielhaft zeigen

lässt), doch ist das Verhältnis dieser Bereiche zueinander oft eindeutiger als

die exakten Definitionen der jeweiligen Kategorien. Dies gilt insbesondere,

wennmanArendts Begriff des Politischen untersucht. Als eigenständiger lässt

er sich nur unscharf bestimmen und verhält sich zu anderen Arendt’schen

Konzepten, wie zu dem Öffentlichen und zu dem Handeln, von Fall zu Fall

sogar synonym. Aber auch wenn es keinen Zweizeiler für die Definition des

Politischen gibt, werden die Konturen dieses Bereiches inTheHumanCondition

deutlich sichtbar. Arendt versteht unter dem Politischen einen Bereich, der

erstens nur unter Erfüllung gewisser Konditionen existieren kann, zweitens

dem Menschen eine spezifische Seins- und Beziehungsform ermöglicht und

drittens von Herrschaftsformen bzw. Staatsmacht unterschieden ist.

In der Forschungsliteratur über Arendt wurden ihre Kategorien überwie-

gend als voneinander abgegrenzte, nicht zu überbrückende Bereiche betrach-

tet. Neuere Sekundärliteratur stellt aber in Arendts Denken eine dynamische

Politisierbarkeit fest.68 Demnach ist nicht der Gegenstand selbst ausschlag-

gebend, um zu entscheiden, in welchen der Arendt’schen Bereiche er gehört,

sondern der Modus seiner Thematisierung. Wenn es in der Auseinanderset-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 37

zung mit einem Thema um die Frage von Unterdrückung vs. Freiheit geht

(und nicht in erster Linie um die pragmatische Lösung eines Problems), dann

ist es politisierbar. D.h., dass die Problematik so thematisiert werden kann,

dass sie sich dadurch im Bereich des Politischen verortet, sich als politisches

Problem artikuliert.

Um Inhalte politisch verhandeln zu können, muss man den Modus Ope-

randi des Politischen verstehen. Im Folgenden stelle ich Aspekte vor, die nach

meiner Lesart das Politische bei Arendt bestimmen: Öffentliches Erscheinen,

Artikulation, Pluralität, Miteinandersein, Freiheit und Temporalität. Diese

Eigenschaften, die bei Arendt den politischen Raum bestimmen, verdeutli-

chen, dass das Politische beweglich, veränderbar, offen und vielstimmig ist.

Ich argumentiere dafür, diese Eigenschaften als Beweis dafür zu interpretie-

ren, dass Arendt das politische Miteinander als grundsätzlich berührbar kon-

zipiert. Als einen Raum, der die Entfaltung der anthropologischen Berühr-

barkeit ermöglicht und langfristig sichert. Gleichzeitig zeichnet es sich auch

ab, dass Berührbarkeit ein unverzichtbarer Ermöglichungsgrund des politi-

schen Modus Operandi ist. Die folgende Analyse der Eigenschaften des Poli-

tischen impliziert die gegenseitige Bedingtheit von Berührbarkeit und dem

Politischen.

2.2.1 Öffentliches Erscheinen

Das Politische ereignet sich bei Arendt immer in einem öffentlichen Raum.

Öffentlichkeit gab es in Arendts ursprünglichem Modell der griechischen Po-

lis nur auf demMarktplatz, als politische Schaubühne der Bürger, im Gegen-

satz zum privaten RaumdesHaushalts. Arendt zeichnet eine gesellschaftliche

Entwicklung nach, durch die sich eine Quasi-Öffentlichkeit, der Bereich des

Gesellschaftlichen (im englischen Original »the social«), ausbildete. Dieser re-

guliert staatlich die Abläufe und Angelegenheiten, die ursprünglich für das

Private vorgesehen waren, d.h. die Aufrechterhaltung des Lebens, die Befrie-

digung der täglichen Nöte, Fragen der Behausung, der Gesundheit, der Öko-

nomie und vieles mehr. Die gesellschaftliche Öffentlichkeit, die sich durch

die staatliche Zuständigkeit etablierte, ist aber kein politischer Raum. Dem

Gesellschaftlichen fehlen, obwohl es außerhalb der eigenen vier Wände statt-

findet, die prinzipiellen Eigenschaften, die das Politische ausmachen. Für das

Gesellschaftliche ist dieselbe Struktur bezeichnend, die auch den Bereich des

Haushalts bestimmt. Es ist von hierarchischen Beziehungen, Befehlen und

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Berührbarkeit als conditio humana

deren Ausführung bestimmt, wie sich das am Beispiel der Bürokratie am of-

fensichtlichsten zeigen lässt.69

Politische Öffentlichkeit meint aber Gleichheit und Mitbestimmungs-

recht. Arendt definiert diese Öffentlichkeit in zweifacher Hinsicht. Einerseits

meint sie damit Wahrnehmbarkeit für alle. »[…] everything that appears in

public can be seen and heard by everybody and has the widest possible pub-

licity.«70 Diese öffentliche Sicht- und Hörbarkeit ist in Arendts Auffassung

essenziell dafür, dass der Mensch Realität als solche überhaupt konstruieren

kann. »The presence of others who see what we see and hear what we hear

assures us of the reality of the world and ourselves […].«71 Fehlt einem diese

bestätigende Erfahrungsdimension – wie sie in der Antike Frauen und

Sklaven fehlte, da sie ihr Leben ausschließlich in der Privatheit der eigenen

vier Wände verbrachten –, ist es, als gäbe es weder den Menschen, noch sein

Leben. »To be deprived of it means to be deprived of reality […] whatever

lacks this appearance comes and passes away like a dream, intimately and

exclusively our own but without reality.«72

Das Öffentliche bezeichnet nicht nur den Erscheinungsmodus, der

existenz- und realitätsversichernd ist, sondern umfasst auch den Raum,

in dem diese Sicht- und Hörbarkeit entsteht. Die gegenseitige Sicht- und

Hörbarkeit etabliert die Wirklichkeit als geteilten Bezugspunkt und als ge-

meinsamen Lebensraum. Der öffentliche Raum ist somit die Voraussetzung

für die Existenz der Welt. Mit Welt meint Arendt nicht die Natur oder die

Erde, sondern eine von Menschenhand erschaffene Welt – die Gegenstände,

die Verhältnisse, welche den Umgangmiteinander bestimmen73 – auf die sich

die Beteiligten als gemeinsamen Bezugspunkt beziehen. Arendts Metapher

für die Welt ist der Tisch, um den sich Menschen versammeln und an den sie

sich (hin-)setzen. Dabei steht der Tisch zwischen ihnen als trennendes, aber

auch als verbindendes Moment. »[…] a table is located between those who sit

around it; the world like every in-between, relates and separates men at the

same time.«74 Weltbezug zu haben, ist die Voraussetzung dafür, miteinander

in Verbindung zu treten.

Das Öffentliche ist bei Arendt so konzipiert, dass es vernehmbares Er-

scheinen ermöglicht, dabei aber weder isolierte Auftritte noch massenförmi-

ge Verschmelzung meint, sondern ein Sich-Versammeln um die – alle An-

wesenden betreffende –Wirklichkeit. In einem so verstandenen öffentlichen

Bereich erscheint der Mensch in einem bestimmten Modus. Nicht seine pri-

vaten Lebensereignisse sind relevant, auch nicht sein sozialer Stand oder sei-

ne alltäglichen Geschäfte. Er erscheint hier als einzigartiges und einmaliges

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 39

Wesen. Wie so oft, greift Arendt auch an dieser Stelle auf die griechische

Polis zurück, wenn sie schreibt: »The public realm […] was reserved for in-

dividuality; it was the only place where men could show who they really and

inexchangeably were.«75

Diese Einmaligkeit beginnt mit dem mutigen Schritt,76 aus der sicheren

Privatheit des Lebens heraus und vor die Augen und Ohren anderer, unbe-

kannter Menschen zu treten. Indem der Mensch öffentlich erscheint, wird

seine absolute Differenz zu den anderen vernehmbar. Was das Einmalige des

Auftretenden ist, wird nur für die Zuschauer und Zuhörer eindeutig, nicht

für den Träger dieser Einzigartigkeit.77

Öffentliches Erscheinen ist der Akt, der demMenschen seine Realität und

die Richtigkeit seinerWahrnehmung versichert.Die öffentlich Erscheinenden

beziehen sich auf eine miteinander geteilte Welt, um die sie sich sorgen, über

die sie sprechen und die sie durch Handeln zu bewahren bzw. zu verändern

versuchen. Auch wird erst durch dieses öffentliche Erscheinen möglich, dass

die prinzipielle Individualität und die Einmaligkeit der Person überhaupt er-

fahrbar und vernehmbar werden.

Da das Politische immer öffentlich ist, d.h. sichtbar für alle, die sich um

die gemeinsame Welt sorgen, ist der öffentliche Raum eine Bedingung des

Politischen, öffentliche Wahrnehmbarkeit eine Voraussetzung für politische

Wirksamkeit.

2.2.2 Artikulation

»[…] nothing can appear without a shape of its own.«78 Im öffentlichen Raum

erscheinen sterbliche Lebewesen, deren Sprechen und Handeln flüchtig ist.

Damit es eine generationsübergreifende Stabilität gibt, muss sich all das, was

in dieser Öffentlichkeit erscheint, manifestieren und für späteren Zugriff er-

reichbar sein. Das Flüchtige muss sich in potenzielle Ewigkeit transformie-

ren.79 Hierfür muss sich zuerst das sich im Privaten ereignende Unsichtbare

in eine sichtbare Form gießen. D.h. alles, was sich ereignet, muss in eine für

andere wahrnehmbare Form übersetzt und transformiert werden. Vernehm-

barkeit ist nicht nur eine formale Bedingung des öffentlichen Raumes. Sie ist

die existentielle Voraussetzung dafür, dass der Mensch sich in Beziehung zu

dieser Welt setzen kann, dass er sich und seine Wahrnehmung als Realität

erlebt.80 Es ist daher eine Notwendigkeit, sich artikulieren zu können. Ist die

Artikulation nicht möglich oder wird sie einem verweigert, so kann sich der

Mensch nicht als wahrnehmbare Erscheinung etablieren. Seine Realität wird

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Berührbarkeit als conditio humana

ihm abgesprochen. Die anderen, die seineWahrnehmung bestätigen oder be-

kräftigen, sind existentiell notwendig.

Der Drang zur Realität steht in Arendts Auffassung über allem. »[…] even

the greatest forces of intimate life […] lead an uncertain, shadowy kind of

existence unless and until they are transformed, deprivatized and deindivid-

ualized, as it were, into a shape to fit them for public appearance.«81 Damit

das im Privaten Erfahrene in den geteilten Wahrnehmungsraum eingefügt

werden kann, braucht es einen verständlichen Ausdruck. Diesen gibt es aber

nicht umsonst. Der Preis der Artikulation ist, dass die ursprüngliche Erfah-

rung de-individualisiert und de-privatisiert wird. Ihre originale Subjektivität

muss in etwas Allgemeineres transformiert werden, damit sie auch für andere

nachvollziehbar und anschlussfähig ist.

Die Transformation ist eine Übersetzungsarbeit, die den Verlust der sub-

jektiven Intensität, gleichzeitig aber Realitätsgewinn bedeutet. Eine solche

Realität ist tragfähiger und stärker als die verlorene Wucht. Gefühle oder Ge-

danken, die ihrem Wesen nach stumm sind, transzendieren sich durch die

Artikulation in etwas Dinghaftes. Dadurch befreien sie sich »from [their] im-

prisonment within the self«82 und übertragen gleichzeitig ihre »passionate

intensity«83 als vernehmbare Form in die gemeinsame Welt. Für Arendt ma-

nifestiert sich diese Transformation unmittelbar im alltäglichen Geschichten-

erzählen, wenn man über die Ereignisse berichtet, die man erlebte.84

Erzählen ist die prinzipielle und ursprünglich transformierende Form der

Artikulation. »[…] whatever men do or know or experience can make sense

only to the extent that it can be spoken about.«85 Sinn kann nach Arendt aus-

schließlich durchs Miteinandersprechen entstehen, durch die Mitteilung und

den Austausch, durch die dem Menschen seine Realität bestätigt und versi-

chert wird. Da Sprechen das Mittel ist, durch das die gemeinsame Welt ge-

formt, in Frage gestellt, herausgefordert oder zur Veränderung aufgerufen

wird, ist »speech […] what makes man a political being.«86 Gewalt hingegen

ist stumm. Sie wird ohne Argumente ausgeübt und sie lässt auch keine Arti-

kulation, keine Wortmeldung zu.87 Sprechen ist in einem prinzipiellen Sinne

nicht nur Gerede, sondern selbst Handeln. »[…] finding the right words at the

right moment, quite apart from the information or communication they may

convey, is action.«88 Das richtige Wort zum richtigen Zeitpunkt greift in den

Verlauf der Dinge ein, unterbricht sie, verändert ihre Richtung und hat einen

Einfluss darauf, was wir als Realität anerkennen. Darüber hinaus bezieht der

Mensch erst durch seine hörbaren Worte einen Standpunkt in der Welt.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 41

Ebenso wie die Flüchtigkeit von Gedanken und Gefühlen durch die ma-

nifestierende Kraft der Artikulation in die Realität eingreift, kann im Öffent-

lichen stattgefundenes Handeln durch Verdinglichung der Flüchtigkeit ent-

kommen und für spätere Generationen bewahrt werden. Um beispielswei-

se die Revolution in Erinnerung zu halten, reichen neue Gesetze oder eine

freiere Staatsform nicht aus. Diese verändern zwar die Ordnung, zeugen aber

nicht vom revolutionären Geist oder vom Akt der Befreiung an sich. Genauso

wie das subjektiv Geschehene einen mitteilbaren Ausdruck braucht, benötigt

das, was im Öffentlichen erscheint bzw. sich ereignet, auch eine Artikulation.

Durch die geht zwar die ursprüngliche Intensität verloren, aber die Erfahrung

selbst bleibt in der geteilten Welt bewahrt.

»[…] acting and speaking men need the help of homo faber in his highest ca-

pacity, that is, the help of the artists, of poets and historiographers, of mon-

ument-builders or writers, because without them the only product of their

activity, the story they enact and tell, would not survive at all.«89

Artikulation bedeutet gleichzeitig Entsinnlichung und Verdinglichung, welt-

liches Dasein bzw. Relevanz für die Umwelt. Nur durch den vernehmbaren

Ausdruck kann das Politische stattfinden und eine Bleibe in der geteiltenWelt

finden. Einerseits ist das öffentlich Artikulierte das,worauf sich das Politische

beziehen kann. Erst, was artikuliert wurde, kann im Öffentlichen besprochen

und politisiert werden. Andererseits benötigt das politische Handeln, nach-

dem es stattfand, die Artikulation, damit es als Geschichte in der Welt bleibt

und nicht vergessen wird.

2.2.3 Pluralität

Eine gemeinsam gestaltete Welt bedeutet nicht die Homogenität der sie Ge-

staltenden. Die gemeinsame Welt – als geteilte Wirklichkeit – wird nicht

durch die Vereinheitlichung oder Verschmelzung der Anwesenden etabliert.

Bei Arendt ist eine weitere Eigenschaft des Politischen, dass es unter der Be-

dingung der Pluralität stattfindet. »[…] plurality is specifically the condition

[…] of all political life.«90

Die Realität derWelt entsteht nicht dadurch, dass alle einer Meinung sind

und die Richtigkeit der subjektiven Wahrnehmung versichern, sondern da-

durch, dass sich alle über den Gegenstand des Gesprächs einig sind. Die Per-

spektiven auf das Besprochene sind zwar unzählbar vielfältig, aber dass man

über ein und dieselbe Sache spricht, dass man einen gemeinsamen Referenz-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Berührbarkeit als conditio humana

raumhat, ermöglicht es, dassman sich umden Tisch versammelt. Jeder in der

geteiltenWelt hat einen anderen Standpunkt und einen anderen Blickwinkel,

aus dem er den Gegenstand betrachtet. Die Unterschiedlichkeit der Betrach-

tungen des Gleichen und die Vielstimmigkeit der Diskussion garantieren erst

die Pluralität.

»Under the conditions of a common world, reality is not guaranteed primar-

ily by the ›common nature‹ of all men who constitute is, but rather by the

fact that, differences of position and the resulting variety of perspectives

notwithstanding, everybody is always concerned with the same object.«91

Pluralität entsteht weder durch eine gewisse Staatsform noch durch Belie-

bigkeit im Handeln und Sprechen der Beteiligten. Pluralität entsteht durch

die Vielstimmigkeit einer Diskussion, dessen Objekt festgelegt und identifi-

ziert ist.Wenn Pluralität verschwindet, bedeutet das ein Ende des Politischen.

Laut Arendt bahnt sich der Verfall der gemeinsamen Welt an, wenn entwe-

der die Eindeutigkeit des besprochenen Bezugspunktes nichtmehr garantiert

ist (z.B., weil über Fakten gelogen wird), oder wenn der gemeinsame Gegen-

stand nur noch aus einer Perspektive aus betrachtet wird. Für Letzteres be-

nennt sie zwei mögliche Szenarien. Erstens die Isoliertheit des Individuums

in Tyranneien. Die verunmöglicht es, dass man sich über Perspektiven aus-

tauscht und führt zur Ausschließlichkeit des eigenen Blickwinkels. Zweitens

die Verschmelzung der Vielfältigkeit zu einer Ansicht, gar zu einem (politis-

chen) Körper. »In both instances, men have become entirely private, that is,

they have been deprived of seeing and hearing others, of being seen and being

heard by them.«92

Dass es ein Miteinander im Modus der Pluralität gibt, ist die Voraussetzung

für das Politische. Pluralität hat jedoch als Konsequenz, dass es unvereinba-

re Meinungen, Handlungsvorschläge und jederzeit unvorhersehbare Wen-

dungen im gemeinsamen Handeln geben wird. Denn Handeln entsteht im

öffentlichen Raum zwischen Menschen, die sich – ihre Standpunkte artiku-

lierend – um die gemeinsameWelt sorgen.

Das Politische darf kein Unisono sein.Dass es eine distinguierte Vielstimmig-

keit93 im öffentlichen Raum gibt, ermöglicht erst, über die Gegenstände der

geteilten Welt zu verhandeln und eine Realität zu stiften, in der Handeln im

Arendt’schen Sinnemöglich ist. Die aus dieser Pluralität resultierendeMisere

des Handelns ist etwas, das ohne Zerstörung des Politischen nicht behoben,

nur erlitten werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 43

2.2.4 Miteinandersein

Pluralität heißt nicht nur die Artikulation unterschiedlichster Standpunkte,

sondern ist auch eine besondere Form des Miteinanders. In der Arendt’schen

Aufteilung ist der Bereich des Arbeitens von der Notwendigkeit bestimmt,

dass der Körper erhalten werden muss. Die physischen Bedürfnisse sind un-

umgänglich und ihre Befriedigung ist ein Zwang, dem derMensch nachgeben

muss. Diese Zwang-Struktur bestimmt den privaten Bereich, der primär für

die Versorgung des Körpers durch Arbeit vorbehalten ist.

Im Modus des Herstellens, eine von der Arbeit geschiedene Tätigkeits-

form, ist die Zweck-Mittel-Logik bestimmend. Man tut etwas, um damit ein

erwünschtes Ergebnis zu erreichen. Diese Unfreiheit des eigenen Tuns wird

oft von einer Einsamkeit begleitet, von der Isolation des beschäftigten Tä-

tigseins selbst.94 Nur Handeln verträgt Isoliertheit gar nicht (alleine kann

man nicht handeln), nur hier geschieht die Interaktion der Beteiligten in Frei-

heit, d.h. ohne Not oder ohne konkret vorgegebene Ziele. Miteinandersein

im Modus der Pluralität bedeutet »people are with others and neither for nor

against them – that is, in sheer human togetherness«.95 Erst in einem sol-

chen Zusammensein kann sich das Politische ereignen, können Handeln und

Sprechen stattfinden.

Im pluralitätsbestimmten Miteinander geht es um die geteilte Welt. Um

ein gemeinsames Interesse im wörtlichen Sinne, wie Arendt darauf aufmerk-

sammacht. »These interests constitute, in the word’smost literal significance,

something which inter-est, which lies between people and therefore can relate

and bind them together.«96 Während aber Inhalte besprochen werden, macht

sich als ein weiteres »inter-est« das Beziehungsnetz bemerkbar, in dem Spre-

chen und Handeln stattfinden.

»This second, subjective in-between is not tangible, since there are no tangi-

ble objects into which it could solidify […] But for all its intangibility, this in-

between is no less real than the world of things we visibly have in common.

We call this reality the ›web‹ of human relationships […].«97

In der deutschen Fassung vonTheHumanCondition verwendet Arendt den Aus-

druck »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten«98. Damit gemeint ist

ein schon immer bestehender und immer weiter gewebter Zusammenhang,

in den der Einzelne hineinspricht und -handelt. Das Miteinandersein ist also

nicht nur durch denGegenstand bestimmt, auf das sich die Beteiligten von ih-

ren unterschiedlichen Standpunkten aus beziehen, sondern auch durch ihre

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Berührbarkeit als conditio humana

Beziehungsvorgeschichte.99 Das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenhei-

ten beeinflusst sowohl den Platz, den der Mensch im Politischen einnehmen

kann, als auch den Verlauf und die Wirkung seines Sprechens und Handelns.

»[…] the stories, the results of action and speech, reveal an agent, but this

agent is not an author or producer. Somebody began it and is its subject in

the twofold sense of the word, namely, its actor and sufferer«100.

Politisches Handeln und Sprechen sind somit nicht selbstbestimmt. Sie

finden im öffentlichen Miteinander statt, ihr Verlauf und ihre Wirkung wer-

den von den anderen Anwesenden mitbestimmt. »[…] action, though it may

proceed from nowhere, so to speak, acts into a medium where every reac-

tion becomes a chain reaction and where every process is the cause of new

processes.«101 Das Miteinander ist eine Vernetzung. Der Einzelne ist zwar

nicht determiniert durch die anderen, doch ist er durch sie prinzipiell mitbe-

stimmt und bedingt. Das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten im-

pliziert Unberechenbarkeit und fehlende Souveränität. Aus diesemBezugsge-

webe kann sowohl der radikal antipolitische Terror wie auch der revolutionäre

Neubeginn entwachsen. Bleibt dieses bedingte Miteinander frei von Willkür

undUnterdrückung, ist der so bestimmte politische Bereich die höchste Form

menschlicher Freiheit.

2.2.5 Freiheit

Nach Aristoteles,102 der für Arendts politisches Denken als wichtiger Refe-

renzpunkt dient, gibt es nur zwei menschliche Aktivitäten, die tatsächlich

politisch sind: Sprechen und Handeln, lexis und praxis.103 Sie sind als poli-

tisch zu betrachten, weil sie weder der Notwendigkeit noch der Nützlichkeit

unterworfen, d.h. gänzlich frei von Herrschafts- oder Kausalitätslogik sind.

Im Sprechen und Handeln drückt der Mensch aus, wer er ist. Er positioniert

sich in der Welt, artikuliert seinen Standpunkt und ist für andere im Raum

des Miteinanderseins vernehmbar.

Eine solche Freiheit war in der Antike – genauso wie auch noch heute –

sehr voraussetzungsreich. Nur derjenige konnte in diesem Sinne frei sein,

für dessen Lebensnotwendigkeiten schon gesorgt wurde, dessen Kapazitäten

nicht durch den Überlebenskampf erschöpft wurden. »[…] to be a free person

[means to be] free to transcend his own life and enter the world all have in

common.«104 Freiheit kann daher nicht ohne Notwendigkeit gedacht warden.

Kennt jemand die Not nicht, kann er auch nicht als frei bezeichnet werden,

denn Freisein entsteht erst dadurch, dassman sich von Zwängen freikämpfte.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 45

»Man cannot be free if he does not know that he is subject to necessity, because

his freedom is always won in his never wholly successful attempts to liberate

himself from necessity.«105

So einmalig auch die Freiheit des Politischen sein mag, zeugt sie parado-

xerweise von einer spezifischenUnterworfenheit.Diese besteht nicht inHerr-

schaftsverhältnissen, sondern darin, dass sich die Konsequenzen des eigenen

Handelns und Sprechens der Intention und der Kontrolle des Sprechenden

bzw. des Handelnden entziehen.Währendman durch Arbeit die biologischen

Bedürfnisse vorsehbar befriedigen kann und am Ende von Herstellungspro-

zessen die geplanten Gegenstände stehen, sind die Konsequenzen von Spre-

chen und Handeln sowohl unberechenbar als auch unwiderruflich,106 weil sie

im Miteinander stattfinden und sich auf alle anderen auswirken. Im Bezugs-

gewebe menschlicher Angelegenheiten entgleiten sie der Kontrolle des Spre-

chenden bzw. des Handelnden, verursachen Nicht-Intendiertes, lösen Unge-

wolltes aus. Sie machen den Handelnden für solche Folgeentwicklungen ver-

antwortlich, die er nie beabsichtigte. »[…] the human capacity of freedom,

which, by producing the web of human relationships, seems to entangle its

producer to such an extent, that he appears much more the victim and the

sufferer than the author and doer of what he has done.«107

Arendt argumentiert, dass die westliche Philosophiegeschichte diese un-

berechenbare Freiheit des Politischen überwiegend als etwas zu Verbannen-

des bzw. Einzudämmendes bewertete. Die Unvorhersehbarkeit der Konse-

quenzen freien politischenHandelns wurde nämlich als zwingende Kausalität

und als Rückfall in die Notwendigkeit interpretiert. Als Alternative entwickel-

te sich einerseits ein politisches Denken, das für starke Führung plädierte,

andererseits ein Aufruf zum gänzlichen Rückzug von der Welt, so dass per-

sönliche Integrität gewahrt werden kann.108

Der Fehler der philosophiegeschichtlichen Denktradition liegt laut Arendt

jedoch darin, dass sie Freiheit und Souveränität miteinander gleichsetzte.

Souveränität kann es nur um den Preis der Unterdrückung anderer geben,

denn nur so kann erreicht werden, dass einem keiner mehr bei der Ausübung

der eigenen Freiheit im Wege steht. Dies wiederum heißt aber, dass es keine

Freiheit für alle gibt. »If it were true that sovereignty and freedom are the

same, then indeed no man could be free, because sovereignty, the ideal of

uncompromising self-sufficiency and mastership, is contradictory to the very

condition of plurality.«109

In einerWelt, die vonMenschen und nicht ausschließlich von einemMen-

schen bewohnt ist, kann es bei Bewahrung der Pluralität nicht gleichzeitig

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Berührbarkeit als conditio humana

Freiheit und Souveränität geben. Pluralität im Miteinander, als Bedingung

des Politischen, schließt Freiheit ein und Souveränität aus. Nur der absolut

herrschende Tyrann und der sich in seine Gefühlswelt zurückgezogene Iso-

lierte können souverän sein. Die Unvorhersehbarkeit des eigenen freien Han-

delns und Sprechens soll daher nicht als Rückfall in eine kausale Notwendig-

keit oder als Herrschaft der Konsequenzen gedeutet werden. Unberechenbar-

keit und Unwiderruflichkeit sind vielmehr Ausdruck einer tatsächlichen Frei-

heit, deren Ausübung Mut erfordert. Freiheit schließt Unvorhersehbarkeit als

Kondition des Politischen mit ein.

2.2.6 Temporalität

Dass politisches Handeln im Öffentlichen nicht vorhersehbar und planbar

ist, verhindert, dass historische Ereignisse als Fortsetzung einer schon im-

mer vorhandenen Kausalkette bzw. als Akkumulation des Vorausgehenden

betrachtet werden. Natalität steht nicht nur aus anthropologischer Sicht im

Zentrum von Arendts Menschenbild. Der Gebürtigkeit eigener Neuanfang

ist die immerwährende politische Alternative zum Bestehenden. Handeln ist

eine Initiative, der Beginn einer neuen Zeitrechnung. »To act, in its most gen-

eral sense,means to take an initiative, to begin […], to set something into mo-

tion […].«110 Natalität ist pure Temporalität. Sie ist sowohl der Augenblick des

Neuen als auch die Unterbrechung des Kontinuierlichen.

Jede Tätigkeit besitzt eine Zeitstruktur bei Arendt. Arbeit bedeutet Wie-

derholung und Verschwinden. Das biologische Leben verzehrt seine Ressour-

cen und muss täglich neu genährt werden. Gegenüber der Flüchtigkeit des

individuellen Lebens erzeugt die herstellende Tätigkeit Beständigkeit. Gegen-

stände überdauern Generationen und wirken in einer sich permanent verän-

dernden Welt stabilisierend. Handeln ist zwar das Neue schlechthin, doch

ist es flüchtig. Es ereignet sich in einer kurzen Zeitspanne und verschwindet

danach.

Der Anfang ist ein erst rückblickend definierbarer Zeitpunkt, mit dem

keiner rechnete und der wie ein Wunder geschah. »[…] the new therefore

always appears in the guise of a miracle«111. Wunder sind die Manifestati-

on davon, was Arendt als »infinite improbability«112 bezeichnet: Ereignisse,

die trotz aller Unwahrscheinlichkeit stattfanden. Mit Verweis auf die Entste-

hung des Universums argumentiert Arendt, dass menschliche Existenz der

ultimative Beweis für die Innerweltlichkeit unendlicher Unwahrscheinlich-

keit ist. Politisches Handeln, als eine Variante solcher Wunder, ist im Men-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 47

schen durch seine Natalität, durch die »infinite improbability« seines eigenen

Lebens, angelegt.Wann es sich ereignet, ist nicht vorhersagbar –wenn es sich

aber ereignet, ist es wie ein Wunder und verflüchtigt sich auch ebenso.

Handeln stößt eine Ereigniskette an. Wie die durch dieses Handeln los-

gelöste Geschichte ausgeht, können nur jene sagen, die den Anfang rückbli-

ckend, vom Ende her betrachten.113 Geschichtsschreibung ist unentbehrlich,

weil das Handeln ohne sie keinerlei Abdrücke in derWelt hinterlassen würde.

An sich ist es flüchtig und existiert nur für »a fleeting moment«114. Erinne-

rung, Geschichtsschreibung und andere Artefakte der herstellenden Tätigkeit

verdinglichen das Handeln in der Welt. »[… action itself is] of an entirely un-

wordly nature and therefore need[s] the help of an altogether different nature;

[it] depend[s] for [its] reality and materialization upon the same workman-

ship that builds other things in the human artifice.«115

Ebenso wie Menschen den pluralen Raum des Öffentlichen brauchen, um

sich ihrer eigenen Realität zu versichern, braucht das Politische aufgrund sei-

ner fehlenden Dinghaftigkeit und seiner Flüchtigkeit den öffentlichen Raum

bzw. die Wahrnehmung der Anwesenden, damit es in der Welt bleiben kann.

Es muss sich materialisieren, damit es aus dem Augenblick des Wunder-

samen in die Beständigkeit der kulturellen Erinnerung übertragen werden

kann. Nur als Verdinglichtes kann es langfristig als gemeinsamer Bezugs-

punkt in der geteilten Welt anwesend sein. Nicht mehr als Handeln an sich,

aber als Beispiel dafür, was es heißt, zu handeln.

2.2.7 Fragiler Schutz

Das Politische ist in Arendts Beschreibung ein besonders fragiler Raum des

menschlichen Miteinanders. Ihn durch Einzelmacht zu stabilisieren, ist das

verführerische Versprechen der Politik. Eine durch souveräne Herrschaft

erzeugte Sicherheit zerstört das Politische, denn sie lässt die Freiheit und

die Artikulation der Vielstimmigkeit im öffentlichen Miteinander nicht zu.

Arendt konzipiert das Politische nicht nur als einen fragilen Raum, sondern

auch als den Ort, der Fragilität ermöglicht und genügend Schutz bietet, um

die Berührbarkeit menschlichen Seins anzunehmen. Das Politische wirkt öff-

nend auf das Miteinander. Es ermöglicht das Neue und hält Veränderungen

aus. Das Politische bewahrt die ontologische Berührbarkeit des Menschen,

weil es Raum dafür bietet, die Konsequenzen von Betroffenheitserfahrungen

zu artikulieren und auszudiskutieren bzw. diese wiederum ins Miteinander

einzugliedern. Das Politische ist durch seine Fragilität flexibel genug, um

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Berührbarkeit als conditio humana

Wunder zuzulassen, um die Chancen und Gefahren auszuhalten, die der

Natalität inhärent sind.

Vor diesem Hintergrund kann nun die Frage beantwortet werden, wie bei

Arendt das Verhältnis zwischen emotionalen Phänomenen und dem politi-

schen Raum gedacht ist. Gefühle versteht Arendt in Rousseau’scher Tradition

als isolierende und weltverschließende emotionale Phänomene und sieht in

ihnen schon im Varnhagen-Buch eine weltvernichtende Kraft, die die Nei-

gung zur Isolation und zur Massenstimmung, die Vorbereitung von Lügen,

die Auslöschung der Fakten und einen ideologischen Zwang enthalten. Daher

sind sie für das Politische grundsätzlich ungeeignet.

Umpathische Erfahrungen, die einenWiderfahrnischarakter haben, steht

es anders.Diese betrachtet Arendt als authentische und elementare Erfahrun-

gen, für deren Empfängnis der Mensch seine Berührbarkeit bewahren und

bereit sein muss, sich ihnen auszusetzen. Sowohl im Fall Rahel Varnhagens

wie auch am literarischen Beispiel Jesu zeigt Arendt, dass die pathische Er-

fahrung demMenschen grundsätzlicheWahrheiten über sein Sein in derWelt

und im Miteinander mitteilt. Die leidenschaftlich erlittenen Widerfahrnisse

klären einen über die Wirklichkeit der eigenen Identität (Rahel Varnhagen),

die Grenzen des (moralisch) Erträglichen (Billy Budd) und über das Gewicht

wirklichen Leidens in der Welt (Jesus) auf. Diese Erfahrungen sind realitäts-

stiftend. Das Politische ist der Bereich, in dem die Wirklichkeit der Welt kon-

stituiert, bestätigt und in ihrer ganzen Schönheit und Hässlichkeit akzeptiert

und besprochen wird.

Den Leidenschaften mangelt es allerdings an einigen Eigenschaften, um

sich für den politischen Raum zu eignen. Sie sind intensive Erfahrungen der

privaten Betroffenheit und dem daraus resultierenden Aufgewühltsein. Sie

sind prinzipiell weder klare Artikulation noch öffentliches Erscheinen im frei-

en, pluralen Miteinander. Betroffenheit, wie Arendt es am Beispiel des Mit-

leidens zeigt, löscht die Distanz zwischen dem Leidenden und dem Mitlei-

denden aus,116 ihr Verhältnis wird weltlos. In der Verschmelzung ist keine

Berührbarkeit mehr möglich. Zwar drückt die pathische Ergriffenheit aus,

dass der Mensch berührbar ist und in Verbindung mit der Welt und mit dem

anderen steht, doch ist die Leidenschaft an sich eine Erfahrung, die aufgrund

ihrer Intensität ausschließlich erlitten wird und dabei das Außen vor dem Er-

leidenden verschließt.

In ihrem Kern beweist die Tatsache der Ergriffenheit, dass es eine Offen-

heit der Welt und dem Anderen gegenüber gibt. Daher sind Leidenschaften

anders als Gefühle nicht prinzipiell antipolitisch. Jedoch sind im Bereich des

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 49

Politischen Prozesse der Artikulation und der Verdinglichung von grundle-

gender Bedeutung. Diese Transformation muss immer wieder stattfinden,

damit das Politische überhaupt erst entstehen bzw. erinnert werden kann.

Damit die Welt nicht verschwindet, muss immer wieder diskutiert werden,

was das »inter-est« tatsächlich ist. Artikulation bzw. Ausdruck zu verschaf-

fen, ist ein Übersetzungsprozess, eine Bewegung aus der Unsichtbarkeit in

die Sichtbarkeit, aus der Flüchtigkeit in eine Permanenz.

Wieso sollten aus dem Sich-transzendieren-Können pathische Erfahrun-

gen ausgeschlossen sein? Nachdem ihre Intensität abgeklungen ist, können

sie genauso veröffentlicht und artikuliert werden wie andere Erfahrungen,

Erkenntnisse, Ereignisse. Sie verlieren zwar ihre ursprüngliche Wucht, errei-

chen aber eine andere Wirklichkeit, nämlich eine auch für andere sichtbare.

Als Elemente eines Miteinanders formen sie die Wahrnehmung und stoßen

Diskussionen an, die ohne die erlittene Betroffenheit nicht entstanden wä-

ren.117

In On Revolution deutet Arendt eine so verstandene Transformation von

Leidenschaften in politische Werte an. »Pity may be the perversion of com-

passion, but its alternative is solidarity. For solidarity, because it partakes of

reason, and hence of generality, is able to comprehend amultitude […] though

it may be aroused by suffering, is not guided by it […].«118 Die Transforma-

tion des Mitleidens in eine die Pluralität bewahrende, innerweltliche Form

ist Solidarität. Eine pathische Erfahrung, die an die Berührbarkeit des Men-

schen anschließt, wird durch Verallgemeinerung und Artikulation in einen

gemeinschaftsstiftenden Wert transformiert.119 Als Solidarität entspricht sie

den Regeln des politischen Raumes, vermittelt aber auch eine Erkenntnis, die

erst durch die pathische Betroffenheit artikulierbar wurde. Schmerz muss

behoben werden, auch, wenn ihn andere erleiden. Erzeugt durch pathisches

Mitleiden, aber nicht mehr von ihm getrieben, kann Solidarität als gemein-

samer politischer Wert etabliert werden.

Solidarität leitet Arendt nicht aus moralischen Überlegungen ab. Sie

wird nicht als religiöser oder als ethischer Imperativ eingeführt, sondern

entspringt der Transformation einer pathischen Erfahrung. Ohne die Be-

troffenheitserfahrung, die durch Berührbarkeit ermöglicht wird, könnte sich

Solidarität als politisches Prinzip nicht durchsetzen. Als Kontrastfolie dazu

übt Arendt eine überraschende Kritik an den von ihr so verehrten amerikani-

schen Gründungsvätern aus. Diese waren in einer ganz anderen Situation als

die französischen Revolutionäre. Durch eine andere ökonomische Lage und

durch das Ignorieren der Situation der Sklaven war massenhaftes Hungern

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Berührbarkeit als conditio humana

und das dadurch verursachte Leid keine Kernfrage der Revolution. Leiden-

schaften verstanden die amerikanischen Freiheitskämpfer nur im Sinne von

Lusterfahrung und nicht als »to suffer and to endure«120. Diese fehlende

Erfahrung des Erleidens führte laut Arendt zu einer gewissen Gewichtlosig-

keit ihrer staatsgründerischen Prinzipien.121 Politische Werte können nur

dann den Bestand der Gemeinschaft garantieren, wenn sie die ganze Breite

menschlicher Erfahrungen widerspiegeln bzw. in den politischen Raum

integrieren. Ohne Berührbarkeit und Betroffenheit fehlt dem politischen

Raum ein Eckstein. Widerfahrnis und Erleiden bzw. ihre Transformation

in politische Werte sind für den Erhalt des Politischen unverzichtbar. »For,

humanly speaking, it is endurance which enables man to create durability

and continuity.«122

Das Erlittene gibt nicht nur der politischen Konstitution eine Tiefe. In On

Revolution und in einem späteren Essay,OnViolence schreibt Arendt über Zorn,

den sie als Antwort auf Ungerechtigkeit interpretiert. Das Leiden, das den

Punkt des Unerträglichen überschritten hat, »explodes into rage«123. Dieser

Wutausbruch ist nicht die hilflose Reaktion eines trotzigen Kindes, im Ge-

genteil. Er ist die erste aktive Antwort auf die wahrgenommeneWirklichkeit.

»For rage is […] the mode in which impotence becomes active in its last stage

of despair. The enrages […] were those who refused to bear and endure their

suffering any longer […].«124 In der Zurückweisung des Weiterhin-erleiden-

Müssens drückt sich die Verbindung zur Welt aus. Sie wird erlebt, erlitten,

man ist ihr ausgesetzt und aus dieser Berührbarkeit heraus entspringt die

protestierende Wut. Die Vorstufe der von Arendt konzipierten »rage« ist das

ungerecht erlittene Leiden. Dieses muss erlebt werden, damit transformie-

rende Kräfte freigesetzt werden können. »[…] it is true that suffering, once it

is transformed into rage, can release overwhelming forces.«125

Die freigesetzte Antriebskraft kann zu Gewalt führen. Arendt argumen-

tiert jedoch dafür, dass weder eine so verursachte Gewalt noch die ihr zugrun-

de liegende Wut per se animalisch oder irrational wären. Der Affekt an sich

impliziert keine Irrationalität, im Gegenteil sogar. Er ist Ausdruck mensch-

licher Lebendigkeit und der Antwortfähigkeit darauf, was einen in der Welt

umgibt und einem zustößt. »Only where there is reason to suspect that condi-

tions could be changed and are not does rage arise.«126 Animalisch oder dehu-

manisierend sind nicht Gewalt oderWut,meint Arendt, sondern die Umstän-

de, die den Menschen so verunstalten, dass er keine Zeichen von Betroffen-

heit mehr zeigt. »[…] not rage and violence, but their conspicous absence is

the clearest sign of dehumanization.«127

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 51

Antipolitisch sind zwar sowohl Gewalt als auch Wut, weil sie nicht mit

»deliberate speed«128, sondern im Augenblick der Ergriffenheit agieren und

für politische Debatten nicht offen sind. Dass sie nicht verhandlungsbereit

sind, bedeutet aber für Arendt nicht, dass sie irrational oder gar politisch

zu vermeiden wären. »[…] there are situations, in which [they are] the only

appropriate remedy«129. Da in der Wut zum Ausdruck kommt, dass die Zu-

stände in der Welt erlitten, bewertet und als unerträglich beurteilt wurden,

würde eben das Ausbleiben dieser Emotion mit Entmenschlichung gleichbe-

deutend sein.130 Von einer politischen Warte aus betrachtet ist Wut mehr als

»merely emotional«131. Indem sie die erpresserischen Zustände benennt, sich

gegen sie aufbäumt und sie zu transformieren bereit ist, trägt sie zurWieder-

herstellung des politischen Raumes bei. »Rage« ist wirklichkeitsstiftend – sie

artikuliert den Ist-Zustand und macht ihn damit zum Teil des Miteinanders.

Erst, wenn die Ungerechtigkeit wahrgenommen wird, kann eine gerechtere

Welt entstehen.

Emotionale Phänomene, die aus der Berührbarkeit des Menschen resul-

tieren, sind für das Politische in zweifacher Hinsicht unentbehrlich. Erstens

als menschliche Grunderfahrungen, die durch ihre Transformation belastba-

re Prinzipien einer politischen Gemeinschaft etablieren. Zweitens als sensi-

bilisierende Momente des politischen Raumes, die den Einbruch des Neuen

ermöglichen und somit vorbeugen, dass das Politische seine Fragilität, Offen-

heit und Berührbarkeit verliert. Gleichzeitig bietet der politische Raum einen

sicheren Ort für die Thematisierung und für die politische Integration von

Betroffenheitserfahrungen.

Arendt unterscheidet Gefühle (Rousseau) und Leidenschaften (pathos). Die

kategorische Unterscheidung legt sie darin fest, inwiefern diese emotiona-

len Phänomene dialogisch sind, ob sie auf ein Außen verweisen bzw. mit

ihm in Verbindung treten. Vor diesem Hintergrund übt Arendt an der Rous-

seau’schen Emotionalität Kritik aus. Sie sei eine künstliche, durch Isolati-

on und Repetition erzeugte Konstruktion eines Subjekts, das sich von der

Welt zurückzieht, sich von ihrer Unberechenbarkeit und vor seiner eigenen

Berührbarkeit schützen will. Im Gegensatz dazu versteht Arendt pathos als

grundsätzliche Interaktionsformmit derWelt, die immens zumErkennen der

Wirklichkeit und der gesellschaftlichen Tatsachen beiträgt. Ich interpretiere

Arendts implizite Affekttheorie im Hinblick auf das Politische so, dass emo-

tionale Phänomene durch Transformation (d.h. durch Verdinglichung und

Verallgemeinerung als Artikulation bzw. Pluralisierung) zum Initiationsmo-

ment politischer Werte werden. Dafür lege ich eine Lesart des Politischen

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Berührbarkeit als conditio humana

vor, in der das Politische ein prinzipiell offener, veränderbarer und berühr-

barer Raum des menschlichen Miteinanders ist, mit dem Ziel der »Weltwah-

rung«132.

Im Folgenden möchte ich zeigen, dass Arendt nicht nur zwischen Gefühl

und Leidenschaft unterscheidet, sondern auch diverse emotionale Phänome-

ne in ihrem Werk bespricht. Dabei ist die Analyseoptik nicht dadurch be-

stimmt, ob bestimmte Gefühle ›gut‹ (z.B. Liebe) oder ›schlecht‹ (z.B. Hass)

sind, sondern ob sie die Welt für den Menschen öffnen oder sie vor ihm ver-

schließen. Da die Grundcharakteristik des Politischen diesen Bereich als ei-

nen weltoffenen und wirklichkeitsstiftenden bestimmt, müssen emotionale

Phänomene ähnlich wirken, um für das Politische von Bedeutung zu sein.

2.3 Erlösung aus der Isolation durch Liebe

Dass Arendts Denken eine Affinität zu emotionalen Phänomenen hatte, verrät

schon ihre Dissertation. In dieser widmete die junge Studentin ihre Aufmerk-

samkeit dem Liebeskonzept des Kirchenvaters Augustin. In der folgenden

Analyse von Arendts Frühwerk decke ich erstens die Ursprünge ihrer späteren

politischen Fragestellungen auf. Zweitens vertiefe ich die oben aufgestellte

These, wonach emotionale Phänomene in unterschiedlichen Modi funktio-

nieren können und dieser Modus für ihre politische Relevanz entscheidend

ist, durch ihre systematische Untersuchung. Indem ich die Funktionsweise

und Wirkung von emotionalen Phänomenen in Arendts Schriften (u.a. Lie-

be als cupiditas, caritas und als amor mundi, Angst, Schmerz, Vergeben u.v.m.)

herausarbeite, wird deutlich, dass ihnen sowohl weltvernichtende als auch

weltkonstituierende Potenziale inhärent sind.

2.3.1 Entstehungsgeschichte

Hannah Arendt reichte ihre Dissertation mit dem Titel Der Liebesbegriff bei Au-

gustin. Versuch einer philosophischen Interpretation an der Universität Heidelberg

1928 ein. Die Arbeit erschien als Buch 1929 und blieb auf Deutsch bis 2003

ohne weitere Veröffentlichung. Erst im November 2018 erschien die erste kri-

tische Ausgabe des Werkes, unter der Edition von Frauke A. Kurbacher.133

Jedoch existiert Arendts Dissertation auch in einer englischen Fassung, die

deutlich früher als die deutsche Neuauflage, schon 1996, erschien. Diese als

Interpretationsgrundlage für meine Analyse zu verwenden, ist nicht nur dar-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 53

in begründet, dass editorische Entscheidungen die Lesbarkeit des Textes im-

mens erleichtern, sondern auch darin, dass die englische Fassung die letzte,

von Arendt bearbeitete Version ihrer Dissertation ist.

Arendt widmete sich ihrer frühen Schrift in den 1960er Jahren als Vorbe-

reitung einer englischsprachigen Veröffentlichung.134 Im Laufe der 1962 an-

gefangenen, aber schließlich nie erfolgten Publikation überarbeitete sie den

Originaltext. Maßgeblich für Arendts editorische Arbeit war die Erweiterung

der ursprünglichen Dissertation, ohne ihre These grundsätzlich zu verän-

dern.135 Die erste Fassung wurde nicht von Arendt, sondern von E. B. Ashton

(Ernst Basch) übersetzt.Später revidierte Arendt Ashtons Übersetzung und

tippte sie auf Englisch selbst ab. Schließlich fügte sie der so entstandenen

Version handschriftlich weitere Anmerkungen hinzu. Dass der Text als Buch

letztendlich doch nicht erschien, ist der Tatsache geschuldet, dass die Jahre

nach dem Eichmann-Buch136 Arendt sehr beanspruchten und keine Zeit für

die Fertigstellung des begonnenen Projekts blieb. Doch ist die englische Fas-

sung jene, die Arendts Gedanken bezüglich des Dissertationsthemas in jüngs-

ter Form wiedergibt. Deshalb werde ich mich als Zitationsgrundlage auf Love

and Saint Augustine beziehen.

2.3.2 Thematik der Dissertation

In Ihrer Dissertation sucht Arendt die Antwort auf die Frage, was Augustin

unter Nächstenliebe verstanden und, wie er diese konzipiert habe. Da die Lie-

be zum Mitmenschen in diesem Kontext stark mit der Liebe zu Gott und der

aus dieser Verbindung resultierenden neuen Form der Selbstliebe verbunden

ist, untersucht Arendt jede dieser unterschiedlichen Liebesformen. Augustin

bezeichnet sie mit drei Begriffen. »Augustine generally, but not consistently,

uses amor to designate desire and craving (that is, for love in its largest, least

specific sense); dilectio to designate the love of self and neighbor; and caritas

to designate the love of God and the ›highest good‹.«137

Im Laufe ihrer Ausführungen arbeitet Arendt heraus, wie die Nächsten-

liebe (dilectio) der Liebe zu Gott (caritas) entspringt und von dieser bestimmt

wird. Der Weg zu caritas führt aber durch die selbstverleugnende Liebe des

Ichs, wodurch Arendt zu Recht die Frage stellt: Wie kann jemand, der sich

selbst negiert, seinen Nächsten lieben?138 Wo ist die Verbindung zwischen

dem Ich und dem Du, wenn die Stelle des Ichs durch die rechte Gottesliebe

ausgehöhlt wurde?

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Berührbarkeit als conditio humana

Gerahmt werden die Arendt’schen Überlegungen zur Interpersonali-

tät von den Augustin’schen Gedanken über die Genealogie des Menschen.

»[…] the being of man is understood as derived from a twofold source«139,

interpretiert Arendt Augustin. Einerseits wird der Mensch als Individuum

verstanden, als Einzelner, der durch Geburt in die Welt kommt, in die er

aus Gottes Willen, als seine Kreatur, gesetzt wurde.140 Gebürtigkeit und

Kreatürlichkeit werden gleichgesetzt. Andererseits gehört der Mensch durch

Generationsabfolge zur Menschheit,141 ist intrinsisch von dieser Zugehörig-

keit bestimmt. Die Abstammung von Adam determiniert die Generationen

als sündhaft, d.h. diese ursprüngliche Zugehörigkeit ist per se problematisch.

Gleichzeitig ist diese gemeinsame Zugehörigkeit diejenige, die es überhaupt

erst ermöglicht, dass Menschen miteinander in Kontakt kommen,142 dass

das Ich auf einen Nächsten trifft.

Da aber die Erlösung aus der Sündhaftigkeit – verstanden als die immer

scheiternde Bemühung, Glückseligkeit in dieser Welt zu finden – nur in der

individuellen und isolierten Begegnung mit Gott stattfinden kann und kein

Kollektivakt ist, verändert sich die Verbindung zum Mitmenschen. Wie ein

zwischenmenschliches Verhältnis doch noch stattfinden kann, ist die Frage,

der Arendt in ihrer Dissertation nachgeht.

Die Rezeption von Arendts Dissertation bemängelte,was auch später Ziel-

scheibe permanenter Kritik war: Arendts sehr eigenwilliger Umgang mit ih-

ren Quellen, ihre unorthodoxe, teilweise nicht wirklich nachvollziehbare In-

terpretation,143 die Tatsache, dass sie relevante Aspekte (z.B. den theologi-

schen Kontext) der Augustin’schen Überlegungen ignorierte. DesWeiteren ist

es beinahe unmöglich zu unterscheiden,was Arendt selbst behauptet undwas

sie von Augustin übernahm, weil sie keinen Konjunktiv benutzt und nur in

Ausnahmefällen ganze Sätze als Zitate markiert. Diese zeit ihres Lebens kon-

sequent verwendete Argumentationsweise legt aber nahe, dass es ihr eben

nicht um den Ursprung der Gedanken und deren philosophiegeschichtlichen

Kontext ging, sondern um den Prozess des denkenden Verstehens selbst.144

Verbindungen, Zusammenhänge und Bedeutungen tun sich auf, die nicht ex-

plizit in der Quelle zu finden sind. »As such, the dissertation is far more rev-

elatory about Arendt herself and the early directions in her thinking than it

is as a piece of scholarship on Augustine of Hippo.«145

Da Arendts Dissertation bereits wichtige Grundmotive ihres später ent-

wickelten politischen Denkens beinhaltet, untersuche ich diese Frühschrift

weder aus philologischer Perspektive noch bewerte ich Arendts Augustin-

Interpretation. Love and Saint Augustine lese und interpretiere ich in Hinblick

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 55

auf Arendts politische Schriften. Meine Leitfrage lautet: Welche Aussagen

trifft ihre Dissertation über die Rolle der Berührbarkeit im menschlichen

Zusammenleben? Diese Fragestellung bietet erhellende Einsichten darüber,

warum Arendt Weltverlust als Ursprung aller gesellschaftlichen Probleme

betrachtet und wieso sie zwischenmenschliche Interdependenz als anthro-

pologische und politische Ausgangssituation setzt.

2.3.3 Isolation – Begehren – Glückseligkeit und Verlustangst

Arendt übernimmt Augustins ontologische Bestimmung des Menschen ohne

Vorbehalte und setzt diese auch in ihren späteren, explizit politischen Schrif-

ten voraus. Der Mensch ist ein isoliertes Wesen, getrennt von anderen Lebe-

wesen und von der Welt.146 Diese Isoliertheit wird dadurch verursacht, dass

der Mensch der Welt nicht selbstverständlich zugehörig ist. »Originally, he is

not part of the world«147. Als von außen Kommender lebt er in der Welt in

»fundamental isolation«148. Dieses ontologische Isoliertsein ist für den Men-

schen unerträglich149 und dessen Aufhebung ist die Voraussetzung dafür, dass

er Glück erfahren kann. »[…] happiness […] is the reversal of isolation«150. Das

Getrenntsein kann nur durch den Besitz eines externen Gegenstandes auf-

gehoben werden, den der Mensch als sein bonum, d.h. als das für ihn Gute

erkennt.151 Das Nicht-Mehr-Getrenntsein ist daher keine bloße Weltzugehö-

rigkeit, sondern das Besitzen des bonum. »Happiness is only achieved when

the beloved becomes a permanently inherent element of one’s own being.«152

Durch Begehren (appetitus) versucht der Mensch der Isolation ein Ende

zu setzen. Das Begehren soll die ontologische Trennung zwischen dem Be-

gehrenden und dem Begehrten überbrücken. Das Begehren erfüllt mehrere

Funktionen. Erstens ist es die treibende Kraft der Suche nach dem bonum,

zweitens ist es die Verbindung zwischen dem begehrenden Menschen und

dem Objekt seines Begehrens, drittens ist das Begehren die transformieren-

de Kraft, die das begehrte Objekt ins Geliebte und den begehrenden Men-

schen in den Liebenden verwandelt und so eine Zusammengehörigkeit stiftet.

»Desire mediates between subject and object, and it annihilates the distance

between them by transforming the subject into a lover and the object into the

beloved.«153 Liebe wird somit zur Ausdrucksform der Bemühung, das eigene

bonum zu erreichen. »[…] love is a kind of craving […] Craving, or love, is a

human being’s possibility of gaining possession of the good that will make

him happy […].«154

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Berührbarkeit als conditio humana

Dauerhaftes und gesichertes Glück wird ausschließlich dann erlebt, wenn

die Kluft zwischen Begehrender und Begehrtem endgültig geschlossen wur-

de.155 Das aber ist aus zwei Gründen nicht möglich. Erstens kann der Mensch

das Objekt bzw. die Objekte seiner Liebe nicht in einer Weise einverleiben,

die das Getrenntsein für immer aufheben würde. Denn erst eine solche Un-

verlierbarkeit würde die absolute Sicherheit des Besitzes, »being sure of not

losing it«156 garantieren und immerwährende Glückseligkeit bewirken. Wäh-

rend das Besitzen des Objekts der Liebe Glück bedeutet, ist der ständig dro-

hende Verlust desgleichen das, was Traurigkeit verursacht. Allerdings – rezi-

piert Arendt Augustin – steht der Glückseligkeit des Habens nicht die Trau-

rigkeit über das Verloren-Haben gegenüber, sondern die andauernde Angst,

dass dieser Verlust eintreten könnte. »It is not the lack of possessing but the

safety of possession that is at stake.«157 Begehren und Liebe werden immer

von der Verlustangst begleitet. Das ist eine der Ursachen, welche die endgül-

tige Überwindung der Trennung zwischen dem Menschen und dem Außen

verunmöglicht.

Zweitens liegt die Unmöglichkeit der absoluten Sicherheit in der Seins-

weise des Menschen, nämlich in der Tatsache seiner Mortalität. Nicht die Un-

beständigkeit der begehrten Objekte verursacht die Sehnsucht nach dem un-

verlierbaren Besitz, sondern das sterbliche und flüchtige menschliche Wesen

selbst. »This enormous importance of security […] is due to the condition of

man and not the objects he desires.«158 Ein sterbliches Wesen kann nichts

für immer behalten. In jedem Begehren, in jeder Liebe drückt sich daher

der Wunsch danach aus, die Mortalität zu überwinden und damit die Ver-

lustangst mit »the calm quietude«159 des sicheren Habens zu ersetzen. »Thus,

the good love craves is life, and the evil fear shuns is death. The happy life is

the life we cannot lose. Life on earth is a living death.«160

Die Kluft zwischen dem Liebenden und demGeliebten kann aufgrund des

Todes nie endgültig geschlossenwerden.DerMensch bemüht sich aber unun-

terbrochen um die Aufhebung seiner Isoliertheit. Sein Begehren ist zwar zum

Scheitern verurteilt, doch kennt er keinen anderenWeg aus demGetrenntsein

heraus. Er ist durch sein alternativloses Begehren um einen unverlierbaren

Besitz bemüht und in letzter Konsequenz von dieser Suche versklavt.161 We-

der kann er die Objekte seines Begehrens besitzen, noch kann er sich von der

Außenwelt und somit von der begehrenden Liebe unabhängig machen und

nicht mehr begehren. »For the extent that we are alive and active (and desire

is a form of action), we necessarily are involved in things outside ourselves

and cannot be free.«162

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 57

Freiheit wäre in diesem Kontext eine Unabhängigkeit vom Außen.163 Eine

solche Unabhängigkeit würde auch Angstlosigkeit mit sich ziehen. Ohne Ab-

hängigkeit vom Begehrten hat man auch keine Angst vor seinem Verlust. Ein

sterbliches Wesen aber, das prinzipiell vom Leben – als von einem nicht in

seiner Macht liegenden äußeren bonum – abhängig ist,164 kann diese Freiheit

nie erreichen. Der Mensch besitzt sein eigenes Leben nicht165 und aus diesem

prinzipiellen Mangel folgen alle weiteren Abhängigkeiten. Der Augustin’sche-

Arendt’sche Mensch ist daher nicht nur als isoliert konzipiert, sondern auch

als nicht selbstgenügsam, bedürftig und auf das Außen angewiesen. »[…]man

is not independent and self-sufficient. His original isolation from his own

good testifies to his dependence.«166 Diese ursprüngliche, aus der Isolation

resultierende Abhängigkeit wird im Begehren weiter verstärkt, da das begeh-

rende Lieben bedeutet, dass man zusätzlich zur ontologischen Abhängigkeit

auch noch von einem bestimmten Liebesobjekt abhängig ist.167 Das Begeh-

ren des Liebesobjektes bedeutet eine Zunahme an Abhängigkeit und an Ver-

lustangst, schließlich an Unfreiheit. »[…] freedom is essentially freedom from

fear. No one who depends upon what is outside himself can be fearless.«168

Zusätzlich zu der Abhängigkeit von der Außenwelt verstärken die Unbe-

rechenbarkeit und Unvorhersehbarkeit des Kommenden noch mehr die Un-

freiheit des Menschen. Sowohl Begehren als auch Verlustangst überschreiten

denHorizont der Gegenwart und beziehen sich auf eine unbekannte Zukunft.

»Thus, the future in which man lives is always the expected future, fully de-

termined by his present longings or fears.«169

Sicherheit des Besitzes und die damit eintretende Freiheit könnte es nur

geben, wenn auf die Gegenwart keine Zukunft mehr folgen würde, wenn sich

die Gegenwart unendlich ausdehnen und zur Ewigkeit werden würde, in der

es keine Veränderung mehr gäbe. »This present without a future […] is eterni-

ty […] is freedom from fear. Such fearlessness exists only in the complete calm

that can no longer be shaken by events expected of the future.«170 Solange es

aber eine unbekannte Zukunft gibt, ist die Gegenwart von einer Selbstverges-

senheit bestimmt – der Mensch verliert sich an eine verlangte oder befürch-

tete Zukunft.171 Das Begehren findet zwar im Jetzt statt, aber es richtet sich

auf die Zukunft. So zerstört es die Gegenwart. »Constantly bound by craving

and fear to a future full of uncertainties, we strip each present moment of

its calm, its intrinsic import, which we are unable to enjoy. And so the future

destroys the present.«172

Weder die Objekte des Begehrens noch die Zukunft bieten eine mögli-

che Aufhebung der prinzipiellen Isoliertheit und Abhängigkeit desMenschen.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Berührbarkeit als conditio humana

Den einzigen Ausweg aus der Versklavung bietet die alternativeWahl des Lie-

besobjekts: eines, das nicht den Konditionen des menschlichen Seins unter-

liegt. »The right love consists in the right object. […] Hence, Augustine warns,

›Love, but be careful what you love‹.«173

2.3.4 Auswege aus der Isolation: cupiditas und caritas

Das Begehren, d.h. die liebende Bindung an ein Außen, ist der natürliche

Versuch des Menschen, seine Isolation aufzuheben. Seine Abhängigkeit und

fehlende Selbstgenügsamkeit wird er auf diesem Wege zwar nur verstärken,

aber das ist ihm nicht von Anfang an bewusst. Die Liebe birgt das Verspre-

chen, beim begehrten Objekt das Ende der Isolation und damit einhergehend

Glückseligkeit zu finden. »[Man] is driven to break out of his isolation by me-

ans of love«174.

Liebe, die sich auf Gegenstände dieser Welt richtet, kann das Getrennt-

sein unmöglich überwinden, weil die menschliche Mortalität das letzte Wort

hat und Isolation und Verlust endgültig macht. »This love has the wrong ob-

ject, one that continually disappoints its craving.«175 Im Gegensatz zu dieser

falschen Liebe führt Augustin die Möglichkeit einer richtigen, zielführenden

Liebe ein. Dieses richtet sich auf das summum bonum, d.h. das höchste Gut,

auf die Ewigkeit.176

»The right love consists in the right object. […] Augustine’s term for this

wrong, mundane love that clings to, and thus at the same time constitutes,

the world is cupiditas. In contrast, the right love seeks eternity and the

absolute future. Augustine calls this right love caritas; the ›root of all evil is

cupiditas, the root of all good is caritas‹.«177

Zwar sind sowohl cupiditas als auch caritas ihrer Struktur nach gleich, nämlich

Liebesmodi des Begehrens, doch bieten sie dem menschlichen Sein unter-

schiedliche Perspektiven an. In caritasbezieht sich derMensch auf ein zukünf-

tiges ewiges Sein undwill dieses durch die Transformation seines Selbst errei-

chen.178 Indem er sich durch caritas in einen ewig Seienden umwandelt, über-

windet er den Verlust, der mit dem Tod unumgänglich einherginge. Durch cu-

piditas aber verliert sich der Mensch an seine Vergänglichkeit, an die Objekte

seiner Liebe, von denen er spätestens durch seinen Tod wieder getrennt wird.

Cupiditas ist von einem »deep dissatisfaction«179 begleitet, weil sein Ziel – das

stabile Glücklichsein durch den Besitz des geliebten Objekts – unerreichbar

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 59

ist. »Love that desires a wordly object, be it a thing or a person, is constantly

frustrated in its very quest for happiness.«180

Da der Mensch weder selbstgenügsam noch allmächtig ist, sind die ge-

liebten Dinge schon zu seinen Lebzeiten außerhalb seiner Kontrolle.181 Die

immerwährende Verlustangst dominiert ihn und macht ihn unfrei. Deshalb

ist es laut Arendt nicht caritas, was Augustin der cupiditas entgegensetzt, son-

dern die Freiheit.182 Die grundlegende Verbindung zur Welt ist also in der

cupiditas-Liebe die unfreie Angst. Angst davor, das nicht zu bekommen, was

die eigene Isolation aufheben könnte bzw. Angst davor, das geliebte Objekt

wieder zu verlieren. »The tie to the world, which is actualized in cupiditas,

must be cut because it is governed by fear.«183

Cupiditas führt zur Zerstreuung des Selbst. Das Ich, das sich, um aus der

Isolation seiner Mortalität gerettet zu werden, an diverse Dinge bindet, ver-

gisst sich selbst in der Spirale von Angst und Begehren. »I lose the unity that

holds me together by virtue of which I can say ›I am‹.«184 Der Vorteil dieser

Zerstreuung ist allerdings, dass sie mit der Selbstvergessenheit einhergehend

auch von der Angst befreit. »Since dispersion brings about loss of self, it has

the great advantage of distracting from fear, except that this loss of fear is

identical with loss of self.«185 Das grundlegende Problem mit cupiditas ist in

dieser Hinsicht keinMoralisches (z.B. dieWahl der Objekte, der fehlende Got-

tesbezug), sondern dass der Mensch sich selbst vergisst und schließlich in der

Zerstreuung gänzlich verlorengeht. Arendt zitiert Augustin: »[man] does not

stay in himself but […] has gone out of himself as well.«186

Worin liegt aber der Unterschied zu caritas, wenn caritas auch nur eine

Form des Begehrens ist? Das summum bonum ist ein Gutes, das außerhalb des

Menschen liegt und für seine Glückseligkeit notwendig ist. »In this conceptu-

al context, caritas, like any love, must be understood as craving and is distin-

guished from cupiditas by its object alone.«187 Der gegenwärtige Zustand des

Menschen wird ebenso wie im Fall von cupiditas abgewertet – das Gute, was

glücklich macht, liegt außerhalb und ist zukünftig zu erreichen. Demnach

gibt es den erwünschten Zustand des Menschen nur im Kommenden, nicht

aber in der Gegenwart.

Allerdings verändert sich die Zeitlichkeit im Fall von caritas. Da die Er-

füllung, die Aufhebung der Isolation, in einer absoluten Zukunft stattfindet,

die als Realität des Gläubigen im Jetzt antizipiert wird, wandelt sich die Ge-

genwart schon hier auf Erden in die erhoffte Ewigkeit um. »If the present

is altogether filled with desire for the future, man can anticipate a timeless

present […]«188. Zwischen dieser Ewigkeit, die Gott selbst ist, und dem ge-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Berührbarkeit als conditio humana

genwärtigen Menschen vermittelt caritas ebenso, wie cupiditas zwischen dem

Menschen und der Welt vermittelt. Das Begehren ist der Vermittler zwischen

Begehrendem und Begehrten, da der Mensch in seinem ursprünglichen Zu-

stand weder mit Gott noch mit dieser Welt in Verbindung steht. »All [caritas]

does ismediate. It is nomanifestation of an original interconnectedness of ei-

ther man and God or man and world.«189 Die Vermittlung richtet sich immer

auf ein Außerhalb, um das sich der Mensch bemüht. Durch seine Bewegung

auf das begehrte Objekt zu – ob Gott oder Welt – überschreitet und vergisst

er sich selbst.190 Gott und das ewige Leben liegen in dieser Struktur genau-

so außerhalb des Menschen wie ein weltliches Objekt. Der ausschlaggebende

Unterschied ist aber, dass das in »caritas« Begehrte selbst ewig ist, d.h. nicht

zu verlieren oder zu verfehlen. Die Verlustangst wird folglich obsolet, »a pro-

visional sort of eternity comes about to manifest itself in this life as absolute

fearlessness.«191

Caritas behebt somit zwei prinzipielle Probleme. Einerseits überwindet

das Konzept des ewigen Lebens (zu erreichen durch caritas) den eigenen Tod.

»Death has died.«192 Wenn es aber keinen Tod mehr gibt, gibt es auch kei-

nen Verlust mehr. Gibt es keinen Verlust mehr, hört die Angst endgültig auf,

weil es nichts mehr gibt, um dessen Verlust man Angst haben müsste. Durch

caritas bleibt das Leben dem Menschen erhalten. Arendt setzt dem ständigen

Begehren die Freiheit entgegen, die in der Angstlosigkeit besteht. Frei zu sein

bedeutet, keine Angst vor dem Verlust zu haben. Caritas, die durch die Aus-

löschung des Todes auch die Verlustangst vernichtet, lässt den Menschen an

dieser Freiheit schon im Diesseits teilhaben. Auch wenn das ewige Leben ein

erst kommendes Leben ist, ist es ein Nicht-Verlierbares. »The sign of caritas

on earth is fearlessness, whereas the curse of cupiditas is fear – fear of not

obtaining what is desired and fear of losing it once it is obtained.«193

Das zweite Problem, für das caritas die Lösung bietet, ist die fehlende

Selbstgenügsamkeit und die enorme Abhängigkeit des Menschen. In der Lie-

be zu Gott erlangt derMensch sein ewiges Sein,welches sein eigentliches Sein

ist. Dieses ewige Leben ist weder bedürftig noch verletzbar noch von vergäng-

lichen Dingen abhängig. Es ist frei und autark. Indem der Mensch sich durch

caritas auf dieses ewige Leben bezieht und die ewige Version seines selbst be-

gehrt,194 hat er die Unabhängigkeit und Selbstgenügsamkeit erreicht. Indem

er im Jetzt sein ewiges Sein antizipiert, ist er von der Gegenwart unabhängig

geworden.

Caritasmacht den Menschen frei, während ihn cupiditas an die Welt und

an ihre angsteinflößende Vergänglichkeit ausliefert. Allerdings wird in der

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 61

Weise des Begehrens und des Liebens ein markanter Unterschied deutlich.

Während cupiditas die Dinge dieser Welt selbst, in ihrer Originalität und Ein-

maligkeit, begehrt,195 unterwandert caritas durch ihre Zukunftsgerichtetheit

das gegenwärtige Verhältnis zu dieser Welt. Dadurch verändern sich alle in-

nerweltlichen Beziehungen des Ichs: zu sich selbst, zu Gott, zum Nächsten

und zurWelt. Die Grundstruktur der neuen Beziehungen besteht laut Augus-

tin nicht im Genuss oder in der Freude (frui), sondern in ihrer Nützlichkeit

(uti)196 für das summum bonum.

2.3.5 Ich-Selbst

Alles Begehren resultiert aus Selbstliebe. Denn diese Liebe des eigenen Selbst

ist dieMotivation für die Suche nach dem eigenen bonum.DerMenschwill aus

Selbstliebe das haben, was ihn glücklich macht, er begehrt das für ihn selbst

Gute.197Wie oben dargestellt, führt dieses Begehren entweder als cupiditas zur

Bemühung umweltlicheDinge oder als caritas zuGott und demewigen Leben.

Cupiditas hängt sich an immer neue Liebesobjekte, die demMenschen nie die

erhoffte Ruhe und Sicherheit geben können. So zerstreut sich der Mensch

in seinem Begehren. »I thereby become dispersed in the manifoldness of the

world and lost in the unending multiplicity of mundane data.«198

Das eigentliche Problem dieser Zerstreuung ist nicht, dass sie vergäng-

liche Genüsse und augenblickliche Befriedigung jagt. Arendts Bewertung –

in Anlehnung an Augustin – entspringt der Tatsache, dass das Ich durch die

Zerstreuung sich selbst vergisst. Die Selbstvergessenheit ist jedem Begehren

inne. Der Unterschied zwischen cupiditas und caritas liegt aber darin, dass

sich der Mensch durch cupiditas nicht nur vergisst, sondern auch verliert. »In

this search man must ›forget‹ his self over the good he desires, and he runs

the risk of losing himself altogether if he forgets himself over the goods of

the world.«199 Cupiditas führt durch Zerstreuung und Selbstvergessenheit bis

in den Selbstverlust, während caritas den Menschen durch das Begehren des

summum bonum zu seinem unsterblichen Sein verhilft.

Der Weg zum summum bonum beginnt mit dem Rückzug aus der Zer-

streuung »into some inner region«200. Da aber der Augustin’sche-Arendt’sche

Mensch nicht selbstgenügsam und unabhängig ist, findet er in seinem Inne-

ren nicht die ersehnte Ruhe. Je mehr er sich zurückzieht, desto größer wird

das Rätsel seines Seins, »he first discovers that he is doomed to die and that he

is changeable«201. Arendt zitiert Augustins Erkenntnis: »I have become a ques-

tion tomyself« undmacht damit deutlich, dass die Erlösung aus der Zerstreu-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Berührbarkeit als conditio humana

ung und aus der Selbstvergessenheit nicht in der simplen Absage zur Welt zu

finden ist. Als Augustin für sich selbst zur Frage wurde, die er nicht beant-

worten konnte, wandte er sich an Gott und erwartete die Antwort von ihm.

Dieses biografische Datum des Kirchenvaters wird in Arendts Interpretati-

on generalisierend als die Zusammenführung von Ich-Suche und Gott-Suche

artikuliert: »Self-discovery and discovery of God coincide«202.

Begehren verwandelt immer den Begehrenden. Einerseits wird er zum

Liebenden und das Objekt seines Begehrens zum Geliebten. Andererseits

überschreitet er sich selbst, geht aus sich heraus und vergisst sich. Er liebt

und wünscht bei dem begehrten Objekt zu sein. »This ›transit‹ indicates the

moment when the lover no longer loves with reference to himself, when his

whole existence has become ›loving‹. In a similar way, caritas, the craving

love of God, achieves the ›transit‹ to the future eternity.«203 Der Übergang

von sich zu dem Geliebten bewirkt eine Transformation der menschlichen

Natur.204 »This love [caritas] does not seek to depend on its object but really

transforms the lover.«205

Wie geht diese Transformation vonstatten? Die Logik, die Arendt rekon-

struiert, ist folgende: Im Begehren will der Mensch das für ihn absolut Gute

erreichen, nämlich den Tod überwinden und ein Leben erlangen, das vom

Verlust nicht mehr bedroht ist. Das Liebesobjekt von caritas, d.h. Gott selbst,

»is nothing but themanifestation of this ›good‹.«206 Caritas verändert die Zeit-

lichkeit des menschlichen Seins radikal. Der Fokus verlegt sich in die Ewig-

keit. Das Gute ist in der Zukunft zu finden, das eigentliche Sein desMenschen

wird sich erst dort verwirklichen. ImHinblick darauf wird alles Gegenwärtige

radikal abgewertet. »By anticipating eternity (the absolute future) man de-

sires his own future self and denies the I-myself he finds in earthly reality.«207

Durch caritas erlangt der Mensch die Einsicht, dass ihm das gegenwärtige Le-

ben unmöglich das Glück geben kann, nach dem er sich sehnt. Somit verliert

das Leben im Diesseits an »meaningfulness and weight«208.

Der Rückzug ins Innere wird durch caritas zur Ewigkeit hin geöffnet. Der

Mensch wendet der Welt den Rücken zu, findet in seinem Inneren keine Ant-

worten auf seine Fragen und kehrt deshalb zu Gott zurück. Es ist ein Zu-

rückkehren, weil er sich durch caritas als Gottes Kreatur erkennt, als von ihm

kommend. Sein gegenwärtiges Sein wird dadurch zu einer unbedeutenden

Zwischenstation in der Geschichte seines ewigen Seins bei Gott. »The concre-

te course of life is no longer important.«209

Diese Erkenntnis und die Transformation des gegenwärtigen Menschen

gehen mit einer Selbstverleugnung einher. Das aktuelle Selbst muss als unei-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 63

gentliches Selbst zurückgewiesen werden, damit das wahre, ewige Ich gefun-

den und schon im Hier und Jetzt antizipiert werden kann. »This self-denial

can only be achieved in caritas, because nothing else provides a reason for the

sacrifice. Only through love can man renounce his own will«210.

Selbstverleugnung für die antizipierte Verwirklichung des ewigen Selbst

bedeutet aber den totalen Rückzug aus dieserWelt.Das Ichwirdmit all seinen

Verbindungen, Vorlieben und individuellen Eigenschaften negiert.211 Durch

die Liebe zu Gott wird die Individualisation rückgängig gemacht. DerMensch

ist nun »an explicit assimilation to God«212. »Now he loves and hates as God

does.«213

Caritas verändert also das Verhältnis vom Ich zu sich selbst in folgen-

der Weise: Sie ist genauso ein Begehren, wie cupiditas es ist, und aus diesem

Grund führt sie auch in die Selbstvergessenheit. Das Begehren konkretisiert

sich im Wunsch, bei Gott und in der Ewigkeit zu sein. In dieser Ewigkeit

meint caritas das eigentliche, weil ewige und unsterbliche, Sein des Menschen

gefunden zu haben. Somit mündet caritas nicht im Selbstverlust, sondern

führt zum Finden des eigentlichen Ichs. Dieses ist Gottes Kreatur, ein ewiges

Wesen. Um sich in dieses unsterbliche Ich zu transformieren, muss das irdi-

sche Ich ausgelöscht werden,weil alles,was es imDiesseits ist (Eigenschaften,

Vorlieben, seine Individualität), der Sterblichkeit unterliegt. Selbstverleug-

nung und Selbstauslöschung sind die Opfer, die die Liebe zu Gott verlangt,

um ein Leben ohne Tod zu besitzen. Was auf diesem Wege verleugnet und

ausgemerzt wird, ist die weltliche Individualität des Menschen. Durch caritas

wird er nicht einfach zum ›besserenMenschen‹, zu jemandem, der weltlichen

Freuden den Rücken kehrt. Indem er liebt und hasst wie Gott, wird er wie

Gott. Er betrachtet sich selbst aus Gottes Perspektive und als seine Kreatur.

In cupiditas flieht das Ich vor sich selbst, weil es permanent unter Ver-

lustangst leidet. Das Ich vergisst sich im Begehren. In den Augenblicken des

Habens erlebt es sich als eins mit der Welt, wodurch seine Isolation für den

Moment aufgehobenwird.Da aber sein Besitz nicht sicher ist, kehrt die Angst

wieder und treibt das Ich im Modus der Selbstvergessenheit zu weiteren Ob-

jekten des Begehrens, bis es sich gänzlich an die Welt verliert. Er lebt nun

in der Zerstreuung bis hin zur Selbstvergessenheit und ist nicht mehr fähig,

Ich zu sagen. In Arendts Augustin-Lektüre ist dieses das natürliche Verhältnis

des Ichs zu sich selbst.

Caritas verändert dieses Verhältnis radikal. Indem der Mensch seine Zer-

streuung reflektiert und sich durch den Rückzug zu finden versucht, trifft er

auf Gott. In Gott findet er jenes summum bonum, wonach er schon immer auf

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Berührbarkeit als conditio humana

der Suche war, die furchtlose, sichere Ewigkeit als Überwindung des Todes.

Da er in dieser Perspektivenverschiebung vom Diesseits zum Jenseits seine

Mangelhaftigkeit erkennt, verwirft das Ich sein diesseitiges Sein, seine In-

dividualität. Wenn cupiditas den Menschen bestimmt, liebt er sich selbst in

seinem gegenwärtigen Zustand nicht mehr, weil er das Selbst begehrt, das

ewig ist und als Gottes Kreatur lebt. Das, was er bisher geliebt hat – das welt-

liche Selbst, aber auch die diesseitigen Bindungen – verwirft er, weil es sich

als wertlos entlarvt. Das Ich verleugnet das Selbst, das es auf der Erde ist, und

liebt das Selbst, das es in der Ewigkeit sein wird. »Since man is both ›from

God‹ and ›to God‹, he grasps his own being in God’s presence.«214

2.3.6 Ich-Gott

Gott zu finden und zu lieben heißt, sich aus dieser Welt zurückzuziehen und

dem Diesseits nicht mehr zugehörig zu sein. Aber wieso bedeutet, Gott zu

finden, gleichzeitig auch, dass das Selbst gefunden wird?215

Das menschliche Leben wird vom Begehren nach etwas Unveränderli-

chem und somit Sicherem und Verlässlichem bestimmt. Diese Unveränder-

barkeit findet der Mensch weder in der Welt noch in sich selbst. Er ist der

Veränderung unterworfen (mutabilis) und verändert sich mit jeder Sekunde

seines Lebens bis hin zum Tod.216 Ihmmangelt es an Sein, an einem Sein das

ewig ist, d.h. an der Essenz des Seins. Da Gott eben diese Essenz ist, findet

der Mensch bei ihm genau das, was ihm fehlt, was er selbst nicht besitzt und

vergebens sucht. »Man loves God because God belongs to him as the essence

belongs to existence, but precisely for this reason man is not. In finding God

he finds what he lacks, the very thing he is not: an eternal essence.«217

Indem der Mensch Gott findet, findet er seine eigene Essenz und wird

frei von cupiditas, d.h. von dieser an der Unbeständigkeit der menschlichen

Existenz scheiternden Liebe. Gott zu lieben heißt auch, dass der Mensch ist.

Nicht als ein vom Tod bestimmter Vergänglicher, sondern als eine von Gott

erschöpfte, ewige Kreatur. Gott ist die Garantie für das essenzielle Sein des

Menschen, »he cannot find his self except in the craving for God«218.

Der Mensch liebt Gott im Modus von caritas und erst so findet er sich

selbst, erst so kann er das Sein erlangen, welches Gott besitzt. Die Abhängig-

keit des Menschen wird also nicht gänzlich aufgehoben, aber in etwas Ewiges

und Beständiges, nämlich in Gott hinaus verlagert. »[…] if man withdraws

from God, man is nothing«219. Diese Bemühung um das eigene essenzielle

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 65

Sein durch die Liebe zu Gott ist es, was den Menschen transformiert, was

sein Verhältnis zu seinem Selbst, zum Mitmenschen und zur Welt verändert.

Während cupiditas die unerträgliche Isolation des Menschen in der

Welt aufzulösen versucht, kehrt der seiner Zerstreuung bewusst gewordene

Mensch in die Einsamkeit im Inneren zurück. Caritas hebt einerseits diese

Isolation wieder auf, indem der Mensch sich an Gott sicher und verlässlich

binden kann. Gleichzeitig aber – kommentiert Arendt – ist der Mensch in

»absolute isolation in God’s presence«220. Er bezieht sich als ein Ich auf Gott

und kann sich nicht mehr aus diesem Gottesbezug lösen, ohne dabei seine

Essenz, das ewige Sein, zu verlieren.

2.3.7 Ich-Nächster

Caritas verändert alle Verhältnisse radikal. Indem der Mensch Gott liebt, wird

er transformiert, sogar an Gott assimiliert. »Now he loves and hates as God

does.«221 Die Selbstliebe wird zum Lieben der eigenen Kreatürlichkeit bzw.

der eigenen Essenz. Das Kreatur-Sein wird auch in jedem anderen Menschen

geliebt. Der Mitmensch ist als Freund oder Feind nicht länger relevant, die

weltlichen Bindungen zählen nicht mehr. Der andere wird allein in seinem

wahren Sein – d.h. als Kreatur222 – geliebt, wie Gott ihn auch liebt.

Dieses essenzielle und ewige Sein besitzt der Mensch an sich nicht.Der

andere wird für etwas geliebt, das er selbst gar nicht ist, das grundsätzlich

nur Gott ist. Somit bedeutet die Nächstenliebe letztendlich nichts anderes,

als Gott im anderen zu lieben, d.h. »every beloved is only an occasion to

love God.«223 Die konkrete Existenz des Mitmenschen verliert seine Bedeut-

samkeit.224 »And just as I do not love the self I made in belonging to the world,

I also do not love my neighbor in the concrete and worldly encounter with

him.«225

Der andere wird nicht in seiner weltlichen Konkretheit,mit Eigenschaften

und einer individuellen Geschichte geliebt, die Verbindung zu ihm etabliert

sich nicht durch selbständige Gefühle des Liebenden. Der Mitmensch ist eine

bloße Gelegenheit, in allem, was vorhanden ist, Gott und seine Schöpfung zu

lieben. »I never love my neighbor for his own sake, only for the sake of divi-

ne grace.«226 Diese Liebe transformiert zwar jeden, dem derMensch begegnet

(ob Verbrecher oderWohltäter) in einenNächsten, aber verunmöglicht gleich-

zeitig eine innerweltliche Begegnung mit ihm oder eine Relation zu ihm. Der

andere ist nur als Nächster relevant, in ihm wird nur Gott geliebt. Er an sich,

als Individuum und in seiner Unterscheidbarkeit von anderen Menschen,227

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Berührbarkeit als conditio humana

bleibt ungreifbar. »Love of neighbor leaves the lover himself in absolute iso-

lation«228, schreibt Arendt.

Ebenso wie caritas die Liebe zu sich selbst verändert und eine Selbstver-

gessenheit und Selbstnegierung verlangt, um das wahre Sein des Selbst zu

erlangen, löscht caritas auch das uneigentliche aber konkrete Sein des Mit-

menschen aus. »In self-denying love I deny the other person as well as myself,

but I do not forget him.«229 Der Nächste wird ausschließlich indirekt geliebt.

Unmittelbar wird nur Gott geliebt.

Aus dieser caritas leitet sich die Nächstenliebe (dilectio) ab. Arendt betont

nicht nur, dass die Nächstenliebe den Einzelnen in seiner Isolation gefangen

hält, sondern auch, dass sie schon bestehende Verbindungen zerstört. »[T]his

indirectness breaks up social relations.«230 Das selbstverständliche Zusam-

menleben, das der Mensch durch seine Zugehörigkeit zur Menschheit von

Geburt an erfährt, wird durch die Mittelbarkeit der Nächstenliebe zerstört.

Zwar ist das ursprüngliche Miteinander auch von Isolation begleitet, von ei-

nem Getrenntsein vom bonum, aber es ist doch ein »self-evident living tog-

ether«231, aus dem der Mensch durch caritas herausgerissen wird und das er

sogar – in Hinblick auf sein wahres Selbst und das ewige Leben – verleugnen

muss. Caritas instrumentalisiert die innerweltlichen Beziehungen. Sie sind

als gegebene, innerweltliche Verbindungen nicht mehr Quellen von Freude

(frui), sondern nur noch Mittel (uti), um in der Absage an sie noch mehr wie

Gott zu werden.

2.3.8 Ich-Welt

Cupiditas und caritas bestimmen nicht nur das Selbstverhältnis des Menschen

bzw. seine Verbindung zu Gott und dem Mitmenschen, sondern auch sein

Verhältnis zu seinem weiteren Umfeld, zu der Welt, in der er von Geburt an

lebt.

Welt versteht Arendt in Anlehnung an Augustin in zweifacher Weise. Ers-

tens ist die Welt Himmel und Erde, Gottes Schöpfung. In diese vorgegebene

Materialität wird derMensch durch Geburt gesetzt. Zweitens bedeutet »Welt«

die menschliche Welt,232 d.h. Ereignisse, Interaktionen, Tätigkeiten, die von

Menschen ausgeübt werden, kurz das, was Arendt viel später als »Bezugsge-

webe menschlicher Angelegenheiten«233 bezeichnen wird.

Die Ausgangsposition – d.h. das materielle Vorhandensein einerWelt, die

Gottes Schöpfung ist – lässt offen, ob der Mensch in der Welt sein Zuhause

findet oder nicht. Die Tatsache seiner physischen Präsenz durch Geburt be-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 67

deutet noch nicht, dass er sich in der Welt heimisch fühlt. In der zweiten

Bedeutung, als menschliches Zuhause, wird die Welt erst durch Liebe erfahr-

bar. »[…] the love of the world […] turns the world, the divine fabric, into the

self-evident home ofman.When livingman finds his place in the pre-existing

creation he is born into, he turns the fabric of creation into the world.«234

Der Mensch macht sich in der göttlichen Schöpfung ein Zuhause. Er rich-

tet sich ein, er transformiert das materiell Vorhandene in etwas Humanes.

Dies geschieht aber nicht durch das Herstellen von Gegenständen, Gebäu-

den oder sozialen Strukturen – diese sind schon Ergebnisse davon, dass der

Mensch dieWelt als sein Zuhause anerkannt hat. Die bewegende Kraft, in der

Welt sein Zuhause zu finden bzw. zu etablieren, ist seine Liebe zur Welt. »[…]

it is through love of the world that man explicitly makes himself at home in

the world […].«235 Durch Herstellen allein würde die Welt nicht zum Zuhau-

se werden. Sie würde dem Menschen äußerlich bleiben, etwas Fremdes,236 in

dem zwar das von Menschenhand Erschaffene auffindbar, aber ohne wirkli-

che Verbindung zu seinem Hersteller ist. Erst die Liebe zur Welt wandelt ihr

äußerliches Vorhandensein in eine intrinsische Verbindung um. Diese Liebe

etabliert die Welt im zweiten Sinne, als menschliche Welt.237

Liebe zur Welt leitet Arendt aus cupiditas ab. Der Mensch, der immer be-

gehrt, wovon er getrennt ist, verhält sich zur Welt – bevor sie zu seinem Zu-

hause wird – genauso, wie zu anderen Objekten seines Begehrens. Er ist zwar

physisch in dieser Welt, aber nicht von dieser Welt. »Originally he is not part

of the world, for if he were of the world, he would not desire it.«238 Sein Be-

gehren, ebenso wie cupiditas im Allgemeinen, will das Getrenntsein aufheben

und das zu seinem Inneren werden lassen, was sich außerhalb von ihm befin-

det. Die spezifische, auf die Welt gerichtete Form von cupiditas ist notwendig,

um die Erde in ein Zuhause zu verwandeln. Diese Liebe zur Welt, d.h. amor

mundi, ist zwar nicht selbstverständlich, aber doch naturgegeben, der Antrieb

qua Geburt.239 In der Welt nicht Zuhause sein zu wollen, sie nicht zu lieben,

sie als Zuhause zu verleugnen, ist dagegen eine Entscheidung, die caritas dem

Menschen abverlangt.240

Die naturgegebene Liebe zur Welt etabliert eine selbstverständliche Form

des menschlichen Zusammenlebens als »civitas terrena«241. Sie ist die irdische

Stadt, d.h. die Gemeinschaft der Menschheit unter der Bedingung der Sterb-

lichkeit. Dieses Miteinandersein löst die originale Isolation des Menschen

nicht auf und befreit ihn nicht vom Begehren des bonum. Doch etabliert sich

in der civitas terrena eine Gemeinschaft. »The individual is not alone in this

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Berührbarkeit als conditio humana

world. […] [In mortality] lies the kinship of all people and at the same time

their fellowship.«242

Genauso wenig, wie die ontologische Isolation behoben wird, verringert

sich auch die Abhängigkeit in der civitas terrena nicht. Jedoch wird aus ei-

ner unbestimmten, an allem haftenden Abhängigkeit gegenseitige Interde-

pendenz und Angewiesensein aufeinander. Arendt macht es in ihren Ausfüh-

rungen deutlich, dass die Interdependenz keine Garantie für gegenseitiges

Wohlwollen bedeutet. Es gibt keine Sicherheit dafür, dass man nicht aus-

genutzt oder verletzt wird, denn die Veränderbarkeit und die Sterblichkeit

des menschlichen Wesens werden nicht überwunden. Doch etabliert sich in

der civitas terrena ein gegenseitiger Glaube in Form vom Vertrauen. Vertrauen

darauf, dass der andere sich der Gemeinschaft würdig erweisen wird und das

Miteinander nicht zerstört. Der Glaube daran, dass ein irdisches Zusammen-

sein möglich ist, ist die positive Wendung der Interdependenz. Ein Anerken-

nen und Akzeptieren der gegenseitigen Abhängigkeit. Ohne Glauben daran

und Vertrauen darin ist die Etablierung jeglichen politischen Miteinanders

unmöglich.

»This interdependence shows in the mutual give and take in which people

live together. The attitude of individuals toward each other is characterized

here by belief (credere), as distinguished from all real or potential knowl-

edge. We comprehend all history, that is, all human and temporal acts, by

believing – which means by trusting, but never understanding. The belief in

the other is the belief that he will prove himself in our common future. Every

earthly city depends upon this proof. Yet this belief that arises from our mu-

tual interdependence precedes any possible proof. The continued existence

of humankinddoes not rest on the proof. Rather, it rests onnecessarily belief,

without which social life would become impossible.«243

Wenn sich aber der Mensch für caritas entscheidet, strukturieren sich alle sei-

ne natürlichen Verhältnisse und Verbindungen um.Caritas ist die absolute Be-

zogenheit auf Gott und auf das ewige Sein des Menschen. In Hinblick darauf

löst er sich von allem, was für sein irdisches, individuelles Wesen von Bedeu-

tung war.244 Alles auf der Welt wird nur noch in der Liebe zu Gott relevant.

»[it] annihilates all bonds between man and the world […] [and] tolerates no

affinity and no belonging.«245 Ist die Zugehörigkeit zu dieser Welt für den

Gläubigen, d.h. den im Modus der caritas Liebenden, versagt, wird die Welt

ebenso wie der Nächste zum Mittel, um auch durch sie Gott und das ewi-

ge Sein zu lieben. Die Welt geriet somit in einer Zweck-Mittel-Relation zum

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 69

Menschen. Sie wird sinnvoll als »for Your sake«246, »only insofar as the world

is of some use for attaining the ultimate goal«247. Das bedeutet aber, dass die

Welt ihr Spezifikum verliert. Sie ist nicht das Zuhause des Menschen, son-

dern wird für ihn zur Wüste248, durch die er gezwungenermaßen wandern

muss, um bei Gott und in der Ewigkeit anzukommen. Weder zur Welt noch

zum Nächsten hat der Liebende eine Beziehung. Seine einzige Verbindung

ist jene zu Gott als seinen Schöpfer und sein summum bonum.249

Genauso wie cupiditas und amor mundi eine Form des menschlichen Zu-

sammenlebens in der civitas terrena stiften, etabliert caritas auch ein Mitein-

ander als »civitas Dei«250. Sie ist zwar materiell nicht existent, sondern nur als

Versprechung antizipiert,251 bestimmt aber das diesseitige Leben des Gläubi-

gen. Gottes Reich entspringt der Abwehr dieser Welt gegenüber, er ist »de-

fense against the world.«252 Die Liebe zu Gott verändert auch die Verbindung

unter den Gläubigen. Die natürliche Interdependenz wird mit gegenseitiger

Nächstenliebe (dilectio) ersetzt.253 Diese Liebe ist weder naturgegeben (wie cu-

piditas oder amor mundi) noch bezieht sie sich auf die individuelle Existenz

des Mitmenschen. Sie nimmt den Nächsten als jemanden wahr, in dem Got-

tes erlösende Gnade und das ewige Sein geliebt werden können und sollen.

Eine »specific indirectedness of this love«254 ist bezeichnend für diese, die

Interdependenz ersetzende Verbindung unter den Gläubigen.

Die Menschen sind füreinander in der civitas Dei als Individuen nicht

greifbar. »The community of Christ is understood as a body containing all

individual members within itself. […] The individual is completely forgotten

over this community.«255 Verbindung zwischen den einzelnen Mitgliedern

dieses imaginären Körpers gibt es nur durch die Vermittlung via Gott. Indem

sich alle auf Gott beziehen, etablieren sie ein spezifisches Verhältnis zueinan-

der, das aber tatsächlich keines ist und den Gläubigen in seiner diesseitigen

Isolation belässt.

Arendt weist auf zwei prinzipielle Merkmale der civitas Dei hin, die in

anderen Formen irdischer Vergemeinschaftung nicht auffindbar sind. Ers-

tens basiert jedemenschliche Vereinigung auf bestimmten Eigenschaften, die

die Zugehörigkeit zur Gruppe beweisen bzw. legitimieren. Nationalität, Ge-

schlecht, Ethnizität, Sprachzugehörigkeit oder Augenfarbe – das alles sind

partikulare Eigenschaften, die den Menschen in eine Gruppe einfügen, ohne

seine weiteren Eigenschaften anzutasten oder sogar bestimmen zu wollen.

Der Gottesstaat ergreift aber den Menschen als Ganzes. »[…] the community

of faith demands a total response from each person. […] [it] demands the

whole man, as God also demands him.«256 Indem der Mensch sich für caritas

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Berührbarkeit als conditio humana

entscheidet, muss er sich als Ganzes einer Veränderung unterziehen. Keine

Eigenschaften und kein Bereich seines Lebens bleiben von dieser Transforma-

tion unangetastet, sie ist ein totaler Anspruch auf den irdischen Menschen.

Zweitens beziehen sich diesseitige (politische) Gemeinschaftskonzeptio-

nen auf die Zukunft der Mitglieder als Einheit. Im Modus der caritas geht es

aber ausschließlich umdie Zukunft des Individuums.257 Da derMensch durch

caritas als Einzelner in Verbindung zu Gott tritt und in der göttlichen Präsenz

alleine steht, ist auch seine Erlösung eine individuelle Gelegenheit. Zwar kön-

nen die anderen auch erlöst werden, aber nicht auf einem kollektiven Weg,

sondern indem sie sich einzeln für caritas entscheiden und als Einzelne Gott

lieben bzw. sich von dieser Liebe gänzlich transformieren lassen. Die Isola-

tion des Menschen unter seinen Mitmenschen, sogar seinen Nächsten, wird

somit auch total.

2.3.9 Die Relevanz der Liebe für das menschliche Zusammenleben

In Ihrer Dissertation entwickelt Arendt ausgehend von Augustins Überlegun-

gen ein komplexes Modell menschlicher Verbindungen im Modus des Begeh-

rens. Dabei wird der Mensch ontologisch als ein Sterblicher und anthropo-

logisch als ein Isolierter gesetzt. Aus dem Zusammenkommen dieser zwei

Grundeigenschaften menschlichen Seins entspringt die Relevanz der Liebe.

Sie soll es dem Menschen ermöglichen, dass er Herr über Verlust und Ein-

samkeit wird.

Arendt geht die unterschiedlichen, die von Augustin vorgegebenen Lie-

besmöglichkeiten durch und zeigt sowohl bei cupiditas als auch bei caritas,

wie diese für das grundlegende Problem keine Lösung bieten können. Cupidi-

tas wechselt ihre Objekte permanent in der Hoffnung, dass sie bei einem die

Erfüllung findenwird, die Sicherheit des Besitzes.Da dies aber unmöglich ist,

mündet ihre Suche in der Zerstreuung, in Selbstvergessenheit und schließ-

lich auch im Selbstverlust. Caritasmeint zwar das unveränderbare Objekt des

Begehrens gefunden zu haben, nämlich das ewige Leben bei Gott, doch muss

sie dafür die Welt als natürliches Umfeld des Menschen aufgeben. Indem sie

vom Menschen verlangt, dass er sich von allem löst, wird der Mensch als In-

dividuum gänzlich ausgehöhlt und isoliert – er ist nicht mehr in der Lage,

reale Verbindungen auszubauen, weil er selbst nicht mehr von dieser Welt

ist. Somit tauscht er die Isolation in dieser Welt für die Isolation in Gottes

Präsenz ein.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 71

Die Ergebnisse von Arendts Arbeit wären wenig zufriedenstellend, wür-

de sie nicht amor mundi als Alternative zu den interpersonalen Formen von

cupiditas und caritas einführen. Sowohl caritas als auch cupiditas operieren auf

der individuellen Ebene, versuchen durch persönliche Liebesbeziehungen die

ontologische und anthropologische Misere des Menschen zu beenden – nach

Arendt ohne Erfolg.

Amor mundi, die Liebe zur Welt, fügt jedoch den Menschen in ein tatsäch-

lich existierendes Netz der Menschheit ein. In amor mundiwird in erster Linie

nicht ein anderer Mensch oder Gott geliebt – sondern dieWelt als natürliches

Zuhause des Menschen, das er mit anderen Menschen gemeinsam bewohnt.

Indem sich der Mensch durch die Liebe zur Welt in dieser niederlässt, eta-

bliert er Beziehungen zu allem, was sich in ihr befindet. Amor mundi wird

somit die Voraussetzung dafür, dass man wirkliche Verbindung und Zugehö-

rigkeit erleben kann. Zwar können die ontologische Abhängigkeit und Sterb-

lichkeit nicht behoben werden, aber sie werden sozial und somit tragbar. Die

bedrückende Abhängigkeit von einemunbestimmten Außenwird zu einer ge-

genseitigen, anerkannten und mitgetragenen Interdependenz. Eine absolute

Sicherheit kann auch amor mundi nicht bieten, aber sie ermöglicht durch die

Etablierung der civitas terrena gegenseitige Versprechen darauf und Vertrau-

en darin, dass es eine Verlässlichkeit im sterblichen Sein gibt. Die Liebe zur

Welt macht den isolierten und unfrei begehrenden Menschen zum Teil einer

menschlichen Gemeinschaft, in der er nicht allein ist. Durch amor mundi fin-

det der Mensch Ruhe in der Gegenwart und Verbindung zu dem Gegebenen,

ohne es besitzen zu müssen, ohne von der Verlustangst getrieben zu sein und

ohne sich aus der Welt zurücknehmen zu müssen.

Die Liebe zur Welt, die Arendt in ihrer Dissertation einführt, ist die Form

von Liebe, die politisch relevant und sogar unverzichtbar ist, um ein mensch-

liches Zusammenleben zu ermöglichen. Denn erst durch diese Liebe wird der

Mensch Mitglied der Menschheit und erkennt, dass es gemeinsame Angele-

genheiten und eine gemeinsame Welt gibt. Erst durch amor mundi wird es

für den Menschen möglich, seine prinzipielle Abhängigkeit anzunehmen und

darunter nicht zu zerbrechen, weil sie in der Interdependenz von anderen

mitgetragen wird.

Amor mundi– über die Hannah Arendt Jahrzehnte nach ihrer Dissertation

behauptete »[i]t is amor mundi which makes us political minded«258 und die

sie als ursprünglichen Titel fürThe Human Condition/Vita Activa bedachte259 –

begleitete Arendts Denken und Schreiben durchgehend. Cupiditasmündet in

Selbstverlust, caritas verlangt Selbstverleugnung. Sowohl cupiditas als auch ca-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Berührbarkeit als conditio humana

ritas zerstören die fragile Struktur der civitas terrena, die durch amor mundi

gewonnen wird.

So findet man in Arendts Dissertation ein grundlegendes Modell für die

Wirkung emotionaler Phänomene: Liebe, die die Welt zerstört und Liebe, die

das Miteinander etabliert.

2.4 Weltverlust und Repetition: Entsetzen-Schmerz-Rache

Isolation und Weltverlust sind Arendt’sche Themen, die für die breite akade-

mische Öffentlichkeit aus ihrem 1951 veröffentlichen WerkThe Origins of Tota-

litarianism bekannt sind. Arendts Dissertation ist jedoch Beweis dafür, dass

Weltverlust und Isolation für sie nicht erst durch die Erfahrung von totali-

tärem Terror zu Forschungsthemen wurden. Arendts Dissertation bespricht

abstrakt, als philosophische Fragestellung, das lebensgeschichtliche Dilemma

der Rahel Varnhagen: die Spannung zwischen Hingabe und Isolation bzw. die

Unmöglichkeit eines glücklichen Lebens in diesen Modi. Durch Liebe als Be-

gehren – ob cupiditas oder caritas – gehen sowohl Welt als auch der Nächste

verloren. Selbstvergessenheit, Selbstverlust und Selbstverleugnung erodieren

die Gemeinschaft und verunmöglichen echte Verbindungen zwischen dem

Menschen und der Welt bzw. dem Menschen und seinen Mitmenschen.

Liest man Arendts Dissertations- und Habilitationsschriften zusammen,

ergibt sich eine Überschneidung zwischen Rahel Varnhagens Akzeptanz ihres

Paria-Seins und zwischen amor mundi, die Anerkennung der Welt als Zuhau-

se. Sowohl die Bejahung der eigenen Identität als auch die Liebe zur Welt

sind wirklichkeitsstiftend. Durch sie nimmt der Mensch seine Existenz mit

all seinen Aporien an und versucht nicht mehr, sich in eine Innerlichkeit oder

in ein Jenseits zu retten. Er wird sich seines Selbst als Wesen bewusst, das

von der Ereignishaftigkeit der Welt angesprochen und berührt werden kann.

Durch diese radikale Bejahung der eigenen Innerweltlichkeit bzw. der da-

mit einhergehenden Bedürftigkeit (nach Schutz und Stabilität, nach Liebe

und Interdependenz) eröffnen sich neue Handlungsspielräume und tragen-

de Verbindungsmöglichkeiten. Die weltverschließende Isolation wird erst im

Erleiden-Können der Bedingtheit behoben.

Anschließend an die Isolationsproblematik in Arendts frühen Schriften

möchte ich Vereinzelung in The Origins of Totalitarianism untersuchen. Meine

Analyseoptik fokussiert nicht auf die gesellschaftliche Umstrukturierung, die

zu der totalen Verlassenheit im Konzentrationslager führte, sondern auf die

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 73

emotionalen Begleitphänomene und auf ihre weltverschließende Wirkung.

Zwar scheinen Entsetzen, Schmerz undRache auf der Gefühlsebene eine Kon-

trastfolie zur Liebe zu sein, doch, so meine Interpretation, sind sie in ihrer

Wirkung cupiditas und caritas gleich. Sie halten den Menschen in seiner onto-

logisch gesetzten Isolation gefangen und verschließen vor ihm die Möglich-

keit der sicheren und freien Bindung zurWelt und zu den anderen. Durch die

systematische Auflistung von emotionalen Phänomenen in The Origins of To-

talitarianism und im späteren Textverlauf in The Human Conditionmöchte ich

meine These vertiefen, das Arendt Gefühle, Emotionen und Leidenschaften

als welteröffnende bzw. weltverschließende Phänomene versteht und sie mit

dem politischen Bereich aus diesem Verständnis heraus verbindet.

2.4.1 Strukturelle Voraussetzungen: Isolation, Einsamkeit, Alleinsein

Isolation versteht Arendt als die ontologische Ausgangssituation des Men-

schen. In ihrer Dissertation befragt sie unterschiedliche Formen der begeh-

renden Liebe nach einem Ausweg aus dem Getrenntsein. Doch können cupidi-

tas und caritas nur eine vorübergehende Aufhebung der Isolation bieten, diese

auch nur begleitet von Weltvergessenheit und Selbstverlust. Erst indem der

Mensch durch amor mundi, d.h. durch die Liebe zur Welt, die Welt samt ihren

Fallstricken und Beschränkungen als sein Zuhause annimmt, wird er fähig,

Beziehungen zu anderenMenschen aufzubauen und aus seiner Isolation her-

auszutreten. In der civitas terrena gehen die Bewohner dieser anerkannten und

gemeinsam etablierten Welt ein Bündnis miteinander ein. Das gegenseitige

Vertrauen ineinander transformiert die unerträgliche Isolation und Abhän-

gigkeit in eine erträgliche Interdependenz.

Totale Herrschaft ist im Gegensatz dazu »organized loneliness«260. Sie

vertieft die ontologische Isolation des Menschen durch die Umstrukturie-

rung der Gesellschaft. Als Endergebnis wird jeglicher Kontakt zwischen Men-

schen und Welt bzw. Menschen untereinander unmöglich. In The Origins of

Totalitarianism definiert Arendt Isolation nicht aus ontologischer Perspekti-

ve, sondern als politisches Phänomen der ohnmächtigen Vereinzelung. Be-

zeichnend für diese Isolation ist eine prinzipielle Machtlosigkeit. Macht – in

Arendts Verständnis – entsteht nämlich nur dort, wo Menschen sich zusam-

mentun und gemeinsamhandeln.261 Ist dieses »acting in concert«262 aufgrund

physischer Isolation nicht möglich, entsteht automatisch politische Impo-

tenz.263 Dass bürgerliche Aktivitäten verhindert werden und sogar verboten

sind, kennt die politische Geschichte aus Diktaturen. Während aber priva-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Berührbarkeit als conditio humana

te Welterfahrung und soziale Kontakte auch in einer Diktatur möglich sind,

zerstört »the iron band of total terror«264 alle Formen von Verbindung.

Isolation als Getrenntsein von der Welt ist nach Arendt als vorüberge-

hender Zustand für die herstellende Tätigkeit unentbehrlich. Der Prozess des

Herstellens – ob es auf ein Gemälde oder auf ein von eigenen Händen ange-

fertigtes Möbelstück abzielt – findet abseits von den politischen Ereignissen

dieser Welt statt. Jedoch hört die Isolation der Herstellenden mit der Fer-

tigstellung ihres Gegenstandes auf. Durch das Einfügen des Produktes in

die Welt werden sowohl Herstellende als auch das Produkt wieder Teil des

menschlichen Bezugsgewebes. »In isolation,man remains in contact with the

world as the human artifice; only when the most elementary form of human

creativity, which is the capacity to add something of one’s own to the common

world, is destroyed, isolation becomes altogether unbearable.«265

Die totale Herrschaft ermöglicht es nicht mehr, sich in das gemeinsame

Netz einzufügen, weil dieses Gemeinsame vollkommen definiert und fest-

gelegt ist, daher keinen Raum für die Ergebnisse der eigenen herstellenden

Tätigkeit bietet. Ein totales System definiert seine Bürger als Unterworfene

in jeglicher Hinsicht und spricht sie als Individuen nicht an. Individualität,

als gefährlichste Destabilisierungsquelle, wird sogar konsequent vernichtet.

Von der politischen Isolation unterscheidet Arendt die soziale Einsamkeit

des Menschen.

»What we call isolation in the political sphere, is called loneliness in the

sphere of social intercourse. […] loneliness concerns human life as a whole

[…] [it is] the experience of not belonging to the world at all, which is among

the most radical and desperate experiences of man.«266

Während Isolation die politische Überflüssigkeit des Menschen bedeutet,

manifestiert sich in der rapiden Zunahme der Einsamkeit die gesellschaftli-

che, das Individuum betreffende Vereinzelung. Einsamkeit ist ein modernes

Phänomen und ihre Verbreitung verbindet Arendt mit der Auflösung von

Klassengesellschaften, die die prinzipielle Zugehörigkeit des Menschen

fixierten.267 In dieser Hinsicht bedeutet Einsamkeit nicht, dass man keine

politische Handlungsspielräume hat, sondern dass man für sich kein Zuhau-

se in dieser Welt findet und dass man sich in der Gesellschaft als heimatlos

und überflüssig erlebt.268 Diese Erfahrung, die historisch gesehen für lange

Zeit ausschließlich bestimmte Gruppen – wie ältere Menschen oder Min-

derheiten – betraf, »has become an everyday experience of the evergrowing

masses of our century.«269 Auf diese existenzielle und überall verbreitete

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 75

Erfahrung der Einsamkeit, so Arendt, schien der Totalitarismus in seinen

Anfängen eine Antwort zu bieten. Er stiftete Massenidentität und bat den

zerstreuten Individuen Gefühle der Zugehörigkeit und des Miteinanders an.

Arendt bezeichnet totalitäre Tendenzen als »destroying all space between

men and pressing men against each other«270 und als »suicidal escape«271 der

Individuen aus der ängstigenden Realität ihrer Einsamkeit.

Während Isolation als selbstgewählter Rückzug für den Herstellungspro-

zess fruchtbar ist, ist die Transformation der Einsamkeit ins Alleinsein272 eine

Möglichkeit, der Verlassenheit vorübergehend zu entkommen. Alleinsein de-

finiert Arendt als ein »two-in-one«, als dialogisches Zusammensein mit sich

selbst. In diesem internen Gespräch ist die Außenwelt repräsentiert.273 »All

thinking […] is done in solitude […]«274 und als solches ist Alleinsein die unent-

behrliche Voraussetzung des Denkens. In späteren Schriften entfaltet Arendt

die Argumentation, dass ein fehlendes Selbstgespräch zur Banalität des Bö-

sen führt, zu einer gewissenlosen und zerstörerischen Gedankenlosigkeit.

Alleinsein ist aber, ähnlich wie Isolation, nur dann ertragbar, wenn es

ein vorübergehender Zustand ist. Alleinsein ist laut Arendt eine Spaltung des

Ichs, eine innere Teilung in ein Ich und ein Du. Damit man aber in der Welt

sein kann, muss man eine Entität sein bzw. eine Identität haben. Identität,

d.h. die Einheit des im Alleinsein gespaltenen Ichs, kommt nur dann zustan-

de, wenn man von außen als Du adressiert, wenn man als Individuum an-

gesprochen und anerkannt wird. Alleinsein ist nur unter der Bedingung der

immer wieder eintretenden Anrede konstruktiv. Ohne das konstitutive Außen

zerfällt der Mensch im Alleinsein in seine zersplitterten Teile und kann sich

selbst als ›Jemand‹ gar nicht begreifen. »[…] this two-in-one needs the others

in order to become one again […] For the confirmation of my identity I depend

entirely upon other people«275.

Die im Totalitarismus strukturell angelegte Einsamkeit verunmöglicht

aber sowohl den Ertrag der Isolation als auch den des Alleinseins. Herstellen

verliert seinen Sinn, weil man der totalitär gewordenen Welt keine eigenen

Produkte mehr hinzufügen kann, sondern zur Akzeptanz und zum Konsum

des Vorgegebenen gezwungen ist. Auch das Denken im Alleinsein ist nutzlos

in einer Welt, die nur die Ideologie duldet und eigenen moralischen Prinzi-

pien keinen Raum bietet. Wenn die Öffentlichkeit als Raum des Erscheinens

und der freien Artikulation verschwindet, wird auch die Möglichkeit ver-

nichtet, von anderen wahrgenommen zu werden und eine gemeinsame Welt

zu stiften. Totalitäre Isolation als politische Ohnmacht vernichtet sowohl

jegliche Verbindungsmöglichkeit zur Welt und zum Mitmenschen als auch

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Berührbarkeit als conditio humana

die Erfahrbarkeit der Welt als gemeinsames Zuhause.276 So wird die ontolo-

gische Isolation des Menschen in der gesellschaftlichen Ordnung verankert

und vertieft.

2.4.2 Schock-Grauen-Angst

Die strukturelle Veränderung der Gesellschaft unter totaler Herrschaft wäre

nicht so erfolgreich gewesen, hätte die Macht den Menschen nicht ganzheit-

lich, d.h. samt seiner Berührbarkeit, Empfindungen und Affekte, ergriffen.

Schock, Grauen und Angst sind nicht nur Wörter, die in The Origins of Tota-

litarianism sehr häufig vorkommen, sondern auch emotionale und affektive

Phänomene, die zu der Etablierung und zum vollständigen Ausbauen der to-

talen Herrschaft immens beitrugen.

Arendt verweist auf solche emotionalen Zustände in den Ereignissen des

20. Jahrhunderts immer wieder. Sie bestimmten nicht nur den Verlauf his-

torischer Prozesse, sondern wirkten sich auch auf Arendts Schreibweise im-

mens aus. Auf dem Buchcover der 1962er Ausgabe von The Origins of Totalita-

rianismwird E.H. Carr, ein Rezensent derThe New York Times zitiert, der über

das Werk behauptet: »[…] it is written throughout under the stress of deep

emotion«277. In der Einleitung der ersten Ausgabe von The Origins of Totalita-

rianism schreibt selbst Arendt, dass die Motivation für dieses Buch darin be-

stand, einenMittelweg zwischen »desperate hope and desperate fear«278 –die

sich nach Auschwitz als einzige affektive Antwortmöglichkeiten dargeboten

haben279 – zu finden.

Während ArendtmitTheOrigins of Totalitarianism ein politisches Urteil eta-

bliert und ihre eigenwillig zusammengestellte Geschichte über totalen Terror

schreibt, versucht sie gleichzeitig, das Ungeheuerliche zu verstehen. Dabei

ist es ihr bewusst, dass ein Begreifenkönnen unter anderem emotionale In-

volviertheit voraussetzt. »Comprehension does not mean denying the outra-

geous, deducing the unprecedented from precedents, or explaining phenom-

ena by such analogies and generalities that the impact of reality and the shock

of experience are no longer felt.«280

Der Schock der Erfahrung ist nicht nur für die Autorin ausschlaggebend,

die verstehen will. Er ist auch thematisch ein wichtiges Motiv, das in Arendts

Werk als einer der Entstehungsgründe des totalen Staates angebracht wird.

Schock, genauso wie Grauen und Angst, waren laut Arendt prinzipielle emo-

tionale Erfahrungen ab dem 19. Jahrhundert.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 77

Im Zusammenhang mit den Konzentrationslagern ist es selbstredend,

Schock zu thematisieren. In diesem Kontext beschreibt Arendt unter ande-

rem den Schock der nicht-kriminellen Häftlinge darüber, dass sie gleich wie

Verbrecher behandelt wurden und sich somit unbeachtet ihres früheren ge-

sellschaftlichen Standes auf einmal auf der untersten sozialen Stufe befan-

den.281 Die Erfahrung der im KZ neu Eingetroffenen bezeichnet Arendt als

»the well-organized shock of the first hours«282.

Aber The Origins of Totalitarianism thematisiert Schock nicht nur bezogen

auf die Extremsituation im KZ, sondern auch als Grunderfahrung des mo-

dernen Menschen, als »[…] the never-ending shocks which real life and real

experiences deal to human beings and their expectations«283. Zu diesen scho-

ckierenden Erfahrungen rechnet Arendt das Aufeinandertreffen von weißen

Kolonisierenden und schwarzen Einwohnern in Afrika,284 des Weiteren »the

second great shock«285, als sich Europa im Vorfeld des Zweiten Weltkrieges

damit konfrontieren musste, dass der Status der Geflüchteten nicht mehr in

den alten Strukturen des Nationalstaates zu lösen ist. Als Schock bezeichnet

Arendt auch die Erkenntnis, dass der totalitäre Staat nicht einmal aus utilita-

ristischer Perspektive sinnvoll ist. »This introduced into contemporary politics

an element of unheard-of unpredictability.«286

Die endlosen Schockerfahrungen des modernen Menschen und seine un-

erträgliche, belastende Einsamkeit in einer zerfallenden Gesellschaft sollen in

ihm eine Sehnsucht nach Sicherheit und Stabilität erweckt haben.287 Sehn-

süchte, die im Menschen ontologisch angelegt sind und daher politisch in-

strumentalisiert, manipuliert und missbraucht werden können. Schock löst

Verwirrung und prinzipielle Verunsicherung aus. Daher begünstigen Scho-

ckerfahrungen ein konsistentes Lügen als Heilsversprechen bzw. als Orien-

tierungshilfe. »[…] totalitarian movements conjure up a lying world of consis-

tency which is more adequate to the needs of the human mind than reality

itself«288. Die totalitäre Propaganda bietet für die nicht von Anfang an ausge-

grenzten Gruppen eine »shock-proof«289 Ersatzwelt. Diese ist zwar »a fool’s

paradise of normalcy«, aber diejenigen, die in dieses Paradies hereingelassen

werden, genießen vorerst Sicherheit und Stabilität, ökonomische Vorteile290

und Schutz vor den schockierenden Entwicklungen ›da draußen‹.

Eng mit den Schockerfahrungen verbunden sind die Empfindungen des

Grauens, »horror« in der englischen Originalfassung. An den Stellen, an de-

nen Arendt Schock feststellt, erscheint in ihrer Beschreibung auch das Grau-

en. Das Aufeinandertreffen von Kolonialisierenden und Einwohnern Afrikas

schockierte erstere aufgrund »a horrifying experience of something alien bey-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Berührbarkeit als conditio humana

ond imagination or comprehension«291. Der absolut fehlende ökonomische

Sinn der totalen Gewalt ging Hand in Hand mit »the incredibility of the hor-

rors«292, die unter anderem in der vollkommen sinnlosen Zerstörungmensch-

licher Arbeitskraft bestand. Terror, der als letzte Etappe des totalitären Staa-

tes etabliert wurde, bestand im »real horror«293 der absoluten Unterwerfung.

Das Grauen, das die Minderheiten, die Ausgegrenzten und Verfolgten schon

in den anfänglichen Stadien zu spüren bekamen, wurde (wenn auch in abge-

schwächter Form) zur allgemeinen gesellschaftlichen Erfahrung im zweiten

Weltkrieg, zum unveränderbaren Ausgeliefertsein an die tyrannische Macht.

»[…] the individual caught in the horror machine and his utter inability to

change his fate.«294

Totaler Terror in seiner vollkommen entfalteten Form, nämlich in den

Konzentrationslagern, beraubte die Häftlinge sogar ihrer Persönlichkeit.

Grauen erweckt das Wissen darüber, dass die Häftlinge noch lebende Men-

schen waren, aber ohne Individualität,295 nur noch »Reaktionsbündel«296.

»The real horror of the concentration and extermination camps lies in the

fact that the inmates, even if they happen to keep alive, are more effectively

cut off from the world of the living than if they had died«297.

Schockerfahrungen und Entsetzen stiften eine Grundstimmung der

Angst. Zwar ist Angst ebenso wie Schock und Grauen durchgängig präsent

in Arendts Erzählung von Imperialismus und Antisemitismus, doch wurde

sie erst im Totalitarismus absolut, da sie sogar ihre Funktion als Warn-

und Schutzmechanismus verlor. »Under conditions of total terror not even

fear can any longer serve as an advisor of how to behave, because terror

chooses its victims without reference to individual actions or thoughts«298.

Diejenigen, die sich der totalitären Bewegung ursprünglich wegen ihrer

Berechenbarkeit und der Abschirmung von der schockierenden Erfahrung

des Lebens angeschlossen haben, unterlagen schließlich selbst der zügellosen

und unvermeidbaren Angst. Die Angst war nicht mehr abzulegen oder durch

die Wahl der Zugehörigkeit zu beheben. Der Bürger des totalitären Staates

»fears leaving the movement more than he fears the consequences of his

complicity in illegal actions.«299

Arendts Rekonstruktion der emotionalen Phänomene, die den Weg bis

hin zum Totalitarismus begleiteten und bestimmten, zeigt, wie politische

Isolation, gesellschaftliche und soziale Einsamkeit und Empfindungen von

Schock, Grauen und Angst hergestellt und befestigt werden. Diese emotiona-

len Erfahrungen führen schließlich zur Weltverlust und zum Zurückgewor-

fensein des Ichs auf sich selbst. Sie sind nämlich pathische Erfahrungen, die

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 79

den Menschen mental einengen, ihm keine freie Handlung ermöglichen, sein

ontologisches Getrenntsein in eine politisch eingeforderte Verschließung vor

der Welt und vor demMitmenschen umwandeln. Die Vernichtung der Offen-

heit durch vereinsamende Gefühle und durch die das Individuum auflösende

Massenbewegung bereitet den Weg für die Etablierung einer Ersatzwelt, die

durch Lügen und Propaganda seinen isolierten Mitgliedern Stabilität und Si-

cherheit verspricht. Indem der totalitäre Staat an prinzipiellen emotionalen

Erfahrungen anschließt, spricht er den Menschen genau dort an, wo er am

verletzlichsten und am berührbarsten ist: in seiner ontologisch gegebenen

Angewiesenheit. Ebenso wie es cupiditas und caritas dem Menschen nahele-

gen, die Isolation durch den gut gewählten Gegenstand des Begehrens end-

gültig aufzuheben, verspricht die totalitäre Bewegung Sicherheit, Gemein-

schaft und das Ende vom schockierenden, entsetzlichen und ängstigenden

Dasein.300

Arendt zeichnet genau nach, wie jene Empfindungen, die den Erfolg der

totalitären Bewegung ermöglichen, politisch erzeugt, aufrechterhalten und

schließlich ins Absolute vergrößert werden, so dass der Mensch die Wirk-

lichkeit und auch sich selbst verliert. Seine Isolation ist nicht nur politische

Unterwerfung und das Ausgeliefertsein an eine willkürliche Terrorherrschaft.

Isolation im totalitären Staat ist die politisch erzeugte Rückkehr zum on-

tologischen Ausgangspunkt. Durch die dauerhafte Angst bewirkt der Terror

Selbstverlust und als letzte, ohnmächtige Selbstschutzreaktion sogar den Ver-

lust der Berührbarkeit. So wird der Status quo des totalitären Staates weitge-

hend bekräftigt.

2.4.3 Schmerz

Eine nennenswerte Leerstelle in Arendts Ausführungen über Schock, Entset-

zen und Angst im Totalitarismus-Buch ist, dass Schmerz als physischer Kon-

terpart dieser psychischen Empfindungen weder besprochen noch erwähnt

wird. Schmerz zu thematisieren, wäre naheliegend, weil Folter und grauen-

hafte Gewalt gegen den menschlichen Körper allgegenwärtige Mittel totaler

Machtausübung sind. Die merkwürdige Körperlosigkeit der Empfindungen

entspricht aber dem Umgang, den Arendt (auch) in diesem Werk mit soge-

nannten ›hard facts‹ pflegt. Obwohl es um historische Ereignisse geht, um-

gibt ihre Analyse eine atmosphärische Ungreifbarkeit, eine Materielosigkeit.

Der Wechsel der Schauplätze, die grobspurigen Kausalitätsketten, die stei-

len Übergänge zwischen Szenen aus Romanen und historischen Daten, zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Berührbarkeit als conditio humana

schen ideengeschichtlichen Konstellationen und Berichten von Überlebenden

– vermischt mit der spürbaren Involviertheit der Verfasserin – verwandeln

das Werk in einen Fiebertraum. Der Text wirkt wie Spuren einer Betroffen-

heit, die so ungeheuerlich war, dass sie sich nicht erzählen lässt.TheOrigins of

Totalitarianism wiederholt den gespaltenen Geisteszustand des Zeugen, über

den Arendt folgendes schreibt:

»There are numerous reports by survivors. The more authentic they are, the

less they attempt to communicate things that evade human understanding

and human experience – sufferings, that is, that transformmen into uncom-

plaining animals. […] if the speaker has resolutely returned to the world of

the living, he himself is often assailed bydoubtswith regard to his own truth-

fulness, as though he had mistaken a nightmare for reality.«301

Die Wirkung des Schmerzes ist jedoch in Arendts aufTheOrigins of Totalitaria-

nism folgenden Buch,TheHuman Condition (1958), eine grundlegende mensch-

liche Erfahrung und führt sowohl räumlich als auch zeitlich zur Isolation.

»Painful« ist das Epitheton der Arbeit, »painful labor«302. Der tägliche Kampf,

schreibt Arendt, zu dem der menschliche Körper in der Tätigkeit des Ar-

beitens (»labor«) gezwungen ist, ist deshalb eine so schmerzhafte Anstren-

gung, weil es davon kein Entkommen gibt. Solange der Mensch lebt, enden

die durch die zwingende Befriedigung seiner biologischen Bedürfnisse verur-

sachten Bemühungen nicht. »[…] what makes the effort painful is not danger

but its relentless repetition.«303 Im Arbeiten sorgt der Mensch für den Er-

halt des biologischen Lebens. Solange er auf dieser Welt ist, muss er seine

täglichen Nöte immer aufs Neue befriedigen. Zwar gehört die Freude über

die Befriedigung der Bedürfnisse auch zum Arbeitsprozess dazu, doch ist sie

nur vorübergehend und nicht von der schmerzhaften und erschöpfenden An-

strengung des Arbeitens zu trennen. »There is no lasting happiness outside

the prescribed cycle of painful exhaustion and pleasurable regeneration«304.

In der Unterwerfung und Versklavung von Menschen sieht Arendt den

Versuch der Herrschenden, sich von eben dieser schmerzhaften Anstrengung

der Lebenserhaltung zu befreien. Diese Unternehmung verurteilt Arendt

nicht nur deshalb, weil sie mit der »violent injustice of forcing one part of

humanity into the darkness of pain and necessity«305 einhergeht. Sie ist auch

als Ansatz falsch,306 weil sie die Tatsache verkennt, dass für menschliche

Vitalität die Erfahrung von Anstrengung unentbehrlich ist.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 81

»The human condition is such that pain and effort are not just symptoms

which can be removedwithout changing life itself; they are rather themodes

in which life itself, together with the necessity to which it is bound, makes

itself felt. For mortals, the »easy life of the gods« would be a lifeless life.«307

Schmerz, im Zusammenhang mit Arbeit, ist dadurch verursacht, dass Ar-

beit repetitiv und zyklisch ist wie das biologische Leben selbst. Sie ist die

ewige Wiederkehr des Gleichen,308 zwischen Not und Befriedigung, Anstren-

gung und Entspannung. Diese Bewegung beschreibt Arendt als Gefangen-

schaft des Menschen in seinemMetabolismus, »without ever transcending or

freeing itself from the recurring cycle of its own functioning«309. Das biologi-

scheWiederkehren des immer Gleichen beraubt denMenschen von der freien

und spontanen Welterfahrung. Im schmerzhaften und anstrengenden Arbei-

ten ist der Körper mit sich selbst und mit seiner eigenen Aufrechterhaltung

beschäftigt. Dieser Fokus macht ihn weltlos und isoliert.310

Das schmerzvolle Arbeiten ist eine weitere Quelle des Weltverlustes, weil

es alles andere außer dem eigenen Körper aus dem Blick verliert. »Nothing

[…] ejects more radically from the world than exclusive concentration upon

the body’s life, a concentration forced upon man in slavery or in the extremi-

ty of unbearable pain.«311 Genauso wie der arbeitende Körper allein mit sich

selbst beschäftigt ist, ist auch der vom Schmerz gequälte Körper nach Innen

gewandt und weltverloren. Im Schmerz hören die Sinnesorgane, welche die

Weltwahrnehmung ermöglichen, auf, zu funktionieren,312 »who is in pain re-

ally senses nothing but himself.«313

Der schmerzende Körper ist der Realität beraubt.Dies geschieht nicht nur

dadurch, dass seine Wahrnehmung blockiert ist, sondern auch dadurch, dass

er im Augenblick des Schmerzes sein Empfinden nicht verständlich artiku-

lieren oder mitteilen kann. Er ist mit seiner Betroffenheit allein und isoliert

dadurch, was er erlebt. »Pain […] is so subjective and removed from the world

of things and men that it cannot assume an appearance at all.«314 Was aber

unartikuliert bleibt und im menschlichen Zusammensein nicht vernehmbar

erscheinen kann, ist nicht dafür qualifiziert, sich als gemeinsame Realität

zu etablieren. Neben der alptraumähnlichen Unglaubwürdigkeit der Folter-

erfahrung kann diese fehlende Mitteilbarkeit ein weiterer Grund dafür sein,

warum Schmerz in The Origins of Totalitarianism nicht besprochen wird. Der

Schmerz, den die KZ-Häftlinge erdulden mussten, war und ist nicht artiku-

lierbar. Er kann nicht innerweltlich werden. Er isoliert die Überlebenden auch

noch nach der Befreiung aus dem Horror.315

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Berührbarkeit als conditio humana

2.4.4 Repetition und Rache

Zeitlichkeit verläuft in Arendts Werken auf mehreren Ebenen. Es gibt einer-

seits die Zeit des biologischen Lebens, die in jedem lebendigen Organismus

eine zyklische ist. Solange er lebt, verbraucht jeder Körper Ressourcen, um

sich im Wechsel von Regeneration und Anstrengung am Leben zu erhalten.

In diesem Prozess verzehrt er nicht nur die nährenden Quellen seiner Um-

welt, sondern schließlich auch sich selbst.

»Life is a process that everywhere uses up durability, wears it down, makes

it disappear, until eventually deadmatter, the result of small, single, cyclical

life processes, return into the over-all gigantic circle of nature herself, where

no beginning and no end exist andwhere all natural things swing in change-

less, deathless repetition.«316

Vor dem Hintergrund dieser Indifferenz des biologischen Lebens, die in der

zyklischen Repetition besteht, etabliert sich das menschliche Leben. In ihrem

Essay The Concept of History. Ancient and Modern317 definiert Arendt Mortalität

als eine geradlinige Bewegung, die durch den Kreis des Zyklischen schnei-

det (ohne es zu unterbrechen).318 Diese Linie des menschlichen Lebens hat

einen definierbaren Anfang und ein (rückblickend) definierbares Ende, die

zwei Punkte, wo die Gerade den Kreis durchschneidet. Zwar beinhaltet das

menschliche Leben auch zyklische, d.h. biologische Abläufe, für die im Pro-

zess des Arbeitens Sorge getragen wird. Jedoch darf das Leben, um wirklich

menschlich zu sein, nicht in der repetitiven Bewegung der Natur aufgehen.

Genauso wie sich das menschliche Leben vom rein Biologischen unter-

scheidet, verhält sich Handeln (»action«) zum Arbeiten. Während Arbeiten

die kreisförmige repetitive Bewegung abbildet, entspricht Handeln der Ge-

rade. Handeln ist das Unberechenbare, Unvorhersehbare und Einmalige, all

das, was der Mensch im Kontrast zur Indifferenz der Natur ist. »These single

instances, deeds or events, interrupt the circular movement of daily life in the

same sense that the rectilinear βιος interrupts the circular movement of bio-

logical life.«319 Ähnlich wie Schmerz den Körper von der Außenwelt isoliert,

ist auch der repetitive biologische Lebenserhalt selbstbezogen und rekurriert

auf das Außen nur insofern, dass er seine Ressourcen verzehrt.320 Das Ver-

hältnis zwischen diesem Innen und Außen ist im Modus der Not und in der

Zeitlichkeit des zyklisch Wiederkehrenden festgelegt und darin eingeschlos-

sen.321 Könnte der geschlossene Kreis nicht stabil aufrechterhalten bleiben,

könnte das Leben nicht versorgt werden. So ist die Repetition lebensnotwen-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 83

dig, drückt aber eine Geschlossenheit aus, die keine Öffnung erlaubt. Das

Öffnende würde die Destabilisierung des Zyklischen bedeuten. Die Öffnung

ist das Abweichende, das Unterbrechende und Einmalige, d.h. das Handeln.

Mortalität ist zwar eine gradlinige Bewegung im Kontrast zum Zykli-

schen, jedoch läuft sie auf den Tod zu, da dieser auch Teil des biologischen

Lebens ist. Obwohl das Ende des Lebens eine unausweichliche Tatsache ist,

setzt Arendt den Endpunkt nicht mit der Essenz des menschlichen Seins

gleich. Im Gegenteil, der Mensch muss zwar sterben, aber er lebt nicht »zum

Tode«322, sondern um zu beginnen und um in der Gegebenheit des Zyklischen

die Unterbrechung zu verkörpern. »[…] though [men] must die, [they] are

not born in order to die but in order to begin.«323 Handeln ist laut Arendt die

menschliche Fähigkeit, diesen zyklischen und im Todmündenden Zeitverlauf

zu unterbrechen und den Ereignissen eine neue Richtung zu geben. Auch

wenn der Mensch immer vom biologischen Leben abhängig bleibt, verwirk-

licht er qua Gebürtigkeit das Prinzip, das der Logik des Wiederkehrens, der

Berechenbarkeit und des Ruins widerspricht. Innerweltlich sichtbar wird

dieses im Menschen inkarnierte Prinzip des Anfangen-Könnens im Handeln.

Handeln ist die Öffnung des geschlossenen Kreises. Es ist das Wundersame,

das durch den Menschen in die Welt kommt.

»Yet […] from the standpoint of nature, the rectilinear movement of man’s

life-span between birth and death looks like a peculiar deviation from the

commonnatural rule of cyclicalmovement, thus action, seem from the view-

point of the automatic processes which seem to determine the course of the

world, looks like a miracle. In the language of natural science, it is the »infi-

nite improbability which occurs regularly«. Action is, in fact, the onemiracle-

working faculty of man […].«324

Handeln unterbricht das Gegebene und dessen automatischen, vorhersagba-

ren Verlauf.Handeln ist daher demRepetitiven zuwiderlaufend und einWun-

der, da im Handeln gerade das geschieht, womit keiner gerechnet hat. Han-

deln ist eine Öffnung, das Wiederkehrende dagegen ist die Verschließung,

die keine neuen Erfahrungen, keine Berührbarkeit zulässt. Da Handeln die

Essenz des Politischen ist, ist das Politische der Raum der Öffnung, welcher

der Geschlossenheit der Repetition entgegengesetzt ist.

Repetitiv ist auch die Rache, die von Arendt als ein weiteres emotionsge-

bundenes Phänomen besprochen wird. Rache ist nicht nur die Vergeltungs-

tat, sondern auch eine Logik des Antwortens bzw. eine emotionale Reaktion

auf eine Übeltat. Indem Rache reagiert, gibt sie eine vorhersehbare Antwort

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Berührbarkeit als conditio humana

auf das Geschehene, ähnlich wie auf Anstrengung zwangsweise Entspannung

folgt. Rache vergeltet die Übertretung mit einem Akt der Bestrafung oder der

Zurückzahlung und bleibt dadurch fest an die erste Tat gebunden. »[…] ev-

erybody remains bound to the process, permitting the chain reaction […] re-

venge, which is the natural, automatic reaction to transgression […] can be

expected and even calculated«325. Indem Rachegelüste handlungsleitend wer-

den, nimmt das repetitiv Zyklische auch im Bereich des Handelns überhand.

DasWunderpotenzial des menschlichen Handelns wird in die Notwendigkeit

der biologischen Prozesse zurückverwandelt.Die Zukunft wird zumVerhäng-

nis,326 zu einer repetitiven Zeitspanne der Vergeltung und der Gegenvergel-

tung, bis hin zum Tod.

Arendt thematisiert Rache nicht aus ethisch-moralischer Perspektive,

auch nicht als Mittel der Machtdemonstration oder als Gewaltausübung.

Rache ist für sie als verschließendes, das Handeln verunmöglichendes und

somit auch als das Wunder vernichtendes Phänomen relevant. In der Rache

sieht Arendt die gleichen Zwangsmechanismen wirksam, die auch die repe-

titive Natur des Biologischen bestimmen. Rache ist genauso unfrei wie die

Tatsache, dass auf Hunger das Gefühl der Sättigung folgt, welches wiederum

vom Hunger abgelöst wird. Rache versklavt den Menschen genauso wie die

ausschließliche Fokussierung auf körperliche Befindlichkeiten. Beide sind in

der repetitiven Logik gefangen, kennen keine Öffnung, Unterbrechung oder

Abweichung vom Zyklischen.

In der ewigen Wiederkehr des Gleichen verkrümmt die menschliche Fä-

higkeit fürs Handeln.Durch die Repetition geht auch derWeltbezug verloren.

Rache reagiert auf das Vergangene sowohl in der Gegenwart als auch in der

Zukunft. Rache verewigt das einmal Stattgefundene, setzt dem kein Ende und

versperrt somit den Weg fürs Neue. In der Reaktion auf das Vergangene ver-

engt sich die Wahrnehmung. Der Kontakt zur Welt und zu den Mitmenschen

verschwindet.

2.5 Welt-Gewinn und Neuanfang: Vergeben-Versprechen-Mut

Im Kontrast zur Repetition, Wiederkehr und Vorhersagbarkeit steht

Arendts zentraler Begriff der Natalität, »the central category of political

[…] thought«327. Natalität, d.h. die Gebürtigkeit des Menschen, verbindet

Arendt mit Beginnen und Handeln. Der Grund für diese Verbindung ist

zweifach. Erstens kommt jeder Mensch durch Geburt in diese Welt. Durch

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 85

die Tatsache seines physischen Seins verkörpert er das absolut Neue. Zwei-

tens trägt auch jeder Geborene, als Anfang schlechthin, die Fähigkeit des

Beginnens in sich. Zu beginnen bzw. zu initiieren ist bei Arendt die Essenz

des Handelns. Handeln ist nicht durch den Inhalt der konkreten Tat ausge-

zeichnet, sondern dadurch, dass es sich ereignet, dass es die Potenzialität

des Anfangens aktualisiert und in die Tat umsetzt. Handeln ist somit par

excellence das, was der Repetition entgegengesetzt ist. Im Handeln wird das

Potenzial der Natalität durch die Manifestation des Neuen verwirklicht.

»To act […] means to take an initiative, to begin […] to set something into

motion.«328

Seine Geburt geschieht dem Menschen, dadurch ist er selbst initium, ein

Anfang. Das dieser Gegebenheit inhärente Potenzial muss er aber durch die

Bestätigung seines Daseins aktualisieren. Diese Bestätigung, die Arendt als

zweite Geburt329 bezeichnet, bedeutet zu handeln, d.h. die Initiative zu er-

greifen und zu beginnen.Durch die Tatsache, dass derMensch etwas initiiert,

tritt er selbst in seinem ganzen Potenzial in Erscheinung, er wird sichtbar und

vernehmbar. Nicht seine Tat an sich zählt, sondern dass der Geborene durch

das Handeln zur Person wird. »[…] it is not the beginning of something but

of somebody, who is a beginner himself.«330

Zu beginnen bedeutet, einen Anfang zu machen inmitten von automa-

tisch ablaufenden, bekannten und vorhersagbaren Prozessen. Das Neue, das

durch das Anfangen initiiert wird, hebt sich von dem Bestehenden ab, ver-

körpert das, womit man nicht gerechnet hatte, was aus den Umständen und

den Bedingungen nicht abzuleiten war. »The new always happens against the

overwhelming odds of statistical laws and their probability […] the new the-

refore always appears in the guise of a miracle.«331

Dieses Wunder, das nicht von göttlichen Mächten, sondern vom Men-

schen ausgeführt wird, ist ein Befreiungsakt. Es ereignet sich im Modus des

Trotzdem. Es befreit sich von den Bedingungen und Umständen des Gegebe-

nen.Daher sieht Arendt in demMenschen, der dasWunder vollbringt, sowohl

das Prinzip der Natalität als auch das der Freiheit verkörpert. »With the cre-

ation of man, the principle of beginning came into the world itself, which, of

course, is only another way of saying that the principle of freedomwas created

when man was created but not before.«332

Das Neue ist laut Arendt die stattgefundene »infinite inprobability«333, die

in dem bzw. durch denMenschen in dieWelt kommt.Durch die eingetroffene

»unendliche Unwahrscheinlichkeit«334 wird das Bestehende herausgefordert

und umgeworfen. Somit entsteht eine Öffnung im repetitiven Zirkel des zu

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Berührbarkeit als conditio humana

Erwartenden. Durch die Öffnung verlässt der Mensch den Bereich des Be-

rechenbaren, Vorhersagbaren und Stabilen. Er lässt die Schutzmechanismen

von biologischem und gesellschaftlichem Sein hinter sich und setzt sich un-

bekannten Konsequenzen aus. Natalität ist in Arendts Denken nicht nur das

anthropologische Konzept der Gebürtigkeit und das politische Kernmodell

der Freiheit. Natalität drückt die existentielle Einsicht aus, dass tatsächliche

Verbindung zur Welt und zumMitmenschen nur in der Abweichung vom Ge-

gebenen möglich ist. Repetition verschließt und verharrt im Modus der Re-

aktion. Aktion, also Handeln als etwas Neues, ist nur durch Unterbrechung

möglich. Unterbrechung heißt aber Orientierungsverlust, Verunsicherung,

Unberechenbarkeit und Schutzlosigkeit. In diesem Zustand ist der Mensch

absolut ausgesetzt, absolut berührbar. Hier kann sich die Freiheit verwirkli-

chen.

Sich dem Neuen zu exponieren, die Potenziale der Natalität zuzulassen,

bedeutet den Verzicht auf eine berechenbare Sicherheit. Handeln bringt Ge-

fahren mit sich. Obwohl es wie aus dem Nichts kommt,335 wirkt jede Hand-

lung auf das Bestehende ein. »Action […] always establishes relationships and

therefore has an inherent tendency to force open all limitations and cut across

all boundaries.«336 Die Wirkung des Handelns ist nicht vorhersagbar und sei-

ne Konsequenzen nicht widerrufbar. »The consequences are boundless«337.

Diese Grenzenlosigkeit ist die demHandeln inhärente Gefahr.Die Gefahr ein-

zudämmen, wie das diverse politische Ideen und Systeme versuchten, ist nur

durch die Zerstörung des Handelns möglich, wodurch jedoch auch Natalität

und Freiheit mitvernichtet werden.338

Da Arendt Natalität als Modus des Politischen konzipiert und zentral

stellt, gleichzeitig aber die vom Handeln verursachten Fallstricken aner-

kennt,339 führt sie kompensierend und stabilisierend den politischen Akt des

Vergebens und des Versprechens ein.340 Sie sollen eine, die Berührbarkeit

bewahrende, Form von Zuverlässigkeit ermöglichen.

2.5.1 Vergeben

Totalitarismus ist vervollständigter Weltverlust und vollkommene Weltver-

schließung. Die Realität ist für den Einzelnen weder als Tatsachenwahrheit

noch als das Außen, mit dem man in Berührung kommen kann, zugänglich.

Das geschlossene politische System ist die entsprechende Manifestation da-

von, was auf privater Ebene gefühlt und erlebt wird: Isolation, Schock, Grau-

en, Angst, Schmerz und die Gefangenschaft in einer Repetition, von der keine

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 87

Abweichung möglich ist. »If left to themselves, human affairs can only follow

the law of mortality«341, behauptet Arendt. Sterblichkeit als Gesetz bedeutet

die Erfahrung von Weltverlust, Weltverschließung, Repetition und von ge-

scheiterter Verbindung.

Diesem geschlossenen Zirkel setzt Arendt im Akt des Vergebens eine an-

dersgeartete emotionale Haltung entgegen. Während Rache die ursprüngli-

che Tat durch einen permanenten Rückbezug verewigt, ist Verzeihen eine Re-

aktion, die Platz für Neues schafft und somit selbst zum Handeln wird. »For-

giving is the only reaction which does not merely re-act but acts anew and

unexpectedly, unconditioned by the act which provoked it and therefore fre-

eing from ist consequences«342.Während Rache berechenbar ist, ist Vergeben

etwas Unberechenbares. Es tritt dort auf, wo die logische, zu erwartende Ant-

wort die Vergeltung wäre. Vergeltung ist »relentless automatism […] which by

itself never comes to an end«343. Vergeben und Verzeihen setzen jedoch ein

Ende, aber nicht im Modus der Mortalität, sondern in jenem der Natalität.

Sie befreien vom Alten, unterbrechen die Repetition und lassen das Neue zu.

Rache setzt kein Ende, sie perpetuiert. Ein Ende könnte man laut Arendt

auch durch eine angemessene Bestrafung setzen.344 Doch sind die Perspek-

tiven von Vergeben und Bestrafen prinzipiell unterschiedliche. Während sich

die Strafe auf das Alte bezieht, richten sich Vergeben und Verzeihen auf die

sich öffnende Zukunft. Der Horizont des Alten wird überschritten. »[…] [the]

aspect of forgiveness where the undoing of what was done seems to show

the same revelatory character as the deed itself.«345 Während durch Verge-

ben das Neue gestiftet und das Alte vernichtet wird, zielt Bestrafung auf die

angemessene Vergeltung des Alten.

Trotz dieser zwei unterschiedlichen Ansätze stoßen sowohl Vergeben als

auch Bestrafen auf die gleiche Grenze des radikal Bösen.346 Das radikal Böse

– den Ausdruck entleiht Arendt von Kant347 – ist die Tat, die den Bereich der

menschlichen Angelegenheiten prinzipiell übersteigt. Es kann weder ange-

messen bestraft noch verziehen werden, weil es den Rahmen, innerhalb des-

sen diese Antworten sinnvoll wären, zerstört. Im Totalitarismus-Buch nennt

Arendt das radikal Böse noch »absolute evil«348, meint damit aber dasselbe,349

wie mit »radical evil«350 inTheHuman Condition, nämlich: »When the impossi-

ble was made possible it became the unpunishable, unforgivable absolute evil

[…] which anger could not revenge, love could not endure, friendship could

not forgive.«351

In The Human Condition arbeitet Arendt ihr Konzept der Vergebung in

Berufung auf Jesu Lehre aus.352 Jesus zitiert sie auch zum Abschluss ihrer

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Berührbarkeit als conditio humana

knappen Ausführungen über das radikal Böse. Der Lehrer aus Nazareth

hätte nämlich selbst die Unauflösbarkeit solcher Taten erkannt. »Hence,

where the deed itself dispossesses us of all power, we can indeed only repeat

with Jesus: ›It were better for him that a millstone were hanged about his

neck, and he cast into the sea.‹«353 Das Urteil über solche Verbrechen, die

im Bereich des Menschlichen nicht greifbar sind, überlässt Jesus dem Jüngs-

ten Gericht. Arendt scheint das zu teilen, denn sie kommentiert nur: Die

Ergebnisse jenes Gerichts würden das menschliche Leben auf dieser Erde

nicht mehr betreffen.354 Konsequenterweise entwickelt sie das Vergeben

als innerweltliches Konzept, das für das menschliche Zusammenleben von

großer Bedeutung ist. »The discoverer of the role of forgiveness in the realm

of human affairs was Jesus of Nazareth.«355 Arendt säkularisiert Jesu Idee

nicht, sondern zeigt, dass sie keine religiöse, sondern von Anfang an eine

intrinsisch innerweltliche Lösung war, in der sich Natalität als menschliche

Fähigkeit zum Neuen bewies. In Arendts Interpretation begründet Jesus die

Notwendigkeit des gegenseitigen Verzeihens nicht mit einem göttlichen Ge-

bot. Der Mensch ist hier derjenige, der Gott als Vorbild dient. Erst, wenn die

Jünger einander verzeihen, wird Gott ihnen gegenüber auch diese Haltung

einnehmen können.356 Vergeben ist eine Form von menschlicher Macht,

durch die man sich von der Vergangenheit befreien und das Leben fortsetzen

kann.357 Die Erkenntnis, dass Vergeben notwendig ist, ist von der Einsicht

geleitet, dass Überschreitungen im menschlichen Miteinander angelegt und

unvermeidlich sind. Arendts Appell, zu vergeben, entspringt der Struktur

des Handelns. Derjenige, der handelt, kann die Konsequenzen seiner Tat

nicht absehen. »The reason for the insistence on a duty to forgive is clearly

›for they know not what they do‹.«358

Vergeben ist der Akt der Befreiung, der sich auf beide Parteien bezieht.

Durch das Verzeihen werden sowohl derjenige, der die Missetat begann, als

auch derjenige, der diese erleiden musste, freigesetzt. Sie brechen die repeti-

tive Geschlossenheit auf und treffen sich in der wiedergewonnenen Freiheit.

So etabliert das Vergeben eine spezifische Beziehung. »Forgiving and the rela-

tionship it establishes is always an eminently personal (though not necessarily

individual or private) affair in which what was done is forgiven for the sake

of who did it.«359

Vergeben und Verzeihen finden immer im Hinblick auf die Person statt,

behauptet Arendt. Sie blicken nicht auf die Tat, die nach einer angemesse-

nen Bestrafung oder nach Vergeltung ruft, sondern sehen denjenigen, der die

Verfehlung begann. Arendt weist darauf hin, dass aufgrund einer christlichen

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 89

Tradition Vergeben und Liebe als einander gegenseitig bedingend verstanden

werden.360 Nur dem könnte man vergeben, den man liebte und nur dem, den

manwirklich liebte, vergäbeman alles ohne Hinblick auf seine Tat, allein Auf-

grund der Liebe zu ihm.

Wäre Liebe eine unentbehrliche Voraussetzung des Verzeihens, kommen-

tiert Arendt, wären Vergeben und Verzeihen für den politischen Bereich ir-

relevant. Denn das Politische findet nie zwischen zwei einander liebenden

Menschen statt, im Gegenteil. In der Liebe verschwindet die Welt zwischen

den einander Liebenden, sie verschmelzen in ihrer Zuneigung,werden selbst-

und weltlos. Das Politische ist aber innerweltlich und betrifft die Pluralität

der vielen, also kann Verzeihen im Politischen nicht aus der Liebe zu einer

bestimmten Person abgeleitet werden. Dass das Konzept des Verzeihens po-

litisch doch nützlich ist, begründet Arendt damit, dass es für das private Phä-

nomen der Liebe eine öffentliche Alternative gibt, den Respekt.

»Yet, what love is in its own, narrowly circumscribed sphere, respect is in the

larger domain of human affairs. Respect […] is a kind of »friendship« with-

out intimacy and without closeness; it is a regard for the person from the

distance which the space of the world puts between us, and this regard is

independent of qualities which we may admire or of achievements which

we may highly esteem. […] Respect, at any rate, because it concerns only the

person, is quite sufficient to prompt forgiving of what a person did, for the

sake of the person.«361

Das Spezifische an der Liebe ist, dass sie sich gänzlich auf die Person bezieht,

nicht auf ihre Taten oder Eigenschaften, sondern auf die Gesamtheit des an-

deren Menschen. So einen Bezug zu anderen zu etablieren, ist laut Arendt

auch ohne private Gefühle möglich, nämlich durch Respekt. Respekt bezieht

sich genauso auf das Gegenüber in seinem menschlichen Dasein wie Liebe.

Ein solches Anerkennen des anderenMenschen ermöglicht Vergeben auch oh-

ne Liebe zu der Person. Der welteröffnende und welt-wiedergewinnende Akt

der Freisetzung durch Verzeihenwird aufgrund von gegenseitigemRespekt in

den Bereich des Politischen übertragen bzw. dort aktualisiert. Das Politische

kann ohne den Akt des Vergebens nicht erhalten bleiben. Überschreitungen,

Missetaten und Verfehlungen sind dem Handeln an sich inhärent und unver-

meidlich.

»[…] trespassing is an everyday occurrence which is in the very nature of ac-

tion’s constant establishment of new relationships within a web of relations,

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Berührbarkeit als conditio humana

and it needs forgiving, dismissing, in order tomake it possible for life to goon

by constantly releasing men from what they have done unknowingly. Only

through this constant mutually release from what they do can men remain

free agents, only by constant willingness to change their minds and start

again can they be trusted with so great a power as that to begin something

new.«362

Erst durch die Einführung von Respekt wird es verständlich, warum für

Arendt die Verbrechen des totalitären Staates unverzeihlich sind und in

die Kategorie des radikal bzw. absolut Bösen gehören. Respekt bedeutet,

dass man im Gegenüber den Menschen anerkennt. Menschen sind fehlbare

Wesen, deren verwerfliche Taten durch die Aufdeckung der Motive – »evil

motives of self-interest, greed, covetousness, resentment, lust for power, and

cowardice«363 – begriffen und verstanden werden können. Vergeben ist in

solchen Fällen möglich, weil im Gegenüber das Menschliche aufzufinden ist.

In Arendts Auffassung verloren die NS-Täter durch ihre Taten genau diese

Menschlichkeit. Da sie sich durch grausame Handlungen vom Menschsein

disqualifizierten, könne man ihnen auch keinen Respekt mehr entgegen-

bringen. Deshalb sei Vergeben unmöglich. »Just as the victims in the death

factories or the holes of oblivion are no longer ›human‹ in the eyes of their

executioners, so this newest species of criminals is beyond the pale even of

solidarity in human sinfulness.«364

Die Zukunft, die vom unerwarteten Handeln immer wieder erschüttert

wird, benötigt stabilisierende Maßnahmen. Ohne diese würde das politische

Leben in einer angsteinflößenden Unsicherheit aufgehen oder zum anarchis-

tischen Chaos werden. Um weiterhin Raum für die sich ereignende unendli-

che Unwahrscheinlichkeit bereit zu halten und die damit einhergehende Öff-

nung, Berührbarkeit und Schutzlosigkeit zu kompensieren, führt Arendt das

gegenseitige Versprechen als stabilisierende pathische Haltung ein.

2.5.2 Versprechen

Laut Arendt gab es in der Geschichte der politischen Philosophie keine

Beispiele dafür, dass Verzeihen als genuin politischer Akt anerkannt wurde.

Anders steht es um das Versprechen, Arendts zweites ›Heilmittel‹ für die

Unberechenbarkeit des Handelns. Als frühestes Beispiel dieser Tradition

des Versprechens nennt Arendt Abraham, den sie von einem »passionate

drive toward making covenants«365 getrieben sieht. Verträge, denen ein

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 91

gegenseitiges Versprechen vorausgeht, sind eine verbindliche Form der

Einigung. Die Beteiligten sichern einander durch ihr Wort zu, sich an das

Vereinbarte zu halten. So erzeugen sie eine gewisse Vorhersagbarkeit des

eigenen zukünftigen Verhaltens. »[…] the power of stabilization [is] inherent

in the faculty of making promises.«366

Versprechen sind aufgrund einer »twofold darkness of human affairs«367

notwendig. Erstens ist der Mensch prinzipiell unzuverlässig. Im Verlauf von

der Geburt hin zum Tod verändert er sich permanent. Sowohl seine biologi-

sche Konstitution als auch seine Gedanken, seine Überzeugungen, seine Ge-

fühle und Ansichten sind imWandel. Da die Veränderungen nicht vorsätzlich

geschehen, könnenMenschen »never guarantee todaywho theywill be tomor-

row«368. Die Unvorhersehbarkeit des Handelns ist der zweite Grund, warum

gegenseitige Versprechen so immens wichtig sind. Auf die Unberechenbar-

keit des Handelns zu verzichten, würde zwar Stabilität erzeugen, aber auch

die Natalität des Menschen vernichten. Will man die geteilte Wirklichkeit in

Freiheit etablieren undmiteinander in tatsächlicher Verbindung bleiben, gibt

es außer dem Versprechen keine stabilisierende Kraft.

Die Tradition der politischen Philosophie und der Politik zeugt von Ver-

suchen, diese zweifache Unberechenbarkeit durch Dominanz und Herrschaft

minimalisieren bzw. eliminieren zu wollen. Diese Tendenzen führten in letz-

ter Konsequenz immer zur Vernichtung der Freiheit. Freiheit kann nur be-

wahrt werden, wenn jeder Mensch seine Natalität und die dieser inhären-

ten Unberechenbarkeit in dasmenschliche Zusammenleben einbringen kann.

Damit dieses Engagement wederWillkürlichkeit noch Chaos verursacht, sind

gegenseitige, bindende Versprechen als ein Minimum an Stabilität unver-

zichtbar.

Versprechen, die der Anerkennung der Interdependenz entspringen und

ein a prioriVertrauen voraussetzen,wie das Arendt schon in ihrer Dissertation

einführt, münden in Verträgen,369 die nicht auf Unterwerfung oder Hierar-

chie, sondern auf Gegenseitigkeit beruhen. Verträge zeugen nicht von Sou-

veränität, sondern von Interdependenz. Sie sind nicht unerschütterlich und

können gebrochen werden – nur durch Mittel der Erpressung oder der Un-

terdrückung könnte man ihre Einhaltung erzwingen. Arendt bezeichnet Ver-

sprechen nicht als eine immerwährende Lösung, als das gelobte Land für ein

behütetes Zusammenleben, sondern als sichere Inseln im Ozean der Unsi-

cherheit.370 Versuchten sie zum Festland oder sogar zum Kontinent zuam-

menzuwachsen, würden sie die Freiheit im menschlichen Zusammensein,

»the joy of inhabiting together with others a world«371, vernichten.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Berührbarkeit als conditio humana

Politisches Leben, das auf gegenseitigen Versprechen beruht, ist grund-

sätzlich fragil. Diese Zerbrechlichkeit entspricht den ontologischen Eigen-

schaften des Menschen als ein sterbliches Wesen, das aber zum Neuen fä-

hig ist. Er ist selbst Träger von Unberechenbarkeit und Unwiderruflichkeit.

Erst durch diese riskanten, destabilisierenden Eigenschaften ist es garantiert,

dass die Welt und das Miteinander nicht in der Repetition gefangen bleiben,

dass Neugestaltung für immer möglich bleibt.

»The danger and the advantage inherent in all bodies politic that rely on

contracts and treaties is that they […] leave the unpredictability of human

affairs and the unreliability of men as they are, using them merely as the

medium […] into which certain islands of predictability are thrown and in

which certain guideposts of reliability are erected. The moment promises

lose their character as isolated islands of certainty in an ocean of uncertainty,

that is, when this faculty is misused to cover the whole ground of the future

and tomap out a path secured in all directions, they lose their binding power

and the whole enterprise becomes self-defeating.«372

2.5.3 Mut

Zu vergeben sei notwendig, weil der Mensch die Verantwortung für die un-

vorhersehbaren Konsequenzen seinesHandelns nie ganz übernehmen könnte

und weil seine Taten unwiderruflich sind. Ohne Vergebung wäre das Indi-

viduum für immer an seine Tat gefesselt. Verzeihen stellt daher sowohl die

gemeinschaftliche als auch die individuelle Freiheit wieder her.

Versprechen betrifft den Menschen selbst insofern, dass es ihn auf das

Vereinbarte festlegt. Es stabilisiert seine Identität durch sein gegebenesWort,

es verlangt ihm ab, verlässlich zu bleiben und der Mensch zu sein, der das

Versprechen ablegte.

»Without being bound to the fulfilment of promises, wewould never be able

to keep our identities; we would be condemned to wander helplessly and

without direction in the darkness of each man’s lonely heart, caught in its

contradictions and equivocalities.«373

Vergeben und Versprechen ermöglichen nicht nur, dass das menschliche Mit-

einander in Freiheit stattfinden kann, sondern fügen den Einzelnen in dieses

Zusammensein auch ein. Vergeben und Versprechen machen es dem Men-

schen möglich, aus der Isolation der Vergangenheit herauszutreten und sich

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 93

zur Welt und zu seinem Mitmenschen in eine stabile Verbindung zu setzen.

Es wird an ihm festgehalten, indem er sein Wort gibt. Durch sein Verspre-

chen wird er zumMitglied des pluralen Miteinanders. Es wird ihm vergeben,

wenn er Verfehlungen begeht, d.h. er muss nicht in die Isolation zurück.

Sowohl Vergeben als auch Versprechen sind grundsätzlich an Pluralität

gebunden. Sie finden im Miteinander statt374 und bürgen dafür, dass die-

se Vielstimmigkeit bewahrt und gelebt werden kann. Das Miteinander kann

erst durch Vergeben und Versprechen wiederhergestellt werden. In den po-

litischen Akten des Vergebens und des Versprechens drückt sich aus, dass

Verfehlungen und Unvorhersehbarkeiten mitgedacht sind und als anthropo-

logische Gegebenheiten erkannt werden. Vergeben und Versprechen stabili-

sieren die strukturelle Verfehlbarkeit des Miteinanders bei Wahrung seiner

Offenheit.

Arendt setzt diesem dynamischen politischen Modell die Platonʼsche

Tradition entgegen. Diese forderte als Form des politischen Zusammenseins

Herrschaft und verwarf Pluralität. Platons politische Ordnung sei aus dem

souveränen Umgang des Ichs mit dem Selbst abgeleitet375 und nach dem

Vorbild des disziplinierten Selbstverhältnisses entworfen worden. Genauso

wie die Seele vom Geist dominiert und ihm unterworfen ist, sollten auch

die Aufteilung der unterschiedlichen Klassen und ihrer Zuständigkeiten in

der idealen Gesellschaft, dem Philosophenstaat, stattfinden. Dabei gibt es

die mehr und die weniger Würdigen, je nachdem, wie sehr sie ihr Sein der

Wahrheit der Ideen zu unterwerfen bereit sind.376

DiesemModell der souveränen Selbstbeherrschung setzt Arendt die Inter-

dependenz der Pluralität entgegen. DerMensch ist auf die Bestätigung seines

Seins durch den anderen angewiesen, damit er Teil einer Gemeinschaft wer-

den kann. Um Pluralität etablieren zu können, muss man einander als Glei-

che anerkennen. Diese Anerkennung ist u.a. auch die Sichtbarwerdung der

eigenen Verfehlungen, der brüchigen, instabilen Identität und der Angewie-

senheit auf die stabilisierende Wirkung von anderen.

Angewiesenheit ist Kontrollverlust, fehlende Souveränität und riskante

Berührbarkeit. Mut ist vor diesem Hintergrund »one of the most elemental

political attitudes«377. Mut zeigt sich nicht in der Heldentat, sondern darin,

dass man die Schwelle des Haushalts überschreitet und sich öffentlich zeigt.

Im Haushalt ist der pater familias Herrscher. Er kontrolliert die Abläufe, er

plant die Prozesse und trifft Vorhersagen. Er sorgt souverän für das eigene Ich

und dessen Erhalt. Sein Verhältnis zu den anderen innerhalb des Haushalts

ist das Verhältnis des alleinigen Herrschers zu den Untertanen. Die anderen

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Berührbarkeit als conditio humana

schränken seine souveräneMachtausübung nicht ein, ihre Natalität bleibt un-

sichtbar, sie handeln nicht.

Im Bereich des Öffentlichen sind aber alle Anwesenden gleich. Sie han-

deln, sie sprechen, sie sind vernehmbar, sie haben Intentionen und agieren

in ein schon bestehendes Netz hinein. Dieses Bezugsgewebe fordern sie mit

ihren Taten und Worten immer aufs Neue heraus, gestalten es um, destabili-

sieren es. Mut als politische Leidenschaft bedeutet, dass man sich dem Kon-

trollverlust und der Fremdwahrnehmung aussetzt. Mut, als Überschreitung

der Haustürschwelle, impliziert die Anerkennung der eigenen Abhängigkeit

von anderen, die einen als Sprechenden und Handelnden wahrnehmen bzw.

einem seine Existenz bestätigen. Man benötigt die anderen und die gemein-

same Welt, um nicht der Isolation anheimzufallen oder im repetitiven Zirkel

des biologischen Seins gefangen zu bleiben.

Mut ist die politische Leidenschaft schlechthin. Es braucht Mut, in die In-

terdependenz einzutreten.Mit diesemEintritt signalisiert man, dassman auf

das Miteinander und auf seine stabilisierende, kompensierende und Freiheit

ermöglichende Angebote angewiesen ist. Mut ist notwendig, um vergeben

und versprechen zu können, um Glaube an und Hoffnung für die gemeinsa-

me Welt aufzubringen. Im Angesicht all der unerträglichen Tatsachen dieser

Welt kann es ohne Mut keine Zukunft geben. Mut ist die öffnende Leiden-

schaft, die das Neue beginnt.

»[…] faith and hope [are] those two essential characteristics of human exis-

tence which Greek antiquity ignored altogether, discounting the keeping of

faith as a very uncommon and not too important virtue and counting hope

among the evils of illusion in Pandora’s box. It is this faith in and hope for

the world that found perhaps its most glorious and most succinct expres-

sion in the fewwords with which the Gospels announced their ›glad tidings‹:

›A child has been born unto us‹.«378

2.6 Emotionale Phänomene und die Möglichkeit der Berührung

Durch das Zusammenlesen von Arendts Frühwerk mit ihren späteren Schrif-

ten kristallisiert sich eine Deutung emotionaler Phänomene heraus: Sie sind

weltstiftende, öffnende oder weltvernichtende, schließende Erscheinungen.

Indem sie den Menschen von dem Außen abschirmen, zerstören sie das Mit-

einander. Diese Wirkung kann das Heraufbeschwören von Liebe genauso er-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Emotionale Phänomene und Weltbezug 95

zielen wie rassistische Ideologien. Das Ausschlaggebende ist nicht das Gefühl

an sich, sondern ob es Berührbarkeit ermöglicht bzw. zulässt.

Die Frage, inwiefern emotionale Phänomene der Logik des Politischenwi-

dersprechen, stellt sich für Arendt in einer spezifischenWeise. Gängig ist die-

se Gegenüberstellung, weil der Bereich der Politik als Stabilität, Vorhersag-

barkeit und Planbarkeit konzipiert wird, der durch die Unberechenbarkeit

und Intensität der Emotionen gefährdet werden kann. Doch ist bei Arendt

das Politische selbst ein äußerst fragiler Raum,der sowohl durch die Vielstim-

migkeit der Beteiligten als auch durch das politische Prinzip des Neuanfangs

unberechenbar ist und immer wieder destabilisiert wird. Sollte es jedoch die-

se Unvorhersagbarkeit und Offenheit verlieren, könnte es keine Freiheit mehr

geben, das Politische würde sich selbst auflösen.

Vor dem Hintergrund dieser Bedeutungsverlagerung des Politischen be-

fragt Arendt emotionale Phänomene in Bezug darauf, ob sie die strukturelle

Offenheit des Politischen unterstützen oder verhindern. Meine Analyse zeig-

te, dass sich Emotionen in diesem Kontext sehr unterschiedlich verhalten

können. Sobald sie isolieren, verhindern sie die Etablierung und die Bewah-

rung des politischen Miteinanders. Sind sie jedoch Ausdruck von Betroffen-

heit – wie z.B. das Mitleiden – oder von Natalität – wie z.B. Mut –, konstitu-

ieren sie den politischen Bereich aktiv mit bzw. schützen davor, dass Freiheit

und Pluralität im Miteinander zerstört werden.

Arendts Kritik an Rousseau besteht nicht in einer generellen Absage an

Gefühle im politischen Bereich, sondern darin, dass in Rousseaus Konzipie-

rung diese Gefühle isolierend und weltverloren sind, den Menschen vor der

Welt und vor dem anderen verschließen. Arendt kritisiert Rousseaus Auffas-

sung nicht, weil sie ›emotional‹, sondern weil sie selbstbezogen und weltver-

loren ist.

Emotionale Phänomene tragen nicht nur zum individuellen Weltverlust

bei (wie das Arendt in ihrer Dissertation thematisiert), sondern auch zur Iso-

lierung der Bürger. Durch Schrecken, Entsetzen und Angst etablierte der to-

talitäre Staat eine weltleugnende Abhängigkeit seiner Bürger. Die Emotio-

nen wirkten weltverschließend und befestigenden Status quo des Staatster-

rors. Der repetitive Mechanismus des biologischen Lebens wurde in den po-

litischen Bereich übertragen.

Arendts Frühwerk, die Biografie der Rahel Varnhagen, betont dagegen die

immense innerweltliche Relevanz der Berührbarkeit. Laut Arendt fand Rahel

Varnhagen ihren Platz in derWelt erst, als sie sich vor der Berührbarkeit nicht

mehr schützen wollte, sondern sich ihr bewusst aussetzte. Ein solches Sich-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Berührbarkeit als conditio humana

Exponieren führt dazu, dass die Ereignisse des Lebens erlitten werden.Durch

die hermeneutische Interpretation von Arendts Gedanken zeichnet sich ab,

dass erst eine solche pathische Haltung es ermöglicht, dass der Mensch die

Wirklichkeit erfährt und sie nicht leugnet. Sie zu erleiden, ist die Vorausset-

zung davon, dass man dieWirklichkeit kennenlernt. Damit datiert Arendt die

Entstehung der politischen Lüge lange bevor noch sie zur Propaganda wer-

den könnte. Sie beginnt, sobald man die Fakten des eigenen Standpunktes

im Miteinander nicht wahrnehmen will – weder als brodelnden Zorn gegen

die mächtigen Unterdrücker noch als niederschlagende Trübsal in Anbetracht

der Entrechtung. Das Politische kann ohne einen solchen Wirklichkeitsindex

nicht bestehen.

Berührbarkeit und der Mut des Sich-Aussetzens sind Motive, die für

Arendts Konzeption des Miteinanders im politischen Raum zentral sind.

Emotionale Phänomene werden durch die Optik der Berührbarkeit unter-

sucht und bewertet. Sind sie Ausdruck von bzw. öffnen sie den Menschen

für Betroffenheitserfahrungen, sind sie für den politischen Raum von großer

Bedeutung.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit

»Niemand litt je an einem schlimmeren Fall von Hellasverehrung als

Arendt.«1, behauptet Judith Shklar. Ihre kritische Bemerkung knüpft an

den Heldenkult an, der Arendt nachgesagt wird. Sie würde nur souveräne,

selbstwirksame Männer – die Staaten gründen, Revolutionen initiieren,

sich befreien und regieren – als politische Akteure anerkennen. Diese Kritik

Arendtʼscher Subjekte erweist sich jedoch bei einer genaueren Lektüre als

nicht haltbar. Nicht nur sind die Personen, deren Biografien Arendt rekon-

struiert – Rahel Varnhagen, Rosa Luxemburg,Walter Benjamin, Isak Dinesen

(d.i. Karen Blixen) – scheiternde, den Umständen ausgesetzte Figuren. Auch

sind Arendts (unsystematisch entwickelte) Gedanken über das Subjekt, die

Person und Individualisation durch Abhängigkeit und Interdependenz,

durch die Unverfügbarkeit des Selbst und durch die Angewiesenheit auf ein

konstitutives Außen gekennzeichnet.

Arendts Gedanken über die Bedingtheit des Menschen machen ihr Werk

an subjektivierungstheoretische Überlegungen anschlussfähig. Diese teilen

über alle Unterschiede zwischen poststrukturalistischen, psychoanalytischen

und praxeologischen Subjektivierungstheorien hinweg die Grundannahme,

dass moderne Subjekte von gesellschaftlichen Machtverhältnissen prinzipiell

und unhintergehbar bestimmt sind. Sie sind in ein Machtgefüge qua Geburt

bzw. mit Eintritt in die soziale Welt eingelassen und werden von dieser ge-

prägt und geformt, werden durch diese überhaupt erst zu ›Jemandem‹. Frei-

heit liegt aus subjektivierungstheoretischer Perspektive nicht außerhalb der

Gesellschaft, sondern in den Räumen, die durch die gesellschaftlichen Ver-

hältnisse dafür bestimmt wurden. So ist grundsätzlich keine Befreiung mög-

lich, insofern diese Bedingtheit das Subjekt überhaupt erst hervorbringt. Nur

indemdie Gesellschaft verändert wird, kann das Subjekt jemand anderer wer-

den.2

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Berührbarkeit als conditio humana

Auch bei Arendt sind Handeln und Revolution in ein individuelles und

kollektives Bedingungsnetz (u.a. historische Lage, tradierte Kultur, sozio-

ökonomische Verhältnisse, »race«, Geschlecht, Religionszugehörigkeit und

sozialer Status) eingeflochten. Solche Bedingtheit reflektiert und berücksich-

tigt Arendt in ihremWerk, wie das gegenwärtig feministische,3 postkoloniale

oder intersektionale Reflexionen tun.Das Arendt’sche Subjekt ist nicht souve-

rän, sondern prinzipiell abhängig und bedingt. Dennoch bestehen zwischen

subjektivierungstheoretischen Überlegungen und zwischen Arendts Denken

Unterschiede. Erstens liegt Arendts Fokus nicht auf der Genealogie und auf

der Funktionsweise solcher Bestimmtheiten, sondern auf einem Glauben

an einen Überschuss, der es auf eine wundersame Weise ermöglicht, solche

weltverschließenden Abhängigkeiten und Machtverhältnisse aufzubrechen.

Arendt denkt das Neue als ein Phänomen, das die Grenzen des Gegebenen

überschreitet und aus der Vergangenheit nicht lückenlos abgeleitet werden

kann. Zweitens ist Arendts Theorie aus subjektivierungstheoretischer Per-

spektive betrachtet machtblind. Sie reflektiert nicht, wie soziale Umstände

politische Handlungsmöglichkeiten verschließen bzw. wie das Individuum

von einer (produktiven) Macht durch und durch bestimmt ist.

Jedoch lege ich im Folgenden eine Lesart vor, die beweist, dass Arendt –

bezogen auf das öffentliche Erscheinen – eine detailreiche Vorstellung davon

hat, wie politische Subjektivierung stattfindet. Meine Interpretation klärt ei-

nerseits die Bedeutung der Wörter Subjekt und Person in Arendts Werk. An-

dererseits argumentiere ich dafür, dass auch Arendt ein Werden des Men-

schen denkt. Die dynamisierenden, formenden Kräfte sind aber nicht die

Machtverhältnisse im gesellschaftlichen Miteinander, sondern die Liebe zur

Welt und die Bejahung der eigenen Bedingtheit: Vorgänge, die zum politi-

schen Handeln befähigen.

3.1 Wer einer ist

Wer einer ist, wie er in derWelt erscheint und auf jene einwirkt ist eine Frage,

die sich durch Arendts ganzes Œuvre zieht.4 In ihrem 1958 veröffentlichten

WerkThe Human Conditionwidmet sie sich den Tätigkeitsbereichen, in denen

sich der Mensch während seines Lebens engagiert. Sie stellt die Frage, was

diese unterschiedlichen Formen der Beschäftigung über die menschliche Ver-

fasstheit aussagen. In diesem Buch entwickelt Arendt den für ihr politisches

Denken zentralen Begriff des Handelns als eine Tätigkeit, die weder von Not-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 99

wendigkeiten noch von einer Zweck-Mittel- bzw. Kausalitätslogik bestimmt

ist, sondern die menschliche Freiheit schlechthin ausdrückt.

Aufgrund des dabei entwickelten Freiheitskonzepts erntet Arendts Kon-

zeption des Handelns und des Politischen noch bis heute viel Kritik. Sie blen-

de es aus, wie voraussetzungsreich diese Begriffe seien, wie sehr sie nur von

freien männlichen Bürgern der Mehrheitsgesellschaft erfüllt und gelebt wer-

den könnten, die keiner Minderheit zugehörig sind. Diesen kritischen An-

merkungen widerspricht jedoch, dass Arendts Handelnde keine souveränen

und unabhängigen Individuen sind. Genau das Gegenteil trifft zu. Immer

wieder stellt sie heraus, dass Handelnde mit ihrer grundsätzlichen Interde-

pendenz – die Kondition des Miteinanders, die man in Arendts Denken seit

ihrer Dissertation findet – konfrontiert werden.

Für die Bezeichnung der Handelnden benutzt Arendt in ihrem Buchmeh-

rere, einander teils widersprechende Wörter: »agent«, »author«, »master«,

»doer«, »hero« – aber auch »actor«, »sufferer« und »subject«. Alleine die Auf-

listung dieser Ausdrücke zeigt die Paradoxie und die Grundspannung vonThe

HumanCondition. Einerseits ist Handeln eine wundersame Kraft, andererseits

eine zu erleidende Macht. Der Handelnde ist nie ausschließlich der Held der

Geschichte, sondern auch derjenige, dem die Ereignisse widerfahren.

In The Human Condition katalogisiert Arendt geradezu die vielfältige Ab-

hängigkeit und Bedingtheit des Handelnden. Er benötigt die Unterstützung

seinerMitmenschen, damit seine beginnende Tat langfristigeWirkung erzielt

und nicht sofort im Augenblick des Beginnens zu Asche wird. Er ist auf den

Geschichtenerzähler angewiesen, damit seine Taten im Nachhinein erzählt,

festgehalten und innerweltlich werden und nicht aus der kollektiven Erinne-

rung verschwinden. Er benötigt eine Öffentlichkeit, die ihn als Handelnden

wahrnimmt, anerkennt und ihm eine Existenz im Miteinander ermöglicht.

Ohne diese externe Validierung könnte er seine weltformende Freiheit nicht

ausleben. Darüber hinaus ist er auf die Sprache selbst angewiesen. Ohne sie

könnte sich der Mensch weder artikulieren noch sich Gehör verschaffen.

Durch die Ausarbeitung solcher Unterwerfungs- und Abhängigkeitskon-

stellationen möchte ich zeigen, wie Arendt Interdependenz im Miteinander

konzipiert und wie diese Angewiesenheit aufeinander den Menschen gleich-

zeitig bestimmt und befähigt.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Berührbarkeit als conditio humana

3.1.1 Der Unterworfene

Freiheit definiert Arendt als Freisein von Not bzw. Notwendigkeit. Da der

Mensch in allererster Linie ein biologisches Lebewesen ist, ist er in Form von

Hunger, Erschöpfung und anderen körperlichen Bedürfnissen »subject to ne-

cessity«5. Im Augenblick seines öffentlichen Erscheinens ist er hingegen je-

mand, der sich um die Erhaltung seines biologischen Lebens erfolgreich ge-

kümmert und sich aus dieser existentiellen Not befreit hat. Er ist aber nicht

nur versorgt, sondern auch jemand, der weder Befehle folgen noch selbst ver-

teilen muss. Freiheit bedeutet »neither to rule nor to be ruled«6. Sie ist Un-

abhängigkeit von Konstellationen, in denen Zwang bestimmend ist bzw. von

Verhältnissen, in denen der Mensch Zwängen unterworfen ist. Selbst Herr-

schende sind nicht frei, weil sie die Aufgabe des Herrschens bestimmt.

»Subjectivity«7 verbindet Arendtmit demBereich des Unfreien, den sie im

Privaten ansiedelt.8 In diesem ist man nicht nur den biologischen Bedürfnis-

sen oder, als Sklave, den Befehlen des Hausherrn unterworfen, sondern auch

der Unsichtbarkeit. D.h. allem, was sich in einem regt bzw. einem zustößt,

aber für andere wegen der Dunkelheit des Privaten9 nicht wahrnehmbar ist.

Diese Unsichtbarkeit bewirkt eine Gefangenschaft »in the subjectivity of their

own singular experience«10. In dieser Hinsicht ist Schmerz die »most radical

subjectivity«11. Er schneidet den Erleidenden von der Welt gänzlich ab und

unterwirft ihn seiner körperlichen Not, so dass »[…] I am no longer ›recog-

nizable‹ to the outer world of life.«12

Unterwerfung bedeutet daher nicht nur Adressat von Befehlen und Nö-

ten zu sein, sondern auch eine essenzielle Unsichtbarkeit für die Außenwelt.

Was nicht sichtbar oder gehört ist, ist kein Teil des Miteinanders und kann

daher auch nicht verändert werden. Subjektivität bedeutet somit Unterwor-

fenheit unter das Gegebene, die Dominanz des So-ist-Zustands. Im Modus

der Subjektivität bleibt die Welt dem Menschen verschlossen.

In einer Fußnote13 zitiert Arendt eine Geschichte, die Plutarch in den Par-

allelbiographien über Demosthenes erzählt. Zu Demosthenes kommt einMann

und will ihn als seinen Anwalt engagieren, da er von jemandem angegriffen

und geschlagen wurde und durch ihn schwere Gewalt erlitt. Demosthenes

zweifelt die Wahrheit der Geschichte an: » ›But certainly,‹ said Demosthenes,

›you got none of the hurts which you describe.‹«14, zitiert Arendt Plutarch.

Woraufhin Demosthenesʼ Gegenüber seine Stimme erhebt und verzweifelt

aufschreit: »›I, Demosthenes, no hurts?‹ ›Now, indeed,‹ said Demosthenes,

›I hear the voice of one who is wronged and hurt.‹« – und Plutarch ergänzt

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 101

die Geschichte mit dem abschließenden Gedanken: »So important in winning

credence did he consider the tone and action of the speaker.«

Dass Arendt diese Geschichte zitiert, illustriert einerseits die Verbindung,

die sie zwischen Sprechen und Handeln immer wieder herstellt. Sprechen

und Handeln beweisen die Integrität des Menschen, wenn sie sich gegen-

seitig validieren und miteinander im Einklang sind. Was diese Geschichte

aber auch veranschaulicht, ist die Unentbehrlichkeit der Artikulation als Sich-

vernehmbar-Machen.Ohne die persönliche Erfahrung überzeugendmitteilen

zu können, bleibt diese unsichtbar und ohne Realität – als hätte sie nie statt-

gefunden. In Plutarchs Erzählung ereignet sich eine Vernehmbarkeit erst,

als die Betroffenheit, die Erschütterung und das Leid artikuliert werden. Die

Subjektivität der Erfahrung kann sich erst durch den Aufschrei Gehör ver-

schaffen.15 Indem das Erfahrene und die emotionale Betroffenheit durch die

Artikulation miteinander in Einklang kommen, bricht das Opfer aus der Un-

sichtbarkeit seiner Unterworfenheit, d.h. seiner Subjektivität aus. Die Ge-

schlossenheit der privaten Erfahrung wird zur innerweltlichen Realität, zu

einer Wirklichkeit, auf die sich im zitierten Fall nun auch Demosthenes be-

ziehen kann.

In der Unterworfenheit kommt demMenschen nicht nur die Welt abhan-

den, sondern auch seine eigene Existenz, die es laut Arendt erst dann gibt,

wenn die anderen es bestätigen, wenn man als Ebenbürtiger wahrgenom-

men wird. Aus der Geschlossenheit im Privaten kann der Mensch nur durch

die Anerkennung durch andere heraustreten. »The presence of others who see

what we see and hear what we hear assures us of the reality of the world and

ourselves.«16 Aus der Unterworfenheit führt kein souveräner, selbstbestimm-

ter Weg heraus. Nur die Annahme der Angewiesenheit auf Andere und ein

bejahter Eintritt in die Interdependenz weisen den Weg aus der Subjektivität

und in die Welt.

3.1.2 »What« versus »Who«

Diese Angewiesenheit auf Andere ist bei Arendt nicht als lästige Beschrän-

kung oder als zu überwindende Hürde konzipiert, sondern als Existenz- und

Freiheitsermöglichung. »Who somebody is«17 im Unterschied zu »what he

is«18 kann ausschließlich von einem Außen, von anderen wahrgenommen

werden.19 Das »what« eines Menschen ist in Arendts Vokabular das Offen-

sichtliche und Beschreibbare an ihm. Seine physische Erscheinung, seine

Stimme, seine Fähigkeiten und Makel, die Summe seiner Eigenschaften.20

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Berührbarkeit als conditio humana

Dieses »what« ist im Privaten erfassbar, wo der Mensch von denen umgeben

ist, die ihn – und seine Gästen, Reaktionen und Gewohnheiten – kennen.

»What« ist die »sheer passive givenness«21 des Individuums. Um aus dieser

Gegebenheit in die Freiheit herauszutreten, braucht es das öffentliche Mit-

einander, denn erst in diesem kann der Mensch von seinem ebenbürtigen

Gegenüber als »who« wahrgenommen werden.

Wer jemand ist, ist zwar undefinierbar und erst nach seinem Tod erzähl-

bar, doch ist es durch seine öffentlichen Taten und Worten wahrnehmbar.

»This disclosure of ›who‹ in contradiction of ›what‹ somebody is […] is im-

plicit in everything somebody says and does.«22 Sobald man versucht, das

»who« des anderen darzustellen, fällt man zurück in die Beschreibung seines

»what«. Obwohl man darüber sprechen möchte »what kind of ›who‹ he is«23,

entzieht sich diese Ebene der Beschreibung. InWorte kannman nur das Han-

deln fassen, das dieses »who« erhellt, durch das dieses »who« durchstrahlt.

Das »who« ist keine Essenz, kein Kern des Menschen. Einen solchen be-

sitzt er laut Arendt gar nicht. In ihrer Dissertation argumentiert Arendt, dass

diese fehlende Essenz es dem Menschen unmöglich macht, sich selbst zu ge-

nügen. Weil er sie nicht hat, ist er auf das Außen angewiesen. Cupidas und

caritas sind Versuche, diesen Mangel durch das Einverleiben des bonum zu

beheben. Das »who«, das Arendt in The Human Condition entwirft, ist daher

also keine Essenz oder der wahre Kern der Persönlichkeit, sondern das We-

sentliche, für den politischen Bereich Relevante am Menschen. Es meint sei-

ne Gesamtheit, die durch seine Anwesenheit im Miteinander und durch sein

Sprechen undHandeln, für alle sichtbar wird. Sprechen undHandeln sind ein

unbeabsichtigtes Entblößen des »who«, das nur dann stattfinden kann, wenn

andere zuschauen und zuhören und dadurch die Realität bzw. die Existenz

des Handelnden bestätigen.

Arendt vergleicht dieses »who«mit dem persönlichen daimonder griechis-

chen Mythologie, »which accompanes each man throughout his life, always

looking over his shoulder from behind and thus visible only to those he en-

counters.«24 Das »who« bleibt für das Ich verborgen, nur die anderen können

es wahrnehmen. Die Öffentlichkeit, in der Menschen weder gegeneinander

noch füreinander, sondern frei miteinander sind,25 ist der Bereich, in dem

sich das »who« herauskristallisiert und erscheint. Öffentlich zu erscheinen

bedeutet für das Subjekt, von anderen in einerWeise wahrgenommen zuwer-

den, die es selbst nicht kontrollieren oder bestimmen kann. Sein »who« zeigt

sich in seinen Taten und Wörtern stets, aber beiläufig.26 Das Handeln in-

tendiert nämlich nicht, das »who« zu offenbaren, sondern tut dies nebenbei,

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 103

während sein eigentliches Ziel der öffnende Neubeginn und das Miteinander

sind. Der Mensch ist auf die Enthüllung seines »who« und den damit ein-

hergehenden Existenz- und Realitätsgewinn angewiesen, damit er Freiheit

erlangen und auf die Gestaltung der Welt einwirken kann. Ohne dieses un-

berechenbare Sein im Öffentlichen würde er sein »what«, seine biologische

Existenz nur passiv erleiden.27

Öffentlicher Auftritt, Handeln und Sprechen in der Anwesenheit von an-

derenwerden bei Arendt als prinzipielle Befreiungsakte verstanden – als Frei-

sein von der Notwendigkeit und als Freisein zur Gestaltung dieser Welt.28

Doch zeigt sich schon am Anfang des Sich-Enthüllens, dass diese Freiheit we-

der souverän noch selbstbestimmt ist. Der Handelnde kontrolliert nicht, wie

er wahrgenommen wird. Er kennt nur sein »what«, aber nicht sein »who«.

Während er handelt und sich dadurch auf die gemeinsameWelt bezieht, wird

sein »who« als Nebenprodukt auch vernehmbar.29 Genauso wie er, werden

auch alle anderen im öffentlichen Miteinander sichtbar. Aus diesen, wie bei-

läufigen, unbeabsichtigten Enthüllungen bildet sich – ähnlich zur Etablie-

rung der materiellen Welt – »the ›web‹ of human relationships«30, »das Be-

zugsgewebe menschlicher Angelegenheiten«31. Im Netz dieses Bezugsgewe-

bes befindet sich der Handelnde, wenn er einen Anfang setzt.

3.1.3 Der Handelnde als Erleidende

Beginnen bedeutet die demMenschen intrinsische Natalität zu aktualisieren,

etwas in die Welt zu setzen, was es früher nicht gab, d.h. das Neue zu mani-

festieren. Arendt führt aus, dass es in der altgriechischen und der lateinischen

Sprache zwei Wörter für das Handeln gab.32 Im Altgriechischen archein (be-

ginnen, führen, herrschen) und prattein (vollenden, erreichen, beenden) und

im Lateinischen agere (in Bewegung setzen, führen) und gerere (austragen).33

Von diesem etymologischen Hintergrund leitet Arendt ab, dass Handeln als

aus zwei Momenten bestehend verstanden wurde: erstens als beginnender

Akt des Einzelnen und zweitens als Durchführung durch mehrere. In der po-

litischen Begriffsgeschichte etablierte sich laut Arendt eine Aufgabenteilung

und damit einhergehend auch das Auseinanderdriften der ursprünglichen

Bedeutungen. Archein und agere wurden die Signifikate für die herrschende,

führende Tätigkeit, während prattein und gerere nur noch dasMachen und Tun

als allgemeines Tätigsein bezeichneten.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Berührbarkeit als conditio humana

»Thus the role the beginner and leader […] changes into that of a ruler; the

original interdependence of action, the dependence of the beginner and

leader upon others for help and the dependence of his followers upon him

for an occasion to act themselves, split into two altogether different func-

tions the function of giving commands, which became the prerogative of the

ruler, and the function of executing them, which became the duty of his sub-

jects.«34

Durch die Bedeutungsverschiebung wurde der Beginnende zum sou-

veränen Herrscher,35 der Befehle gibt, während die gleichberechtigten

Mit-Ausführenden zu seinen Untertanen wurden. Sie haben, anstatt die be-

ginnende Tat im Modus der Interdependenz mitzutragen und zu entfalten,

nunmehr nur noch Befehlen zu gehorchen. Die Bedeutungsveränderung

verdeckt die bestehende Angewiesenheit aufeinander bzw. die existenti-

elle Verbindung zwischen dem Beginnendem und dem Mithandelnden.

So werden beide Seiten isoliert. Die gemeinsame Welt, auf die sie sich

im Miteinander beziehen, wird in unterschiedlichen Interessenbereichen

geteilt.

Macht gibt es laut Arendt nur im gemeinsamen Handeln, nicht aber als

individuellen Besitz des Beginnenden. Er ist weder Heros nochmit göttlichen

Fähigkeiten ausgestatteter König. Der Mut36 des Beginnenden zeigt sich dar-

in, dass er das Risiko eingeht,37 Initiative zu ergreifen. Die Tat allein durch-

zuführen ist jedoch nicht möglich. Er handelt in ein Bezugsgewebe hinein,

das diverse Kräfte und Bewegungen gleichzeitig bestimmen und das deshalb

widerständig und unberechenbar ist. Derjenige, der beginnt, kann nie vor-

hersagen, was seine Initiative bewirken, wie sie fortgeführt und welche Aus-

wirkungen sie auf andere haben wird. Er ist »never merely a ›doer‹ but always

and the same time a sufferer. To do and to suffer are like opposite sides of the

same coin and the story that an act starts is composed of its consequent deeds

and sufferings.«38

Der Handelnde weiß weder wer sein »who« ist noch wie er von anderen

wahrgenommen wird, auf deren Blicke er sogar in zweifacher Hinsicht an-

gewiesen ist. Erstens, damit seine Initiative nicht im Sand verläuft, sondern

durch das kollektive Mittragen innerweltlich wird. Zweitens, weil er ohne die

anderen, die sich auch auf die gemeinsameWirklichkeit beziehen, nicht han-

deln könnte. Jenseits des öffentlichen Miteinanders ist Handeln nicht mög-

lich, alleine löst man keine Revolution aus. Alles, was jemand außerhalb des

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 105

Öffentlichen tut, bleibt im Privaten verschlossen und bewirkt in der gemein-

samen Welt keine Bewegung.

Solange Freiheit das menschliche Miteinander bestimmt, ist niemand

Herr über Folgewirkungen und Konsequenzen. Diese Feststellung soll den

Handelnden nicht von der Verantwortung freisprechen, sondern vor Hy-

bris beschützen. »The actor never remains master of his acts.«39 Gegen die

Konsequenzen seiner beginnenden Tat ist auch er nicht gefeit.

3.1.4 Autorschaft und Geschichte

Vor dem Handelnden sind nicht nur die Konsequenzen seines beginnenden

Aktes verborgen, sondern auch die Geschichte, die man über sein Handeln

erzählen wird. Er ist ins Handeln und in die Interdependenz verwickelt. Ge-

nauso wenig, wie er sein eigenes »who« zu begreifen in der Lage ist, kann er

die Zusammenhänge, die Chronologie, den Kontext und den Fluchtpunkt der

Ereignisse überblicken. Er ist als Akteur durch seinen Standpunkt bedingt.

Um das Geschehene festzuhalten und für die Zukunft aufzubewahren,

benötigt der Handelnde den Geschichtenerzähler, den Historiker oder den

Poeten, der die Ereignisse im Nachhinein in einer Narration anordnet und

als geschlossene Geschichte erzählt. Der Handelnde wird nicht zum Autor

seiner Geschichte. Er ist Akteur während der Ereignisse, der Erleidende ihrer

Folgen und der Protagonist der Geschichte.

Die Aufgabe des Geschichtenerzählers ist es einerseits, die Ereignisse ge-

ordnet nachzuerzählen. Andererseits ist er derjenige, der das »who« des Han-

delnden nach dessen Tod vollständig begreifen und in der Erzählung darstel-

len kann. »[…] the essence of who somebody is – can come into being only

when life departs, leaving behind nothing but a story.«40 Der Geschichtss-

chreiber erzählt die Gesamtheit eines Lebens in Form der Biografie und en-

thüllt dadurch das »who«. »Who somebody […] was we can know only by

knowing the story of which he is himself the hero – his biography, in other

words«41. Erst in der nachträglichen Narration wird der Handelnde zum Hel-

den, zur Hauptfigur einer Ereigniskette.

Der Handelnde ist in Arendts Beschreibung bedingt. Nicht einmal seine

eigene Geschichte ist er in der Lage zu erfassen oder ihren Sinn zu verste-

hen. Er bestimmt weder die Abläufe noch kann er die Folgen kontrollieren.

Er weiß nicht, wer er in den Augen der anderen ist. Auch das Spezifische und

Einmalige seiner Existenz entziehen sich seiner Wahrnehmung.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Berührbarkeit als conditio humana

Trotz seiner Bedingtheit und seiner Ambivalenz ist der Handelnde laut

Arendt der politische Akteur schlechthin, weil er Natalität und Freiheit im

Miteinander aktualisiert. Seine Wirkung kann er ausschließlich in einer ex-

ternen Bedingtheit, durch die Annahme der Interdependenz und durch die

Aufgabe der Souveränitätsidee entfalten.

Subjekt zu sein bedeutet laut Arendt Unterworfenheit unter die unverän-

derliche und repetitive Macht des Gegebenen. Der Unterworfene ist derjeni-

ge, der weder gesehen noch gehört wird. Im Kontrast zu diesem »what« wird

zwar das »who« vernommen, bestimmt aber nicht selbst, auf welcher Weise.

Er ist darauf angewiesen, dass seine Initiative von anderen mitgetragen und

zum gemeinsamen Anliegen wird. Nur in einer anerkannten Interdependenz

kann sich das politische Potenzial der Natalität entfalten.

Dieses Potenzial ist gefährlich, weil es destabilisierend, unterbrechend

und öffnend wirkt. Da es sich nur im Miteinander verwirklichen kann, ist

es gemeinschaftsstärkend. Der Mensch als Träger dieser Potenz wurde zur

Zielscheibe des NS-Staates. Der faschistische Terror und die unerschütterli-

che politische Macht konnten erst durch die Zerstörung des Individuums, als

Träger des Neuen, erreicht werden. Gelingt es der Macht, das menschliche

Miteinander so umzustrukturieren, dass das Individuum den unsichtbaren

Bereich des Repetitiven weder physisch noch mental verlassen kann, besteht

für die Herrschaft keine destabilisierende Gefahr mehr. Um den Einzelnen in

die ewige Wiederholung zu verbannen, muss aber seine Berührbarkeit ver-

nichtet werden. Ohne Berührbarkeit gibt es keinen Ausweg aus der Repetiti-

on.

3.2 Zerstörung

Interdependenz und die Abhängigkeit von einem konstitutiven Außen sind

die Parameter, die das »who« bestimmen. InTheHuman Conditionwird jedoch

nicht eindeutig benannt, wie der Übergang aus dem »what«-Status in den

»who«-Status erfolgt und wodurch er motiviert ist. Auch bleibt das »what«

seltsam unscharf. Es gehört in den privaten Bereich, wo es mit den Gegeben-

heiten seiner Existenz konfrontiert ist, die es zu erleiden gezwungen ist –

mehr erfahren wir über diese Schicht des Individuums nicht. Daher schla-

ge ich vor, The Human Condition zusammen mit The Origins of Totalitarianism

zu lesen, genauer gesagt mit den Stellen, an denen Arendt die Zerstörung

des Menschen beschreibt. Ich argumentiere dafür, diese Passagen als eine ex

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 107

negativo Bestimmung des »what« zu verstehen. Die Individualität, die mora-

lische Entscheidungsfähigkeit und die staatsbürgerlichen Rechte – alles Fa-

cetten menschlicher Existenz, die durch den Staatsterror vernichtet wurden

– sind es, aus denen sich das »what« zusammensetzt, bevor es in den poli-

tischen Raum eintritt. Seine Einzigartigkeit ausleben zu können, moralische

Orientierung und rechtlichen Schutz zu haben sind nach dieser Lesart die

Voraussetzungen politischer Handlungsfähigkeit – sind sie nicht erfüllt, kann

der Mensch in den politischen Bereich nicht eintreten. Indem der NS-Staat

das »what« zerstörte, eliminierte er auch die Mindestvoraussetzungen des

Handelns. Hier greifen weder Natalität noch das wunderähnliche Handeln

mehr. Die Destruktion des Individuums ist mit einer politischen Theorie der

Neuanfänge nicht zu heilen.

Ich möchte nahelegen, dass diese Grenze der Theorie-Reichweite auf die

Zerstörungmenschlicher Berührbarkeit zurückzuführen ist, derer Träger das

»what« ist und die ohne einen intakten politischen Bereich der politischen

Willkür ausgesetzt ist. Verliert der Mensch durch systematische Verunmögli-

chung seine Fähigkeit, berührt zu werden, kann er in keine Interaktion mehr

mit derWelt treten. Sie verschließt sich vor ihm, wird unveränderbar und der

Repetition preisgegeben. Mit Arendts Analyse der Zerstörung des Individu-

ums ist es somit möglich, eine Politik der als conditio humana verstandenen

Berührbarkeit zu entwickeln.

InTheHumanCondition stellt Arendt ihr Konzept des Politischen am detail-

liertesten vor. Das Politische wird nicht nur als höchste Verwirklichungsstufe

der menschlichen Freiheit thematisiert. Die ihm intrinsischen Gefahren, das

Scheitern und seine Aporien werden auch vorgestellt. Arendt schildert ein-

drücklich, wie sich Menschen in dieser Form der Interaktion entfalten kön-

nen, zu einem »who« werden, die Potenziale ihrer naturgegebenen Einmalig-

keit und Einzigartigkeit ausleben können.

Wird dieser politische Raum systematisch zerstört, wird auch derMensch

stufenweise ruiniert.DasModell dieser Eliminierung liefert für Arendt der to-

talitäre Staat. Im Vernichtungsprozess des Menschen benennt sie drei Etap-

pen.Erstens die Zerstörung der juristischen Person, zweitens die Vernichtung

der moralischen Person und drittens die Liquidierung der Individualität. Die

Zerstörung zielt auf die Eindämmung der für die totalitäre Politik gefährli-

chen Potenziale des Menschen. Mit jeder Etappe seiner Eliminierung werden

sein Welt- und Mitmenschenbezug immer weiter eingeschränkt, bis er gar

keine Verbindungsversuche mehr wagt und seine Isolation hinnimmt. Sei-

ne welteröffnenden, Beziehung aufbauenden Fähigkeiten werden vernichtet,

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Berührbarkeit als conditio humana

schließlich auch seine prinzipielle Berührbarkeit. Was zurückbleibt, ist nur

ein »Reaktionsbündel«42.

»[…] each and every person can be reduced to a never changing identity of

reactions, so that each of these bundles of reaction can be exchanged at ran-

dom for any other, transforming the human personality into a mere thing,

into something that even animals are not; for Pavlov’s dog […] was a per-

verted animal.«43

In Arendts Beschreibung totalitärer Vernichtungwirdwie durch eineNegativ-

folie deutlich,welche Bedingungen derÜbergang vom »what« zum »who« hat.

Mit der Zerstörung des Subjekts wird auch die Möglichkeit zum öffentlichen

Erscheinen eliminiert. Dass diese Erscheinung nicht nur auf Mut, sondern

auf komplexen strukturellen Voraussetzungen beruht, legt Arendts Analyse

nah. Um sich am öffentlichen Miteinander beteiligen zu können, muss sich

der Mensch nicht nur um den Erhalt seines biologischen Lebens erfolgreich

gekümmert haben, sondern auch auf mehreren Ebenen dazu befähigt sein,

erscheinen zu können. Durch die Zerstörung der Befähigung zeigt Arendt die

Komplexität dieser Voraussetzungen. Bevor derMensch öffentlich erscheinen

kann, muss er ›er sich selbst sein dürfen‹, ein freundschaftliches Selbstver-

hältnis pflegen können und schließlich durch die staatsbürgerlichen Rechte

die schützende Maske der juristischen Person44 tragen. Wenn diese Bedin-

gungen eliminiert werden, wird der berührbare Mensch in ein Reaktions-

bündel verwandelt, das keine Möglichkeit mehr hat, sich im Öffentlichen zu

exponieren und die Welt durch sein Handeln mitzugestalten.

3.2.1 Die Zerstörung der juristischen Person

»[…] killing of the juridical person in [man], is a prerequisite for dominating

him entirely.«45 Die juristische Person zu zerstören, bedeutet, dem Individu-

um staatsbürgerliche Rechte abzusprechen. Im totalitären NS-Staat erfolgte

das laut Arendt auf zwei Weisen. Erstens wurde bestimmten Gruppen die

Staatsbürgerschaft aberkannt. Sie wurden somit zu Menschen, für die kein

Staat mehr verantwortlich oder zuständig war. Sie erhielten weder staatli-

chen Schutz noch rechtliche Vertretung und befanden sich wortwörtlich jen-

seits der Gesetze. Zweitens wurde die Rechtlosigkeit durch die Einrichtung

von Konzentrationslagern erzeugt. Diese funktionierten offiziell als Strafein-

richtungen, die Zahl der tatsächlich kriminellen Häftlinge war aber unbe-

deutend. Durch die Abschaffung der Rechte bestimmter Gruppen erzeugte

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 109

der NS-Staat einen Zustand, in dem der Einzelne – unabhängig von seinen

Taten – in Strafeinrichtungen verbannt werden konnte. Diese hatten nicht

die Funktion der rechtmäßigen Bestrafung, denn es gab gar keine Straftat

seitens der Verfolgten. Konzentrationslager demonstrierten die letzte Konse-

quenz der Rechtlosigkeit: Die willkürliche Verfügungsmacht des Staates über

das Schicksal derjenigen, die sich auf seinem Territorium befanden.

Die Vernichtung der juristischen Person bedeutet die Abschaffung der

Gleichheit unter den Menschen. Laut Arendt ist Gleichheit im Miteinander

nicht naturgegeben, sondern eine politische Errungenschaft. »We are not

born equal; we become equal members of a group on the strength of our

decision to guarentee ourselves mutually equal rights. […] we can produce

equality through organization.«46 Gleichheit, als Produkt solcher menschli-

chen Organisationen, die das Zusammenleben koordinieren und gestalten,

etabliert sich vor dem Hintergrund der anthropologischen Verschiedenheit

qua Geburt. Naturgegeben ist nach Arendt die Differenz zwischen den Men-

schen, ihr »single, unique, unchangeable«47 Charakter. Der Charakter, diese

unveränderbare Einmaligkeit jedes Menschen, ist für die politische Ordnung

bedrohlich. Denn das Unveränderliche ist auch unkontrollierbar und aus der

Perspektive der politischen Herrschaft potenziell destruktiv.48 Gleichheit, als

politische Errungenschaft, bedeutet daher nicht nur gleiche Rechte, sondern

auch die Eindämmung der Unterschiedlichkeiten durch die Erschaffung

von Gemeinsamkeiten. Damit geht die Reduzierung jener Gefahr einher,

die der unauflösbaren anthropologischen Differenz entspringt. Das, was

im Menschen naturgegeben und unveränderbar ist, ist das Fremde für die

politische Ordnung, das sich in den Staatskörper nicht einschmelzen lässt.

»The ›alien‹ is a frightening symbol of the fact of difference, of individuality

as such«49. Dieses Fremde erzeugt Hass, Misstrauen und Diskriminierung.50

Darauf ist die politische Antwort die Vergabe von gleichen Rechten, welche

die Ungleichheit reduzieren und allen dieselbe Möglichkeit zur Gestaltung

des gemeinsamen Lebens erteilen sollen.

Was aber in totalitären Systemen, zunehmend auch schon im moder-

nen Nationalstaat51, geschieht, ist nicht die die Ausweitung der Zugehörig-

keit durch gleiche Rechte, sondern Homogenisierungstendenzen. Es soll eine

Nation auf der Basis einer naturgegebenen Ähnlichkeit und Verwandtschaft

entstehen. So wird die künstlich erzeugte juristische Gleichheit überflüssig

und die Etablierung der totalen Dominanz einfacher. Die Homogenisierung

erfolgt, indem die juristische Person derjenigen zerstört wird, die aufgrund

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Berührbarkeit als conditio humana

ihrer natürlichen Andersheit dem zukünftigen Staat nicht zugehörig sein sol-

len.

Durch die Vernichtung ihrer Rechte bleiben dieseMenschen nicht nur oh-

ne Staatsbürgerschaft zurück, sondern auch ohne öffentlich wahrnehmbare

Erscheinung und ohne signifikante Relevanz für das politische Miteinander.

Sie können auf die Gestaltung des Miteinanders keinen Einfluss nehmen.52

Damit geht aber auch die individuelle Möglichkeit einer entfalteten Existenz

verloren, d.h. die Möglichkeit, zum »who« zu werden. Derjenige, der seine ju-

ristische Person verliert, ist unsichtbar. Er ist nur noch der Gattung Mensch

zugehörig, ebenso wie Tiere oder Pflanzen einer Art angehören.

»[…] the loss of human rights [means that] a person becomes a human be-

ing in general […] and different in general, representing nothing but his own

absolutely unique individuality which, deprived of expressionwithin and ac-

tion upon a common world, loses all significance.«53

3.2.1.1 Flucht in die Persönlichkeit

Die Zerstörung der juristischen Person im Totalitarismus ist die Vollendung

eines Prozesses, den Arendt der modernen Politik insgesamt zuschreibt. In

Arendts Modell der griechischen Polis ist der Bereich des Politischen durch

Freiheit gekennzeichnet. In dieser Hinsicht stehen sich das Politische und

das Private gegenüber. Im Privaten verhält sich der Mensch wie seine Artge-

nossen. Er hat dieselben Sorgen, Bedürfnisse und Nöte wie auch andere. Im

Politischen dagegen erlebt er Freiheit. Er gestaltet zusammen mit juristisch

Ebenbürtigen die Welt. Jeder darf sich positionieren, artikulieren und somit

auf das Zusammenleben Einfluss nehmen.

In der Etablierung der modernen Politik – bei Arendt heißt das im Grun-

de genommen alles, was auf Sokratesʼ Hinrichtung folgte – sieht Arendt den

sukzessiven Austausch der Zuständigkeiten vom privaten und vom politi-

schen Bereich. Die Staatspolitik verdrängt das Politische und wird zu einem

Bereich, in dem die Bürger, statt Freiheit, in Form von Zwang und Unter-

werfung ihr Ausgeliefertsein erleben. Das Höchstmaß erreicht diese Tendenz

in der Bürokratisierung als Regierung des Niemands54 ohne die Möglichkeit

der Einflussnahme. Der moderne Mensch steht im Öffentlichen einer Politik

gegenüber, die genauso zwingend, repetitiv und unveränderbar funktioniert

wie das biologische Leben. Je weniger Einfluss die juristische Person auf die

öffentlichen Angelegenheiten nehmen kann bzw. je mehr sie als Staatsbürger

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 111

zum »cog in the power-accumulatingmachine«55 degradiert wird, destomehr

verliert sie ihr Interesse am Öffentlichen und sucht die Freiheit im Privaten.

Dort kann sie aber die Freiheit laut Arendt unmöglich finden, denn diese

gibt es nur in der Öffentlichkeit. Das Private, als Rückzugsort und Sicherheit,

wird aber als Antwort auf die Verdrängung der politischen Freiheit immer

weiter aufgewertet.Damit einhergehendwerden auch diejenigen Eigenschaf-

ten des Menschen bedeutsamer, die nur im Privaten erscheinen können und

nur dort von Bedeutung sind. »Deprived of political rights, the individual, to

whompublic and official lifemanifests itself in the guise of necessity, acquires

a new and increased interest in his private life and his personal fate.«56

Für dieses gewachsene Interesse am Ich kritisiert Arendt Rousseau schon

in ihrem Buch über Rahel Varnhagen. Dabei richtet sich ihre Kritik nicht

nur auf die Selbstreferenzialität der Gefühle und auf ihre repetitive, weltver-

schließende Wirkung, sondern auch auf die Gefahr, die dann entsteht, wenn

diese Selbstbezogenheit die politische Öffentlichkeit ersetzt. Als Antwort auf

die zunehmende Ungestaltbarkeit und Unfreiheit der Staatspolitik setzte sich

laut Arendt in der Gesellschaft des späten 18. und des frühen 19. Jahrhunderts

die Salonkultur durch. Die Berliner Salons sind für Arendt Beispiele öffentli-

cher Räume, in denen nur noch das Persönliche besprochen wurde. Die Ex-

travaganz der Persönlichkeit wurde zum ausschließlichen Distinktionsmerk-

mal. »[…] nothing really mattered but the personality and the uniqueness of

character, talent, and expression«57, genau das, was im Gegensatz zum »who«

eines Menschen das »what« seiner Eigenschaften und Errungenschaften be-

deutet.

Als gesellschaftshistorischenHintergrund dieser Tendenz benennt Arendt

den aussichtslosen Kampf zwischen Aristokratie und der bürgerlichen, wohl-

habenden Klasse, die sich gesellschaftliche Anerkennung ohne angeborenen

Adelstitel nur schwer erkämpfen konnte. Je mehr nämlich die Adligen den

wachsenden politischen Einfluss der reichen Bürger fürchteten,58 desto mehr

beharrten sie auf einer hierarchischenUnterscheidung zwischen sich und den

Aufstrebenden. Der soziale Status qua Herkunft (Adelstitel) sollte höher be-

wertet bleiben als der Stand qua Errungenschaften (Geld und Bildung). In

diesem Ringen um gesellschaftliche Anerkennung etablierte sich der Begriff

der »innate Personality«59 als Begründung von Exzellenz und sozialer Vor-

nehmheit.

Die angeborene Persönlichkeit wurde deshalb so wichtig, weil die bür-

gerliche Klasse dadurch beweisen wollte, dass das Noble an ihr ebenso wie

ein Adelstitel angeboren war. Zwar wurde der soziale Stand des neuen Bür-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Berührbarkeit als conditio humana

gertums in Wirklichkeit durch herausfordernde (Bildungs-)Arbeit errungen,

doch sollte die Anstrengung verschleiert bleiben. Das Bewundernswerte und

Einzigartige des Charakters sollte ebenso naturgegeben wirken, wie die aris-

tokratische Herkunft.

»All attempts of the bourgeoisie to attain social status failed to convince aris-

tocratic arrogance because they reckoned with individuals and lacked the

most important element of caste conceit, the pride in privilege without in-

dividual effort and merit, simply by virtue of birth. The ›innate personality‹

could never deny that its development demanded education and special ef-

fort of the individual.«60

Obwohl angeborener sozialer Status mit dem Konzept der angeborenen Per-

sönlichkeit weder einzuholen noch zu besiegen war, trug ihre Verbreitung

dazu bei, dass das öffentlich wahrnehmbare »who« im Gegensatz zum prä-

sentierten »what« immer mehr an Bedeutung einbußte. Während sich das

»who« der Kontrolle seines Trägers entzieht, ist das »what« bewusst gestalt-

bar. Das »what« validiert den Schein und macht den Weg durch konstruierte

Persönlichkeiten für Täuschung frei.

Menschen, die sich mit dem Polieren ihrer (angeblich) angeborenen Per-

sönlichkeit beschäftigen, die die Öffentlichkeit für die Anerkennung ihrer Per-

sönlichkeit missbrauchen, werden sich mit hoher Wahrscheinlichkeit nicht

wehren, wenn ihr juristischer Status eingeschränkt wird. In Freiheit zu han-

deln und die Welt gemeinsam zu gestalten ist für den Persönlichkeitskult von

geringer Relevanz. Die Gefahr, welche die Obsession mit der eigenen Person

birgt, ist enorm. Unbemerkt wird der Einzelne zum Subjekt totaler Domi-

nanz.

Der Verlust der juristischen Person führt nur im totalitären Staat bis in

die Konzentrationslager. Jedoch heißt die sukzessive Abschaffung der juris-

tischen Person immer, dass der Mensch die Gestaltung der Welt, in der er

lebt, immer weniger beeinflussen kann. Durch die Destruktion der juristi-

schen Person werden nämlich die rechtlichen Bedingungen des öffentlichen

Erscheinens und Handelns eingeschränkt bzw. eliminiert. Rechte zu haben

ist nicht arbiträr. Laut Arendt ist keine politische Wirkung von entrechteten

Menschen möglich.61

Die Zerstörung der juristischen Person bedeutet, dass man nicht mehr

öffentlich erscheinen und nicht mehr handeln kann. Die Bedingungen des

Handelns werden eliminiert. Die Entfaltung und öffentliche Vernehmbarkeit

des »who« wird abgelöst vom »what« eines Menschen. Dieses kann keinen

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 113

Einfluss auf die Gestaltung der Welt nehmen, weil es sich nicht um die Er-

haltung der gemeinsamen Welt bemüht, sondern um den eigenen sozialen

Status. Politisch ist das »what« irrelevant. Je bedeutsamer es aber in der Öf-

fentlichkeit wird, was man ist, desto größer wird die Gefahr, dass man sich

selbst in die politische Machtlosigkeit begibt und freiwillig auf die eigene ju-

ristische Person verzichtet.

3.2.2 Die Zerstörung der moralischen Person

Auf die vollständige Vernichtung der juristischen Person folgt im totalitären

Staat die Zerstörung der moralischen Person. Diese sieht Arendt im Phäno-

men versinnbildlicht, dass Opfern des Staatsterrors das erste Mal systema-

tisch verunmöglicht wurde, zum Märtyrer zu werden.62 Ein Märtyrer ist je-

mand, der für seine Überzeugungen auch den Tod in Kauf nimmt. Im Tod des

Märtyrers drückt sich daher seinmoralischer Standpunkt in derWelt aus,was

er für richtig bzw. für falsch hielt, woran er glaubte, wasmit seinemGewissen

vereinbar war. Ist Märtyrertum, d.h. die extreme Konsequenz einer Gewis-

sensentscheidung nicht mehr möglich, sind mildere Formen der moralischen

Stellungnahme auch irrelevant. Die moralische Person wird durch Überflüs-

sigmachung, durch die Unbedeutsamkeit von Gewissensüberlegungen und

-entscheidungen, vernichtet. Weil es im Totalitarismus keinen öffentlichen

Raum mehr gibt, wo die Hinrichtung des Opfers als Märtyrertum wahrge-

nommen werden könnte, bleiben seine Überzeugungen unsichtbar und insi-

gnifikant.

Als Teil dieses Phänomens betrachtet Arendt erstens, dass der Tod der

Opfer unbemerkt bleibt. Darüber hinaus wird das Trauern um diesen Tod

bzw. das Sich-Erinnern an den getöteten Menschen im totalitären System

als Straftat eingestuft und so verhindert. Man weiß nicht, ob der Gefangene

noch lebt oder schon verstarb, man weiß nicht, wann sein Tod eintraf, man

hat keine Leiche, die man begraben, von der man Abschied nehmen könnte.

»The concentration camps […] robbed death of its meaning […] In a sense they

took away the individual’s own death […] His death merely set a seal on the

fact that he had never really existed.«63 Der Tod verliert jegliche Aussagekraft.

Nicht nur, weil man sich seiner gar nicht sicher sein kann, sondern auch, weil

die Ermordung willkürlich erfolgt. Das Opfer kann sich im Gegensatz zum

Märtyrer zu seinem eigenen Tod nicht verhalten.

Zweitens bedeutet laut Arendt die Zerstörung der moralischen Person,

dass es für den Einzelnen unmöglich ist, moralisch richtige Entscheidungen

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Berührbarkeit als conditio humana

zu treffen. Das Gewissen verliert seine Bedeutung. Wie das im Einzelfall ge-

schah, illustriert Arendt mit drei Begebenheiten.64 In der Sowjetunion sah

sich eine Ehefrau gezwungen, sich von ihrem Ehemann scheiden zu lassen,

als dieser vom Staat verhaftet wurde. Sollte er aus der Gefangenschaft wider

Erwarten zurückkehren, würde sie ihn wie einen Fremden behandeln, um die

gemeinsamen Kinder davor zu beschützen, dass sie wegen ihres Vaters selbst

zum Opfer werden. Als zweites Beispiel nennt Arendt einen Fall in Griechen-

land während der NS-Besetzung. Hier hatten NS-Soldaten eine Mutter dazu

aufgefordert, selbst zu entscheiden,welches ihrer drei Kinder vor ihren Augen

erschossen werden sollte. Das dritte Exempel ist eine Szene, in der jemand

die Entscheidung treffen musste, ob er seine Freunde verrät und dadurch zu

deren Tod beiträgt oder ob er, als Konsequenz seiner Nicht-Kooperation mit

der Macht, seine Frau und Kinder gefährdet.

Was Arendt mit diesen Beispielen verdeutlicht, ist die Unmöglichkeit mo-

ralisch richtiger Entscheidung. »Totalitarian terror achieved its most terrible

triumph when it succeeded in […] making the decisions of conscience ab-

solutely questionable and equivocal.«65 In einem System, in dem es für kei-

nen mehr möglich ist, Gewissensentscheidungen zu treffen, werden alle zu

Komplizen. So wird die Trennungslinie zwischen Täter und Opfer verwischt.

»Through the creation of conditions under which conscience ceases to be ad-

equate […], the consciously organized complicity of all men in the crimes of

totalitarian regimes is extended to the victims and thus made really total.«66

Die analytische Verbindung zwischen der durch den Staatsterror erzwun-

gene Irrelevanz von Gewissensentscheidungen und der Vernichtung der Per-

son, bildet das Fundament für Arendts spätere Ausführungen über kollekti-

ve und private Verantwortung. In den 1960er und 1970er Jahren entstanden

drei Texte, die explizit die Relevanz des Gewissens unter Terrorherrschaft be-

sprechen. In diesen Essays wird deutlich, dass Arendt die Funktionstüchtig-

keit des Gewissens mit der Fähigkeit des Denkens verbindet. Diese Fähigkeit

zu aktualisieren ist laut Arendt in politischen Extremsituationen die einzige

Möglichkeit des Widerstands. Wird das Gewissen vernichtet und aufgrund

seiner Ohnmacht sinnentleert, wird die politische Kapazität des Menschen

zerstört. Er kann sich zwischen Richtig und Falsch nicht mehr entscheiden

und damit auch nicht mehr entsprechend dieser Entscheidung im Politischen

erscheinen und handeln.Die Frage, die Arendt in den im Folgenden analysier-

ten Essays zu beantworten versucht, ist die: Bedeutet die politisch erzeugte Ir-

relevanz moralischer Stellungnahmen bzw. die erzwungene Komplizenschaft

mit dem Staatsterror auch das endgültige Abstumpfen des Gewissens? Soll-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 115

te das nämlich der Fall sein, gäbe es keinen Antrieb mehr, den Status quo zu

verändern.

Während die Zerstörung der juristischen Person die Bedingung des öf-

fentlichen Auftritts eliminiert, löscht die Destruktion der moralischen Person

die Motivation zum Handeln aus, weil man nicht einmal mit dem aus Ge-

wissensgründen gewählten Tod ein Zeichen setzen kann. Ohne Handeln ist

der öffentliche Raum zur Repetition des immer Gleichen verurteilt. Unter-

brechende, revolutionäre und öffnende Impulse entstehen nicht, wenn das

Gegebene nicht sinnvoll beurteilt und verändert werden kann.

Die Entscheidung zwischen Richtig und Falsch leitet Arendt aus einem

Selbstverhältnis ab. Dieses ist nicht in sich geschlossen (wie die Rousse-

au’schen Gefühle), sondern auf die Welt bezogen. Das Gewissen verbindet

Arendt mit dem Denken, das sie als einen die Welt reflektierenden und die

Pluralität abbildenden inneren Dialog versteht.

3.2.2.1 Moral und Weltbezug

Im Jahr 1968 verfassten Essay Collective Responsibility fragt Arendt, unter wel-

chen Umständen private Gewissensentscheidungen politisch relevant wer-

den. Sie beginntmit einer etymologischen Bedeutungsverschiebung desWor-

tes Moral. Im antiken Kontext, »from the Nicomachean Ethics to Cicero«67, so

Arendt, bezogen sich ethisch-moralische Überlegungen auf das angemesse-

ne Verhalten des Bürgers. Ethik und Moral waren Teil des Politischen und

keine private Angelegenheit. »The question is never whether an individual is

good but whether his conduct is good for the world he lives in. In the cen-

ter of interest is the world and not the self.«68 Im heutigen Verständnis –

welches von der jüdisch-christlichen Tradition geprägt ist und sich um das

moralische Wohlergehen der Seele (religiöser Ausdruck) bzw. des Ichs (säku-

lare Variation)69 sorgt – ist die Frage aber nicht mehr, wie die Welt durch das

eigene Verhalten ein gerechterer und für das menschliche Zusammenleben

angemessener Ort sein könnte, sondern inwiefern ethisch-moralische Über-

legungen in das Konzept des privaten Glücks integriert werden können und

sollen. Durch die Bedeutungsverschiebung stellt Arendt einen prinzipiellen

Interessenunterschied fest. »In the center of moral considerations of human

conduct stands the self; in the center of political considerations of conduct

stands the world.«70

Jedoch benennt sie eine Stelle in den klassischen Texten,wo sich die Inter-

essen der Welt und des Ichs treffen. Arendt zitiert Sokrates’ berühmten Satz:

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Berührbarkeit als conditio humana

»It is better to suffer wrong than to do wrong.«71 Das moralische Selbstinter-

esse gründet sich auf die Annahme, dass der Mensch nicht nur mit anderen,

sondern auch mit sich selbst zusammenleben muss. Das Falsche zu tun be-

deutet nicht nur moralische Verfehlung, die im besten Fall unbemerkt bleibt.

Es impliziert auch die bedrückende Konsequenz, dass man das falsche Ver-

halten selbst sah und mit der Person, die es begangen hat, nämlich mit dem

Ich, weiterhin und unausweichlich zusammenleben muss.

DasWeltinteresse dieses Satzes ist nicht sofort offensichtlich. Laut Arendt

ist die klassische politische Antwort auf Sokrates’ Aussage, dass die Person

des Leidenden (ob das Ich oder ob die anderen) politisch irrelevant sei. Das

Leiden an sich, dieses zu beheben bzw. zu verhindern, sind für ethisch-mo-

ralische Überlegungen im Politischen ausschlaggebend. »›What is important

in the world is that there be no wrong; suffering wrong and doing wrong are

equally bad.‹ Never mind who suffers it, your duty is to prevent it.«72 Es gä-

be aber Schwellensituationen, argumentiert Arendt, in denen das Selbst- und

das Weltinteresse – d.h. nicht mit einem schadhaften Ich zusammenleben zu

müssen und das Leiden in der Welt zu verringern – ein Gemenge bildeten. In

diesen Fällen kann zwar der Einzelne das Leiden anderer nicht verhindern,

aber er kann sich dagegen wehren, anderen selbst Schmerz zu verursachen.

In dieser spezifischen Schwellensituation wird das Nicht-Partizipieren zum

Handeln. Dadurch gewinnt man doppelt. Erstens wird man nicht zum Täter

und zweitens erscheint im öffentlichen Bereich eine Widerstandsform. Diese

begründet sich in der Erkenntnis, es sei für das Ich besser, Ungerechtigkeit

zu erleiden, als sie anderen gegenüber auszuüben. Mit diesem Ansatz richtet

sich der Einzelne auf das Wohlergehen der Welt und der anderen, er wird

durch seine Passivität politisch.

Der totalitäre Staat erzeugt den Zwang zur allgemeinen Partizipation.

Nichts und niemand darf außerhalb der totalitären Ideologie existieren. In-

demman sich für dieNicht-Teilnahme und für denRückzug entscheidet, han-

delt man eminent politisch. In diesem Entzug drückt sich einerseits die mo-

ralische Einsicht aus, dass man als Partizipierende zum Komplizen würde.

Andererseits manifestiert sich darin auch die Erkenntnis der eigenen poli-

tischen Machtlosigkeit. Wurde man in politische Ohnmacht gedrängt, kann

man für die Welt nicht mehr aktiv Sorge tragen. Es ist für das Individuum

nicht mehr möglich, den Verlauf der Angelegenheiten zu beeinflussen und

das Gegebene herauszufordern, zu öffnen und zu verändern. »The marginal

situation in which moral propositions become absolutely valid in the realm of

politics is impotence. Powerlessness […] is a valid excuse for doing nothing.«73

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 117

Sich nicht zu beteiligen, ist durch das Selbstinteressemotiviert, nicht zum

Täter werden zu wollen. Im totalen Terror wird aber dieses aus Eigeninter-

esse beschlossene Nicht-Partizipieren zum politischen Akt, d.h. zum Welt-

interesse. Rückzug wird zur Widerstandsform, in der sich die Überzeugung

ausdrückt, dass menschenwürdigesMiteinander einen gemeinsamen, freien,

öffentlichen Raum benötigt.

Im Kontext des Vietnamkrieges und der Kriegsdienstverweigerung (als

Nicht-Partizipation) schreibt Arendt: »What is in the center of consideration

is not the self – I don’t go because I don’t want to dirty my hands […] – but the

fate of the nation and its conduct toward other nations in the world.«74 So-

lange man noch die Teilnahme verweigern kann, besteht die Möglichkeit zum

Widerstand, der die moralische Integrität des Selbst wahrt und gleichzeitig

grundsätzlich politisch ist.

Der Weg zu säkularen moralischen Entscheidungen führt laut Arendt

durch das Denken, durch »the silent dialogue between me and myself«75.

Wie die Ergebnisse des im Alleinsein stattfindenden Denkens politisiert und

in den Bereich der Pluralität übertragen werden können, erläutert Arendt im

Jahr 1964 veröffentlichten Aufsatz Personal Responsibility under Dictatorship.

3.2.2.2 Urteilen und Gewissen

Personal Responsibility underDictatorshipwidmet sich zwei Fragen. Erstens:Wo-

durch unterscheiden sich diejenigen, die sich am NS-System beteiligt haben

von denjenigen, die sowohl Kollaboration als auch Partizipation aktiv zurück-

gewiesen haben? Zweitens:Wieso haben sich die Partizipierenden für die Teil-

nahme entschieden undwie konnten sie ihre Partizipation vor sich selbst mo-

ralisch rechtfertigen?76

Als Erklärung für das Verhalten beider Gruppen nennt Arendt zwei aus-

schlaggebende Gründe. Der erste betrifft die Differenz zwischen Gehorsam

(»obedience«) und Unterstützung (»support«). Adolf Eichmanns zentrale Le-

gitimation seiner Taten war, dass er sich, indem er die ihm aufgetragenen

Aufgaben präzise und effektiv ausführte, als gehorsamer Staatsbürger ver-

hielt. Arendt greift diese Logik mit dem Verweis an: »An adult consents where

a child obeys; if an adult is said to obey, he actually supports the organization

or the authority or the law that claims ›obedience‹.«77 In der Argumentations-

struktur der Partizipierenden existierte der Unterschied zwischen Gehorsam

und Unterstützung nicht, während die Nicht-Partizipierenden diese Diffe-

renz und die damit einhergehende Entscheidungsmöglichkeit erkannten.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Berührbarkeit als conditio humana

Der zweite Grund, den Arendt für das unterschiedliche Verhalten be-

nennt, ist das persönliche Verhältnis zu ethisch-moralischen Überzeugungen

im Allgemeinen. In den Partizipierenden identifiziert Arendt Menschen, die

bereit waren, ihr Wertesystem über Nacht auszutauschen, als die politischen

Machthaber dies verlangten. »They simply exchanged one system of values

against another.«78 Diese Bürger hielten sich einzig und allein am staatlich

vorgegebenen Wertesystem fest.79 Unabhängig von dessen Inhalt und ohne

es zu hinterfragen, zu überprüfen oder sogar zurückzuweisen, akzeptierten

sie es.

In denjenigen, die die Partizipation verweigerten, erkennt Arendt keine

Menschen, die intellektuell gefeilter, gebildeter, klüger oder moralisch über-

legener gewesen wären.80 Laut Arendt weigerte sich diese Gruppe, weil ihr

Gewissen funktionierte und sie so den veränderten staatlichen Wertekodex

beurteilen konnte. »[…] the nonparticipants were those whose consciences

did not function in this, as it were, automatic way«81. Sie überprüften die

Lage und trafen selbst ihr Urteil.

»[…] they asked themselves to what extent they would still be able to live

in peace with themselves after having committed certain deeds; and they

decided that it would be better to do nothing, not because the world would

then be changed for the better, but simply because only on this condition

could they go on living with themselves. […] they refused to murder […] be-

cause they were unwilling to live together with a murderer – themselves.«82

Nicht-Partizipation kann laut Arendt auch in diesem Fall aus dem Sokrati-

schen Prinzip abgeleitet werden. Unabhängig von der aktuellen politischen

Macht und ihremWertekanon ist es besser zu leiden, als selbst Leid zu verur-

sachen. Denn Letzteres verurteilt das Ich dazu, mit einem Täter zusammen-

leben zu müssen. »[W]hatever happens, as long as we live we shall have to

live together with ourselves«83. Dieses Zusammenleben mit sich selbst impli-

ziert, ähnlich wie das Zusammenleben mit einem anderen Menschen, einen

permanenten Austausch und Umgangmit sich selbst. Sich selbst zu befragen,

die Ereignisse zu beurteilen und so einen eigenen Standpunkt zu beziehen,

findet als »silent dialogue between me and myself«84 statt. Dieses Selbstge-

spräch wird seit Sokrates und Platon als Denken bezeichnet.85

Diejenigen, deren Gewissen den automatischen Wechsel des Wertesys-

tems zurückwies und die sich aufgrund ihres eigenen Urteils für Nicht-

Partizipation entschieden, waren die Denkenden. D.h. diejenige, die mit sich

selbst im Gespräch standen und sich der Herausforderung dieses Gesprächs

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 119

auch in der verzweifelten Situation stellten. Die moralische Entscheidung,

sich nicht am Falschen zu beteiligen, entsprang diesem denkenden Selbst-

verhältnis. Das innere, im Alleinsein stattfindende Gespräch führte zu dem,

unter diesen Bedingungen einzig möglichen, politischen Handeln als Nicht-

Teilnahme und zu der einzig aufschlussreichen politischen Einsicht, dass

man ohnmächtig sei.

»[…] it seems to require a certain moral quality even to recognize powerless-

ness, the good will and good faith to face realities and not live in illusion.

Moreover, it is precisely in this admission of one’s own impotence that a last

remnant of strength and even power can still be preserved even under des-

perate conditions.«86

Wie versteht Arendt das Denken, das so eng mit der moralischen Person ver-

bunden ist und sie bedingt? Darauf antwortet ihr ausführlichster Essay in

diesem Kontext,Thinking and Moral Considerations aus dem Jahr 1971.

3.2.2.3 Denken und Moral

Um Denken als performativen Akt und als Erfahrung – unterschieden von

Wissen als Faktum – in ihre Argumentation einzuführen, verweist Arendt

nicht auf entsprechende theoretische Konzepte, sondern auf den Philosophen

Sokrates als Modell. »Socrates, this lover of perplexities«87 soll durch seine öf-

fentliche Präsenz gezeigt haben,was es heißt, zu denken bzw.wie das Denken

den öffentlichen Auftritt prägt.88

Die Metaphern, die Sokrates – laut Platon – als Selbstbeschreibung ver-

wendete, waren Bremse (»gadfly«) und Hebamme (»midwife«). Als Fremdzu-

schreibung wurde er außerdem Zitterrochen (»electric ray«) genannt. Arendt

entfaltet und erklärt diese Vergleiche wie folgt:89

Erstens drückt die Metapher der Bremse das Provokative bzw. Aufrütteln-

de des Denkens aus. Wie die Bremse das träge Pferd durch Irritation aufsta-

chelt, soll das Denken den Menschen aus der automatischen Annahme des

Vorgegebenen und damit zum Leben erwecken. »To thinking, to examining

matters, an activity without which life, according to Socrates, was not only

not worth much but was not fully alive.«90

Der zweite Vergleich der Hebamme91 hat drei Bedeutungsschichten. Ers-

tens bringt nicht die Hebamme selbst das Kind zur Welt – ähnlich etablierte

Sokrates keine philosophische Schule oder Theorie. Zweitens half er anderen

ihre Meinungen, Annahmen und Gedanken öffentlich zu artikulieren, auf die

Welt zu bringen – genauso wie die Hebamme die Geburt unterstützt. Drit-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Berührbarkeit als conditio humana

tens beurteilten im antikenGriechenland die Geburtshelferinnen, ob das Kind

lebenstauglich war oder nicht – ähnlich tat Sokrates es mit den ihm präsen-

tierten Meinungen. Er überprüfte diese und entschied, ob sie valide Man-

ifestationen des Denkens oder nur bloße Trugbilder92 waren, »unexamined

prejudgments which prevent thinking by suggesting that we know where we

not only don’t know but cannot know«93.

Die dritte Analogie des Zitterrochens scheint auf dem ersten Blick der

der Bremse zu widersprechen. Der Zitterrochen paralysiert sein Opfer durch

einen Stromschlag, während die Bremse es aufrüttelt. Die lähmende Verun-

sicherung, die das Denken auslöst, betraf Sokrates ebenso wie jenen Gegen-

über, den er zum Denken aufstachelte. Die Lähmung und der paralysierende

Schock, die durch den Verfall eingeübter Antworten und gewohnter Ansich-

ten eintreten, werden gleichzeitig als Erregung erlebt, als »the highest state

of being alive«94. Denken, abgeleitet vom Sokratischen Modell, ist eine ereig-

nishafte Erfahrung, die aufrüttelt und gleichzeitig verwirrt, insofern es die

selbstverständlichen Annahmen als trügerische Vorstellungen entlarvt.

Sokratesʼ nicht gerade schmeichelhafte (Selbst-)Beschreibung gleicht

Arendt mit zwei, von ihr wertgeschätzten, Sokratesʼschen Sprüchen aus.

Erstens: »It is better to be wronged than to do wrong«95 und zweitens: »It

would be better for me that my lyre or a chorus I directed should be out of

tune and loud with discord, and that multitudes of men should disagree with

me rather than that I, being one, should be out of harmony with myself and

contradict me.«96 Diese handlungsleitenden Einsichten sind keine ethisch-

moralischen Richtlinien, sondern »insights of experience [which] arise out

of the thinking experience as such.«97

Ein Denken, das provoziert, schockiert und aufrüttelt, hat Widerfahrnis-

charakter. Der Bearbeitung dieser Ereignishaftigkeit dient der innere Dialog.

Er impliziert zur gleichen Zeit, dass der Mensch innerlich gespalten, ein Ich

und sein Gesprächspartner ist. Während er im Außen als eine Entität, als

»one«98 erscheint, ist er im Inneren mehrstimmig. So wie Harmonie durch

die Beteiligung von mindestens zwei nichtidentischen Tönen entsteht, liegt

der nach außen sichtbaren Einheit bzw. dem Einklang des Menschen eine in-

nere Mehrstimmigkeit zugrunde. »A difference is inserted in my Oneness.«99,

kommentiert Arendt die Sokratesʼsche Aussage. DieWahrnehmung dieser in-

neren Pluralität ist das Bewusstsein.

»[…] so long as I am together with others, barely conscious of myself, I am as

I appear to others. We call consciousness (literally, »to know with myself«) the

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 121

curious fact that in a sense I also am for myself, though I hardly appear to

me […] I am not only for others but for myself, and in this […] case, I clearly

am not just one.«100

Die für Arendts politisches Denken so zentrale Pluralität ist nicht nur der

Modus des freien Miteinanders in der Welt, sondern auch das Prinzip im

Inneren. Der Satz »I am I«101 bildet dieses Verhältnis zu dem inneren Anderen

ab. Solangeman bei Bewusstsein ist,weißman, dassmanmit sich selbst nicht

identisch, sondern Träger einer internenDifferenz ist. »I am inevitably two-in-

one«102, fasst Arendt zusammen und fügt kritisch hinzu: Die modische Suche

nach der eigenen Identität ist nur um den Preis des Bewusstseinsverlustes

zu beenden. Solange man am Bewusstsein ist, ist es aufgrund der inneren

Geteiltheit nicht möglich, eine selbstidentische Einheit zu sein.103 Identität

als Einheit hat man nur nach außen. In der inneren Wahrnehmung könnte

sie es nur dann geben, wenn es kein Bewusstsein als Selbstverhältnis gäbe.

Das »two-in-one« ist zentral für das Denken und für die Moral.

Die interne Pluralität gilt seit Platon als die Voraussetzung fürs Denken,

für »the silent dialogue between me and myself«104. Denken ist ein Selbstge-

spräch. Ohne die Pluralität im Ich gäbe es keine Gesprächspartner. Während

das Bewusstsein das Verhältnis in der inneren, für andere unsichtbaren Plu-

ralität ist, aktualisiert das Denken die angelegte Differenz, indem es sie in

ein Gespräch verwandelt. »Consciousness is not the same as thinking; but wi-

thout it, thinkingwould be impossible.What thinking actualizes in its process

is the difference given in consciousness.«105

Das Selbstgespräch setzt aber die Gesprächsbereitschaft der Partner vor-

aus.Die ist nur dann gegeben,wennman sich selbst nicht verachtet undwenn

die inneren Parteien miteinander ein freundschaftliches Verhältnis pflegen.

»[…] who would want to be friends and have to live together with a mur-

derer?«106

Das Gewissen ist in das Denken indirekt eingebunden. So ist ein ethisch-

moralisch richtiges Verhalten, als Ermöglichungsgrund des freundschaft-

lichen Selbstgesprächs, die unentbehrliche Voraussetzung des Denkens.

Arendt illustriert das durch Shakespeares Richard III., der in einem seiner

Monologe das unerträgliche Zusammensein mit sich selbst, dem Mörder,

schildert. Er verbringt die Nächte in der Gesellschaft von Feiernden, um das

quälende Alleinsein mit dem »two-in-one«, die Konfrontation mit seinen

Taten zu vermeiden.107

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Berührbarkeit als conditio humana

Das Gewissen ist zwar nicht das Endprodukt des Denkens – dieses rich-

tet sich auf Phänomene, Verstehen, Urteilen u.v.m. – aber es ist einer sei-

ner Nebeneffekte.108 Denken als Aufrüttelung, Verblüffung,Hinterfragen und

Urteilen stellt das eigene Verhalten und die eigenen Überzeugungen ins Fa-

denkreuz. Dabei kann die Falschheit von Taten, Worten und Überzeugungen

erkannt werden, die dadurch auch zu Gewissensfragen werden. Dass das Ich

untersucht und von Trugbildern bereinigt wird, hat politische Implikationen

als »by-product«109. Als Ergebnis des Selbstgesprächs kann sich das öffentli-

che Handeln verändern und dasMiteinander anders beeinflusst werden. »The

purging element in thinking, Socrates’midwifery, that brings out the implica-

tions of unexamined opinions and thereby destroys them – values, doctrines,

theories, and even convictions – is political by implication.«110

Denken ist die unsichtbare innere Auseinandersetzung mit der Welt und

mit sich selbst. Indem es Selbstverständlichkeiten auf den Prüfstand stellt

und dekonstruiert, beurteilt es einerseits das Ich vor dem eigenen Gewis-

sen. Andererseits eröffnet das Denken durch die kritische Untersuchung ei-

nen Raum, in demman sich eineMeinung bilden kann, statt das Vorgegebene

anzunehmen. Urteile sind innerweltliche Manifestationen des Denkens, die

sichtbaren und vernehmbaren Ergebnisse des Selbstgesprächs. »The mani-

festation of the wind of thought […] is the ability to tell right from wrong,

beautiful from ugly. And this indeed may prevent catastrophes […] in the rare

moments when the chips are down.«111

3.2.2.4 Die Gefahren des (Nicht-)Denkens

Beschäftigung ist das Gegenteil von Denken. »Doing and living in the most

general sense […] positively prevent thinking.«112 Denken selbst ist Unterbre-

chung und hält zum Selbstgespräch an.

In der Unterbrechung wird man zum Dialog mit sich selbst angeregt.

Sokrates kann dabei als Arendts Modell angesehen werden, weil er im Ge-

spräch mit seinen Partnern öffentlich demonstrierte, wie der interne Dialog

verläuft. In der Auseinandersetzung mit dem Gegebenen brechen bis dahin

verwendete und als angemessen erscheinende Kategorien auf. Das Denken,

das zum Überprüfen anstachelt, zerstört Vorurteile und Annahmen, taut

gefrorene Definitionen auf. »It is the nature of thinking to undo, unfreeze as

it were, what language, the medium of thinking, has frozen into thought […]

thinking inevitably has a destructive, undermining effect on all established

criteria.«113

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 123

Dieses Denken, das als Unterbrechung der Beschäftigung beginnt und

zum Untersuchen und Analysieren aufrüttelt, verursacht Verwirrung. Es

verhindert, dass man seine Tätigkeit im bisherigen Modus fortsetzt. Es

paralysiert, ohne neue Handlungsanweisungen zu geben.

»Hence, the paralysis of thought is twofold: it is inherent in the stop and

think, the interruption of all other activities, and it may have a paralyzing

effect when you come out of it, no longer sure of what had seemed to you

beyond doubt while you were unthinkingly engaged in whatever you were

doing.«114

Arendt vergleicht deshalb das Denken mit Penelopes Weben:115 Es kommt nie

zu einem Ende, da in der Nacht zerstört wird, was am Tag gewebt wurde.

Niemals entsteht das finale Tuch, Destruktion und Umdenken nehmen kein

Ende. Denken hinterfragt und verwirft gesellschaftlich akzeptierte Kategori-

en und hört mit diesem destruktiven Verfahren an keinem Punkt auf. »There

are no dangerous thoughts; thinking itself is dangerous«116, zieht Arendt die

Konsequenz. Für die gegebene Welt ist diese Zerlegung indirekt gefährlich.

Sie wird nicht mehr akzeptiert, möglicherweise als falsch erkannt und zu-

rückgewiesen.

Zwar erschüttert das Denken, aber es führt zu keinen positiven Ergeb-

nissen. Aus dieser Perspektive ist es ein ergebnisloses Unternehmen. »How

can anything relevant for the world we live in arise out of so resultless an

enterprise?«117, stellt Arendt die berechtigte Frage. Die Antwort erfolgt ex ne-

gativo. Zwar ist das Denken selbst eine ergebnislose Tätigkeit, ihr Ausbleiben

jedoch eine enorme Gefahr für das politische Miteinander.Menschen, die das

Gespräch mit sich selbst bewusst meiden,118 die nicht mit den verblüffenden

und lähmenden Einsichten konfrontiert werden möchten, nehmen Ansichten

und Überzeugungen an, die leicht und reibungslos austauschbar sind. »What

people get used to is […] the possession of rules under which to subsume par-

ticulars. In other words, they get used to never making up their minds.«119

Die Möglichkeit zu Denken hängt nicht davon ab, ob ein Mensch gut oder

schlecht, intelligent oder dumm ist, sondern von seiner Bereitschaft zum

Selbstgespräch. »The actualization of the difference given in consciousness

is not a prerogative of the few but an ever-present faculty of everybody.«120

Wer sich für das Nicht-Denken entscheidet, entkommt den Konsequenzen

des Selbstgesprächs121 und ist vollkommen frei zu tun, wie es ihm im Au-

genblick gefällt, ohne die Tat vor sich selbst später verantworten zu müssen.

Derjenige, der nicht denken will, ist frei zu lügen, frei zu betrügen, frei zu

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Berührbarkeit als conditio humana

morden. Solange das ihn umgebende System diese Verhaltensweisen akzep-

tiert oder sogar legitimiert, wird er keine Rechenschaft ablegen müssen. Die

Banalität des Bösen, die Arendt im Anschluss an Adolf Eichmanns Reden vor

dem Jerusalemer Gericht formulierte, drückt genau dies aus: »an extraordi-

nary shallowness«122, die fehlende Bereitschaft zu denken, die eifrige Bereit-

willigkeit, sich dem Vorgegebenen zu fügen.

Derjenige, der das Gespräch mit sich selbst führt, hat seine Worte und

Taten mindestens vor sich selbst zu verantworten. Er wird die politischen

und moralischen Angebote und Aufforderungen der Welt als partikulare Fäl-

le untersuchen. Er wird ein eigenes Urteil darüber treffen, ob er diese für

richtig oder falsch, für schön oder hässlich hält. Denken verpflichtet also den

Menschen insofern zum ethisch-moralisch vertretbaren Verhalten, als dass es

das Gewissen mitproduziert und den Menschen dazu bewegt, vor diesem Ge-

wissen Rechenschaft abzulegen. Arendts Frage lautet daher nicht, welche Er-

gebnisse das Denken aufzeigen könnte, sondern welche politischen Gefahren

durch das Denken verhindert werden können. »[…] could the activity of think-

ing as such, the habit of examining and reflecting upon whatever happens to

come to pass […] could this activity be of such a nature that it ›conditions‹

men against evildoing?«123

Sieht man sich den Extremfall, d.h. den totalitären Staat an, wird deut-

lich, welche Verwüstung und welche Gewalt die Vernichtung der Selbstge-

sprächsfähigkeit freisetzte. Die Abschaffung der moralischen Person ist des-

halb so verheerend, weil damit einhergehend auch die Möglichkeit des Den-

kens verhindert wird. Denken ist nur für diejenigen möglich, die bereit sind,

sich vor sich selbst zu erkennen und sich dem inneren Gespräch auszusetzen,

weil sie vor sich selbst nichts zu verbergen haben.Wie könnte aber jemand so

ein Gespräch mit sich selbst führen, nachdem er in moralisch unlösbare Si-

tuationen gedrängt wurde, in denen er zumKomplizen, sogar zumTäter wur-

de? Wie wäre es möglich, sich für den Tod als Strafe für Nicht-Partizipation

zu entscheiden, wenn man damit gleichzeitig das Leben der eigenen Familie

aufs Spiel setzt? Die Perversion, die hinter der Vernichtung der moralischen

Person steht, fabriziert Menschen, die mit sich selbst nicht mehr zusammen-

leben können, aber im Terrorstaat am Leben sind. Konsequenterweise ver-

schließt sich ihre Wahrnehmung sowohl nach außen wie auch nach innen.

Kritik, die durch das Denken angestoßen werden könnte, wird unerträglich.

Der Bezug zum Außen, aber auch zum eigenen Inneren, geht wegen der Un-

erträglichkeit der im Selbstgespräch ausformulierten Einsichten verloren.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 125

In einer Welt, in der es nicht möglich ist, seine moralische Person zu be-

wahren, sind weder Denken noch Urteilen möglich. Wenn es dem Menschen

nicht mehr möglich ist, seine innere Pluralität als freundschaftliche Bezie-

hung zu pflegen, wird er auch nicht mehr in der Lage sein, sich zur äuße-

ren Pluralität zu verhalten. In letzter Konsequenz führt dies zur Verunmögli-

chung des Politischen als spezifischer Bezugsform zu Mitmenschen und zur

Welt. Ohne Verbindung zu einem Außen ist keine Berührbarkeit möglich. Die

Welt verschließt sich vor dem Einzelnen, der ohnmächtig ist, zufälligerweise

überlebt hat oder willkürlich ermordet wurde. Sein Tod ist irrelevant. So ver-

fällt dieWelt in der Apathie der Indifferenz, die zur Repetition des Gegebenen

führt, keine Unterbrechungsmöglichkeiten mehr bietet und den totalitären

Staat konserviert.

Durch das Zusammenlesen dieser späteren Essays von Arendt mit ihren

ursprünglich eher knappgehaltenen Ausführungen über die Zerstörung der

moralischen Person in The Origins of Totalitarianism zeichnet sich ein zirku-

läres Verhältnis zwischen moralischer Urteilsfähigkeit und dem Denken ab.

Denken ist ein Selbstgespräch, das nur dann möglich ist, wenn das Selbst-

verhältnis ein freundschaftliches ist. Dieses Mit-sich-sein-Können setzt ein

Gewissen voraus, das keine Last unvertretbarer Handlungen tragen muss.

Wird der Mensch durch Terror zu Entscheidungen gezwungen, die er vor sich

selbst nicht vertreten kann, wird sein Selbstverhältnis gebrochen. Der staat-

liche Terror verunmöglicht ihm, mit sich selbst zusammen zu leben. Das ge-

störte Selbstverhältnis verhindert jenes Denken, das gleichzeitig dafür sorgt,

dass der Mensch sein unbedachtes Tätigsein unterbricht, hinterfragt und wo-

möglich nachjustiert – damit er weiterhinmit sich selbst wiemit einem guten

Freund zusammenleben kann.

Dass Arendt auf die Bedeutsamkeit dieses Selbstverhältnisses wiederholt

zu sprechen kommt, betont nicht nur die Verbindung zwischen moralischer

Entscheidungsfindung, demDenken und der politischen Urteilsfähigkeit. Ich

möchte vorschlagen, Arendts Hervorhebung der Zerstörung der moralischen

Person als Einsicht darin zu interpretieren, dass kein menschenwürdiges

Leben möglich ist, wenn Integrität strukturell und systematisch verhin-

dert wird. Die Vernichtung einer solcher Redlichkeit hat für das Politische

schwerwiegende Konsequenzen. Ohne das freundschaftliche Selbstverhältnis

wird das Denken oberflächlich oder bleibt ganz aus. So wird im Miteinander

unvorstellbare Destruktion möglich. Darüber hinaus führt ein Mit-sich-

nicht-zusammenleben-Können zur Abstumpfung des Menschen. Er verliert

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Berührbarkeit als conditio humana

seine Berührbarkeit, weil die moralischen Aporien im Totalitarismus nicht

erleidbar sind.

3.2.3 Die Zerstörung der Individualität

Durch die Vernichtung der juristischen Person wird demMenschen die Mög-

lichkeit versperrt, zum »who« zu werden. Dazu benötigt er nämlich eine Öf-

fentlichkeit, in der er vernehmbar erscheinen und handeln kann. Ohne die

Anerkennung als juristische Person, d.h. ohne die Möglichkeit, als gleichbe-

rechtigter Bürger zu erscheinen, kann er weder die in ihm angelegte Natalität

aktualisieren noch kann er auf die Gestaltung des Miteinanders einwirken.

Die Zerstörung der moralischen Person vernichtet nicht nur die Motiva-

tion fürs Handeln (wegen der aporetischen Grundlage im Terrorstaat ist es

gleich, wie man sich entscheiden und handeln wollen würde), sondern auch

die Orientierung in der Welt. Ohne zwischen Gut und Schlecht unterschei-

den, ohne sinnvoll über die Welt urteilen oder über das Bestehende nachden-

ken zu können, bleibt nur noch die fraglose Annahme des Gegebenen. Die

Vernichtung der moralischen Person bedeutet die Überflüssigmachung des

Gewissens und damit einhergehend auch des Denkens, als sich befragendes

Neu-Ausrichten in der Welt.

Als letzte Stufe der Zerstörung des Menschen im Totalitarismus benennt

Arendt die Eliminierung seiner Individualität.

»Once themoral personhas been killed, the one thing that still preventsmen

from being made into living corpses is the differentiation of the individual,

his unique identity. […] The methods of dealing with this uniqueness of the

person are numerous […] [their] aim, in any case, is tomanipulate the human

body – with its infinite possibilities of suffering – in such a way as to make

it destroy the human person as inexorably as do certain mental diseases of

organic origin.«124

Die Einmaligkeit des Menschen zu vernichten, bedeutet, seine einzigarti-

ge Zusammensetzung aus Eigenschaften und Fähigkeiten, d.h. sein »what«

zu zerstören. All das, was ist, ohne in der Öffentlichkeit zu erscheinen. Die

Zerstörung der Individualität bedeutet nicht nur die Auslöschung der indivi-

duellen Eigenschaften, sondern auch der naturgegebenen Zugehörigkeit zur

Menschheit. Der Einzelne wird zum Unmenschen verstellt. Indem er seiner

Individualität beraubt wird, verliert er seine Wahrnehmbarkeit auch im Pri-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 127

vaten. Ohne Identität ist er kein ansprechbares Dumehr, denn seine Identität

macht ihn für die anderen zum ansprechbaren Gegenüber.

In den Konzentrationslagern wird auch noch der letzte Rest des Eige-

nen vernichtet. Mit der Destruktion der Individualität wird auch eine ei-

genständige Einmaligkeit mitzerstört. Ohne Eigenständigkeit ist der Mensch

nicht mehr antwortfähig und gleicht dem Pawlowschen Hund, dem Prototyp

des berechenbaren und vorhersehbaren Reagierens. »Pavlov’s dog, the hu-

man specimen reduced to the most elementary reactions, the bundle of reac-

tions that can always be liquidated and replaced by other bundles of reactions

that behave in exactly the same way, is the model »citizen« of a totalitarian

state«125.

Nur noch zu reagieren, heißt, dass die Fähigkeit, in der Interaktion vom

Außen berührt zu werden, ausgelöscht wurde. Berührbarkeit führt zu indi-

viduellen Antworten. Dagegen ist Reagieren eine vorhersagbare Verkettung

automatischer Reflexe. Ohne Individualität wird der Mensch zum Reakti-

onsbündel: berechenbar, beherrschbar, ungefährlich. Mit dem Verlust seiner

spezifischen, einmaligen Individualität verliert er seine Fähigkeit zur Spon-

taneität, »something that cannot be explained on the basis of reactions to

environment and events«126. Spontaneität ist für den totalitären Staat sogar

in ihrer persönlichsten und intimsten Form gefährlich.127 Totale Dominanz

kann sich nur durch die Eliminierung von jeglicher Unberechenbarkeit stabil

halten. Jede menschliche Regung, die Spontaneität ausdrückt – Emotionen,

Berührbarkeit – birgt den Keim des Widerstandes und muss abgeschnitten

und verhindert werden. »Those who aspire to total dominationmust liquidate

all spontaneity, such as the mere existence of individuality will always engen-

der, and track it down in its most private forms, regardless of how unpolitical

and harmless these may seem.«128

Die Eliminierung der Individualität war laut Arendt der Grund dafür,war-

um Menschen still und gehorsam in die Gaskammer marschierten. Ohne In-

dividualität ist nämlich keine, der Situation angemessene und der Berührbar-

keit entspringende, Antwort möglich. Auch nicht in Form von Wut oder Wi-

derstand. »[M]arionettes with human faces«129 tun exakt das, wozu sie durch

unzählbare und unvorstellbare Formen von Leid programmiert wurden. Sie

sind »lebende Leichname«130, bis in die Tiefschichten ihrer conditio humana

zerstört.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Berührbarkeit als conditio humana

3.3 Vom Subjekt zur Person

In The Human Condition thematisiert Arendt die unterschiedliche Beschrei-

bung und Bestimmbarkeit des Menschen im Privaten und im Politischen.

»What« und »who« bezeichnen nicht nur differente Wahrnehmbarkeitsmodi,

sondern auch andere Verbindungsformen zur Welt und zum Mitmenschen.

Jedoch geht Arendt in The Human Condition nicht auf die Frage ein, wie sich

die von ihr entworfenen subjekttheoretischen Überlegungen zu konventio-

nellen Begriffen wie Subjekt, Individuum und Person verhalten bzw. wie aus

dem »what« ein »who« werden kann. Eine Rede, die Arendt 1958 als Lauda-

tio auf Karl Jaspers hielt (anlässlich der Verleihung des Friedenspreises des

deutschen Buchhandelns an ihn),131 klärt diese Unbestimmtheit.

3.3.1 Subjekt und Person als »what« und » who«

Die Festrede beginnt Arendtmit einer etymologischen Korrektur. Imheutigen

Verständnis sei die wahre Bedeutung der Wörter Subjekt bzw. Person verlo-

ren gegangen. In der Gegenüberstellung von objektiv-sachlich-unpersönlich

einerseits und subjektiv-persönlich andererseits artikuliere sich die Bedeu-

tungsverschiebung am deutlichsten. Im Fall eines Preises würde man die ob-

jektive Leistung des Preisträgers anerkennen: was er getan bzw. geschrieben

habe und der Öffentlichkeit als sein Werk vorlegte. Das Persönliche hingegen

ginge diese Öffentlichkeit nichts an, weil es subjektiv und Privatsache sei, das

»pathetisch« bzw. »bloßgestellt« wird, wenn es die Öffentlichkeit erreicht.132

Nach diesemmodernen Verständnis gehören die benennbaren Eigenschaften

(›er ist Autor/Schauspieler/Philosoph.‹) und aufzählbare Leistungen (Werke,

Auftritte usw.) eines Menschen in die Öffentlichkeit, das Greifbare, Identifi-

zierbare an ihm.

Dieses Verständnis intendiert Arendt in ihrer Rede zu berichtigen. Im

Sinne der ursprünglichen Bedeutung derWorte gehören laut Arendt eben das

Persönliche bzw. die Person in die Öffentlichkeit. Person bezeichne nämlich

nicht das Subjektive. Die Person bedarf »zu ihrer vollen Verwirklichung« die

Öffentlichkeit. »[I]m Bereich des Politischen [ist] das Persönliche ganz und

gar keine Privatsache«133. Daher, führt Arendt fort, »müssen wir nicht das

Subjektive und das Objektive, sondern das Subjektive und das Personhafte

voneinander unterscheiden lernen«134. Nach Arendts Unterscheidung ist die

Entität, die der Öffentlichkeit ein objektives Werk vorlegt, das Subjekt – das

Konglomerat identifizierbarer Eigenschaften und Errungenschaften.Was da-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 129

bei zum Vorschein kommt, ist die objektive Leistung eines Menschen. Das

Subjektive – sein Arbeitsprozess, seine Lebensumstände – gehöre zwar tat-

sächlich nicht in die Öffentlichkeit, sei aber auch nicht mit dem Persönlichen

gleichzusetzen. Das Persönliche, das »Personhafte«, sei genau das, was im öf-

fentlichen Raum erscheinen sollte bzw. das, was es ohne diese Öffentlichkeit

nicht einmal geben könne. Die so verstandene Person ist mehr als die Summe

ihrer Eigenschaften und Leistungen, mehr als das von ihr vorgelegte Werk.

Durch die öffentliche Erscheinung wird nämlich mehr als das konkret Greif-

bare sichtbar. »Ist dies Werk […] das Resultat eines ›tätigen und erlittenen

Lebens‹, so erscheint mit dem Werk ein lebendiges Handeln und Sprechen,

dessen Träger die Person selbst ist. Was hier erscheint, ist dem, der es zeigt,

selbst unbekannt«135.

In der Laudatio benutzt Arendt für die Unterscheidung zwischen Subjekt

und Person beinahe exakt die gleichen Wörter, die sie in The Human Conditi-

on für die Differenzierung von »what« und »who« verwendet. Liest man die

zwei Texte, die im gleichen Zeitraum entstanden sind, zusammen, scheint

die Definition klar, auch wenn sie in The Human Condition nicht explizit ge-

macht wird. Arendt versteht unter dem Begriff des Subjekts das »what« eines

Menschen und unter dem Begriff der Person sein »who«. Während inTheHu-

man Condition Subjektförmigkeit die Unterworfenheit unter biologische und

private Zwänge meint, wird in der Laudatio auf Jaspers der Begriff erweitert,

um den herstellenden Tätigkeitsbereich mit zu umfassen. Der Autor ist auch

ein »what«, ein dem herstellenden Prozess, seiner Logik und seinen Abläu-

fen Unterworfener. Die Person, d.h. das »who«, überschreitet den Zwang der

Herstellungslogik und präsentiert nicht einWerk, sondern lässt über das vor-

gelegte Werk hinaus das Handeln und die politische Relevanz des Einzelnen

in der Öffentlichkeit vernehmen. Die Person setzt sich der Wahrnehmung

durch andere aus.136

InThe Origins of Totalitarianism zeichnet Arendt die Schichten der Person-

haftigkeit nach, nämlich die Bedingungen, die erfüllt werden müssen, damit

der Mensch als »who« erscheinen kann. Arendt beschreibt, wie der totalitäre

Terror das »what« der Verfolgten zerstörte und es somit verunmöglichte, dass

sie als politische Akteure auftreten können. Aus Arendts Zerstörungsanalyse

kann man entnehmen, dass sich das »what« aus individuellen Eigenschaften,

aus moralischen Entscheidungen und aus juristischen Rechten zusammen-

setzt.137 Jedoch führt das Vorhandensein eines intakten »what« nicht zwangs-

weise dazu, dass der Einzelne im politischen Raum erscheint und zu handeln

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Berührbarkeit als conditio humana

beginnt. Die Ebene des »what« ermöglicht zwar den öffentlichen Auftritt bzw.

ist dessen unentbehrliche Voraussetzung, aber sie verursacht ihn nicht.

Wie wird daher das Subjekt (»what«) zur Person (»who«)? Wodurch über-

schreitet der Mensch die Schwelle, wieso bringt er den Mut auf, sich zu expo-

nieren? Arendts Dissertation Der Liebesbegriff bei Augustin bietet eine mögliche

Antwort auf diese Frage.

3.3.2 Politisierung durch Liebe zur Welt

In ihrer Dissertation erforscht Arendt Augustins Begriff der Nächstenliebe

aus philosophischer Perspektive. Sie entwickelt ausgehend von den Überle-

gungen des Kirchenvaters ein komplexes Modell menschlicher Verbindun-

gen im Modus des Begehrens. Den Menschen setzt sie ontologisch als ei-

nen Sterblichen und als einen Isolierten voraus. Aus dem Zusammenkommen

dieser zwei Grundeigenschaften menschlichen Seins entspringt die Relevanz

der Liebe. Sie soll es dem Menschen ermöglichen, Einsamkeit und Verlust zu

überwinden.

Liebe thematisiert Arendt in Anschluss an Augustin einerseits als cupidi-

tas, d.h. als die begehrende Liebe weltlicher Objekte (Personen und Gegen-

stände), deren Besitz die Aufhebung der Isolation verspricht. Andererseits

thematisiert Arendt Liebe als caritas, d.h. als Liebe zu Gott, der durch seine

ewige Essenz demMenschen Unsterblichkeit gibt. Arendt zeigt aber, dass die

von Augustin vorgegebenen Liebesmöglichkeiten, ob cupiditas oder caritas, für

das grundlegende Problem keine Lösung bieten können. Cupiditas wechselt

permanent ihre Objekte, in der Hoffnung, dass sie bei einem die endgülti-

ge Erfüllung und die Sicherheit des unverlierbaren Besitzes finden wird. Da

dies aber unmöglich ist – der Verlust des Liebesobjektes geschieht spätestens

mit dem eigenen Tod –, mündet ihre Suche in Zerstreuung, in Selbstverges-

senheit und schließlich auch in Selbstverlust. Durch caritasmeint der Mensch

das unveränderbare Objekt des Begehrens gefunden zu haben, nämlich das

ewige Leben in Gott, doch muss er dafür die Welt als sein natürliches Umfeld

aufgeben. Sein gegenwärtiges Sein wird zu einer unbedeutenden Zwischen-

station in der eigentlichen Geschichte seines Seins bei Gott. »The concrete

course of life is no longer important«138, kommentiert Arendt. Indem caritas

vom Menschen verlangt, dass er sich von allem löst, was weltlich und ver-

gänglich ist, wird der Mensch als Individuum gänzlich ausgehöhlt und von

der diesseitigen Welt isoliert. Er ist nicht mehr in der Lage, reale Verbindun-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 131

gen aufzubauen, weil er selbst nicht mehr von dieser Welt ist. Somit tauscht

er die diesseitige Isolation für die jenseitige in Gottes Präsenz ein.

Cupiditas und caritas bestimmen nicht nur das Selbstverhältnis des Men-

schen bzw. seine Verbindung zu Gott und den Mitmenschen, sondern auch

das Verhältnis zu seinem weiteren Umfeld. Die Welt, in der er von Geburt

an lebt, ist die Schöpfung, die der Mensch in sein Zuhause umwandeln muss.

Das geschieht durch das Herstellen von Gegenständen, Gebäuden oder sozia-

len Strukturen nur nachträglich. Denn das Eigentliche, was die vorhandene

Welt in ein Zuhause des Menschen verwandelt, ist seine Liebe zu dieser Welt,

»it is through love of the world that man explicitly makes himself at home

in the world«139. Durchs Herstellen allein würde die Welt nicht zum Zuhause

werden. Sie würde dem Menschen etwas Äußerliches bleiben. Das von Men-

schenhand Erschaffene wäre zwar vorhanden, aber ohne wirkliche Verbin-

dung zu seinem Hersteller. Erst die Liebe zur Welt verwandelt die Fremdheit

in Zugehörigkeit.

Diese Liebe zur Welt bezeichnet Arendt als amor mundi. Sie etabliert trotz

der ontologischen Isoliertheit eine selbstverständliche Form des menschli-

chen Zusammenlebens in der civitas terrena. Dieser politische Raum bietet

zwar keine Heilmittel gegen Sterblichkeit, Isolation und gegen die aus ih-

nen resultierenden Abhängigkeiten von einem externen bonum. Doch wirkt

amor mundi, indem sie den politischen Raum stiftet, transformativ. Die frem-

de Welt wird zum Zuhause. Die bloße Erhaltung des eigenen biologischen

Lebens wird mit der (Für-)Sorge um diese Welt ergänzt. Die isoliert Leben-

den bilden eine Gemeinschaft und zähmen die bedrohliche Abhängigkeit da-

durch, dass diese zur Interdependenz wird. Diese Gemeinschaft der civitas

terrena ist nicht die Vereinigung souveräner Individuen, auch nicht ihre Ver-

schmelzung zu einem homogenen politischen Körper, sondern das mensch-

liche Miteinander im Modus der Interdependenz.

Amormundi, die Liebe zurWelt, fügt denMenschen in ein tatsächlich exis-

tierendes Netz der Menschheit ein. In amor mundi wird in erster Linie nicht

ein anderer Mensch oder Gott geliebt – sondern die Welt als natürliches Zu-

hause desMenschen. Er bewohnt sie gemeinsammit anderen. Indem sich der

Mensch durch amor mundi in der Welt niederlässt, etabliert er Beziehungen

zu allem, was sich in ihr befindet. Amor mundi wird somit die Voraussetzung

dafür, dass man wirkliche Verbindung und Zugehörigkeit erleben kann – oh-

ne, dass die prinzipielle Abhängigkeit oder Sterblichkeit aufgehoben werden

könnten. Sie bestehen weiterhin, werden aber durch das Miteinander trag-

bar. Die bedrückende Abhängigkeit von einem unbestimmten äußeren bonum

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Berührbarkeit als conditio humana

wird zu einer gegenseitigen, von allen empfundenen und von allen gelebten

Interdependenz.

Die Liebe zur Welt macht den isolierten und unfrei begehrenden Men-

schen zum Teil einermenschlichen Gemeinschaft, in der er nichtmehr alleine

ist. Amor mundi ist daher die Form von Liebe, die politisch relevant und so-

gar unverzichtbar ist. Sie ermöglicht das menschliche Zusammenleben. Erst

durch diese Liebe erkennt der Mensch seine Zugehörigkeit zur Menschheit

und damit auch, dass es in der miteinander geteilten Welt gemeinsame An-

gelegenheiten gibt, die alle betreffen. Erst durch amor mundi wird es für den

Menschen möglich, seine prinzipielle Abhängigkeit anzunehmen und daran

nicht zu zerbrechen, weil sie in der Interdependenz aufgefangen und mit-

getragen wird. Es ist amor mundi, die den Menschen zum Sein in der civitas

terrena bewegt und ihm somit einen Umgangmit Unberechenbarkeit und Ver-

änderlichkeit bietet. Amor mundi etabliert Vertrauen in die ausreichende Sta-

bilität des irdischen Staates, in die vorhandene Verbindung untereinander.

Arendt stellt in einer Vorlesung im Jahr 1963 fest: »It is amor mundi, which

makes us political minded.«140 Dieser Zusammenhang mit der Sphäre des

Politischen wird noch durch die Tatsache gestärkt, dass der ursprünglich ge-

plante Titel vonThe Human Condition ebenfalls Amor mundi lautete.141Als für-

sorgliche Liebe zur Welt richtet sich amor mundi auf die Erhaltung einer ge-

meinsamen Welt und stiftet so den politischen Raum. Durch Geschichten

werden Worte und Handeln vorausgehender Generationen am Leben erhal-

ten, durch Revolutionen wird die Freiheit aktualisiert, durch politische Urtei-

le werden die Ereignisse ausgewertet. Durch diese Prozesse verdichtet sich

das menschliche Bezugsgewebe und die Welt kristallisiert sich als gemein-

samer Referenzpunkt immer deutlicher heraus. Nach Arendts Definition ist

der Mensch, der im Öffentlichen erscheint und das Risiko der Sichtbarkeit

eingeht, die Person. Amor mundi bewegt das Subjekt dazu, aus der privaten

Zerstreuung in das Licht der Öffentlichkeit überzugehen und in dieser zur

Person zu werden. Auf solche Weise findet der Mensch, trotz seiner apore-

tischen Grundsituation, ein Zuhause in dieser Welt und beginnt gemeinsam

mit anderen, eine politische Gemeinschaft zu etablieren.

3.3.3 Dynamische Übergänge

Die Person etabliert sich durch das emotionale Engagement für die Bewah-

rung der gemeinsamen Welt. Für den Menschen selbst wird seine Person –

sein »who« – dabei nicht einmal erfahrbar. Für sich selbst existiert er nur als

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Politiken der Berührbarkeit 133

Subjekt – als »what« –, d.h. als Konglomerat von Eigenschaften, Leistungen,

Einschränkungen und Rechten. Die Person gibt es nur in den Augen der an-

deren, die einen als Sprechenden und Handelnden vernehmen. Ohne diesen

externen, für das Selbst nicht greifbaren oder kontrollierbaren, zusammen-

setzenden Blick, könnte der Mensch die seiner Natalität inhärenten Poten-

ziale gar nicht verwirklichen. Sein »who« ist fremdbestimmt und es ist die

Liebe zur Welt, die ihn dazu bewegt, sich dieser existenzstiftenden Fremd-

wahrnehmung zu stellen und in den politischen Bereich einzutreten.

Amor mundi ist somit eins von zwei dynamisierenden Momenten, die das

»what« zum »who« überführen. Dass amor mundi ein politisches Miteinander

stiftet, beschreibt Arendt (als civitas terrena) schon in ihrer Dissertation. Ih-

ren anderen Frühwerken, ihr Buch über das Leben der Rahel Varnhagen und

einem leidenschaftlichen Essay aus 1943 betiteltWe Refugees142, ist das zweite

dynamisierende Moment zu entnehmen. Politische Handlungsfähigkeit er-

reicht man, indemman die eigene Identität, d.h. die unveränderlichen Gege-

benheiten der eigenen Existenz, bejaht. Varnhagens Lebensgeschichte führte

sie zur Annahme ihrer Zugehörigkeit zum Judentum. Durch die Akzeptanz

dieser unhintergehbaren Tatsache wurde Varnhagen in Arendts Narration zu

jemanden, der in derWirklichkeit präsent ist – betreffbar, berührbar,mit un-

zähligen Verbindungen an die Welt und an andere Menschen gebunden.

Diese Argumentation wiederholt Arendt in der Wir-Form in We Refugees.

Arendt rekapituliert in einem ironischen und gleichzeitig tragischen Ton die

Geschichte jüdischer Assimilation: eines Versuchs, nicht das zu sein, wasman

ist, d.h. Jude. Sie leitet aus der verzweifelten Verleugnung der eigenen Identi-

tät die Unfähigkeit ab, zu sehen, dass das individuelle Schicksal Konsequenz

politischer Verfolgung und nicht persönlicher Unzulänglichkeiten ist. »Now

they find some mysterious shortcomings in themselves which prevent them

from getting along.«143 Um diese eingebildeten Unzulänglichkeiten zu korri-

gieren, argumentiert Arendt, versuchten sich Juden so gut wie möglich an-

zupassen, ihre Heimat, ihre Muttersprache, ihre Geschichte und ihre tragi-

schen Verluste zu vergessen und eine neue, passendere Identität anzuneh-

men. »Lacking the courage to fight for a change of our social and legal status,

we have decided instead, somany of us, to try a change of identity.«144 Arendts

Gedankengang führt schließlich zu Bernhard Lazares Konzept der »conscious

pariahs«145 und sie schlussfolgert: »Those few refugees who insist upon telling

the truth [die Wahrheit, dass sie nämlich Parias sind], […] get in exchange for

their unpopularity one priceless advantage: history is no longer a closed book

to them and politics is no longer the privilege of gentiles.«146 Indem die eige-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Berührbarkeit als conditio humana

ne Identität bejaht, sogar darauf beharrt wird, eröffnet sich dem »what« der

Raum des Politischen.

Damit behauptet Arendt selbstredend nicht, dass die verfolgten Juden

durch pure Akzeptanz ihrer jüdischen Zugehörigkeit die politische Macht

hätten ergreifen können. Sie sagt jedoch, dass sich ihnen, den Geflüchte-

ten, durch diese Identitätsbejahung eine andere Wirklichkeit aufgetan hätte

– eine, deren Teil sie sind, wenn auch als Parias. Das soll kein billiger Trost

für die Verfolgung sein, sondern ihre Benennung als Ungerechtigkeit und als

unerträgliches, zu veränderndes Faktum in der Welt. Unterdrückung zu be-

nennen, stiftet ein politisches Miteinander mit anderen Verfolgten – und als

Wirklichkeitsstiftung ist es der Schritt auf dem langen Weg zu einer wahr-

haften civitas terrena.

Amormundi bewegt denMenschen zum Eintritt in die Gemeinschaft. Dort

setzt er sich dem Kontrollverlust und der Pluralität aus, um die Welt als ein

Miteinander bewahren zu können. Um jedoch einen Standpunkt in diesem

Miteinander einnehmen zu können, muss man die eigene Identität akzeptie-

ren. Erst so etabliert sich die Perspektive, aus der die Welt auf die einmali-

ge Weise jedes einzelnen »who« wahrgenommen wird. Von dieser Perspek-

tive aus kann seine Stimme die Etablierung eines gemeinsamen Bezugsrau-

mesmitgestalten. In diesesModell politischer Emanzipation fließt der gesell-

schaftliche Status des Menschen ein. Erst durch die Akzeptanz seines »what«

nimmt er seinen Standpunkt im politischen Miteinander ein. Was er dort

artikuliert, ist jedoch nicht mehr die individuell erfahrene Unterdrückung,

sondern Unfreiheit, Ungerechtigkeit und Ausgeliefertsein als systematische

Probleme, die mit den Mitteln des Politischen überwunden werden können.

Das »what« bestimmt das »who« nicht, aber es bedingt es. Ähnlich verfährt

amor mundi als dynamisierendes Moment. Die Anerkennung einer ontologi-

schen Bedingtheit und Angewiesenheit befähigt den Einzelnen dazu, in der

civitas terrena ein Miteinander zu finden, das ihn mitträgt, das er mitgestal-

ten kann und das seine Bedürftigkeit ertragbar macht, obwohl es sie nicht

behebt.

Auch bei Arendt gibt es kein Außerhalb des Miteinanders, kein totales

Befreitsein. Doch bekennt sich ihr politisches Denken dazu, dass die Mög-

lichkeit auf bedingte Freiheit unter diversen gesellschaftlichen Umständen

besteht – solange die conditio humana, die grundlegende Berührbarkeit des

Menschen, nicht zerstört wird.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

Durch die Exegese von Arendts Schriften habe ich in den vorherigen Kapiteln

einerseits dafür argumentiert, emotionale Phänomene in ihrem Verhältnis

zur Berührbarkeit zu untersuchen und zu bewerten. Andererseits habe ich

vorgeschlagen, Berührbarkeit als wesentliche Bedingung politischen Mitein-

anders zu verstehen. Abschließend möchte ich noch einen weiteren Aspekt

herausarbeiten: das Verhältnis von Berührbarkeit und politischer Philoso-

phie. Diese thematisiert Arendt in ihren Ausführungen über das thaumazein.

Durch zwei Fallstudien – erstens Arendts Essay über die Ungarische Revolu-

tion und zweitens ihre umstrittene Argumentation über die gesetzlich ver-

ordnete Desegregation von Schulen in den USA –möchte ich nahelegen, dass

Arendts Schriften selbst Artikulationsversuche einer Berührbarkeit sind. Eine

Ergriffenheit bzw. eine Erschütterung sind Auslöser ihrer »trains of thought«1

und, so meineThese, von Fall zu Fall auch die Ursache ihrer fehlgeleiteten po-

litischen Urteile.

4.1 Thaumazein als Erfahrung

Arendt sprach das erste Mal über das thaumazein und seine Bedeutung für

das politische Denken in einer Vortragsreihe, die sie Anfang 1954 an der Notre

Dame University mit dem TitelThe Problem of Action andThought after the French

Revolution hielt. Die dritte und letzte Vorlesung wurde von Arendt mehrfach

überarbeitet und erschien 1990 posthum unter dem Titel Philosophy and Poli-

tics.2 In diesem Text diskutiert sie thaumazein als Anfang der Philosophie.

Arendt bezieht sich nach eigenen Angaben auf zwei Stellen bei Platon.

Die erste ist imTheaitetos zu finden und die zweite im Siebten Brief . Die erste

Stelle zitiert Arendt wie folgt: »[…] for wonder is what the philosopher en-

dures most; for there is no other beginning of philosophy than wonder […].«3

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Berührbarkeit als conditio humana

Bei der zweiten bezieht sie sich auf die Sprachlosigkeit und auf die fehlen-

de Mitteilbarkeit gewisser Erkenntnisse. Diese sind nicht das Ergebnis von

Denkprozessen, sondern entstehen wie durch einen Funken – »a light is lit

as from a flying fire«4 –, gewissermaßen unmittelbar. Ihre ergreifende Er-

eignishaftigkeit verhindert, dass sie geordnet und adäquat mitgeteilt werden

können. »Speechless wonder is the beginning of philosophy.«5, schlussfolgert

Arendt. Die sprachlose Verwunderung hieß im Griechischen thaumazein, »the

wonder at that which is as it is, is according to Plato a pathos, something

which is endured […]. The wonder that man endures or which befalls him

cannot be related in words because it is too general for words.«6 Demnach

wird der Menschen von diesem Anfangsmoment der Philosophie überfallen.

Er muss es erleiden und ist sogar einer nachträglichen, die Erfahrung verge-

meinschaftlichenden Mitteilung beraubt.

Der Beginn der Philosophie steht damit im eindeutigen Kontrast zur

meinungsformenden Aktivität im öffentlichen Bereich, d.h. zum Sprechen

darüber, wie die Welt von der eigenen Warte aus wahrgenommen wird. So

steht thaumazein, als erschütterndes und nicht-kommunikatives, passives

Sich-Wundern, im Gegensatz zur »doxa«7 bzw. zum doxazein, d.h. zu den

Meinungen und ihrer aktiven Bildung.

Während sich doxa immer auf einen bestimmten Gegenstand bezieht und

mit der Möglichkeit verbunden ist, darüber zu sprechen, betrifft thaumaze-

in nie das Partikulare, sondern das nicht in Worte fassbare, universale Sein,

»everything that is as it is«8. Im Erleiden dieses Ausgesetztseins verschwim-

men sowohl Wissen als auch Meinungen. Der Philosoph bleibt mit nichts zu-

rück, als der Erkenntnis seines Nicht-Wissens. »[…] for the result left behind

in the mind of the person who has endured the pathos of wonder can only

be expressed as: Now I know what it means not to know; now I know that

I do not know.«9 Thaumazein schenkt dem Erleidenden keine Wahrheit. Im

Gegenteil, es nivelliert sogar sein Wissen, seine Meinungen, seine Ansichten

und destabilisiert seinen Standpunkt in der Welt.

Die Erfahrung des thaumazein ist in zweifacher Hinsicht prinzipiell ein-

sam. Einerseits ist es sprachlich weder während des Geschehens als pathos

noch nachträglich als Erkenntnisgewinn mitteilbar. Andererseits ist es eine

radikal singuläre Erfahrung.Thaumazein betrifft den Einzelnen, er erleidet es

alleine, getrennt von der pluralen Welt der Menschen.10 InThe Human Condi-

tion behauptet Arendt, dass Platons Verständnis der Philosophie seiner Zeit

als Schüler von Sokrates entstamme, in der er seinen Meister öfters in einem

regungslosen, versunkenen Zustand erlebte.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 137

»It seems to me highly probable that this Platonic contention is the imme-

diate result of an experience, perhaps the most striking on, that Socrates

offered his disciples: the sight of him time and again suddenly overcome by

his thoughts and thrown into a state of absorption to the point of perfect

motionlessness for many hours.«11

Durch die thaumatische Erfahrung wird der Betroffene »for a fleeting

moment […] with the whole of the universe«12 konfrontiert. Durch diese Er-

griffenheit ist er für die Mitwelt nicht mehr errreichbar. Gleichzeitig betont

Arendt, dass diese Erfahrung nicht dem Philosophen vorbehalten bleibt.

Um thaumazein zu erfahren, benötigt man weder eine spezifische Bildung

noch einen besonderen gesellschaftlichen Status. Die einzige Voraussetzung

dieser Erfahrung ist die Bereitschaft, sich einer Betroffenheit auszusetzen.

Das Besondere der philosophischen Haltung veranschaulicht Arendt mit dem

Bedeutungsunterschied zwischen thaumazein und doxazein: Wissensverlust

durch die isolierende Erschütterung einerseits, geschäftige Meinungsbildung

und -vermittlung im Miteinander andererseits und offene Berührbarkeit im

Kontrast zum geschlossenen Standpunkt. »[…] the difference between the

philosophers, who are few, and the multitudes [is] by no means […] that the

majority knows nothing of the pathos of wonder, but much rather that they

refuse to endure it. This refusal is expressed in doxadzein […].«13

Der Philosoph ist niemand, der sich durch sein Wissen, seine Tiefsicht

oder seine besondere gesellschaftliche Aufgabe auszeichnet. In dieser Hin-

sicht ist er kein Besonderer. Seine Expertise besteht »in wondering«14. Ihn

zeichnen eine spezifische Bereitschaft und Berührbarkeit aus, durch welche

die verunsichernde innerweltliche Erfahrung des thaumazein erst ermöglicht

wird. Arendt sieht in diesem ereignishaften Erleiden-Können die Kernaussa-

ge der philosophischen Tradition vor Descartes. Mit ihm und mit der Ein-

führung des (An-)Zweifel(n)s wurde die erleidende Offenheit verdrängt. Das

ergriffene Sich-Wundern15 über die Gegebenheit des Seins ist eine deutlich

andere Haltung als das Hinterfragen der Existenz.16

Laut Arendt setzte sich nicht die thaumatische Erfahrung, sondern eine

andere Konzeption der Kontemplation durch, die im Bezug zu Platons Ideen-

lehre steht. Im Gegensatz zur erlittenen thaumazein-Erfahrung der Wenigen

verknüpft Platon Kontemplation mit der Erfahrung des herstellenden Men-

schen. Homo faber ist ein gesellschaftlich anschlussfähigerer Bezugspunkt,

weil die herstellende Tätigkeit für die Mehrheit aus eigener Erfahrung be-

kannt ist.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Berührbarkeit als conditio humana

Die Platonʼschen Ideen dienen auch dem Herstellen als Modelle. Der

Tischler hat das Idealbild des anzufertigenden Produktes vor Augen, wenn

er mit der Arbeit am partikularen Tisch beginnt. Weil diese Modelle per-

fekte Vorbilder und die Essenz des Materiellen sind, wird das Hergestellte

immer nur ein glanzloser Abzug des Ideellen sein. Der Herstellungsprozess

beschädigt und verstellt das Idealbild in der konkreten Verwirklichung.

»Therefore, the proper attitude toward the models which guide work and

fabrication, that is, toward Platonic ideas, is to leave them as they are and

appear to the inner eye of the mind.«17 Kontemplation bedeutet zwar in

diesem Kontext das Aussetzen der herstellenden Tätigkeit, aber keinen prin-

zipiellen Paradigmenwechsel. Die Praxis zu pausieren heißt nämlich nicht,

dass man ihre Modelle als ideale Anschauungen verlassen hat. Sondern nur,

dass man sie im Herstellungsprozess vorübergehend nicht mehr zerstört.

»Contemplation, in this respect […] is and remains part and parcel of a

fabrication process even though it has divorced itself from all work and all

doing […].«18

Der Unterschied zwischen thaumazein und der Betrachtung der Ideen

während der pausierten Tätigkeit ist eindeutig. Ersteres überfällt den Men-

schen, ist »incidental« und »unintended«, versetzt ihn in Bewegungslosigkeit

und Sprachlosigkeit.19 Dagegen ist die Betrachtung der Modelle eine be-

wusste Entscheidung. Kontemplation in diesem zweiten Sinne impliziert das

selbstgewählte Aussetzen der herstellenden Tätigkeit und eine gewisse Lust

während der Vertiefung in den Anschauungen. Die Haltung des Philosophen

im Sinne dieser zweiten Kontemplationskonzeption behebt sowohl passives

Ausgeliefertsein als auch Ausgesetztsein und ersetzt sie durch eine souveräne

Handlung. So ist Kontemplation nicht mehr »the enraptured state of wonder

with which man responds to the miracle of Being as a whole«20. Sie kann

in einer Gesellschaft, deren Mitglieder mit den herstellenden Prozessen

vertraut sind, akzeptiert und sogar als meditative Praxis verbreitet werden.

Auchwenn sich philosophiegeschichtlich eine Auffassung der Kontempla-

tion als bewusst pausiertes Tätigsein und nicht als Ergriffenheit durchsetzte,

plädiert Arendt für thaumazein. Sie behauptet am Ende ihrer Vorlesung aus

dem Jahr 1954, dass nicht nur wahrhafte Philosophie, sondern auch politische

Philosophie aus dem thaumazein entspringe. Sie fordert politische Philoso-

phen dazu auf, sich der unbegreifbaren und aporetischen Tatsache mensch-

licher Pluralität auszuliefern, sich der verwirrenden, aufregenden und nicht

selten entsetzlichen Mehrstimmigkeit im Miteinander auszusetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 139

»If philosophers […] were ever to arrive at a true political philosophy they

would have tomake the plurality ofman, out ofwhich arises thewhole realm

of human affairs – in its grandeur and misery – the object of their thau-

madzein.«21

In der Gegenüberstellung von thaumazein und dem Platonʼschen Kontempla-

tionsverständnis erfahren das Unkontrollierbare und die Bereitschaft zum

Sich-Aussetzen erneut eine Aufwertung. Der Philosoph, der für das thaumaze-

in offen ist, exponiert sich so, wie sich laut Arendt auch Rahel Varnhagen dem

Leben aussetzte.Thaumazein, als Anfang des politischen Denkens, ist nur auf-

grund von Berührbarkeit möglich.

4.2 Die politische Rolle des Philosophen

Die prinzipielle Aporie im Verbindungsversuch von Philosophie und Politik

besteht laut Arendt darin, dass die Philosophie grundsätzlich unpolitisch ist.

»Since philosophical truth concerns man in his singularity, it is unpolitical by

nature.«22Während thaumazein vereinzelt, verstummt und paralysiert, ist das

Politische der Bereich von Pluralität, Sprachlichkeit und Handeln.

Die Gegenüberstellung von Politik und Philosophie hat eine Jahrtausende

alte ideengeschichtliche Tradition, die Arendt auf den Prozess gegen Sokra-

tes zurückführt. Laut Arendt wurde Platons »furious denunciation of doxa«23

von Sokrates’ Verurteilung verursacht, da die Todesstrafe aus den Meinungen

der Athener Bürger resultierte. Auf ebendiese traumatisierende Erfahrung

führt Arendt Platons Bemühung zurück, die Philosophie zum gesellschaft-

lichen Ordnungsprinzip küren zu wollen. »[…] to use the ideas for political

purposes, that is, to introduce absolute standards into the realm of human

affairs, where, without such transcending standards, everything remains rel-

ative.«24

Strukturell liegt die Unvereinbarkeit von Philosophie und Politik darin,

dass die Philosophie auf Wahrheit, das Politische aber auf Meinungen rekur-

riert. Solange das Politische ein freier, öffentlicher Raum ist, wird alles, was

in ihm erscheint zur doxa, d.h. zu einer der vielen, gleichwertigen Stimmen.

Solange keine Unterdrückung herrscht, haben absoluteWahrheit und ihre Al-

ternativlosigkeit in diesem Bereich keinen Platz.

Arendt unterscheidet zwischen philosophischerWahrheit und Tatsachen-

wahrheit. Philosophische Wahrheit – empfangen in der Sphäre der Singula-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Berührbarkeit als conditio humana

rität – erscheint im Bereich der menschlichen Angelegenheiten in zwei For-

men. Entweder als ein Standard,25 nach dem sich die Organisation des Zu-

sammenlebens zu richten hat oder, falls Pluralität und Meinungsvielfalt re-

spektiert werden, nur noch als persönliche Meinung des Philosophen ohne

Wahrheitsanspruch oder allgemeine Gültigkeit. »As soon as the philosopher

submitted his […] reflection of the eternal to the polis, it became immediately

an opinion among opinions […].«26

Tatsachen- oder Faktenwahrheit dagegen entsteht nicht im Alleinsein,

sondern im Bereich der Pluralität als Wirklichkeit, die sich durch Ereignis-

se und Zeugenaussagen im menschlichen Miteinander etabliert.27 »Factual

truth […] is political by nature.«28 Zwar werden Fakten durch die Aussagen

und die Anerkennung der Vielen innerweltlich, doch sind sie nicht mit Mei-

nungen gleichzusetzen. Tatsachen sind nämlich genauso wenig diskutabel,

wie die als Standard auftretende philosophische Wahrheit. Jedoch können

Fakten ohne die Anerkennung und Bestätigung durch eine Gemeinschaft, oh-

ne dass sich Menschen auf diese Tatsachen als gemeinsame Realität beziehen

würden, nicht existieren. Ihre Angewiesenheit auf Anerkennung macht Fak-

tenwahrheiten extrem verletzlich und leicht zerstörbar. Das ist verstärkt der

Fall, wenn die Grenze zwischen Meinung und Tatsache verwischt wird. Dass

ein Faktum im öffentlichen Bereich zur Meinungsfrage und seine Anerken-

nung optional werden, ist eine machtstabilisierende Methode der Politik, um

unerwünschte Tatsachen zu tabuiiseren. Obwohl im Politischen entstanden

und ohne permanente Anerkennung kraftlos, sind auch Faktenwahrheiten ge-

wissermaßen unvereinbar mit dem politischen Bereich. »Truth carries within

itself and element of coercion […] once perceived as true and pronounced to

be so, they have in common that they are beyond agreement, dispute, opinion,

or consent.«29

Doxa jedoch ist ein durch und durch politisches Phänomen. Unter Mei-

nung versteht Arendt nicht subjektives Empfinden, Vorlieben, Illusionen oder

arbiträre Fehlinterpretationen,30 sondern die individuelle Artikulation davon,

wie die Welt für den Sprechenden erscheint. »[D]oxa was the formulation in

speech of what dokei moi, that is, of what appears to me.«31 Doxa drückt nicht

unterschiedliche Weltanschauungen aus, sondern Unterschiede in der Be-

trachtung und in derWahrnehmung derWelt, die als Bezugspunkt für alle Be-

trachtenden dient. Meinungsunterschiede entstehen nicht dadurch, dass der

Bezugspunkt verändert oder durch Lügen deformiert wurde, sondern durch

die unterschiedlichen Positionen der Betrachtenden32 in der geteilten Welt.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 141

»[…] the world opens up differently to every man, according to his position in

it.«33

Die relevante Unterscheidung, die sich aus dem doxazein ergibt, ist da-

her nicht die Spannung zwischen Wahrheit und Meinung. Sondern jene zwi-

schen ungeprüften Annahmen und Urteilen, die sich als doxa darstellen, auf

der einen und zwischen untersuchten, befragten und reflektierten Meinun-

gen auf der anderen Seite. »For mortals the important thing is to make doxa

thruthful«34, schreibt Arendt und verweist erneut auf Sokrates, der die Athe-

ner anstelle ihres blinden Glaubens und ihrer unhinterfragten Vorurteilen zu

wahrhaftigen Meinungen verhelfen wollte.

Sokrates, der in Arendts Werk das Modell des Philosophen und des Phi-

losophierens ist, besaß nur eine einzige Wahrheit, mit der ihn die Erfahrung

des thaumazein zurückließ: das Wissen darum, dass er nichts weiß. Diese

Wahrheit versuchte er auf dem Marktplatz zu vermitteln. Indem er die Athe-

ner nach ihren Meinungen ausfragte und diese gemeinsam mit ihnen unter-

suchte, offenbarte er ihre doxa als Konglomerat von Annahmen und Vorur-

teilen. Obwohl sie nur Ansichten aufgrund eines gewissen Standpunktes in

der Welt waren, wurden sie von ihren Trägern wie Wahrheiten behandelt.

Laut Arendt brachte Sokrates seinen Gesprächspartnern bei, dass ihre An-

sichten von ihrer individuellen Position und ihrer einmaligen Existenz in der

Welt abhingen. Zu wissen, was genau die eigenen Ansichten sind, diese von

unreflektierten Annahmen, geerbten Vorurteilen und gesellschaftlichen Kon-

ventionen zu trennen bzw. zu reinigen, kristallisiert erst die eigene Position

in dieser Welt heraus. Ziel der Zerlegung des Selbstverständlichen ist es, eine

unbewusst gelebte, individuelle Wahrheit zu bergen, die den eigenen Stand-

punkt in der Welt bestimmt.

»[…] only through knowing what appears to me – only to me, and therefore

remaining forever related to my own concrete existence – can I ever under-

stand truth. Absolute truth, which would be the same for all men and there-

fore unrelated, independent of each man’s existence, cannot exist for mor-

tals.«35

Diesen eigenen Standpunkt zu erkennen und anzuerkennen ist darüber hin-

aus die Voraussetzung dafür, Verbindung zur Welt und zu anderen etablieren

zu können. Die Gespräche, die Sokrates mit den Bürgern führte, initiierten

durch die Bewusstwerdung der eigenen Position in dieserWelt und durch das

Kennenlernen der eigenen doxa einen Dialog zwischen den Bürgern über ihre

Meinungen. Sokrates beabsichtigte einen wirklichen Austausch über die An-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Berührbarkeit als conditio humana

sichten, welche die gemeinsame Welt nicht nur betreffen, sondern sie auch

formen. Die Gemeinsamkeit der Welt kann sich erst in einem solchen Aus-

tausch herauskristallisieren. Nur im Gespräch kann mitgeteilt und vernom-

men werden, auf welche Realität sich der Sprechende bezieht und wie die

Welt vom Sprechenden wahrgenommen wird.

Ein Gespräch wie jenes unter Freunden,36 das war laut Arendt Sokrates’

Ziel. In einem solchen Austausch entsteht eine gemeinsame Welt als Bezugs-

raum. Indem sich die Freunde durch das Zuhören immer besser verstehen,

ihre Positionen in dieser Welt gegenseitig kennen und nachvollziehen ler-

nen, etablieren sie ein Miteinander. Das ist der Grund dafür, warum Freund-

schaft für Arendt eine präpolitische Form, die Einübung des politischen Mit-

einanders, ist. »This kind of understanding – seeing the world […] from the

other fellow’s point of view – is the political kind of insight par excellence.«37

Erst durch ein solches Gespräch etablieren sich Beziehungen zwischen den

Sprechenden. Für die Athener waren Sokrates’ Bemühungen existentiell not-

wendig, denn ihre Stadtmauer und ihre Gesetze alleine bewirkten keine er-

fahrbare Beziehung, keine gemeinsameWelt zwischen den Bürgern. »[…] the

comonness of the political world […] was not seen or experienced in the rela-

tionships between the citizens«38.

Dass man sich die Welt mit anderen teilt, dass man selbst Teil einer po-

litischen Gemeinschaft ist, ist erst durch aktive Beziehungen zwischen den

Bürgern erfahrbar. Gibt es diese Beziehungen nicht, gibt es keine realweltli-

che Erfahrung des Gemeinsamen. Gesetze und Institutionen, sogar der geo-

grafisch geteilte Raum bleiben äußerlich bzw. reine Formalitäten ohne Trag-

kraft. Ohne Berührungspunkte im Miteinander nehmen auf dem Marktplatz

Annahmen, Vermutungen, Lügen und Isolation rasant überhand.

Arendt sieht in der Person Sokrates ein Modell für das ›Wie?‹ der Ver-

bindung von Politik und Philosophie. Der Philosoph wird als inkarnierter

Vermittler zwischen diesen Bereichen adressiert. Als solchen beauftragt ihn

Arendt mit vier Aufgaben. Erstens unterstützt der Philosoph die Geburt eines

Miteinanders ohne Herrschaft. »[T]he political function of the philosopher

was to help establish this kind of common world, built on the understanding

of friendship, in which no rulership is needed.«39 Zweitens bewirkt er die Eta-

blierung einer gemeinsamenWelt, indem erMeinungen als solche enttarnt.40

Somit werden individuelle Positionen für den Sprechenden artikulierbar und

für die anderen vernehmbar. Als doxa bezwingen sie andere nicht (mehr), blei-

ben für andere Erfahrungen offen, sind berühr- und formbar.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 143

In Truth and Politics (1967) ergänzt Arendt die politische Aufgabenbeschrei-

bung des Philosophen um zwei weitere. Da sich philosophische Wahrheit für

den öffentlichen Bereich aufgrund ihres Ursprungs im Singulären nicht eig-

net, muss sie sich ins Exemplarische verwandeln. Dem Philosophen kommt

drittens die Aufgabe zu, die politischen Konsequenzen der thaumazein-

Erfahrung durch ein »teaching by example«41 ins Öffentliche zu übertragen.

Sein Leben wird zum exemplarischen Sein und als solches zur Inspirations-

quelle für das Handeln.42 Für den Philosophen, der im Betrachten zu Hause

ist, ist ein solcher handlungsinspirierende Auftritt eine Grenzerfahrung.43

Ekstase, ein Aus-sich-Heraustreten. »This transformation of a theoretical or

speculative statement into exemplary truth […] is a borderline experience for

the philosopher: by setting an example […] he has begun to act.«44

Viertens kann der Philosoph zum »truthteller«45 werden. Nicht als Ver-

künder der Wahrheit (da diese zwingend und monologisch ist, sich nicht für

den politischen Bereich eignet), sondern als »spectrator«46. Als solcher schaut

er von außen zu und kann aufgrund seiner Unbeteiligungwahrnehmen,wenn

das Miteinander von Lügen, Täuschungen und falschen Wahrheiten über-

schwemmt wird. Benennt er in einer solchen Situation seine doxa, d.h. die

von seinem Standpunkt sichtbare Verfälschung der Welt, wird sein Sprechen

zum Handeln. Seine Mitteilung verändert nämlich das Miteinander, indem

sie auf die faktische Wirklichkeit verweist. »Where everybody lies about ev-

erything of importance, the truthteller, whether he knows it or not, has begun

to act […] he has made a start toward changing the world.«47

Der Philosoph, der seine thaumatische Erfahrung durch sein exemplari-

sches Sein veröffentlicht, übersetzt und in doxa transformiert, steht im star-

ken Gegensatz zum Platonʼschen Modell des Philosophenstaates, in dem die

philosophischeWahrheit das politische Leben bestimmen und ordnen soll. In

Platons Konzept ist der Zwang, welcher der Wahrheit inhärent ist, nicht zu

ignorieren. Da es sich mit der Wahrheit nicht diskutieren lässt – »[…] truth

has a despotic character«48 – eignet sie sich laut Arendt nicht für den politi-

schen Raum der Freiheit und Gleichheit.49

Zwar wollte Sokrates’ Hebammenkunst der Polis keine absolute Wahrheit

aufzwingen, doch war seine Mäeutik auf dem Marktplatz gefährlich. Da er

für das kritische und aufrichtige Hinterfragen der verbreiteten doxaplädierte,

stiftete er Unruhe und destabilisierte die politische Ordnung von Athen. Die

Wahrhaftigkeit der eigenen doxa zu überprüfen kann dazu führen, dass diese

doxa – welche »the world of one’s own«50 ist – zerstört wird, wie Arendt das

mit dem Beispiel von Oedipus’ Lebensgeschichte illustriert. »Truth therefore

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Berührbarkeit als conditio humana

can destroy doxa, it can destroy the specific political reality of the citizens.«51

Die Un-Wahrhaftigkeit der eigenen doxa anzuerkennen, hat zwingende und

destruktive Folgen.

Die Zerstörungswucht, die das Erkennen begleitet, stellt für die politische

Ordnung eine ernstzunehmende Gefahr dar. Die Anerkennung des Nicht-

Wissens erschüttert das Bestehende, ohne ihm einen stabilisierenden Ersatz

anzubieten. Indem die Entlarvung der doxa das Bestehende perspektiviert

und damit relativiert, destabilisiert sie die Ordnung. Sie unterbricht repetiti-

ve Abläufe, Gewohnheiten und die Akzeptanz des So-Zustandes. Obgleich die

unmittelbare Wirkung destruktiv ist, eröffnet sie zugleich auch einen neuen

Erfahrungsraum.Als Vermittler zwischen thaumazeinund demMarktplatz hat

der politische Philosoph die Fähigkeit (nicht das Wissen) zu sensibilisieren,

die festgefahrene Ordnung aufzubrechen und sie für eine neue empfänglich

zumachen. Daher sind er und seine Tätigkeit für die politischeMacht gefähr-

lich.

Laut Arendt hat die politische Philosophie in ihrem Verhältnis zum öf-

fentlichen Leben philosophiegeschichtlich zwei Möglichkeiten. »[…] either of

interpreting philosophical experience with categories which owe their origin

to the realm of human affairs, or, on the contrary, of claiming priority for

philosophic experience and judging all politics in its light.«52 Ein dritter, d.i.

der Sokratesʼsche Weg, besteht in der Verbindung dieser Bereiche durch die

bzw. in der Person des Philosophen. So wird das Ringen zwischen Politik und

Philosophie um Geltungshoheit behoben. Durch die Verbindung pluralisiert

der Philosoph auch sich selbst. Er ist nicht nur derjenige, der thaumazein er-

litt bzw. der immer bereit bleibt, »the pathos of wonder«53 zu erleiden, son-

dern ist er im Miteinander auch ein Gleicher unter den anderen,54 jemand

mit eigener doxa. Indem er sein am thaumazein geschultes »who« öffentlich

erscheinen lässt, prägt er das politische Miteinander.

Würde der Philosoph versuchen, den Augenblick des thaumazein verewi-

gen zuwollen – so deutet Arendt Platons Konzept des bios theoretikos55 –würde

er nicht nur dauerhafte Einsamkeit und Isolation erleiden, sondern schließ-

lich auch »the plurality of the human condition within himself«56 zerstören.

Thaumazein ist monologisch. Es ergreift den berührbaren Einzelnen. Es steht

als Ereignis und als Widerfahrnis am Beginn der Philosophie, auch der poli-

tischen Philosophie. Es kann nicht dauerhaft bestehen, weil es verstummen

lässt, aus demMiteinander herauslöst und isoliert. Jedoch kann es sich durch

die Bewahrung der Berührbarkeit immer wieder ereignen. Nicht als Gelehr-

ter oder als Experte ist der Philosoph für das politische Miteinander relevant,

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 145

sondern als einer, der die Berührbarkeit verkörpert und sie immer wieder zu

aktualisieren bereit ist. Er lebt den Mut zur Destabilisierung vor.

4.3 Thaumazein als politisches Ereignis

Thaumazein als Initiationsmoment der politischen Philosophie ist laut Arendt

ein erschütterndes, aufwühlendes und ein zu erleidendes, passivierendes

Sich-Wundern über die Pluralität des menschlichen Miteinanders. Es ist

zwar prototypisch die Erfahrung des Philosophen, potenziell aber ein Wider-

fahrnis das alle, die sich ihm auszusetzen bereit sind, erleben können. Da

thaumazein pluralisiert werden kann – nicht als kollektive Erfahrung, aber als

Erfahrung der vielen – ist es von politischer Bedeutung.

Für die politische Relevanz bzw. Auswirkung dieser ursprünglich philo-

sophischen Erfahrung ist ihr Ereignischarakter ausschlaggebend. Politisches

Handeln ist laut Arendt ereignishaft. Am deutlichsten manifestiert sich dies

in der Revolution. »Events, by definition, are occurences that interrupt rou-

tine processes and routine procedures […].«57 Thaumazein, als erschütternde

Ergriffenheit, ist die ultimative Unterbrechung der alltäglichen Denk- und

Tätigkeitsprozesse. Es fordert das Bestehende heraus. Es bewirkt, dass der

Mensch seine Orientierung verliert, sich als fragendes Wesen (wieder-)ent-

deckt und sich für das Neue öffnet.

»And as soon as the speechless state of wonder translates itself into words,

it will not begin with statements but will formulate in unending variations

what we call the ultimate questions. […] In asking the ultimate, unanswer-

able questions, man establishes himself as a question-asking being.«58

Erleiden und Sich-Aussetzen begreift Arendt nicht als Risiken für das Subjekt,

sondern als Voraussetzung seiner Freiheit, seiner Verbindung zur Welt und

seiner Beziehung zu den Mitmenschen. Menschliche Berührbarkeit und in-

dividuelles Erleiden-Können sind laut Arendt nur für die totalitäre Politik ge-

fährlich, da diese durch (Ver-)Schließung Sicherheit und Stabilität verspricht,

d.h. unmittelbare Antworten, konsistente Ideologie, berechenbare Repetiti-

on. Als erlittene Ereignishaftigkeit und als Einbruch des Neuen prägt thau-

mazein den politischen Raum. Zwar führt es nicht zur konkreten Handlungs-

anleitung für politische Akteure, aber es formt das politische Miteinander

durch den Menschen, der das thaumazein erlitt und mit dieser Erfahrung im

öffentlichen Miteinander erscheint. Derjenige, dem thaumazein widerfahren

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Berührbarkeit als conditio humana

ist, verkörpert diese an sich sprachlose Erfahrung in seinem Handeln, in sei-

ner doxa und in seiner Bereitschaft, sich dem thaumazein immer wieder aus-

zusetzen.

Laut Arendt ist thaumazein eine Erschütterung, die für die politische Phi-

losophie als Entstehungsmoment unentbehrlich ist. Das Erschütternde und

das politische Prinzip der Pluralität bieten eine Erklärung dafür, warum das

Herzstück von Arendts politischem Denken die Revolution ist: Die Revolu-

tion verwirklicht beide Momente am intensivsten. Revolution ist Unterbre-

chung des Bestehenden durch das gemeinsame Handeln der vielen. Sie ist ei-

ne Kraft, die in der Lage ist, das Gegebene herauszufordern und fundamenta-

le Veränderungen zu bewirken. Sie entlarvt die bestehende Ordnung als doxa

und öffnet so denWeg für ein anderes Miteinander. Die Revolutionmacht die

unendliche Potenzialität des Handelns innerweltlich. »[…] revolutions have

been the time-space where action with all its implications was discovered.«59

Weil die Revolution Auftritt des Neuen ist, entfaltet sich die, dem Handeln

inhärente, Natalität in diesem Umbruchsmoment. Auch die Pluralität wird

im revolutionären Handeln konkret. Die Singularität der bestehenden Ord-

nung wird umgeworfen, sodass Raum für die Vielfalt alternativer Formen des

politischen Miteinanders entsteht. Revolution selbst ist Pluralität. Einerseits,

weil sie durch die Vielstimmigkeit der Akteure stattfindet, andererseits weil

sie die Pluralität möglicher politischer Räume offenlegt.

Was bewirkt die erschütternde Erfahrung für das politische Denken jen-

seits der politischen Bühne? Thaumazein entspringt keine wahre Erkenntnis,

es führt nicht zu einem neuen, besseren Wissen oder zu einer politischen

Erleuchtung in Form einer Vision der idealen Gesellschaft. Jedoch wird nach

dem Moment des sprachlosen, isolierten Erleidens die Erfahrung des thau-

mazein ins Denken überführt. Dieses vom thaumazein geprägte Denken ist

kein definierendes, sondern ein fragendes, kein festhaltendes, sondern ein

offenlegendes Erkunden des menschlichen Miteinanders. Aus diesem, durch

das thaumazein erschütterten und destabilisierten Dialog mit sich selbst (der

gleichzeitig die innere Repräsentation der Welt und der Mitmenschen ist),

entsteht die politische Philosophie.

Laut Arendt bezieht sich thaumazein im Kontext der politischen Philoso-

phie auf die Tatsache dermenschlichen Pluralität.Darauf, dass Gott denMen-

schen als Frau und Mann, d.h. als unterschiedlich und nicht identisch, als

plural und nicht singulär erschuf.60 Diese, der Zweigeschlechtlichkeit ent-

stammende, Pluralität aktualisiert und manifestiert sich in jedem Ereignis,

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 147

in dem Vielfalt, Heterogenität und die Abweichung vom Gegebenen erfahr-

bar werden.

Thaumazein als Widerfahrnis verunsichert das Wissen und verwandelt es

in eine fragende Haltung. Der politische Philosoph, der seine Einsichten und

sein Denken dem thaumazein immer wieder aussetzt, wird folglich keinen

Gesellschaftsentwurf erarbeiten, keine ideale Macht- oder Gesellschaftsform

vorschlagen. Er gründet nicht, sondern weist lediglich auf die Abgründigkeit

des Gründungsmoments hin.61 Seine Theorie ist fragmentarisch, punktuelle

Reflexionen nach erneutem thaumazein. Arendt lässt strukturelle Fragen, die

sich im konkreten politischen Zusammenleben unvermeidbar stellen, unbe-

antwortet. Sie schwärmt zwar vom Räte-System, beantwortet aber nicht, wie

diese revolutionäre Selbstverwaltungsform langfristig erhalten werden kann,

ohne die ihr intrinsische Freiheit undVeränderungskraft zu verlieren.62Wenn

das politische Denken thaumazein integrieren bzw. immer wieder aktualisie-

ren soll, dann sind die Etablierung eines geschlossenen Denksystems und ei-

ne endgültige Deutung des Bestehenden ausgeschlossen.Thaumazein zerstört

und öffnet das Bestehende. Laut Arendt ist eine mit Freiheit vereinbare Sta-

bilität nur dannmöglich, wenn Destabilisierung, Offenheit und Veränderbar-

keit grundsätzliche Bestandteile politischen Denkens und Handelns bleiben,

auch nach der (Neu-)Konstitution.

Bezogen auf das politische Denken bedeutet thaumazein nicht nur, dass

feste Kategorien, Interpretationsweisen und etabliertes Wissen immer aufs

Neue destabilisiert werden, sondern auch, dass das Denken des politischen

Philosophen, sein Gespräch mit sich selbst, von der Welt immer wieder in-

spiriert wird.

Thaumazein bedeutet, dass am Anfang der politischen Philosophie nicht

Wissen oder Erkenntnis stehen, sondern Orientierungsverlust, Verunsiche-

rung und Passivität. Diese Erfahrung hat Auswirkungen auf die Form, in

der sich das politische Denken bzw. die politische Philosophie artikulieren.

Arendt selbst bezeichnet ihre ›Methode‹ in einer Vorlesung im Jahr 1960 als

»my old-fashioned storytelling«63. Was einem zustößt, würde die theoreti-

schenGedankengänge auslösen, behauptet Arendt. »[…] I have always believed

that, no matter how abstract our theories may sound or how consistent our

arguments may appear, there are incidents and stories behind them which

[…] contain as in a nutshell the full meaning of whatever we have to say.«64

Die »incidents« sind demnach nicht nur Auslöser des Denkprozesses, son-

dern beinhalten in Form von Geschichten auch die Bedeutung, den Sinn des-

sen, was der politische Philosoph zu sagen hat. Die philosophischen Gedan-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Berührbarkeit als conditio humana

kengänge führen zwar vom beginnenden Ereignis weg, müssen dieses aber

durchgehend bewahren, sonst verliert sich das Denken in einer für die inner-

weltliche politische Realität irrelevanten Sphäre. »Thought itself […] arises out

of the actuality of incidents, and incidents of living experience must remain

the guideposts by which it takes its bearing […].«65 Storytelling ist somit keine

Methodologie und liefert keine Antwort auf die wissenschaftliche Frage, wie

sich schöne Literatur und politische Philosophie zueinander verhalten.66 Sto-

rytelling ist die organische Ausdrucksform eines philosophischen Denkens,

das seinen Ursprung im thaumazein hat und dem Morgenstern »Keine Theo-

rien! Vergessen Sie alle Theorien!«67 folgt. Die Erzählung bleibt mit dem Er-

eignis verbunden und ist die öffentliche Artikulationsform eines von Ergrif-

fenheit und Erschütterung initiierten Denkens.68 Liegt der Ursprung der po-

litischen Philosophie in der Erfahrung69 von thaumazein, kann der politische

Philosoph nur als storyteller auftreten.

Storytelling ist weder die genaueWiedergabe von Fakten nochWissensak-

kumulation. Es ist die mitteilbare Bedeutung bzw. der Sinn des Ereignisses.

Das Ereignis selbst offenbart »for a fleeting second«70 etwas, was in den au-

tomatischen und repetitiven Abläufen des alltäglichen Lebens und Denkens

nicht wahrnehmbar ist. Das Ereignis erhellt. In dieser illuminierenden, auf-

blitzenden und unterbrechenden Hinsicht ist thaumazein selbst ein Ereignis.

Vor diesem Hintergrund zeichnet sich in Arendts politischem Denken ei-

ne fraktale Struktur ab, eine Selbstähnlichkeit des großen Ganzen und seinen

kleinsten Ausformulierungen.71 Natalität ist das Phänomen, dessen Struktur

andere zentrale Elemente des Arendt’schen Denkens bestimmt. Das radikal

Neue, Unterbrechende und Unerwartete der Gebürtigkeit findet sich im thau-

mazein, im Denken, im Handeln und in der Revolution genauso wie in der

Bewältigung der unbeabsichtigten Konsequenzen in Form von Vergeben und

Versprechen. Geboren zu werden ist eine Bewegung aus der Unsichtbarkeit

hin zu einem physisch wahrnehmbaren Körper. Eine solches Sichtbarwerden

lässt sich auch in Arendts Werken wiederfinden, die verschüttete Fragmente

aufdecken und diese in ein innerweltliches Miteinander einfügen. Natalität

ist Ereignishaftigkeit schlechthin. Diese Grundstruktur wiederholt und arti-

kuliert sich in allen politisch relevanten Phänomenen, die Arendt themati-

siert.

Laut Arendt verlangt das Ereignis vom Denken keine Systematisierung,

keine wissenschaftliche Analyse, sondern Verstehen. Dieses Verstehen richtet

sich nicht auf die Etablierung neuen Wissens oder neuer Erkenntnisse, son-

dern auf Sinn- und Bedeutungsproduktion. Das Verstehen trägt das Ereignis

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 149

in das öffentliche Miteinander hinüber, wie der Philosoph die thaumatische

Erfahrung auf den Marktplatz. Diese Transformation und Translation sind

unentbehrlich, will sich der Menschmit denWiderfahrnissen des Lebens ver-

söhnen. »The result of understanding is meaning, which we originate in the

very process of living insofar as we try to reconcile ourselves to what we do

and what we suffer.«72 Eine solche Versöhnung ist keine individuelle Angele-

genheit, sondern weltstiftend. Alles, was nicht verstanden und ertragen wird,

kann kein Teil der Welt werden und führt früher oder später zur Zerstörung

der Wirklichkeit, des gemeinsamen politischen Raumes.

Verstehen ist nicht Vergeben,73 aber doch Versöhnung damit, was einem

in der Welt zugestoßen ist. Indem durch das Verstehen den Ereignissen ei-

ne Bedeutung zukommt, finden sie ihren Platz im Bezugsgewebe menschli-

cher Angelegenheiten, sie werden integriert und zum Teil der gemeinsamen

Wirklichkeit. Arendt setzt Verstehen und Urteilen miteinander beinahe gle-

ich, weil beides subsumiert und summiert: »[…] understanding [is so] closely

related to and inter-related with judging that one must describe both as the

subsumption (of something particular under a universal rule) […].«74 Weil

das Verstehen die Ereignisse in das Miteinander einfügt, ist es der Konter-

part des Handelns – »[…] understanding becomes the other side of action«75

– und die Tätigkeit, die die Natalität des Handelns in die Welt integriert.

Durch das Handeln erscheint das Ereignishafte für einen Augenblick in die-

ser Welt. Durch das Verstehen wird es zum permanenten Teil der geteilten

Wirklichkeit. Das Erschütternde findet seinen Ort im Miteinander durch das

sinnproduzierende Verstehen.76

Das verstehende Herz, um das König Salomo in seinem Gebet77 Jahve bat,

ist in Arendts Lesart der symbolische Ort des Verstehens selbst, weil es das

Organ des Ertragen- und Erleiden-Könnens ist. »[…] only an »understanding

heart«, and not mere reflection or mere feeling, makes it bearable for us to

live with other people, strangers forever, in the same world […].«78 Das Herz,

das die Ereignisse erleiden und deshalb verstehen kann, ist für Arendt gleich-

zeitig auch der symbolische Ort der Imagination. Ausschlaggebend ist, dass

sich Arendt an dieser Stelle nicht auf Kant und die Einbildungskraft bezieht,

sondern »imagination« im alltagssprachlichen Sinne als Sich-Vorstellen, Sich-

Ausmalen versteht. Eine solche Imagination ist die Bedingung von Klarsicht

und Verstehen.Um zu verdeutlichen,was siemeint, zitiert Arendt nicht Kant,

sondern den Dichter Wordsworth: »[…] imagination, as Wordswoth said, ›is

but another name for … clearest insight, amplitude of mind,/And Reason in

her most exalted mood‹.«79

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Berührbarkeit als conditio humana

Im Verstehensprozess kommt der Imagination die Rolle zu, die angemes-

sene Distanz, aus der das Verstehen möglich ist, zwischen dem Urteilenden

und dem Ereignis zu erschaffen. Das Erleiden des Ereignisses, ob als Han-

deln oder als thaumazein, lässt keinen Raum zwischen dem Menschen und

der Welt zu. Dass Erleiden- Können für das politische Zusammensein ele-

mentar ist, lässt sich Arendts Kritik an der fehlenden Tiefe des amerikani-

schen Gründungsaktes entnehmen. Wenn das Erlittene jedoch nicht artiku-

liert, nicht in eine öffentlich vernehmbare Erscheinung transformiert wird,

bleibt es politisch bedeutungslos. Diesen Artikulationsprozess unterstützt die

Einbildungskraft, indem sie es einem ermöglicht, klar zu sehen, was einen

umgibt. »Imagination alone enables us to see things in their proper perspec-

tive […] distancing of some things and bridging the abysses to others is part

of the dialogue of understanding […].«80

4.4 Berührbarkeit der politischen Philosophin Hannah Arendt

Dass eine solche Distanzierung durch die Imagination nicht mit Neutralisie-

rung gleichzusetzen ist, legen Texte nahe, die Arendt über zeitgenössische

Ereignisse verfasste. Aus ihrer Formulierung und aus ihrer Argumentation

spricht eine leidenschaftliche Involviertheit, obwohl sie die konkreten Ereig-

nisse aus der Distanz beobachtete. Ihre Schlussfolgerungen (in Form von Be-

griffen oder politischen Urteilen) gehen aus ihrer Wahrnehmung dieser Er-

eignisse hervor und aus einer leidenschaftlichen Verbindung mit der Welt.

Diese Ergriffenheit und das damit verbundene pathische Involviertsein be-

einflussen Arendts Werke sowohl auf der inhaltlichen als auch auf der forma-

len Ebene.

Ein besonders eindrückliches Beispiel dafür ist der Aufschlag ihres Essays

Die ungarische Revolution, der es wegen seiner Anschaulichkeit Wert ist, länger

zitiert zu werden:

»Fast zwei Jahre sind vergangen, seit die Flammen der Ungarischen Revolu-

tion in zwölf langen Tagen den enormen Raum erhellten, den eine der tota-

litären Diktaturen seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges beherrscht. Dies

Ereignis kann nicht an Sieg oder Niederlage gemessen werden, seine Grö-

ße beruht und ist gesichert in der Tragödie, die sich in ihm entfaltete. Noch

sehen wir den schwarzen Zug schweigender Frauen, der durch die Straßen

des bereits von den Russen besetzten Budapest schritt, um in großer Öffent-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 151

lichkeit den Toten der Revolution die letzte Ehre zu erweisen. Dies war die

letzte politische Geste des Freiheitskampfes, und es war offenbar der letzte

Akt eines tragischen Geschehens, wie wir es in solch einfacher Eindringlich-

keit kaum aus der neueren Geschichte kennen. Danach vertrieb der Terror

in wenigen Wochen und Monaten wieder alle in die Dunkelheit ihrer Häu-

ser, in denen nicht Geborgenheit waltet, sondern die immer gegenwärtige

Angst herrscht. Und doch hatte das besiegte und terrorisierte Volk ein Jahr

nach der Niederlage noch Kraft genug, umwenigstens für den Jahrestag der

Niederlage sich aus der Dunkelheit herauszuwagen und zu bekunden, daß

in den Häusern neben der Angst auch die Erinnerung umgeht, jenes An-

denkennämlich, das alleinGehandeltes dauerhaftmachenund ihmschließ-

lich seinenPlatz in derGeschichte sichern kann. AmerstenTodestagder Frei-

heit blieb das ganze Volk einmütig und in voller Spontaneität allen Vergnü-

gungsstätten, den Theatern und Kinos, den Cafés und Restaurants fern, und

es schickte seine Kinder mit kleinen Kerzen in die Schule, die sie in die Tin-

tenfässer der Klassenpulte steckten. Daß dem Ereignis der Revolution die

Größe eignete, die für Geschichtlichkeit unerläßlich ist, war damit erwiesen.

Nun mag es nur noch an uns liegen, ob wir die Kraft des Gedächtnisses und

des Nachdenkens aufbringen können, durch die das geschichtlich Ereignete

in der Geschichte gehalten werden muß.«81

Der Auftakt des Essays ist eindringlich und lässt auf den kommenden Seiten

eher eine literarische Bearbeitung als die wissenschaftliche Analyse der sich

im Herbst 1956 ereigneten ungarischen Revolution vermuten. Doch präsen-

tiert der Essay, in Abgrenzung zur imperialistischen Kolonialgeschichte, eine

Theorie des kontinentalen Imperialismus. Dieser wurde laut Arendt für die

wissenschaftliche Analyse sowohl als Begriff als auch als politisches Phäno-

men erst durch den ungarischen Aufstand etabliert. Arendt behauptet, dass

die politische Erkenntnis, dass das sowjetische System eine kontinentale Va-

riation des kolonialisierenden Imperialismus sei, überhaupt erst durch die

ungarische Revolution inspiriert war.

Arendt war von dem historischen Ereignis der ungarischen Revolution

weitestgehend ergriffen und sah in ihr die Verwirklichung bzw. die realpoli-

tische Entsprechung ihrer theoretischen Überlegungen über Freiheit und po-

litisches Handeln. Der Preis dafür ist jedoch eine Verkürzung faktischer Ge-

schehnisse. Um die Entsprechung von Theorie und Ereignis nicht zu stören,

lässt Arendt stellenweise Fakten weg oder verkleinert ihre Bedeutsamkeit. So

lässt sie die Tatsache, dass sich nicht nur politische, sondern auch ökonomi-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Berührbarkeit als conditio humana

sche Räte bildeten (als Selbstverwaltung- und Selbstorganisationseinheiten

der Arbeiter in Fabriken) außer Acht, da nach ihrer Auffassung Freiheit, die

durch die Rätestruktur ermöglicht wird, nur im Politischen, aber nicht im

Wirtschaftlichen denkbar ist. Darüber hinaus beschreibt Arendt die Revolu-

tionäre als friedlich und gewaltfrei, Unterdrückung und militärische Aktio-

nen stellt sie nur bei den Sowjets fest. Diese Darstellung entspricht jedoch

nicht den historischen Fakten. Die Aufständischen übten Gewalttaten aus.

Quellen berichten von Lynchjustiz in der ländlichen Region und von anderen

Angriffen auf regierungsnahe Personen, auf Einrichtungen und auf ethnische

Minderheiten.82

Eine Erklärung für Arendts Ungenauigkeit kann die Quellenlage sein, die

zum Zeitpunkt der Entstehung des Textes nur begrenzt war. Doch erkennt

man im Duktus des Essays eine vertraute Arendt’sche Tendenz. Historische

Fakten, persönliche Meinungen und die Kontextualisierung der Ereignisse

ordnet Arendt so an, dass sie eine Eindeutigkeit erzeugen. Eine solche Zuspit-

zung entwirft zwar nicht den Idealfall, den jede politische Handlung nachah-

men sollte, doch soll sie Essenzielles und Existenzielles über das Wesen des

Politischen (wie es Arendt bestimmt) eindrücklich mitteilen. Sie wirkt daher

fieberhaft und ist mit jener Erregung, welche die Ereignisse auslösten, tief

verbunden. Das pathische Moment dient demDenken nicht nur als Inspirati-

onsquelle, sondern wird in der Darstellung aufbewahrt und sogar wiederholt.

Arendt begründet die Art ihrer politischen Reflexion in diesem Essay mit

einer verallgemeinerndenThese darüber, wie wahrhafte theoretische Einsicht

zu gewinnen ist. Dafür führt sie den Begriff des kontinentalen Imperialismus

durch die Berufung auf zwei Radioansagen während der Revolutionstage ein.

Der Sprecher des SendersKossuth soll in der letzten Sendung vor derNiederla-

ge der Revolution behauptet haben, dass »der Moskauer Imperialismus keine

Grenzen«83 kenne. Eine weitere Radioansage im Revolutionssender Rajk ver-

kündete, dass »eines der Ziele der Ungarischen Revolution gewesen sei, der

Welt ›ein klares Bild von der brutalen russischen Kolonialherrschaft zu prä-

sentieren‹.«84 Diese Aussagen über den »Moskauer Imperialismus« und über

»russische Kolonialherrschaft« aufgreifend, plädiert Arendt dafür, die sowje-

tische totale Herrschaft als neue Form von Imperialismus zu bewerten und als

solche zu analysieren. Für diesen begriffstheoretischen Vorschlag gibt sie kei-

ne weiteren Gründe an. Sie nimmt die Aussagen der politischen Akteure als

Erkenntnisquelle für das wissenschaftliche (Nach-)Denken. Dass diese Aus-

sagen im Eifer des Gefechts getroffen wurden, schmälert laut Arendt ihren

theoretischen Wert nicht, sogar im Gegenteil:

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 153

»Was diejenigen, die in Freiheit handeln und für Freiheit kämpfen, sagen,

hatmehr Gewicht und findet, somöchtenwir hoffen, ein ernsteres Gehör als

alle theoretischen Betrachtungen, gerade weil diese Worte im Zuge und in

der Erregungdes Ereignisses selbst gesprochenwerden.Denneine solche Er-

regung ist nicht hysterisch und stumpft den Geist nicht ab, vielmehr schärft

und erweitert sie den Verstand, wie sie die physische Leistungsfähigkeit und

die Intensität der Sinne steigert und die Kraft des Herzens stärkt. Wenn die,

welche kämpften, aus der Intensität des Kampfes heraus meinten, daß sie

gegen einen Imperialismus kämpften, so muß die politische Wissenschaft

das akzeptieren […].«85

Arendt erkennt nicht nur die revolutionäre Aufregung der Freiheitskämpfer

als verständliche Begleiterscheinung ihres Handelns an, sondern sieht in die-

ser Erregung einen besonderen Zugang zur Erkenntnis, der auf anderen We-

gen nicht zu erreichen gewesen wäre. Laut Arendt erweiterte die situations-

spezifische Erregung das Denkvermögen der Revolutionäre, so wie das Auf-

gebrachtsein die physische Leistung steigert. Die Erregung motivierte nicht

nur das Handeln der Freiheitskämpfer, sondern erweiterte auch ihr Denkver-

mögen. Einen solchen Erkenntnisgewinn fordert Arendt von der politischen

Wissenschaft selbst.86 Erkenntnis, hier verstanden als Situationswissen mit

allgemeiner Gültigkeit, kann nicht aus einer theoretischen Haltung heraus

entwickelt werden. Arendt plädiert für einen leidenschaftlichen Nachvollzug

politischer Ereignisse, damit aus dem Partikularen generalisierbare Bedeu-

tung gewonnen werden kann.

Berührbarkeit bedingt solches theoretische Wissen in zweifacher Hin-

sicht. Erstens entsteht die Erkenntnis in der Situation der Betroffenheit er-

eignishaft. Die Revolutionäre sind berührte, ergriffene Akteure schlechthin.

Zweitens gelingt dem politischen Denken die Analyse und das sinnvolle Ver-

stehen des Geschehenen laut Arendt nur dann, wenn sich der politische Phi-

losoph in seinem Denkprozess von der Erregung und den Erkenntnissen der

Freiheitskämpfer berühren lässt. Dafür scheint Arendt selbst in ihrem Essay

die pathische Involviertheit mitzuvollziehen. Für so ein performatives Den-

ken muss sie sich aber vorstellen können, wie diese initiale Ergriffenheit sich

anfühlen musste. Sie muss durch die Einbildungskraft den Standpunkt ein-

nehmen, von dem die Freiheitskämpfer die Welt erfahren und wahrgenom-

men haben. Dass ein solcher Perspektivenwechsel in Berufung auf pathische

Erfahrungen der anderen tiefst problematisch ist, möchte ich durch Arendts

kontroverse Schrift Reflections on Little Rock zeigen.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Berührbarkeit als conditio humana

4.5 Pluralität Fühlen

Neben Arendts Bericht über den Jerusalemer Eichmann-Prozess87 ist ihr

1958 in der Zeitschrift Dissent veröffentlichter Essay ihre meistdiskutierte

Schrift.88 In dieser bezieht Arendt Stellung zu den sogenannten Brown

I (1954) und Brown II (1955) Beschlüssen des Supreme Court, welche die

Segregation der Schulen in den US-Südstaaten endgültig beenden sollten.

Die Entscheidung des Obersten Gerichtshofs lehnt Arendt ab und bewertet

sie als falsch.

Als die neue Gesetzgebung durch die Aufnahme schwarzer Schüler und

Schülerinnen in weiße Schulen im Jahr 1957 erstmalig durchgesetzt werden

sollte, verursachte das politischenWiderstand u.a. durch den Gouverneur Or-

val Faubus und den Senator Harry F. Byrd. Ersterer bestellte die Nationalgar-

de nach Little Rock, um die neuen Schülerinnen und Schüler im Betreten der

Schule zu verhindern. Letzterer beschloss, alle staatlichen Schulen im Bun-

desstaat Virginia lieber ganz schließen zu lassen, anstatt diese für die In-

tegration zu öffnen. Über den politischen Widerstand hinaus traten auch le-

bensbedrohliche Situationen für die betroffenen Kinder auf. Zwei Fotografien

wurden im September 1957 weltbekannt. Auf der einen ist Elisabeth Eckfort

vor dem Central High School in Little Rock (Arkansas) zu sehen, umgeben

einerseits von Nationalgardisten, die ihren Eintritt verhindern sollten und

andererseits von einem wütenden weißen Mob. Auf der zweiten Fotografie

sind Dorothy Counts und Dr. Edwin Thompkins in Charlotte (North Caroli-

na) abgelichtet, wie sie ebenso von einem weißen Mob umgeben zur Harding

High School laufen.89 Arendt kannte diese Fotografien, die am 5. September

1957 inTheNewYork Times auf der Titelseite abgedruckt wurden. Ihre Reflexion

über Little Rock entzündete sich an diesen Bildern. Dabei begang sie bereits

bei der Titelgabe ihrer Meinungsschrift einen Fehler: Jenes Foto, das sie in

ihrem Essay beschreibt, zeigt nicht Elisabeth Eckfort in Little Rock, sondern

Dorothy Counts (begleitet von einem Familienfreund) in Charlotte. Kathryn

T. Gines interpretiert diese Verwechselung als erstes Anzeichen von Arendts

rassistisch motivierter Ignoranz. Dass sich Arendt gegenüber Details gene-

rell etwas ignorant verhielt, dürfte keine Überraschung sein.90 Von einem

rassistischen Unterton zeugt viel mehr Arendts paternalistische Belehrung

der NAACP (National Association for the Advancement of Colored People),

die sich laut Arendt nicht für die Desegregation der Schulen, sondern für die

Legalisierung von ethnisch gemischten Ehen hätte einsetzen sollen. Darüber

hinaus wirft Arendt schwarzen Eltern vor, ihre Kinder in der Hoffnung auf

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 155

sozialen Aufstieg egoistisch ausnutzen.91 Diese Passagen in Reflections…sind

nicht die einzigen in Arendts Werk, in denen sie sich über schwarze US-

Bürger und ihre Belange abschätzig äußert.92 In der Sekundärliteratur findet

die Bewertung von Reflections… tendenziell auf drei Weisen statt: (1) Arendts

Fehleinschätzung resultiere aus ihrer kategorischen Trennung zwischen dem

Privaten, dem Gesellschaftlichen und dem Politischen, (2) Arendts Denken sei

rassistisch, (3) da Arendt europäische Einwanderin war, sei ihr die Situation

schwarzer Menschen in den USA nicht vertraut genug gewesen, sie hätte das

eigentliche Problem nicht verstanden und deshalb die falschen Schlüsse ge-

zogen.93

Eine andere Interpretationsebene eröffnet sich, wennman nicht nach den

inhaltlichen Behauptungen von Arendts Essay fragt, sondern danach, wie sie

zu ihren Aussagen kam. Eine solche Fragestellung führt ins Herz von Arendts

von Kant inspirierten Gedanken über jene erweiterte Denkungsart, die die

Praxis politischer Urteilsfindung ist.94 Eine solche Urteilsfindung besteht dar-

in, sich die Positionen der anderen vorzustellen und abzuwiegen, die Situa-

tion von deren Standpunkt her zu betrachten, schließlich als Summe dieser

unterschiedlichen Blickwinkel zu einer validen Beurteilung der Lage zu kom-

men. Ich möchte dafür argumentieren, dass Arendts Urteilsfindung miss-

lang, weil in diese ihre persönlichen Leidenschaften involviert waren.95 Für

diese Interpretation muss die Nachgeschichte von Reflections… stärker von ei-

nem analytischen Blick untersucht werden.

Arendts Essay erschien nicht, wie geplant, im Laufe des Jahres 1957 in der

Zeitschrift Commentary, sondern erst in der Winterausgabe 1959 des Journals

Dissent.96 Reflections on Little Rock geht eine Anmerkung der Herausgeber vor-

aus, in der sie sich vom Inhalt des Aufsatzes abgrenzen, sich gleichzeitig aber

zum Glauben an Meinungsfreiheit bekennen. Da es zu diesem Zeitpunkt der

Veröffentlichung schon sämtliche Spekulationen und Gerüchte über den In-

halt des Textes gab, stellte Arendt ihren Gedanken Preliminary Remarks vor, in

denen sie den Leser darum bittet, sie fraglos als Unterstützerin jeglicherMin-

derheiten zu betrachten, denn als Jüdin sei sie selbst Mitglied einer solcher

Gruppe.97

Die Entscheidung des Supreme Court, die Desegregation der Schulen ge-

setzlich zu erzwingen, lehnt Arendt in ihrem Essay wesentlich aus drei Grün-

den ab. Erstens ist sie der Meinung, die Schulproblematik sei keine Priorität

und bewertet die Kriminalisierung von Mischehen als das eigentliche recht-

liche Problem.98 Zweitens argumentiert Arendt dafür, die Schulen nicht zur

Bühne politischer Handlungen zu machen. Schulen gehören in Arendts Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Berührbarkeit als conditio humana

fassung in den Bereich des Gesellschaftlichen und zum Teil in den Bereich

des Privaten. Denn es sollte ausschließlich die Entscheidung der Eltern sein,

in welche Gesellschaft sie ihre Kinder täglich schicken. Als dem Gesellschaft-

lichen zugehörig ist in den Schulen das Prinzip der Diskriminierung zulässig

– Gleichheit, so Arendt, gäbe es nur im politischen Raum, soziale Gruppen-

strukturen beruhten immer auf Ausschluss.99 Drittens sieht Arendt durch den

Beschluss des Obersten Gerichtshofs die Selbstständigkeit der Bundesstaaten

gefährdet und sogar beschnitten, was sie als immenses politisches Problem

bewertet.100 Sie schlussfolgert:

»Hence it seems highly questionable whether it was wise to begin enforce-

ment of civil rights in a domain where no basic human and no basic political

right is at stake, and where other rights – social and private – whose protec-

tion is no less vital, can so easily be hurt.«101

Dissent veröffentlichte Arendts Gedanken, noch in der selben Ausgabe, zu-

sammen mit zwei kritischen Antworten. Eine vom Politikwissenschafter Da-

vid Spitz und eine vom Soziologen Melvin Tumin.102 Spitzs Replik geht auf

Arendts Punkte systematisch ein und falsifiziert einen nach dem anderen.

Sein Kernargument ist, dass gleiche Chance auf gute Ausbildung die Voraus-

setzung gleicher Möglichkeiten im Erwachsenenleben sei und dass es keinen

Bereich des Gesellschaftlichen gäbe, wie er von Arendt definiert wird. »The

political and the private are not distinct and separate entities; nor do they

exist apart from society; they are intrinsically and inextricably a part of socie-

ty.«103 Tumins Antwort ist bissig. Sein Aufschlag: »At first one thinks, this is a

horrible joke.«104 Er bezeichnet Teile von Arendts Argumentation als »meta-

physical mumbo jumbo«105 und weist darauf hin, dass jene naturgegebenen

Unterschiede, die laut Arendt berechtigte Weise den gesellschaftlichen Be-

reich ordnen würden, eben die sind, an denen sich rassistische Gesinnung

entzündet.

»Which differences? As some Southern Whites view the matter, the ineradi-

cable differences are in character, intelligence, morality, ambition, respon-

sibility, passion etc. Moreover, these are tied to the same genes which give

the stereotypalNegro his kinky hair, pitch black skin, doliocephalic skull, and

everted lips.«106

Er schlägt Arendt vor,Mitgliedern der NAACP Kurse im Rahmen von Erwach-

senenbildung anzubieten. In diesen könnte ihnen Arendt beibringen, warum

sie sich nicht für gleiche Bedingungen in der Bildung, sondern für die Legali-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 157

sierung von Mischehen engagieren sollten. »That would really be a masterful

piece of adult education.«107 Der Kern von Tumins Kritik ist, dass Arendt die

Rechte von weißen Eltern so sehr schützen will, dass sie die Ungerechtigkeit,

die schwarze Eltern und Kinder täglich erleiden müssen, ganz aus dem Blick

verliert. In seiner bitteren Replik bezeichnet er Arendt ab der vierten Seite

nur noch als »Miss A.«108. Tumins Antwort endet – trotz aller Ironie und al-

lem Sarkasmus – in spürbarer Enttäuschung.

Beide Kritiker listeten valide Einwände auf, auf die Arendt dieMöglichkeit

erhielt, in der nächsten Dissent-Ausgabe zu antworten.109 Hannah Arendt, die

Verfechterin pluralistischer Weltstiftung und des öffentlichen Meinungsaus-

tausches, beginnt ihre Antwort mit der Disqualifizierung beider Repliken.

»Of my two opponents, Mr. Tumin has put himself outside the scope of dis-

cussion and discourse through the tone he adopted in his rebuttel.Mr Spitz’s

argument, on the contrary, would deserve a point-by-point analysis if it con-

stituted a refutation of my points. Unfortunately, despite his fairness and

the consistency of his own position, Mr. Spitz has misunderstood and mis-

constructed my argument to such an extent that I would have to quote and

requote fromour articles sentence after sentence, not to answer his rebuttal,

but only in order to correct the misunderstandings upon which this rebuttal

was based. […] I therefore prefer to takemy cue from the simple fact that my

article was not understood in the terms I wrote it, and I shall try to repeat its

essential points on a different, less theoretical level.«110

Diese Wiederholung auf einem für alle verständlichen, »less theoretical le-

vel« erfolgt durch drei Fragestellungen. Die dritte Frage, die Arendt in ihrer

kurzen Antwort stellt, richtet sich auf den Unterschied zwischen einer ameri-

kanischen Lebensweise im Allgemeinen und der spezifischen Lebensweise in

den Südstaaten. Die ausschlaggebende Differenz sieht Arendt zum wieder-

holten Mal in der Kriminalisierung von Mischehen, die vom Supreme Court

erst 1967 aufgehoben wurde.111

Ich möchte vorschlagen, die anderen zwei Fragen in ihrer Formulierung

und ihrer Implikationen wortwörtlich zu nehmen, weil sie m.E. aufschluss-

reich sind in der Hinsicht, wie eine emotionale Wahrnehmung das Denken

im Allgemeinen und auch im Besonderen, als politische Urteilsfindung, be-

einflusst.

Die zwei weiteren Fragen, die sich Arendt beim Verfassen von Reflections…

stellte, lauten: »[W]hat would I do if I were a Negro mother?«112 bzw. »[W]hat

would I do if I were a white mother in the South?«113 Beide Fragen, von de-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Berührbarkeit als conditio humana

nenArendt behauptet, ihre Argumentation geprägt und ihre Schlussfolgerung

bestimmt zu haben, beantwortet sie mit der selben Konstruktion. »If I were

a Negro mother in the South, I would feel […]«, im Fall der weißen Mutter

ebenso »[…] I would feel«114. Wie sich Arendt an Stelle dieser Mütter fühlen

würde, nennt sie als Begründung ihres theoretischen Fazits insgesamt vier-

mal (dreimal im Fall der schwarzen, nur einmal im Fall der weißen Mutter)

auf den zwei Seiten, die sie diesen imaginären Müttern und ihren Empfin-

dungen widmet.

Zwei Schritte finden gleichzeitig statt. Erstens versetzt sich Arendt in die

Lage von anderen, zweitens befragt sie ihre eigenen Gefühle in dieser sich

vorgestellten Situation. Weder fragt sie sich, wie sich diese Mütter in den

Südstaaten fühlen, noch fragt sie, wie sie ihre eigene Situation beschreiben

würden. Auch fragt Arendt bei den Müttern selbst nicht nach, wie es ihnen

erging. Die Argumentation, die sie vorlegt, entspringt einem durchaus mo-

nologischen Prozess, über den Arendt gleichzeitig behauptet, er sei pluralis-

tisch, oder mindestens pluralisierend, da er andere Gefühle miteinbezogen

habe. Diese Gefühle scheinen aber nur soweit andere zu sein, dass sie nicht

identisch sind mit der emotionalen Lage der Autorin, die im Augenblick am

Schreibtisch sitz und einen Text verfasst.

Diese Gefühle sind nicht die tatsächlichen Gefühle der anderen. An die-

sem Punkt liegt Arendt m.E. richtig. Es ist nicht möglich, sich vorzustellen,

wie sich andere fühlen.Behauptetman trotzdem, zuwissen,was andere emp-

finden (müssten), führt das unweigerlich zu ihrer Bevormundung. Arendt be-

steht daher darauf, dass die Praxis der erweiterten Denkungsart keine Übung

in Empathie bzw. imEinfühlungsvermögen ist.115 Sondern einWechsel des ei-

genen Standpunktes, der allerdings eine emotionale-affektive Ebene umfasst.

Das verdeutlicht sie auch in einer unveröffentlichten Vorlesungsnotiz:

»Suppose I look at a specific slum dwelling and I perceive in this particular

building the general notion which it does not exhibit directly, the notion of

poverty and misery. I arrive at this notion by representing to myself how I

would feel if I had to live there […] The judgment I shall come up with will

by no means necessarily be the same as that of the inhabitants, whom time

and hopelessness may have dulled to the outrage of their condition […] Fur-

thermore, while I take into account others when judging, this does notmean

that I conform in my judgment to those of others, I still speak with my own

voice and I do not count noses in order to arrive at what I think is right. But

my judgment is no longer subjective either.«116

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 159

Das heißt aber in letzter Konsequenz, dass repräsentatives Denken nicht die

Perspektiven von anderen mit in die Urteilsfindung einbezieht, sondern sich

nur emotionale Erfahrungen in unterschiedlichen Situationen vorstellt, die

alle in der Person des Urteilenden zusammenlaufen. Hier kommt nicht nur

zum Vorschein, dass Arendt keine Vorstellung davon hatte, wie unterschied-

liche soziale Umstände und Prägungen die Wahrnehmung beeinflussen.117

Sondern auch, dass eine so konzipierte »enlarged mentality« in Wirklichkeit

nur die eigenen Annahmen reproduziert, sie aber nicht erweitert oder auch

nur herausfordert.118 So erscheint es zutiefst problematisch, dass Arendt die

emotionale Intensität der ungarischen Revolutionären in ihrem Essay mit-

vollzieht und sogar als erkenntnisermöglichend bewertet, während sie die

Verzweiflung von Slumeinwohnern ausblendet. Die Urteilsfindung scheitert

offensichtlich nicht an den angesetzten theoretischen Kategorien, sondern an

jenem emotionalen Gehalt, welcher der Situationen zugeschriebenen wird.

Die ungarische Revolution bereinigt Arendt von den störenden Faktoren –wie

der ökonomisch motivierte Aufruhr in den Fabriken oder die Verfolgung von

jüdischen Minderheiten in der ländlichen Region –, um die Integrität revolu-

tionärer Leidenschaften auszustellen und sie für die politische Wissenschaft

als zwingende Erkenntnisquellen zu bezeichnen. Dagegen delegitimiert sie

das Aufbegehren schwarzer Bürger nach guter Bildung und weist jegliche Ar-

gumente, die verständlich machen wollen, wie unabdingbar gleiche Bildung

für die Freiheit im Miteinander ist, zurück.

Eine weitere bemerkenswerte Facette in Arendts Argumentation ist, dass

sie sich in der Position der schwarzen Mutter Sorge um die Sicherheit des

Kindes und um die eigene Integrität (nicht vom Staat zum ›social climbing‹

gezwungen zu werden) vorstellt. In der Position der weißen Mutter dagegen

imaginiert sie Empörung darüber, als Staatsbürgerin nicht nach ihrem Ein-

verständnis gefragt geworden zu sein, in welcher Gesellschaft sie ihr Kind in

der Schule wissen wollte.

Eine späte Wendung in der Nachgeschichte von Reflections… verdeutlicht

die emotionale Ebene der politischen Urteilsfindung noch einmal. In einem

Interview im Jahr 1965 äußerte sich Ralph Ellison erneut zu Arendts Reflec-

tions… und sagte, Arendt hätte nicht verstanden, dass integrierte Schulen eine

Art Initiationsprozess für schwarze Kinder sind. Der rassistische Hass, mit

dem sie in der Schule täglich konfrontiert werden, sollte ihnen beibringen,

wie sie mit demselben Phänomen und der systematischen Unterdrückung in

der Erwachsenengesellschaft umgehen sollten.119 Arendt las dieses Interview

und schrieb am 29. Juli 1965 an Ellison einen persönlichen Brief.120 In diesem

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Berührbarkeit als conditio humana

sieht sie ihren Fehler ein und führt ihn darauf zurück, dass sie die bewusste

Entscheidung der schwarzen Eltern, ihre Kinder als Vorbereitung auf spätere

Ausgrenzungserfahrungen in integrierte Schulen zu schicken, nicht begriffen

habe. Gleichzeitig gesteht sie Ellison, dass sie schon immer dachte,mit ihrem

Urteil falsch zu liegen, nur habe sie nicht gewusst, warum genau:

»I know that I was somehow wrong and thought that I hadn’t grasped the

element of stark violence, of elementary, bodily fear in the situation. But

your remarks seem tome so entirely right, that I now see that I simply didn’t

understand the complexities in the situation.«121

Es ist bemerkenswert, dass Arendt die Komplexität der Situation erst durch

eine Berichtigung ihrer emotionalen Annahmen anzuerkennen bereit war,

nicht aber durch die systematisch angeführten Argumente von Spitz oder

Tumin. Sie gesteht in ihrem Brief an Ellison, dass ihr Urteil um eine Er-

schütterung kreiste. Nun stellt es sich aber heraus, dass die Angst, die sich

Arendt in der Situation vorstellte, Arendts eigene, fehlgeleitete Ergriffenheit

war. Sie war in ihrer Urteilsfindung, in ihrem politischen Denken nicht be-

rührbar, sondern konstruierte sich eineWahrnehmung, die nicht weltöffnend

und wirklichkeitsstiftend, sondern im Gegenteil, weltverschließend wirkte.

Arendts Einschätzung fehlt in diesem Fall eine wirkliche Dialogizität.122

Ein solches Gespräch war aber nicht wegen der Starrheit ihrer Kategorien

oder wegen der Begrenztheit ihrer Vorstellungskraft unmöglich. Das Hinder-

nis liegt in Arendts Konzeption des repräsentativen Denkens, verstanden als

sich die Situation nicht nur vorzustellen, sondern sich in sie auch als ganz-

körperliche Erfahrung hineinzuversetzen. Die Urteilsfindung versteht Arendt

als Erfahrung zweiten Grades. Nicht als Nachempfinden der Wahrnehmung

anderer, sondern als Nachvollzug dieser Wahrnehmung unter den Bedingun-

gen der eigenen Person. Bis auf Ralph Ellison antwortete auf Arendts Gedan-

kengang niemand auf dieser Erfahrungsebene. Arendt war von ihren eigenen

emotionalen Vorstellungen (die mit hoher Wahrscheinlichkeit verbreiteten,

rassistischen Vorurteilen unterlagen) bzw. davon, wie sie sich in der Situation

fühlen würde, so sehr eingenommen, dass die pluralisierend gedachte Den-

kübung des Standpunktwechsels schließlich zu einem monologischen Urteil

führte. Arendt konnte sich nicht vorstellen, dass Stolz, Mut, die Bereitschaft,

sich der Diskriminierung und der Gewalt auszusetzen, für die eigene Frei-

heit und Gleichheit zu kämpfen, emotionale Phänomene waren, die sowohl

die schwarzen Kinder als auch ihre Eltern bewegten.123

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thaumazein und politische Urteilsfindung 161

Die Grundstruktur Arendt’scher politischer Philosophie als thaumatische

Erfahrung impliziert, dass an jedemDenken und an jeder politischen Urteils-

findung eine affektive Involviertheit beteiligt ist. Diese resultiert nicht zuletzt

daraus, dass der Mensch als berührbares Wesen in der Welt präsent ist. Seine

Wahrnehmung erfolgt in erster Linie über seine Sinnesorgane. Was ihm zu-

stößt, betrifft ihn, noch bevor er das Erfahrene begrifflich artikulieren könn-

te. Dass eine Berührbarkeit als conditio humana jedem Aspekt des menschli-

chen Lebens zugrunde liegt, ist, in der von mir vorgeschlagenen Lesart, ei-

ne zentrale Einsicht von Arendts politischem Denken. Diese Berührbarkeit

garantiert, dass Wirklichkeit als solche erfahren werden kann. Zwar reflek-

tiert Arendt, dass Berührbarkeit durch gewisse Praktiken und Einwirkungen

zerstört werden kann (ihre Beispiele dafür sind u.a. Rousseaus Gefühlskul-

tur und die menschenverachtende Gewalt totalitärer Politik), doch scheint sie

nicht mitzudenken, dass Berührbarkeit auch jenseits extremer Abstumpfung

geformt ist. Sie kann nicht nur im KZ ausgelöscht werden, sondern unter-

liegt auch im Alltag formenden Kräften. Sie garantiert keine vorurteilslose,

vollständige Wahrnehmung. Vielmehr muss die Frage danach gestellt wer-

den, welche Phänomene überhaupt erst als solche ausgezeichnet sind, die

berühren können.

Pluralität kannman in der eigenen Person, durch die eigene Vorstellungs-

kraft, durch die Selbstbefragung ›Wie würde ich mich in deren Schuhe füh-

len?‹ nicht herstellen. Sie bedarf des Gesprächs mit dem Anderen. Nicht nur

die philosophische Wahrheit muss im Miteinander in eine Meinung unter

den anderen transformiert werden. Auch die Erschütterung und die Ergrif-

fenheit des Philosophen muss ihre Totalität verlieren und zu einer Erfahrung

unter anderen werden. Sonst verliert jenes Urteil, das ursprünglich durch die

Integration der Erschütterung wirklichkeitsstiftend war, dieWelt des Mitein-

anders und wird unberührbar.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Ein letztes Wort zum Weltverlust

Weltverlust als politisches Problem ist ein zentrales Motiv in Hannah Arendts

Denken. Da das Politische erst durch das gemeinsame Sich-Beziehen auf die-

se Welt etabliert wird, da es ein innerweltliches Miteinander in Freiheit und

Pluralität ist, bedeutetWeltverlust auch das Ende des Politischen. DieWelt ist

nämlich der Ort, wo das Politische stattfindet. Die Sorge um ihre Bewahrung

ist der Gegenstand politischer Bemühungen, dieWelt als geteilteWirklichkeit

kristallisiert sich erst im politischen Miteinander heraus.

Arendt analysiert in ihrer Dissertation, wie die Welt durch cupiditas und

caritas verlorengeht, während sie durch amor mundiwiedergewonnen und zur

Basis politischen Miteinanders werden kann. Durch die Kritik an Rousseau

(in Rahel Varnhagen… und On Revolution) wird deutlich, dass die Instrumenta-

lisierung einer pathischen Erfahrung zum Weltverlust führt. Als Perversion

einer tatsächlichen Ergriffenheit ist das Gefühl selbstreferenziell, ausschließ-

lich mit den individuellen Regungen und Empfindungen beschäftigt. Es ver-

fälscht die Wahrheit, weil sie keine Wirklichkeit im Miteinander zulässt und

es isoliert den Einzelnen, so dass er weder mit der Welt noch mit dem Neuen

oder mit dem Ereignis in Berührung kommen kann. Das Gefühl schützt vor

einer Unberechenbarkeit, indem es für diese unempfänglich macht.

Das Politische besteht jedoch im Ereignishaften und Unvorhersagbaren.

So verhindert die Berufung auf verschließende und gleichzeitig stabilisieren-

de Gefühle, dass sich der politische Raum herausbilden kann. In The Origins

of Totalitarianism zeigt Arendt, wie totalitäre Politik durch die Zerstörung des

Menschen jeglicheMöglichkeiten der Berührbarkeit vernichtet.Durch die Eli-

minierung der Berührbarkeit wird es dem totalitären Staat möglich, die Welt

als geteilte Wirklichkeit durch die Lüge der Terrorherrschaft zu ersetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Berührbarkeit als conditio humana

5.1 Moderner Weltverlust

Die Welt, als Voraussetzung für die Etablierung politischen Miteinanders

bzw. als Referenzpunkt für die politische Philosophie, ist nicht nur die Bühne

für das Handeln, sondern auch der Gegenstand, um dessen Bewahrung

Arendts politisches Denken ringt. Arendts Gedanken politisierten sich vor

dem Hintergrund totalitärer Weltzerstörung. Weltverlust als Phänomen ver-

bindet sie jedoch nicht allein mit Terrorherrschaft. Seine Wurzeln verortet

sie in der Moderne und verknüpft mit dem Abhandenkommen der sinnli-

chen Wahrnehmung. In der Reduktion der »vita activa« auf das Arbeiten,

das Arendt als repetitiv, als notgedrungen und als prinzipiell weltverloren

beschreibt, erreichte jene technische und philosophische Entwicklung seinen

Endpunkt, die den Menschen der Welt beraubt.1

Laut Arendt brach das moderne Zeitalter mit drei Ereignissen an. Mit

der Entdeckung des amerikanischen Kontinents, mit der Reformation und

mit der Erfindung des Teleskops.2 Diese technische Entwicklung interpretiert

Arendt als ausschlaggebend für Weltverlust. Das Teleskop entfernte den ar-

chimedischen Punkt von der Erde. Durch das teleskopische Sehen veränderte

sich nicht nur die Relation der Himmelskörper zueinander, sondern verlor

auch die körperliche Erfahrbarkeit des unmittelbaren Umfeldes an Relevanz.

Die Wahrnehmung vom menschlichen Standpunkt aus entlarvte sich als un-

genügend, ja falsch. Die Sonne dreht sich nicht um die Erde, auch wenn der

menschliche Blick es so wahrgenommen hatte. Die Verlegung des Bezugs-

und Betrachtungspunktes in das sich erweiternde Universum entfremdete

den Menschen von seiner Umwelt. »[…] leaving the surface of the earth […]

alienating man from his immediate earthly surroundings«3. Dies ging mit

der Erkenntnis einher, dass sich Erscheinung und Wahrheit nicht entspre-

chen.4 Das Wahrnehmbare wurde verdächtig, die wirklichkeitsstiftende Wir-

kung der Wahrnehmung zweifelhaft, »our very organs for the reception of

reality, might betray us«5. Auf der Suche nach Wahrheit übernahm ein In-

strument den Platz der trügerischen Sinnesorgane. Die Entwertung der un-

mittelbaren Erfahrungen und der Berührbarkeit durch die Umwelt sind in

diesem Modell die Voraussetzung des Wissens.

Das Teleskop veränderte nicht nur den Standpunkt, von dem aus die

Wahrheit erkennbar ist, sondern auch den Modus des Erkennens selbst.

Das Instrument entstand nämlich durch eine herstellende Tätigkeit. »It was

an instrument, the telescope, a work of man’s hands, which finally forced

nature, or rather the universe, to yield its secrets.«6 Philosophische Wahr-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Ein letztes Wort zum Weltverlust 165

heitsfindung – thaumazein oder das Denken als stummes Selbstgespräch

– wurde durch die herstellende Logik, durch Experimente und durch die

Entwicklung von weiteren Instrumenten ersetzt.7 An dieser Entwicklung

übt Arendt in zweifacher Weise Kritik. Erstens könnten Experimente nur

die vom menschlichen Geist entworfenen Hypothesen beweisen oder wider-

legen. So ergibt sich eine geschlossene bzw. verschlossene Zirkularität von

Annahme-Beweis, die den Menschen einsperrt »into the prison of his own

mind, into the limitations of patterns he himself created«8. Zweitens richtet

sich Arendts Kritik an jene neuen Prinzipien, die von nun an die Struktur

des Wissens bestimmen. »Certainty of knowledge could be reached only

under a twofold condition: first, that knowledge concerned only what one

had done himself […] and second, that knowledge was of such a nature that

it could be tested only through more doing.«9 Der Modus des Herstellens

bestimmt somit sowohl den Erkenntnisgewinn als auch die Überprüfung von

Wahrhaftigkeit. Die herstellende Tätigkeit ist in Arendts Lesart jedoch von

einer Zweck-Mittel-Logik und einer zielgerichteten Nützlichkeit bestimmt.

»And, indeed, among the outstanding characteristics of the modern age

from its beginning to our own time we find the typical attitudes of homo

faber: his instrumentalization of the world, his confidence in tools and

in the productivity of the maker of artificial objects; his trust in the all-

comprehensive range of the means-end category, his conviction that every

issue can be solved and every human motivation reduced to the principle

of utility; his sovereignty, which regards everything given as material and

thinks of the whole nature as of ›an immense fabric from which we can cut

out whatever we want to resew it however we like‹ […] finally, his matter-

of-course identification of fabrication with action.«10

Aus dieser Instrumentalisierung der Umgebung und dem Dienlichmachen

der Welt leitet Arendt die Kurzlebigkeit jener erzeugten Gegenstände ab, die

dem ursprünglichen Ziel des Herstellens, nämlich der Etablierung einer dau-

erhaften Welt, nicht mehr entsprechen. »The shift from the ›why‹ and ›what‹

to the ›how‹ implies that the actual objects of knowledge can no longer be

things or eternalmotions butmust be processes.«11 Solche selbstbestimmt an-

getretene Prozesse, die jene Instrumente erzeugen, die wiederum für weitere

Zwecke verwendet werden, bieten für den Einbruch des Unkontrollierbaren

und des Unerwarteten12 keinen Raum. Das Ereignis, als Wiederfahrnis und

als Berührtsein von der Welt, wird durch beherrschbare Produktionsprozesse

und durch eine geschlossene Herstellungslogik verhindert.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Berührbarkeit als conditio humana

Arendt stellt die Frage, welcher Wert dem Herstellungsprozess noch inne

sei, wenn das Hergestellte selbst kein Endprodukt, sondern nur ein nützli-

cher Gegenstand, d.h. Mittel für einen weiteren Zweck ist.13 Als Antwort ver-

flechtet sie modernen Produktionswahn mit jenem Relikt christlicher Welt-

anschauung,14 welches das individuelle Leben als am wertvollsten auf dieser

Welt schätzt. So wurde das körperliche Wohlbefinden zum höchsten Zweck

der Produktion. »[…] the ultimate standard of measurement is […] ›happi-

ness‹, that is, the amount of pain and pleasure experienced in the production

or in the consumption of things.«15 Herstellen im Dienst einer körperlichen

Glückserfahrung zieht ein Wechsel vom homo faber in die Muster des animal

laboransmit sich. Denn es ist das Arbeiten, das sich auf das biologische Leben

richtet und dessen lästige Nöte zu beheben bemüht ist.

Arbeiten ist jedoch in Arendts Auffassung die weltverschlossenste Tätig-

keitsform. Es stillt die wiederkehrende, tägliche Not des Körpers nach Nah-

rung und Versorgung. Es verschlingt und verzehrt, was es im Außen fin-

det, bewegt sich zwischen Sättigung und Hunger, im repetitiven Zirkel von

Schmerz bzw. Mangel einerseits und Glück bzw. Befriedigung andererseits.

Arbeiten versorgt die fundamentalen Bedürfnisse des Menschen, tritt aber

in keine wirkliche Interaktion mit der Welt, weil es dafür keine Kapazitäten

hat. Es ist von einem inneren Gebot und einer unhintergehbaren Not regiert.

Arendt sieht in den Entwicklungen der Moderne den Siegeszug des animal la-

borans, einer alles verschlingenden Logik des Arbeitens, um Schmerz zu ver-

meiden und Glück zu empfinden. Die herstellende Tätigkeit, die zu Beginn

der Moderne durch die neuen Instrumente einen Zugang zur Wirklichkeit

bzw. zum Erkennen derWelt versprach, wurde somit vomweltverlorenen Be-

friedigungsappell einverleibt.Weltbezug wurde durch das Streben nach indi-

viduellem Glück ersetzt, durch ein unstillbares Verlangen nach mehr, um die

Not zu befriedigen, die weder Arbeit noch Konsum noch cupiditas zu stillen

vermag: die Isolation in einer fremden Welt.

Diese, zur Isolation führende, technische Entwicklung findet Arendt auch

in der Philosophie von René Descartes wieder. Die Verlegung des archime-

dischen Punktes von der Erde ins Universum zog die Entwertung der Sin-

nesorgane mit sich. Auf die menschliche Wahrnehmung sei kein Verlass. Vor

diesem Hintergrund interpretiert Arendt Descartesʼ »cogito ergo sum« als

eine weitere Verschiebung des archimedischen Punktes. »The Cartesian so-

lution […] was to move the Archimedean point into man himself, to choose

as ultimate point of reference the pattern of the human mind itself, which

assures itself of reality and certainty […].«16 Den stabilen Bezugspunkt in den

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Ein letztes Wort zum Weltverlust 167

individuellen mentalen Prozessen zu finden, heißt für Arendt, »to reduce all

experiences with the world as well as with other human beings, to experi-

ences between man and himself«17. Arendt interpretiert Descartesʼ Methode

des Anzweifelns als Rückzug ins Ich,18 als Sich-Verschließen vor der Welt und

als eine ausschließliche Beschäftigung mit dem Selbst, ähnlich zum Arbei-

ten. Dieser Rückzug öffnet den Menschen nicht einmal für ein immaterielles

Jenseits, wie das noch die Augustinʼsche cupiditas oder die Platonʼschen Ide-

en getan haben. »Cogito ergo sum« werfe den Menschen gänzlich auf sich

zurück.

»[…] modern philosophy had made sure in introspection that man concerns

himself only with himself. Descartes believed that the certainty yielded by

his new method of introspection is the certainty of the I-am. Man, in other

words, carries his certainty, the certainty of existence, within himself […].«19

Arendts Kritik an dieser Entwicklung ist keine moralische, sie ist nicht der

Vorwurf einer weltvernichtenden Selbstsucht.Doch attestiert sie demmoder-

nen Menschen einen allgemeinen Weltverlust, der in einer fehlenden sinnli-

chen Verbindung zum Umfeld besteht und notgedrungen in Verbindungslo-

sigkeit und in Isolation mündet. Die Dominanz des Arbeitens und die Phi-

losophie des Zweifelns (im Gegensatz zur Philosophie der Betroffenheit, d.h.

zum thaumazein) wurden laut Arendt wegen ihrer isolierenden und weltent-

fremdenden Wirkung zum politischen Problem. Sie zerschlugen die Grund-

säulen des Politischen, das nur in einem innerweltlichen Miteinander statt-

finden kann.

5.2 Ver-Wüstung

Arendt analysiert in ihren Schriften, wie ideengeschichtliche und historische

Entwicklungen die Fähigkeit des Menschen, nämlich von der Welt und von

seinen Mitmenschen berührt zu werden, formten. Eine solche Berührbar-

keit ist die Voraussetzung von Beziehungen und damit einhergehend vom

Politischen selbst, da letzteres ein Beziehungsraum ist. »[…] man is apoliti-

cal. Politics arises between men, and so quite outside of man. There is there-

fore no real political substance. Politics arises in what lies between men and is

established as a relationship.«20 Arendt untersucht Phänomene, welche die

geteilte Welt und die zwischenmenschliche Interaktion bzw. Interdependenz

zerstören: von bestimmtenGefühlen bis hin zu politischen Systemen und phi-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Berührbarkeit als conditio humana

losophischen Prämissen. Die Zerstörung erfolgt in jeder Situation dadurch,

dass die menschliche Interaktionsfähigkeit radikal eingeschränkt bzw. ganz

zurückgeschnitten wird. Das Ende solcher Prozesse ist ein repetitiver, nicht

mehr ansprechbarer Mensch bzw. eine Welt, in der nur noch automatische

Abläufe stattfinden. Berührbarkeit ist die Kehrseite solcher Destruktion. Sie

ist die Voraussetzung für die Erfahrbarkeit derWelt, für die Herausbildungen

von Beziehungen und somit das Apriori des Politischen. Gleichzeitig ist es die

Verantwortung des politischen Raumes, sich immer wieder so auszurichten,

dass Berührbarkeit möglich bleibt.

Die Metapher,mit der ArendtWeltverlust verbildlicht, ist die derWüste.21

»The modern growth of worldlessness, the withering away of everything be-

tween us, can also be described as the spread of the desert.«22 Laut Arendt

war es Nietzsche, der die Wüste als moderne Kondition erkannte. Jedoch, so

Arendt, begann er einen maßgeblichen Interpretationsfehler, indem er die

Wüste in sich, und nicht im Außen lokalisierte. Nietzsches verfehlte Schluss-

folgerung schreibt Arendt seinem fehlenden Urteilsvermögen zu, einem Ur-

teilen im Sinne von »to suffer and to condemn«23. Ist der Mensch nicht fähig,

das Gegebene gleichzeitig zu erleiden und zu verurteilen, weist er die Schuld

für sein Leiden nicht mehr den Umständen, sondern sich selbst zu.

Diesen Versuch der Aufhebung der Spannung zwischen dem mensch-

lichen Erleben und der Umwelt, bewertet Arendt als gefährlich. Erstens,

weil das menschliche Leiden der Beweis dafür sei, dass das Individuum sein

humanes Gesicht noch nicht verloren habe, dass es selbst noch nicht zur

Wüste geworden sei.24 Zweitens, weil die Annahme, die Welt sei intakt, das

Individuum dagegen verwüstet, zur Befestigung des Bestehenden führe.

Arendt bezichtigt die Psychologie, zu diesem lethargischen Verhalten der

Welt gegenüber beigetragen zu haben. »Insofar as psychology tries to ›help‹

us, it helps us ›adjust‹ to those conditions, taking away our only hope, namely

that we, who are not of the desert though we live in it, are able to transform

it into a human world.«25 Totalitarismus und Psychologie würden in der

Hinsicht ähnlich wirken, dass sie den Wüstenzustand konservieren. Beide,

totalitäre Bewegungen und psychologische Handreichungen, verringern

das menschliche Leiden durch die Verminderung der Leidensfähigkeit und

der Betreffbarkeit, nicht aber durch die Veränderung der Umstände. Der

Verlust der Leidensfähigkeit führt laut Arendt ausschließlich zur Verfesti-

gung des Status quo, d.h. zur fraglosen Annahme des Bestehenden, zu einer

reibungslosen Anpassung.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Ein letztes Wort zum Weltverlust 169

»[…] we lose the faculty of suffering and with it the virtue of endurance. Only

those who can endure the passion of living under desert conditions can be

trusted to summon up in themselves the courage that lies at the root of ac-

tion, of becoming an active being.«26

Wird dieWüste nicht mehr wahrgenommen und erlitten, wird es auch keinen

Grund geben, die Umstände zu verändern, den Einbruch des Neuen zu er-

möglichen. Die Wahrnehmung der Wirklichkeit ist für Arendt vom Erleiden-

Können untrennbar. Wird diese Fähigkeit nicht mehr entfaltet bzw. gelebt,

wird auch die Verbindung zur Welt durchtrennt. So muss die Wüste zwar

nicht mehr erlitten werden, jedoch zahlt man dafür mit dem Beziehungs-

verlust zur Welt und zu den Mitmenschen. Ohne die Fähigkeit, erleiden zu

können, was einem zustößt, ist man nicht länger berührbar von der Welt.

Ohne eine berührbare Offenheit ist es jedoch nicht möglich, ein Miteinander

zu etablieren. Arendt zeigt das am Beispiel von Athen. Die Stadtmauer und

das gemeinsame Rechtssystem führten nicht dazu, dass die Bürger die Zu-

gehörigkeit zu einer gemeinsamen Welt empfanden. Sokrates’ Bemühungen

richteten sich darauf, dieses formale Miteinander zu berühren und durch das

Aufrütteln der einzelnen Bürger ihre Überzeugungen, Routinen und Trug-

bilder zu erschüttern. Durch die Destabilisierung sollte ein auf Freundschaft

gegründetes, neues Bezugsgewebe entstehen, das durch Berührbarkeit und

durch eine freundschaftliche Zugewandtheit konstituiert bzw. erhalten wer-

den sollte.

Fehlende Berührbarkeit verursacht die Unveränderbarkeit des Gegebe-

nen, die Quellen des Handelns versiegen. »[T]he two faculties that patient-

ly enable us to transform the desert rather then ourselves, [are] the conjoi-

ned faculties of passion and action«27. Leidenschaft und Handeln bewirken,

dass sich dieWüste in civitas terrena verwandelt. Die Revolution, die das Herz-

stück von Arendts Denken ist, verwirklicht ein solches Zusammenspiel von

Ergriffenheit und Umbruch. Sie kann aber nur dann stattfinden, wenn der

archimedische Punkt aus dem Universum bzw. aus dem abstrakten Denken

zurück in die sinnliche Wahrnehmung verlegt wird, die den Menschen über

den Zustand der Welt informiert und ihn darüber aufklärt, wo Veränderung

notwendig ist.

Eine solche Wahrnehmungsfähigkeit bürgt dafür, dass der Mensch von

derMitwelt erreicht und angesprochen werden kann.Dass er in diesem Sinne

berührbar ist, beeinflusst und prägt jene Urteilskraft,mit derenHilfe er einen

Standpunkt in der Welt bezieht.28 Eine solche Beurteilungsfähigkeit beglei-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Berührbarkeit als conditio humana

tet den Menschen auch in seinen profansten Entscheidungen. Jerome Kohn,

Arendts letzte Assistent, berichtet von einem Kant-Seminar, in dem Arendt

die Urteilskraft mit den Vorbereitungen einer Dinnerparty veranschaulichte.

»Wenn Sie es all Ihren Gästen recht machen wollen, müssen Sie sich in je-

den einzelnen hineinversetzen; zudemmüssen Sie Ihre Fähigkeiten und Be-

schränkungen in der Küche berücksichtigen. Der Anfang ist das Schwerste.

Ich mache eine gute Erbsensuppe, und wenn meiner Einschätzung nach al-

le Leute, die ich einlade, diese auch mögen werden, dann bereite ich sie zu.

Was folgt, ist ein bisschen leichter: eine Bratente mit Kraut beispielsweise,

dazu jede Menge Bordeaux, Kaffee und Kuchen. Meistens funktioniert das:

Wir genießen es, beisammen zu sein.«29

In diesemBeispiel wird beides wahrgenommen und anerkannt: sowohl die ei-

genen Beschränkungen als auch die Vorlieben der anderen. Um über letztere

Bescheid zu wissen und ins Menü integrieren zu können, muss man diejeni-

gen kennen, für die man zu kochen plant. Problematisch wird die Parallele

mit der Dinnerparty aber, wenn nicht reflektiert wird, dass der genussvollen

Geselligkeit eine Entscheidung darüber vorausging, wer zu dem Abendessen

eingeladen werden sollte und wer nicht. Zwar plädiert Arendt im Modell der

erweiterten Denkungsart für eine wirklichkeitsstiftende und realitätserwei-

ternde Wahrnehmung aus unzähligen Perspektiven, doch endet die Entspre-

chung zwischen ihren Forderungen und ihren politischen Urteilen, wenn es

um die Einwohner von Afrika, um die Ureinwohner von den USA oder um

schwarze Mitbürger geht. Das politische Miteinander, das Arendt in The Hu-

man Condition mit einer Tischgesellschaft vergleicht,30 ist erst dann von der

Welt wirklich berührbar, wenn keine Vorentscheidungen darüber getroffen

werden, wem es erlaubt ist, am Tisch zu sitzen.

5.3 Wüstenoase

Jene politische Herrschaftspraxis bzw. jene philosophiegeschichtliche Tradi-

tion, die Emotionen als irrational bewerten, lehnt Arendt ab. Sie deutet die

Abwertung des Emotionalen als weiteres Anzeichen von Weltverlust. Indem

der Mensch von seiner Umwelt isoliert, auf seine mentalen und körperli-

chen Abläufe zurückgeworfen lebt, ist er anstelle von Widerfahrnissen nur

noch seinen inneren Prozessen ausgesetzt. Seine Weltlosigkeit (d.h. die nach

Innen verlagerte Wüste) macht es ihm nicht mehr möglich, seine Empfin-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Ein letztes Wort zum Weltverlust 171

dungen in Relation zur Welt zu setzen bzw. seine Aufmerksamkeit von den

körperlichen Abläufen auf das Miteinander zu lenken. Aufgrund seiner feh-

lenden Innerweltlichkeit und der mangelnden Interaktionserfahrung kann er

zwischen biologischen Nöten und innerweltlichen Leidenschaften keinen Un-

terschied mehr feststellen. Körperliches Unbehagen hört laut Arendt in der

Moderne auf, ein biologisches Bedürfnis zu sein, das die notwendige Vorstu-

fe des politischen Erscheinens ist. Körperliche Empfindungen wurden total

und verdrängten auch die Leidenschaften, die den Menschen über die Welt

informierten.

»The only contents left were appetites and desires, the senseless urges of the

body which he mistook for passion and which he deemed to be ›unreason-

able‹ because he found he could not ›reason‹ […] with them.«31

Leidenschaften sind in Arendts Werk im Privaten Zuhause, weil sie dort un-

mittelbar erscheinen können, ohne eine voraussetzungsreiche öffentliche Ar-

tikulation oder Verallgemeinerung (die immer auch Entsinnlichung bedeutet)

durchlaufen zu müssen. Das Politische verlangt nach Erscheinung und Mit-

teilung. Nur in dem so erzeugten Miteinander, das sich als ein »inter-est«

ohne Verschmelzung und ohne Zerstreuung formt, können Phänomene po-

litisch besprochen werden. Doch bezeichnet Arendt Leidenschaften nicht als

Gegenpol des Politischen, sondern als »life-giving sources«32, die den Men-

schen davor beschützen, die Wüste zu akzeptieren. Die pathischen Erfah-

rungen im Privaten verhindern eine Abstumpfung und tragen dazu bei, dass

der Mensch jene Berührbarkeit, die für die Offenheit und Veränderbarkeit

des politischen Raumes unentbehrlich ist, nicht verliert. »Without the intact-

ness of these oases we would not know how to breathe, and political scientists

should know this.«33 Politische Philosophie ist von Arendt dazu angehalten,

emotionale Phänomene mitzudenken. Ohne Berührbarkeit und Berührung

im Privaten kann es keine politischen Akteure geben, die vom erlittenen Pa-

thos zur politischen Artikulation und zum politischen Handeln bewegt wer-

den. Gäbe es keine Oasen der Berührung, würde sich die Welt unwiderruflich

in eine unveränderbare Wüste verwandeln. Das politische Miteinander muss

für private Räume solcher Berührbarkeit sorgen und die Erkenntnisse, die aus

der leidenschaftlichen Wahrnehmung der Welt resultieren, in seine Struktur

integrieren.

Mit diesen Ausführungen erkennt Arendt nicht nur die politische Rele-

vanz und den welterhaltendenWert des privaten Bereichs an. Sie macht auch

deutlich, dass emotionale Phänomene weder dem Politischen noch dem Ra-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Berührbarkeit als conditio humana

tionalen widersprechen. Indem sie Ausdruck von Berührbarkeit sind, sind sie

Säulen des pluralen und freien Miteinanders. Eine gemeinsameWelt ist nicht

denkbar ohne das Miteinbeziehen individueller pathischer Erfahrungen.Was

der Einzelne erlitten hat, muss auf das Gemeinsame durch Wege der Trans-

formation und Translation auswirken. Individuelle Erfahrung wird dadurch

noch lange nicht despotisch. Im Prozess des Sich-Einfügens wird sie ausdis-

kutiert, beurteilt und wie ein weiterer Faden ins Bezugsgewebe hineingewo-

ben. Ohne diesen Einbezug des existentiellen Erleidens würde das Politische

selbst zumweltlosen Bereichwerden.DieWelt zu bewahren bedeutet eine un-

unterbrochene Interaktion mit ihr. Diese Interaktion ist ein Sich-Exponieren

der Ereignishaftigkeit der Welt gegenüber. Berührbarkeit ist unumgänglich,

soll der Weltbezug aufrechterhalten bleiben.

»Absence of emotions neither causes nor promotes rationality. […] In order

to respond reasonably one must first of all be ›moved‹, and the opposite of

emotional is not ›rational‹, whatever that maymean, but either the inability

to be moved, usually a pathological phenomenon, or sentimentality, which

is a perversion of feeling.«34

Das Gegenteil von emotionalen Phänomenen ist nicht Rationalität oder Ord-

nung, sondern Unberührbarkeit als pathologische Nicht-Betreffbarkeit von

den Ereignissen, als eine Unfähigkeit darauf zu antworten, was einem ge-

schieht. Emotionale Antworten, soweit sie nicht instrumentalisiert werden,

sind für das Politische von prinzipieller Notwendigkeit. Indem sie von Wahr-

nehmung und Verbindung zum Außen zeugen, drücken sie die Sorge um den

Erhalt derWelt aus und die Bemühung, sie nicht zurWüste werden zu lassen.

In ArendtsWerken zeichnet sich ein politischer Bereich aus, der nicht nur

als Raum der Befreiung und des Neuanfangs konzipiert ist. Das Politische ist

auch der Ort, wo individuell erlittene Erfahrungen artikuliert und für alle

anderen auch wahrnehmbar werden. Durch Veröffentlichung und Mitteilung

bildet sich die Welt als geteilte Wirklichkeit. Das Politische ist Weltgewinn.

Es ist die Etablierung eines Bezugsgewebes, das Ereignisse – vom einzelnen

Schmerz über historische Umschwänge bis hin zum thaumazein des Philoso-

phen – wahrnehmen und als Elemente der Wirklichkeit anerkennen kann.

Wüste, als Endphase des Weltverlustes, einerseits und politisches Mitein-

ander, als Inseln im unendlichen Ozean, andererseits sind zwei Arendtʼsche

Metaphern, die kaumnoch gegensätzlicher sein könnten.Würden Inseln zum

Festland zusammenwachsen, um dem Miteinander Stabilität, Berechenbar-

keit und Vorhersagbarkeit zuzusichern, würden sie unumgänglich zur Wüste

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Ein letztes Wort zum Weltverlust 173

werden. Das Bild der Inseln im Ozean steht für Ausgesetztsein und für Be-

rührbarkeit von einer unkontrollierbaren, veränderlichen Umwelt. Der Welt-

bezug im Modus der Freiheit ist jedoch nur durch Erdulden von Unvorher-

sagbarkeit und durch den Mut möglich, auf souveräne Selbstbestimmung zu

verzichten und betreffbar zu bleiben. Eine solche berührbare Freiheit ist die

einzigartige Erfahrung im Politischen und sie enthüllt das Wesen des Men-

schen. Er ist von Geburt aus Träger des Neuen und gleichzeitig der Unbere-

chenbarkeit der Welt ausgesetzt.

In Arendts Denken ist das Politische der Bereich, wo sich die Einmalig-

keit und Einzigartigkeit des Menschen offenbaren. Es ist auch die Form des

Miteinanders, in der es am deutlichsten wahrnehmbar ist: Berührbarkeit ist

conditio humana.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dank

Jede wissenschaftliche Arbeit ist über schon vorhandenesWissen hinaus auch

in ein »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten« eingebunden. Institu-

tionen und Personen haben in vielerlei Hinsicht dazu beigetragen, dassmeine

Dissertation und dieses Buch entstehen konnten.

Ich möchte mich bei Martin Butler und Thomas Alkemeyer dafür bedan-

ken, dass sie sich von meinen unausgegorenen Promotionsskizzen überzeu-

gen ließen und mich in das Promotionsprogramm Kulturen der Partizipation

bzw. ins DFG-Graduiertenkolleg Selbst-Bildungen. Praktiken der Subjektivierung

in historischer und interdisziplinärer Perspektive aufgenommen haben. Diese in-

stitutionelle Einbindung war nicht nur eine unentbehrliche finanzielle Exis-

tenzsicherung, sondern auch der inspirierende und herausfordernde Kon-

text, in dem ich als Nachwuchswissenschaftlerin geformt wurde. Den Spre-

cher:innen des Graduiertenkollegs gilt mein besonderer Dank dafür, dass sie

mir die finanziellen Mittel für einen längeren Forschungsaufenthalt in den

USA bereitstellten. Der Koordinatorin des Graduiertenkollegs, Marta Mazur,

danke ich für ihre vielfältige und kreative Unterstützung in bürokratischen

Angelegenheiten.

Diese Arbeit nahm durch Banu Bargus Einladung an The New School for

Social Research eine neue Richtung. Ihr danke ich dafür, dass ich als visiting

scholar sechs Monate am Politics Department verbringen durfte. The Institute

for Critical Social Inquiry und insbesondere Richard. J. Bernstein danke ich für

meine spannendste und inspirierendste akademische Erfahrung, den zwei-

wöchigen Masterkurs in New York über Hannah Arendts Denken und Leben.

Bei den Betreuern meiner Dissertation, Johann Kreuzer und Martin Saar,

bedanke ich mich für den Vertrauensvorschuss und für die freie Hand, die sie

mir bei der Erstellung dieser Arbeit gaben. Die diskussionsfreudigen Dokto-

randenkolloquien in Oldenburg, Leipzig und Frankfurt erinnerten mich im-

mer aufs Neue daran, dass das Promovieren auch Spaß macht.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Berührbarkeit als conditio humana

Die Belastungen des Arbeitsprozesses wären ohne Oasen, wie Hannah

Arendt zwischenmenschliche Beziehungen bezeichnet, nicht zu ertragen ge-

wesen.Meinen langjährigen Freundinnen,Karoline Doil, Lotta-Lili Fiedel und

Milena Rolka verdanke ich so viel, dass für die Auflistung ein eigenes Buch

nötig wäre. Meiner Mutter, Anikó Hecker, danke ich für ihre, mich stets be-

gleitende, Liebe.

Meine Großmutter, die aufgrund zeithistorischer Umstände die Schule

nicht beenden konnte, war besonders stolz darauf, dass eines ihrer Enkelkin-

der promoviert. Obwohl sie im hohen Alter Zeit und Raum um sich verlor,

vergaß sie nie, mich mit vor Erwartungsfreude strahlenden Augen zu fragen,

ob ich meine Dissertation schon fertig geschrieben hätte. Ihr Blick hat mich

über viele Schreibtiefen getragen. So ist dieses Buch ihr, Hudák Sándorné

Vántus Mária, gewidmet.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliografie

Primärquellen

ARENDT Hannah: Between Past and Future. Eight Exercises in Political

Thought, New York: 2006.

ARENDT, Hannah: »[The Origins of Totalitarianism]: A Reply«, in: The Review

of Politics, Vol. 15, No. 1 (Jan. 1953), S. 76-84.

ARENDT, Hannah: »A Reply to Critics«, in: Dissent 1/2 (Spring 1959), S. 179-

181.

ARENDT, Hannah: »Action and the ›Pursuit of Happiness‹«, in: Dies.: Think-

ing without a Banister, hg.v. Jerome Kohn, New York: 2018, S. 201-219.

ARENDT, Hannah: »Civil Disobedience«, in: Dies.: Crises of Republic, San

Diego/New York/London: 1969, S. 50-102.

ARENDT, Hannah: »Collective Responsibility«, in: Dies.: Responsibility and

Judgment, hg.v. Jerome Kohn, New York: 2003, S. 147-158.

ARENDT, Hannah: »Epilogue«, in: Dies.: The Promise of Politics, hg.v. Jerome

Kohn, New York: 2005, S. 201-204.

ARENDT, Hannah: »Introduction into Politics«, in: Dies.: The Promise of Pol-

itics, hg.v. Jerome Kohn, New York: 2005, S. 93-200.

ARENDT, Hannah: »Introduction into Politics«, Vorlesung an der University

of Chicago (1963), The Hannah Arendt Papers of the Library of Congress,

Subject File, 1949-1975, Sign.: 023805.

ARENDT,Hannah: »Laudatio auf Karl Jaspers«, in: Hannah Arendt.Menschen

in finsteren Zeiten, hg.v. Ursula Ludz, München: 2012, S. 90-100.

ARENDT, Hannah: »On Violence«, in: Dies.: Crises of the Republic, San

Diego/New York/London: 1969, S. 103-198.

ARENDT, Hannah: »Personal Responsibility Under Dictatorship«, in: Dies.:

Responsibility and Judgment, hg.v. Jerome Kohn, New York: 2003, S. 17-

48.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Berührbarkeit als conditio humana

ARENDT, Hannah: »Philosophy and Politics«, in: Social Research, Vol 57, No.1

(Spring 1990), S. 73-103.

ARENDT, Hannah: »Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. Seminarno-

tizen 1955 und 1968«, in: Wolfgang Heuer, Irmela von der Lühe, (Hg.):

Dichterisch Denken. Hannah Arendt und die Künste, Göttingen: 2007,

S. 213-223.

ARENDT, Hannah: »Reflections on Little Rock«, in: Dissent, 6/1 (Winter 1959),

S. 45-56.

ARENDT, Hannah: »The Concept of History. Ancient and Modern«, in: Dies.:

Between Past and Future, S. 41-90.

ARENDT, Hannah: »Thinking and Moral Considerations«, in: Dies.: Respon-

sibility and Judgment, hg.v. Jerome Kohn, New York: 2003, S. 159-189.

ARENDT, Hannah: »Totalitarian Imperialism. Reflections on the Hungarian

Revolution«, in: The Journal of Politics, Vol. 20, No. 1 (Feb. 1958), S. 5-43.

ARENDT, Hannah: »Truth and Politics und Lying in Politics«, In: Dies.: Crises

of the Republic, San Diego/New York/London: 1969, S. 1-47.

ARENDT, Hannah: »Truth and Politics«, in: Dies.: Between Past and Future.

Eight Exercises in Political Thought, New York: 2006, S. 223-259.

ARENDT, Hannah: »Understanding and Politics. The Difficulties of Under-

standing«, in: Dies.: Essays in Understanding, hg.v. Jerome Kohn, New

York: 1994, S. 307-327.

ARENDT,Hannah: »We Refugees«, in: Dies:The JewishWritings, hg.v. Jerome

Kohn und Ron H. Feldman, New York: 2007, S. 264-274.

ARENDT,Hannah: Crises of the Republic, San Diego/New York/London: 1969.

ARENDT, Hannah: Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer philosophi-

schen Interpretation, hg.v. Frauke A. Kurbacher, Hamburg: 2018.

ARENDT, Hannah: Die ungarische Revolution, München: 1958.

ARENDT, Hannah: Eichmann in Jerusalem. A Report on the Banality of Evil,

London: 1963.

ARENDT,Hannah: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht über die Banalität des

Bösen, München/Zürich: 2011.

ARENDT, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitis-

mus, Imperialismus und totale Herrschaft, München: 2016.

ARENDT, Hannah: Essays in Understanding, hg.v. Jerome Kohn, New York:

1994.

ARENDT, Hannah: Freundschaft in finsteren Zeiten. Gedanken zu Lessing,

hg.v. Matthias Bormuth, Berlin: 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliografie 179

ARENDT, Hannah: Hannah Arendt – Karl Jaspers – Briefwechsel 1929-1969,

hg.v. Lotte Köhler, Hans Saner, München: 1985.

ARENDT, Hannah: Ich will verstehen. Selbstauskünfte zu Leben und Werk,

hg.v. Ursula Ludz, München: 2006.

ARENDT, Hannah: Lectures on Kant’s Political Philosophy, hg. v. Ronald

Beiner, Chicago: 1992.

ARENDT, Hannah: Life of the Mind, New York: 1978.

ARENDT, Hannah: Love and Saint Augustine, hg.v. Joanna Vecchiarelli Scott,

Judith Chelius Stark, Chicago: 1996.

ARENDT, Hannah: On Revolution, London: 2016.

ARENDT,Hannah: Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jüdin

aus der Romantik, München: 1981.

ARENDT, Hannah: Rahel Varnhagen. The Life of a Jewess, Baltimore, Mary-

land: 1997.

ARENDT, Hannah: Responsibility and Judgment, hg.v. Jerome Kohn, New

York: 2003.

ARENDT,Hannah: Sokrates. Apologie der Pluralität, übersetzt v. JoachimKal-

ka, Berlin: 2016.

ARENDT, Hannah: The Human Condition, Chicago: 1998.

ARENDT, Hannah: The Jewish Writings, hg.v. Jerome Kohn, Ron H. Feldman,

New York: 2007.

ARENDT, Hannah: The Origins of Totalitarianism, New York/San Diego/Lon-

don: 1976.

ARENDT, Hannah: The Origins of Totalitarianism. Cleveland/New York: 1962.

ARENDT, Hannah: The Promise of Politics, hg.v. Jerome Kohn, New York:

2005.

ARENDT,Hannah:Thinkingwithout a Banister, hg.v. JeromeKohn,New York:

2018.

ARENDT, Hannah: Über die Revolution, München: 2015.

ARENDT, Hannah: Vita Activa oder Vom tätigen Leben, München: 1981.

ARENDT, Hannah: Vom Leben des Geistes, München: 1998.

ARENDT, Hannah: Wahrheit und Lüge in der Politik. Zwei Essays, München:

2013.

ARENDT, Hannah: Was ist Politik?, München: 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Berührbarkeit als conditio humana

Sekundärliteratur

AHMED, Sara: »Affective Economies«, in: Social Text, 79/ Vol. 22, Nr. 2 (Sum-

mer 2004), S. 117-139.

AHMED, Sara: The Cultural Politics of Emotion, Edinburgh: 2004.

AHMED, Sara: The Promise of Happiness, Durham, North Carolina: 2010.

ALKEMEYER,Thomas, BUDDE, Gunilla, FREIST, Dagmar: Selbst-Bildungen.

Soziale und kulturelle Praktiken der Subjektivierung, Bielefeld: 2013.

ALTHAUS, Claudia: Erfahrung denken. Hannah Arendts Weg von der Zeitge-

schichte zur politischen Theorie, Göttingen: 2000.

ALTHUSSER, Louis: »Ideology and Ideological State Apparatuses«, in: Ders.:

Lenin and Philosophy and Other Essays, London: 1971, S. 127-186.

AMÉRY, Jean: Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsversuche eines

Überwältigten, Stuttgart: 2019.

ANGERER, Marie-Luise: Vom Begehren nach dem Affekt, Zürich: 2007.

ARISTOTELES: Politik, Hamburg: 2012.

BACHKÖNIG, Wolfgang: Ungarnaufstand 1956. Zeitzeugen erzählen, Mund-

erfing: 2016.

BACHTIN, Michael: Probleme der Poetik Dostoevskijs, München: 1971.

BAIER, Angelika, BINSWANGER, Christa, HÄBERLEIN, Jana, NAY, Yv Eve-

line, ZIMMERMANN, Andrea (Hg.): Affekt und Geschlecht. Eine einfüh-

rende Anthologie, Wien: 2014.

BALDWIN, James: »Letter from a Region in My Mind«, in: New Yorker, 17. No-

vember 1962.

BARGETZ, Brigitte, SAUER, Birgit: »Der affective turn. Das Gefühlsdispositiv

und die Trennung von öffentlich und privat«, in: Femina Politica 2015/1,

S. 93-102.

BARGETZ, Brigitte: »Jenseits emotionaler Eindeutigkeit. Überlegungen zu

einer politischen Grammatik der Gefühle«, in: Angelika Baier, Christa

Binswanger, Jana Häberlein, Yv Eveline Nay, Andrea Zimmermann (Hg.):

Affekt und Geschlecht. Eine einführende Anthologie, Wien: 2014.

BARGETZ, Brigitte: »Politik der Empathie. Eine feministische Kritik«, In: Po-

litikum, Heft 1/2020, S. 28-31.

BEDORF, Thomas, KLASS, Tobias Nikolaus: Leib-Körper-Politik. Untersu-

chungen zur Leiblichkeit des Politischen, Weilerswist: 2015.

BEDORF, Thomas: »Politische Gefühle«, in: Thomas Bedorf, Tobias Nikolaus

Klass (Hg.): Leib-Körper-Politik. Untersuchungen zur Leiblichkeit des Po-

litischen, Weilerswist: 2015, S. 249-265.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliografie 181

BENHABIB, Seyla: »Feminist Theory and Hannah Arendt’s concept of public

space«, in: History of the Human Sciences Vol. 6, No. 2 (1993), S. 97-114.

BENHABIB, Seyla: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moder-

ne, Frankfurt a.M.: 2006.

BENHABIB, Seyla: The Reluctant Modernism of Hannah Arendt, Thousand

Oaks/London/New Delhi: 1996.

BERLIN, Isaiah: Four Essays on Liberty, Oxford: 1969.

BERNASCONI, Robert: »The double face of the Political and the Social. Han-

nah Arendt and America’s Racial Division«, in: Research in Phenomenol-

ogy, Vol. 26 (1996), S. 3-24.

BERNSTEIN, Richard J.: Hannah Arendt and the Jewish Question, Cam-

bridge, UK: 1996.

BERNSTEIN, Richard J.: Pragmatic Encounters, New York/London: 2016.

BERNSTEIN, Richard J.: Why Read Hannah Arendt Now?, New York: 2018.

BERTHEAU, Anne: ›Das Mädchen aus der Fremde‹. Hannah Arendt und die

Dichtung. Rezeption-Reflexion-Produktion, Bielefeld: 2016.

BIRMINGHAM, Peg: Hannah Arendt and Human Rights.The Predicament of

Common Responsibility, Bloomington, Indianapolis: 2006.

BLUME, Doris, BOLL, Monika, GROSS, Raphael (Hg.): Hannah Arendt und

das 20. Jahrhundert, München: 2020

BÖHME, Hartmut: »Vom phobos zur Angst. Zur Transformations- und Kul-

turgeschichte der Angst«, in: Hg.v. Martin Harbsmeier, Sebastian Möckel:

Pathos, Affekt, Emotion. Transformationen der Antike, Frankfurt a.M.:

2009, S. 154-184.

BURROUGHS, Michael D.: »Hannah Arendt, ›Reflections on Little Rock‹, and

White Ignorance«, in: Critical Philosophy of Race, Vol. 3, Issue 1 (2015),

S. 52-78.

BUSCH, Kathrin, DÄRMANN, Iris (Hg.): »pathos«. Konturen eines kulturwis-

senschaftlichen Grundbegriffs, Bielefeld: 2007.

BUSCH, Kathrin: »Passivität«, Hamburg: 2012.

BUTLER, Judith: Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M.: 2017.

BUTLER, Judith: Notes Toward a Performative Theory of Assembly, Cam-

bridge, Massachusetts: 2015.

BUTLER, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt

a.M.: 2015.

BUTLER, Judith: Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen,

Frankfurt a.M.: 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Berührbarkeit als conditio humana

CANOVAN, Margaret: Hannah Arendt. A Reinterpretation of Her Political

Thought, Cambridge, UK: 1992.

CANOVAN, Margaret: The Political Thought of Hannah Arendt, New York:

1974.

CHRISTOPHERSEN, Claudia: »›Der lange Weg zur Lex Arendt‹. Ein Wie-

dergutmachungsverfahren vor dem Bundesverfassungsgericht«, in: Do-

ris Blume, Monika Boll, Raphael Gross (Hg.): Hannah Arendt und das 20.

Jahrhundert, München: 2020, S. 177-187.

CIOMPI, Luc, ENDERT, Elke: Gefühle machen Geschichte. Die Wirkung kol-

lektiver Emotionen – von Hitler bis Obama, Göttingen: 2011.

CIOMPI, Luc: Die emotionalen Grundlagen des Denkens. Entwurf einer frak-

talen Affektlogik, Göttingen: 1997.

DEGERMAN, Dan: »Within the Heart’s Darkness. The Role of Emotions in

Arendts Political Thought«, in: European Journal of Political Theory, Vol.

18/2, S. 153-173.

DEUMERT, Anna: »On Racism and How to Read Hannah Arendt«, in: Diggit

Magazine, 27. 02. 2020

DIETZ, Mary G.: »Feminist Receptions of Hannah Arendt«, in: Bonnie Honig

(Hg.): Feminist Interpretations of Hannah Arendt, Pennsylvania: 1995,

S. 17-50.

DISCH, Lisa: Hannah Arendt and the Limits of Philosophy, Ithaca/London:

1994.

DÖMÖTÖRFI, Tibor: »Akteure des Aufstandes«, in: Rüdiger Kipke (Hg.): Un-

garn 1956. Zur Geschichte einer gescheiterten Volkserhebung,Wiesbaden:

2006, S. 44-65.

DOSTOJEWSKI, Fjodor M.: Die Brüder Karamasow, ü. v. Hermann Röhl, Te-

gernsee: 2020.

ELLISON, Ralph: »The World and the Jug«, in: Ders.: Shadow and Act, New

York: 1964, S. 107-143.

FOUCAULT, Michel: »Überwachen und Strafen«, in: Ders.: Die Hauptwerke,

Frankfurt a.M.: 2008, S. 701-1020.

FREVERT, Ute (Hg.): Gefühlswissen. Eine lexikalische Spurensuche in der

Moderne, Frankfurt a.M.: 2011.

FREVERT, Ute: Vergängliche Gefühle, Göttingen: 2013.

FRITZ-HOFFMANN, Christian: »Grundzüge eines erweiterten Berührungs-

begriffs. Zur Materialität des Hautkontakts und darüber hinaus«, in: So-

ziale Welt 68/2-3 (2017), S. 199-223.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliografie 183

FROMM, Erich: Die Pathologie der Normalität. Zur Wissenschaft vom Men-

schen, hg.v. Rainer Funk, Ulm: 2005.

GAMBETTI, Zeynep: »Risking Oneself and One’s Identity. Agonism Revis-

ited«, in: Hg.v. Judith Butler, Zeynep Gambetti, Leticia Sabsay: Vulner-

ability in Resistance, Durham, North Carolina: 2016, S. 28-51.

GINES, Kathryn T.: Hannah Arendt and the Negro Question, Bloomington,

Indiana: 2014.

GRUNENBERG, Antonia: Hannah Arendt und Martin Heidegger. Geschichte

einer Liebe, München: 2006.

GÜNDOGDU, Ayten: Rightlessness in an Age of Rights. Hannah Arendt and

the Contemporary Sturggles of Migrants, New York: 2014.

HANH, Barbara, KNOTT, Marie L. (Hg.): Von den Dichtern erwarten wir die

Wahrheit. Hannah Arend und die Literatur, Berlin: 2007.

HAYFORD, Harrison PARKER, Hershel (Hg.): The writings of Herman

Melville. The Northwestern-Newberry edition, Vol. 13: Billy Budd, sailor

and other uncompleted writings, Evanston, Illinois: 2017.

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes, Frankfurt

a.M.: 1970.

HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit, Frankfurt a.M.: 2018.

HEINS, Volker: »Reasons of the Heart. Weber and Arendt on Emotion«, in:

The European Legacy, 12: 6, S. 715-728.

HERZOG, Annabel: »Illuminating Inheritance. Benjamin’s Influence on

Arendt’s Political Storytelling«, in: Philosophy and Social Criticism, Vol.

26, Nr. 5, S. 1-27.

HEUER, Wolfgang, HEITER, Bernd, ROSENMÜLLER (Hg.): Arendt Hand-

buch. Leben-Werk-Wirkung, Stuttgart/Weimar: 2011

HEUER,Wolfgang, LÜHE, Irmela von der (Hg.): DichterischDenken.Hannah

Arendt und die Künste, Göttingen: 2007.

HILL,Melvyn A. (Hg.): Hannah Arendt.TheRecovery of the PublicWorld,New

York: 1979.

HIRSCH, Alfred: »Politik der Verletzlichkeit«, in: Thomas Bedorf, Tobias Ni-

kolaus Klass (Hg.): Leib-Körper-Politik. Untersuchungen zur Leiblichkeit

des Politischen, Weilerswist: 2015, S. 193-214.

HITZER, Bettina: Emotionsgeschichte. Ein Anfang mit Folgen. Veröffentlicht

am 23.11.2011 auf H-Soz-Kult, http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/fo

rum/2011-11-001

HONIG, Bonnie (Hg.): Feminist Interpretations of Hannah Arendt, Pennsyl-

vania: 1995.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001


184 Berührbarkeit als conditio humana

HONIG, Bonnie: »Introduction. The Arendt Question in Feminism«, in: Bon-

nie Honig (Hg.): Feminist Interpretations of Hannah Arendt, Pennsylva-

nia: 1995, S. 1-16.

JAEGGI,Rahel: »Die imDunkeln siehtman nicht.Hannah ArendtsTheorie der

Politisierung«, in: Heinrich-Böll-Stiftung (Hg.): Hannah Arendt. Verbor-

gene Traditiown –Unzeitgemäße Aktualität?, Berlin/Boston: 2007, S. 241-

250.

JAEGGI, Rahel: Welt und Person. Zum anthropologischen Hintergrund der

Gesellschaftskritik Hannah Arendts, Berlin: 1997.

JAEGGI, Rahel: Wie weiter mit Hannah Arendt?, Hamburg: 2016.

JAHANBEGLOO, Ramin: Conversations with Isaiah Berlin, London: 2000.

JASPERS, Karl: »Das radikal Böse bei Kant«, in: Ders.: Aneignung und Pole-

mik, München: 1968, S. 183-204.

JAY, Martin: »Lamenting the Crisis of Experience. Benjamin and Adorno«, in:

Ders.: Songs of Experience. Modern American and European Variations

on a Universal Theme, Berkeley/Los Angeles/London: 2005, S. 312-360.

KANT, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft,

hg.v. Bettina Stangneth, Hamburg: 2003.

KANT, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft.Werkausgabe Band 3, Frankfurt

a.M.: 1995.

KANT, Immanuel: Werke in zehn Bänden, hg.v. Wilhelm Weischedel, Frank-

furt a.M.: 1975.

KARAKAYALI, Serhat: »Regime der Alterität: Politik und Affekt«, in: Ange-

lika Baier, Christa Binswanger, Jana Häberlein, Yv Eveline Nya, Andrea

Zimmermann (Hg.): Affekt und Geschlecht. Eine einführende Anthologie,

Wien: 2014, S. 297-318.

KATEB, George: Hannah Arendt: Politics, Conscience, Evil, Totowa, New Jer-

sey: 1984.

KERTÉSZ, Imre: Roman eines Schicksallosen, Reinbek bei Hamburg: 1996.

KIPKE,Rüdiger (Hg.): Ungarn 1956. Zur Geschichte einer gescheiterten Volks-

erhebung, Wiesbaden: 2006.

KREUZER, Johann: »Der Begriff der Person in der Philosophie des Mittelal-

ters«, in: Dieter Sturma (Hg.): Person. Philosophiegeschichte,Theoretische

Philosophie, Praktische Philosophie, Paderborn: 2001, S. 59-77.

KRISTEVA, Julia: Das weibliche Genie. Hannah Arendt, Hamburg: 2008.

LEVI, Primo: Ist das ein Mensch? Ein autobiographischer Bericht, München:

1992.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliografie 185

LOCKE, Jill: »Little Rock’s Social Question: Reading Arendt on School Deseg-

regation and Social Climbing«, in: Political Theory 41/4 (2013), S. 533-561.

MARCHART, Oliver: Die politische Differenz, Berlin: 2010.

MASSUMI, Brian: Ontomacht. Kunst, Affekt und das Ereignis des Politischen,

Berlin: 2010.

MASSUMI, Brian: Politics of Affect, New York: 2015.

MITTELWEG 36: »Affekte Regieren«, Heft 1-2 (April/Mai 2015), 24. Jahrgang,

Zeitschrift des Hamburger Instituts für Sozialforschung.

MOHRMANN, Judith: Affekt und Revolution. Politisches Handeln bei Arendt

und Kant, Frankfurt a.M.: 2015.

MOREY, Maribel: »Reassessing Hannah Arendt’s ›Reflections on Little Rock‹

(1959)«, in: Law, Culture and the Humanities, Vol 10/1 (2014), S. 88-110.

MOUFFE, Chantal: Für einen linken Populismus, Berlin: 2018.

MYRDAL, Gunnar: An American Dilemma, New York: 1944.

NELSON,Deborah: Tough Enough: Arbus, Arendt, Didion,McCarthy, Sontag,

Weil, Chicago: 2017.

NIETZSCHE, Friedrich: »Götzen-Dämmerung«, in: Ders.: Werke in drei Bän-

den, Band 2, München: 1954, S. 1014-1015.

NORTON, Anne: »Heart of Darkness: Africa and African Americans in the

Writings of Hannah Arendt«, in: B. Honig: Feminist Interpretations…,

S. 247-261.

NUSSBAUM, Martha C.: Politische Emotionen. Warum Liebe für Gerechtig-

keit wichtig ist, Berlin: 2014.

ORLIE, Melissa A.: »Forgiving Trespasses, Promising Futures«, in: Bonnie

Honig (Hg.): Feminist Interpretations of Hannah Arendt, Pennsylvania:

1995, S. 337-356.

ORWELL,George: »1984«, in: PeterHobleyDavison, Ian Angus, Sheila Davison

(Hg.): The Complete Works of George Orwell, Band 9, London: 1997.

OTT, Michaela: Affizierung. Zu einer ästhetisch-epistemischen Figur, Mün-

chen: 2010.

OWENS, Patricia: »Racism in the theory canon. Hannah Arendt and ›the one

great crime in which America was never involved‹«, in: Millennium, 45/3

(2017), S. 403-424.

PITKIN, Hannah Fenichel: The Attack of the Blob. Hannah Arendt’s Concept

of the Social, Chicago: 1998.

PLAMPER, Jan: Geschichte der Gefühle. Grundlagen der Emotionsgeschichte,

München: 2012.

PLATON: Werke in acht Bänden, hg.v. Gunther Eigler, Darmstadt: 1971.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Berührbarkeit als conditio humana

PLESSNER, Helmuth: Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen

Radikalismus, Frankfurt a.M.: 2002.

PLUTARCH: Fünf Doppelbiographien, Zürich/München: 1994.

PODHORETZ, Norman: Making it, New York: 1967.

RANCIÈRE Jacques: Die Nacht der Proletarier. Archive des Arbeitertraums,

Wien/Berlin: 2013.

RANCIÈRE, Jacques: Zehn Thesen zur Politik, Zürich: 2008.

REDECKER, Eva von: Revolution für das Leben. Philosophie der neuen Pro-

testform, Frankfurt a.M.: 2020.

RICOEUR, Paul: »Action, Story and History. On Re-readingThe Human Con-

dition«, in: Reuben Garner (Hg.): The Realm of Humanitas. Responses to

the Writings of Hannah Arendt, New York: 1990, S. 149-164.

ROBESZKIEVICZ, Maria: Übungen im politischen Denken. Hannah Arendts

Schriften als Einleitung der politischen Praxis, Wiesbaden: 2017.

ROSA, Hartmut: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin: 2019.

SALECL, Renata: Über Angst, Wien: 2009.

SCHEVE, Christina von: Emotionen und soziale Strukturen, Frankfurt a.M.:

2009.

SCHÜRMANN,Volker: »Fremde Leiblichkeit«, in: hr. v.Thomas Bedorf, Tobias

Nikolaus Klass: Leib-Körper-Politik. Untersuchungen zur Leiblichkeit des

Politischen, Weilerswist: 2015, S. 21-41.

SCHUTZ, Alfred: »Equality and the Meaning of the Structure of the World«,

in: Ders.: Collected Papers II, Studies in Social Theory, Dordrecht/Heidel-

berg/London/New York: 1976, S. 226-273.

SHKLAR, Judith N.: Über Hannah Arendt, Berlin: 2020.

SONDEREGGER, Ruth: »Die Herausforderung, (nicht) für andere zu spre-

chen. Was Jacques Rancière von Gayatri Spivak lernen könnte«, in: Öster-

reichische Zeitschrift für Geschichtswissenschaften, Band 27, Nr. 1 (2016),

S. 22-45.

SONTAG, Susan: »Fascinating Fascism«, in: New York Review of Books, 6.

Februar 1975.

SPAEMANN, Robert: Personen. Versuche über den Unterschied zwischen ›et-

was‹ und ›jemand‹, Stuttgart: 1996.

SPITZ,David: »Politics and the Realm of Being«, in: Dissent, 6/1 (Winter 1959),

S. 56-65.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty: Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und

subalterne Artikulation, Wien: 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliografie 187

STANDEISKY, Éva: »Antisemitismus in Ungarn zur Zeit der Revolution«, in:

Rüdiger Kipke (Hg.): Ungarn 1956. Zur Geschichte einer gescheiterten

Volkserhebung, Wiesbaden: 2006, S. 97-115.

STRASSENBERGER, Grit: »Das Literarische und das Politische: Narrativisti-

sche Dimensionen politischer Theorie«, in: Eckart Reinmuth (Hg.): Politi-

sche Horizonte des Neuen Testaments, Darmstadt: 2010, S. 119-143.

STRASSENBERGER, Grit: Über das Narrative in der politischenTheorie, Ber-

lin: 2005.

TEMIN, David Meyer: »›Nothing much had happened‹. Settler colonialism in

Hannah Arendt«, in: European Journal of Political Theory, 0/0 (2019), S. 1-

25.

THADDEN, Elisabeth von: Die berührungslose Gesellschaft, München: 2018.

TÖMMEL, TatjanaNoemi:Wille und Passion.Der Liebesbegriff bei Heidegger

und Arendt, Berlin: 2013.

TUMIN,Melvin: »Pie in the Sky. A Reply«, in: Dissent, 6/1 (Winter 1959), S. 65-

71.

VILLA, Dana R.: Arendt and Heidegger. The Fate of the Political, Princeton,

New Jersey: 1995.

VILLA,Dana R.: Politics, Philosophy, Terror. Essays on theThought of Hannah

Arendt, Princeton, New Jersey: 1999

VOEGELIN, Eric: »The Origins of Totalitarianism«, in: The Review of Politics,

Vol. 15, No. 1 (Jan. 1953), S. 68-76.

WALDENFELS, Bernhard: Bruchlinien der Erfahrung. Phänomenologie-

Psychoanalyse-Phänomenotechnik, Frankfurt a.M.: 2002.

WARREN, Robert Penn: Who Speaks for the Negro?, New Haven/London:

1965.

WEISSBERG, Liliane: »Die verlorene Unschuld. Hannah Arendt als Politolo-

gin«, in: Ulla Kriebernegg, Gerald Lamprecht, RobertaMeierhofer, Andrea

Strutz (Hg.): ›Nach Amerika nämlich!‹ Jüdische Migrationen in die Ame-

rikas im 19. Und 20. Jahrhundert, Göttingen: 2012, S. 69-89.

WEISSPFLUG,Maike: HannahArendt.Die Kunst, politisch zu denken,Berlin:

2020.

WIESEL, Elie: Die Nacht, Freiburg Br./Basel/Wien: 2008.

WORDSWORTH, William: The Prelude or Growth of a Poet’s Mind, London:

1850.

YOUNG-AHGOTTLIEB, Susannah: »›Seit jener Zeit‹. Hannah Arendt und ihre

Literaturkritik«, in: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Text+Kritik. Zeitschrift

für Literatur, 166/167: Hannah Arendt, München: 2005, S. 138-149.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Berührbarkeit als conditio humana

YOUNG-AH GOTTLIEB, Susannah: Hannah Arendt. Reflections on Literature

and Culture, Stanford: 2007.

YOUNG-AH GOTTLIEB, Susannah: Regions of Sorrow. Anxiety and Messian-

ism in Hannah Arendt and W. H. Auden, Stanford: 2003.

YOUNG-BRUEHL, Elisabeth: Why Arendt Matters, New Haven: 2006.

ZERILLI, LindaM.G.: »The Arendtian Body«, in: Bonnie Honig (Hg.): Feminist

Interpretations of Hannah Arendt, Pennsylvania: 1995, S. 176-193.

ZERILLI, Linda M.G.: A Democratic Theory of Judgment, Chicago: 2016.

ZERILLI, Linda: Feminism and the Abyss of Freedom, Chicago: 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen

Einleitung

1 DasMotto stammt ausHannah Arendts Lessing-Rede, zu finden in: Han-

nah Arendt: Freundschaft in finsteren Zeiten, hg.v. Matthias Bormuth,

Berlin:2018, S. 69.

2 Der ›affective turn‹ erreichte mittlerweile alle Disziplinen. Im Umfang

dieser Arbeit ist es weder möglich noch zielführend, die einzelnen

Forschungsfragen und -ergebnisse im Detail vorzustellen. Bezeichnend

für den ›affective turn‹ ist die Etablierung einer Kategorie, die ratio-

nalen und vorhersagbaren Abläufen zuwiderläuft, Unberechenbarkeit,

Spontaneität und – als Realisierung des Ausgesetztseins – mangeln-

de Souveränität markiert. Sie wird mit dem Begriff des Affektes/des

Affektiven bezeichnet. Der Affekt wird nicht nur als Gegensatz zum

Rationalen, Vernünftigen und Logischen verstanden, sondern auch als

Gegensatz zum Gefühl. Während das Gefühl eine nachträgliche, durch

kognitive Prozesse beeinflusste und artikulierte Verarbeitung emotio-

naler Betroffenheit ist, ist der Affekt unmittelbar und dadurch auch als

authentischer bewertet als das Gefühl. Der geisteswissenschaftliche ›af-

fective turn‹ beruft sich häufig auf Entdeckungen und auf Experimente

in der Hirnforschung bzw. in der Neurowissenschaft, die nachgewiesen

haben, dass es eine Verzögerung zwischen Impuls und intellektueller

Antwort gibt. Diese »fehlenden Halbsekunde« ist jedoch kein Leerlauf,

sondern die Zeitspanne, in der sich die affektive Antwort ereignet, ohne

artikuliert oder kognitiv geprüft geworden zu sein. Solche Experimente

sollen auch beweisen haben, dass der Mensch kein homo oeconomicus

ist, der ausschließlich vom rationalen Selbstinteresse geleitet handelt,

sondern ein Wesen, dessen Gefühle seine Entscheidungen beeinflussen.

Drüber hinaus ist für gesellschaftliche Analysen die Geformtheit der

Gefühle von großer Bedeutung: wie sie politische Ordnung bzw. Macht-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Berührbarkeit als conditio humana

verhältnisse bestimmen und legitimiere, wie Gefühle Körper zueinander

positionieren und Menschen subjektivieren, wessen Gefühle als valide

empfunden oder abgewertet werden u.v.m.: Vgl. Sara Ahmed: Affective

Economies, in: Social Text, 79 (Vol. 22, Nr. 2), Summer 2004, S. 117-139.

bzw. Sara Ahmed: The Cultural Politics of Emotion, Edinburgh:2004 und

Sara Ahmed: The Promise of Happiness, Durham, North Carolina:2010,

Brigitte Bargetz, Birgit Sauer: »Der affective turn. Das Gefühlsdispositiv

und die Trennung von öffentlich und privat«, in: Femina Politica 2015/1,

S. 93-102.

Einige weitere Titel, die mich in der Herauskristallisierung meiner

eigenen Lesart prägten, sind: Bettina Hitzer: Emotionsgeschichte. Ein

Anfang mit Folgen. Veröffentlicht am 23.11.2011 auf H-Soz-Kult, ht

tp://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum/2011-11-001 (abgerufen

am 24.01.2021), Ute Frevert: Vergängliche Gefühle, Göttingen:2013.

bzw. hg.v. Dies.: Gefühlswissen. Eine lexikalische Spurensuche in

der Moderne, Frankfurt a.M.:2011, Jan Plamper: Geschichte der Ge-

fühle. Grundlagen der Emotionsgeschichte, München:2012, Christina

von Scheve: Emotionen und soziale Strukturen, Frankfurt a.M.:2009,

»Affekte Regieren« Heft 1-2, April/Mai 2015 (24. Jahrgang) von Mit-

telweg 36. Zeitschrift des Hamburger Instituts für Sozialforschung,

Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung. Phänomenologie-

Psychoanalyse-Phänomenotechnik, Frankfurt a.M.:2002, Michaela Ott:

Affizierung. Zu einer ästhetisch-epistemischen Figur, München:2010,

Renata Salecl: Über Angst, Wien:2009, Brian Massumi: Ontomacht.

Kunst, Affekt und das Ereignis des Politischen, Berlin:2010 bzw. Brian

Massumi: Politics of Affect, New York:2015, Kathrin Busch: »Passivi-

tät«, Hamburg:2012 bzw. hg.v. Kathrin Busch, Iris Därmann: »pathos«.

Konturen eines kulturwissenschaftlichen Grundbegriffs, Bielefeld:2007,

Marie-Luise Angerer: Vom Begehren nach dem Affekt, Zürich:2007,

Luc Ciompi: Die emotionalen Grundlagen des Denkens. Entwurf einer

fraktalen Affektlogik, Göttingen:1997.

Das Phänomen, das im ›affectiv turn‹ als Affekt bzw. das affektive Mo-

ment bezeichnet und aufgewertet wurde, ist für die unterschiedlichsten

Disziplinen wegen seiner unterbrechenden und einer utilitaristischen

Logik zuwiderlaufenden Wirkung bedeutsam. In Arendts Werk ist

dieses Motiv des Ereignishaften auch ohne affekttheoretische Konno-

tation durchgehend präsent. Ihre zentralen Begriffe der Natalität und

des Handelns bzw. der Revolution und der Erfahrung sind Ausdruck

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001


Quellen und Anmerkungen 191

eines Denkens, das seinen Ursprung in der Unterbrechung und in dem

Erleiden als nicht-souveräne Haltung hat.

3 Brigitte Bargetz: »Jenseits emotionaler Eindeutigkeit. Überlegungen

zu einer politischen Grammatik der Gefühle«, in: Hg.v. Angelika Baier,

Christa Binswanger, Jana Häberlein, Yv Eveline Nay, Andrea Zimmer-

mann: Affekt und Geschlecht. Eine einführende Anthologie, Wien:2014,

S. 119.

4 Mir ist keine Arbeit bekannt, die emotionale Phänomene in Arendts

Werk und ihrem Denken systematisch untersuchen würde. Die verbrei-

tete Annahme ist, dass Arendt Gefühle und Leidenschaften aus dem

politischen Bereich heraushalten wollte. Meine Lesart, dass Arendts

Schriften von der immensen politischen Bedeutung von Berührbarkeit

zeugen, ist meines Wissens neu.

Es gibt jedoch einige Analysen, die sich bestimmten Gefühlen in Arendts

Werk widmen. Z.B. Judith Mohrmann: Affekt und Revolution. Politi-

sches Handeln bei Arendt und Kant, Frankfurt a.M.:2015, Deborah

Nelson: Tough Enough: Arbus, Arendt, Didion, McCarthy, Sontag, Weil,

Chicago:2017, Dan Degerman: »Within the Heart’s Darkness.The Role of

Emotions in Arendts Political Thought«, in: European Journal of Political

Theory, Vol. 18/2, S. 153-173, Volker Heins: »Reasons of the Heart. Weber

and Arendt on Emotion«, in: Politics, European Legacy, 12:6, S. 715-728

und Tatjana Noemi Tömmel: Wille und Passion. Der Liebesbegriff bei

Heidegger und Arendt, Berlin:2013.

Zwar sind die Herangehensweisen unterschiedlich, doch sind alle der

genannten Autoren darin einer Meinung, dass bei Arendt Emotionen

solche Phänomene sind, die sich für öffentliches Erscheinen nicht

eigenen. Dagegen argumentiere ich in meiner Arbeit, dass emotionale

Inhalte durch Prozesse der Transformation und Übersetzung bzw. Arti-

kulation und Verallgemeinerung zu wichtigen Elemente des politischen

Miteinanders werden können.

Mohrmann vertritt jene verbreitete Interpretation, wonach Arendt die

Schuld für das Scheitern der Französischen Revolution dem Mitleid

gebe. Degermans und Heins’ Aufsätze belegen zwar, dass für Arendt

Vernunft und Emotion keine Gegner sind, führen aber die Konsequenz

dieser Behauptung nicht weiter aus. Nelsons Ansatz steht meiner

These am nächsten. Sie zeigt, dass bei Arendt »to suffer« für die Er-

fahrbarkeit der Realität unentbehrlich ist. Jedoch versteht Nelson »to

suffer« nur im Sinne von ›Schmerz auszuhalten‹. Für Arendt bedeutet

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Berührbarkeit als conditio humana

es aber generell das Erleiden von allem, was dem Menschen geschieht.

Nicht nur von Schmerz, sondern auch von Ergriffenheit, Freude und

Aufbruchstimmung.

5 Vgl. Judith N. Shklar: »Hannah Arendt als Paria«, in: Dies.: Über Hannah

Arendt, Berlin:2020, S. 98.

6 Vgl. Hannah Arendt: Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deut-

schen Jüdin aus der Romantik, München:1981 bzw. Dies.: Rahel Varnha-

gen. The Life of a Jewess, Baltimore, Maryland:1997.

7 Vgl. Hannah Arendt: Men in Dark Times, New York:1983, S. 33-56. bzw.

Dies.: Menschen in finsteren Zeiten, hg.v. Ursula Ludz, München:2012,

S. 46-74.

8 Vgl. H. Arendt: Men in Dark Times, S. 95-109. bzw. Dies.: Menschen in

finsteren Zeiten, S. 117-135.

9 Vgl. H. Arendt: Men in Dark Times, S. 153-206. bzw. Dies.: Menschen in

finsteren Zeiten 195-258.

10 Vgl.: Hannah Arendt: Die Ungarische Revolution, München:1958. und

Dies.: »Totalitarian Imperialism. Reflections on the Hungarian Revolu-

tion«, in: The Journal of Politics, Vol. 20., No. 1. (Feb., 1958), S. 5-43.

11 Julia Kristeva: Das weibliche Genie. Hannah Arendt, Hamburg:2008,

S. 319.

12 Fünfundvierzig Jahren nach Arendts Tod ist die Sekundärliteratur über

ihr Leben, Denken und Werke unüberschaubar. Die Interpretationen

wenden unzählige Analyseoptiken an, stellen Arendt in unterschiedliche

Denktraditionen, ernennen sie zur Expertin von philosophischen, po-

litiktheoretischen, kulturphilosophischen oder geschichtswissenschaft-

lichen Untersuchungen. Arendt ist für diverse Forschungsinteressen

anschlussfähig. Die Arendt-Forschung etablierte nicht nur zentrale Be-

griffe für wissenschaftliche Analysen (Vgl.: Hg.v.Wolfgang Heuer, Bernd

Heiter, Stefanie Rosenmüller: Arendt Handbuch. Leben-Werk-Wirkung,

Stuttgart/Weimar:2011), sondern auch ihre eigenen Institutionen und

Stargelehrten, deren Texte international rezipiert sind. Um nur die

Bekanntesten zu nennen: Selya Benhabib (Seyla Benhabib: The Reluctant

Modernism of Hannah Arendt,Thousand Oaks/London/New Delhi:1996.

Auf Deutsch: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Mo-

derne, Frankfurt a.M.:2006), Dana Villa (Dana R. Villa: Arendt and

Heidegger. The Fate of the Political, Princeton, New Jersey:1996 bzw.

Politics, Philosophy, Terror. Essays on the Thought of Hannah Arendt,

Princeton, New Jersey:1999), Richard J. Bernstein (Richard J. Bernstein:

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 193

Hannah Arendt and the Jewish Question, Cambridge, UK:1996 bzw.Why

Read Hannah Arendt Now?, New York:2018), Lisa Disch (Lisa Disch:

Hannah Arendt and the Limits of Philosophy, Ithaca/London:1994),

Linda Zerilli (Linda Zerilli: Feminism and the Abyss of Freedom,

Chicago:2005 bzw. A Democratic Theory of Judgment, Chicago:2016),

Hannah Fenichel Pitkin (Hannah Fenichel Pitkin: The Attack of the

Blob. Hannah Arendt’s Concept of the Social, Chicago:1998), Margaret

Canovan (Margaret Canovan: The Political Thought of Hannah Arendt,

New York:1974 bzw. Hannah Arendt. A Reinterpretation of Her Political

Thought, Cambridge, UK:1992) und Arendts erste Biografin, Elisabeth

Young-Bruehl (Elisabeth Young-Bruehl: Hannah Arendt. For Love of the

World, New Haven:1982. bzw. Why Arendt Matters, New Haven:2006).

Ihre prominenten Lesarten bestimmen bis heute die Arendt-Forschung,

die deshalb, trotz der thematischen Vielfalt, doch oft geschlossen und

repetitiv wirkt. Kritische Stimmen, wie Kathryn T. Ginesʼ Analyse ras-

sistischer Stellen in Arendts Schriften (Kathryn T. Gines: Hannah Arendt

and the Negro Question, Bloomington, Indiana:2014) sind in der Min-

derheit. Die Wirkung der Sekundärliteratur ist darüber hinaus eine Art

Vorselektion von solchen Passagen und Denkfiguren in Arendts Werk,

auf die sich wissenschaftliche Interpretationen beziehen, während

andere nur am Rande diskutiert oder ganz außer Acht gelassen werden.

Meine exegetische Analyse sucht das Gespräch mit Arendts Texten

ohne den rezeptionsgeschichtlichen Filter. Gleichzeitig kann sich meine

Herangehensweise erst vor dem Hintergrund einer fruchtbaren und

inspirierenden Tradition abheben und verweist somit immer wieder auf

die Vorarbeiten anderer.

13 Vgl. Kapitel 2 in diesem Buch: »Emotionale Phänomene undWeltbezug«.

14 Hannah Arendt: Vita Activa oder Vom tätigen Leben, München:1981,

S. 174.

15 Vgl. Hannah Arendt: Love and Saint Augustine, hg.v. Joanna Vecchiarelli

Scott, Judith Chelius Stark, Chicago:1996. bzw. Hannah Arendt: Der Lie-

besbegriff bei Augustin. Versuch einer philosophischen Interpretation,

hg.v. Frauke A. Kurbacher, Hamburg:2018.

16 Hannah Arendt: On Revolution, London:2016. bzw. Dies.: Über die Re-

volution, München:2015.

17 Hannah Arendt: »On Violence«, in: Dies.: Crises of the Republic, San

Diego, New York, London:1969, S. 103-198.

18 H. Arendt: Freundschaft in finsteren Zeiten, S. 56f.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Berührbarkeit als conditio humana

19 Vgl. Kapitel 3 in diesem Buch: »Politiken der Berührbarkeit«.

20 Vgl. Kapitel 4 in diesem Buch: »Thaumazein und politische Urteilsfin-

dung«.

21 Vgl. Hannah Arendt: Sokrates. Apologie der Pluralität. Übersetzt v. Joa-

chim Kalka, Berlin:2016, S. 75f.

22 Hannah Arendt: The Human Condition, Chicago:1998, S. 246.

23 Arendt: Vita Activa, S. 216.

24 Hannah Arendt: »Action and the ›Pursuit of Happiness‹«, in: Dies.:

Thinking without a Banister, hg.v. Jerome Kohn, New York:2018, S. 201-

219.

25 Vgl. Hannah Arendt: »Philosophy and Politics«, in: Social Research, Vol

57, No.1 (Spring 1990), S. 73-103, hier S. 99.

26 Die Thematisierung dieser Frage zieht sich durch die ganze Arbeit und

lässt sich nicht auf ein konkretes Kapitel beschränken.

27 Somit sind Arendts Überlegungen eindeutig von anderen abzugrenzen,

die für die bewusste politische Implementierung von jenen Gefühlen

plädieren, die sie als stabilisierende Bausteine einer gerechten Gesell-

schaft bewerten. Die prominenteste Vertreterin dieser Denkrichtung,

Martha C. Nussbaum (Martha C. Nussbaum: Politische Emotionen.

Warum Liebe für Gerechtigkeit wichtig ist, Berlin:2014), entwickelt eine

aus philosophischen und ethisch-moralischen Überlegungen abgeleitete

Theorie, die bestimmte Gefühle in der Gesellschaft zu erzeugen und

einzusetzen aufruft, »um die schlechten Neigungen zu überwinden, die

Menschen dazu bringen, sich gegenseitig zu tyrannisieren«. (S. 569.)

Dafür legt Nussbaum ein »Konzept politisch wirksamer Emotionen«

(S. 578) vor, in dem sie Emotionen innerhalb einer Zweck-Mittel-Logik

präsentiert und im Blick auf das Ideal einer guten Gesellschaft als

nützlich oder als verwerflich bewertet. Nussbaums Überlegungen stel-

len u.a. räumliche und künstlerische Möglichkeiten vor, durch die in

der Gesellschaft positive Emotionen erzeugt werden können. Chantal

Mouffe argumentiert nicht für die Nützlichkeit bestimmter Gefühle,

sondern für ihre Notwendigkeit, um einem rechtsgerichteten Popu-

lismus entgegenzuwirken. In Für einen linken Populismus (Berlin:2018)

postuliert sie nicht nur, dass Emotionen für die Konstruktion kollekti-

ver Identitäten unentbehrlich sind (vgl. S. 85 und 98), sondern fordert

auch die »Mobilisierung gemeinsamer Affekte zur Verteidigung der

Gleichheit und sozialen Gerechtigkeit […] die es ermöglichen wird,

die vom Rechtspopulismus propagierte fremdenfeindliche Politik zu

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 195

bekämpfen.« (S. 17.) Sowohl Nussbaum als auch Mouffe entwerfen

durch die Implementierung von Gefühlen eine politische Agenda und

gehen davon aus, dass Gefühle Menschen und Gesellschaften verändern

können. Arendts Position verhält sich dazu konträr. In einer Passage in

The Origins of Totalitarianism (Hannah Arendt: The Origins of Totalitari-

anism, New York/San Diego/London:1976 bzw. auf Deutsch: Elemente

und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus und

totale Herrschaft, München:2016) schreibt sie, dass das antizipierende

Nachempfinden jenes Grauens, das die KZ-Häftlinge erleben muss-

ten, unerlässlich ist, um das Wesen des Totalitarismus’ zu begreifen.

Doch, fährt Arendt fort, kann dieses nachempfundene Entsetzen nicht

als Mittel für die Etablierung einer besseren politischen Gemeinschaft

eingesetzt werden. Zeugenaussagen und die dadurch im Zuhörer ausge-

lösten Emotionen bewirken keine wirkliche Veränderung im Menschen,

sondern tragen höchstens zu einer vorübergehenden Mobilisierung

politischer Affekte bei. Mit dem Ziel politischer Bildung eingesetzte

Emotionen können das menschliche Zusammenleben weder qualitativ

verbessern noch gerechter machen. »Such thoughts are useful only for

the perception of political contexts and the mobilization of political

passions. […] Just as the horror, or the dwelling on it, cannot affect a

change of character in [men], cannot make men better or worse, thus it

cannot become the basis of a political community or party in a narrower

sense.« (S. 441.)

28 Obwohl über Berührungslosigkeit und Unberührbarkeit nach dem

Pandemie-Jahr 2020 zu schreiben so aktuell wäre, wie vielleicht noch

nie zuvor. Zur Kulturgeschichte der Berührung siehe Elisabeth von

Thadden: Die berührungslose Gesellschaft, München:2018. Über die

Materialität des Hautkontaktes: Christian Fritz-Hoffmann: »Grundzü

geeineserweitertenBerührungsbegriffs.ZurMaterialitätdesHautkonta

ktsunddarüberhinaus«, in: Soziale Welt 68 (2-3) 2017, S. 199-223. Die

körperlichen Aspekte des politischen Miteinanders untersuche ich in

dieser Arbeit nicht, wobei ich es selbstverständlich teile, »[d]ass das

Politische leiblich resp. das Leibliche politisch ist.« (Volker Schürmann:

»Fremde Leiblichkeit«, in: Hr. v. Thomas Bedorf, Tobias Nikolaus Klass:

Leib-Körper-Politik. Untersuchungen zur Leiblichkeit des Politischen,

Weilerswist:2015, S. 21-41, hier S. 21.)

29 Vgl. Alfred Hirsch: »Politik der Verletzlichkeit«, in: T. Bedorf, T.N. Klass:

Leib-Körper-Politik…, S. 193-214. und Judith Butlers Arbeiten, z.B. »Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501


196 Berührbarkeit als conditio humana

fährdetes Leben«, in: Dies.: Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frank-

furt a.M.:2017, S. 154-178.

30 Diese akzeptierende Anwesenheit ist eine der Voraussetzungen davon,

im Politischen erscheinen zu können. Mehr dazu im Kapitel 3.

31 Ich denke, an diesem Punkt unterscheidet sich eine solche Berührbarkeit

von Hartmut Rosas einflussreichen Gedanken über Resonanz. Arendts

Denkweg beginnt nicht damit, dass der Mensch von der Welt als ihr

zugehörig bestätigt wird, sondern umgekehrt: Wie aus einer Außen-

perspektive bestätigt der Mensch die Welt, ihren Ist-Zustand, indem

er die Gegebenheiten und die Bedingtheiten seiner Existenz annimmt.

Erst durch diesen Umweg findet er sein Zuhause in der Welt. Die Welt

kommt zuerst, danach das Miteinander und schließlich das Individu-

um. Vgl. Hartmut Rosa: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung,

Berlin:2019.

32 So heißt es unter einem Foto von Arendt in einem Zeitungsinterviewmit

Eva von Redecker über Arendts Denken. Vgl. »Hannah Arendt: Denken

ohneGeländer. Zur Aktualität vonHannah Arendt – ein Gesprächmit der

Philosophin und Autorin Eva von Redecker«, in: Dolomiten, 22. Jänner

2021, S. 7.

33 Eine der wichtigsten ontologischen Gegebenheiten ist die Gebürtigkeit

des Menschen. Die zentraleThese von Julia Kristevas Arendt-Monografie

ist, dass sich Arendts Genialität in ihrem Natalitäts-Gedanken manifes-

tiert.

34 Seyla Benhabib: »FeministTheory andHannah Arendt’s concept of public

space«, in: History of the Human Sciences Vol. 6. No. 2 (1993), S. 97-114,

hier S. 100.

35 Hannah Arendt: Denktagebuch 1950-1973, München:2016.

Emotionale Phänomene und Weltbezug

1 Teile des Kapitels 2.1 und 2.2 erschienen unter dem Titel »Emotionale

und affektive Phänomene im Werk Hannah Arendts und ihre Relevanz

für das Politische«, in: Zeitschrift für Kulturphilosophie, 2019/2, S. 197-

239.

2 H. Arendt: The Human Condition, S. 242. »Love, by its very nature, is

unworldly, and it is for this reason rather than its rarity that it is not only

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 197

apolitical but antipolitical, perhaps the most powerful of all antipolitical

human forces.«

3 Das Wort »Affektlehre« verwendet Arendt in diesen Büchern nicht.

Dass ihr das Konzept nicht fremd war, beweist ihre 1959 gehaltene sog.

Lessing-Rede, die sie bei der Entgegennahme des Lessing-Preises der

Freien und Hansestadt Hamburg hielt. In dieser spricht sie darüber,

dass »die griechische Affektlehre«, ähnlich wie Lessing, die Affekte

daran maß, »wie viel Wirklichkeit die Leidenschaft der Seele vermit-

telt.« Hannah Arendt: »Gedanken zu Lessing. Von der Menschlichkeit in

finsteren Zeiten«, in: Dies.: Freundschaft in finsteren Zeiten, S. 44.

4 Vgl. Hartmut Böhme: »Vom phobos zur Angst. Zur Transformations-

undKulturgeschichte der Angst«, in: Hg.v.MartinHarbsmeier, Sebastian

Möckel: Pathos, Affekt, Emotion. Transformationen der Antike, Frank-

furt a.M.:2009, S. 154-184.

5 Dass sich Arendt wegen der Flucht aus Deutschland nicht mehr habi-

litieren konnte, hatte eine juristische Nachgeschichte, die zum Präze-

denzfall wurde. 1966 klagte Arendt durch ihre AnwälteMartinHirsch und

Adolf Arndt eine »nachträgliche Anerkennung ihres Habilitationsverfah-

rens« in Karlsruhe ein. Der Prozess endete erst 1971, mit einem Erfolg.

Doch war der Weg dahin steinig. Karl Jaspers verfasste mehrere Gutach-

ten, die beweisen sollten, dass Arendts Biografie der Rahel Varnhagen

als Habilitationsschrift fertig und mit Sicherheit akzeptiert geworden

wäre, wäre das für die Jüdin Hannah Arendt nach Hitlers Machtüber-

nahme bürokratisch noch möglich gewesen. Dass Arendts Buch knapp

40 Jahre nach dem Verfassen als Habilitationsschrift anerkannt wurde,

ging als Lex Arendt in die Rechtsgeschichte ein und diente als Beru-

fungsgrund für ähnliche akademische Fälle. Vgl. Claudia Christopher-

sen: »›Der langeWeg zur Lex Arendt‹. EinWiedergutmachungsverfahren

vor demBundesverfassungsgericht«, in: Hg.v.Doris Blume,Monika Boll,

Raphael Gross: Hannah Arendt und das 20. Jahrhundert,München:2020,

S. 177-187.

6 Vgl. Einleitung von Arendt’s Love and St. Augustine. Joanna Vecchiarelli

Sotts and Judith Chelius Starks behaupten, die Dissertation sei »[…] as

the missing link between Arendt’s ›political‹ and ›moral‹ epistemology

[…]« zu betrachten. In: H. Arendt: Love and St. Augustine, S. vii.

7 Seyla Benhabib argumentiert auch für das Zusammenlesen von Arendts

Frühwerk mit den späteren berühmten politischen Schriften: »Denn

Frühwerke sind auch Anfänge, und Anfänge liegen oft näher am Nerv

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Berührbarkeit als conditio humana

des Œuvres eines Denkers, weil weder die Zeit noch Erfahrung, Verfei-

nerung und wissenschaftlicher Apparat die existentiellen Fragen und

Anliegen verschüttet haben, die an den Quellen des Denkens liegen.« S.

Behabib: Hannah Arendt…, S. 55.

8 H. Arendt: Rahel Varnhagen…, S. 12.

9 Vgl. ebd., S. 17.

10 Ebd., S. 12.

11 Ebd.

12 Ebd., S. 13.

13 »Selbstdenken heißt den obersten Probierstein der Wahrheit in sich selbst

(d.i. in seiner eigenen Vernunft) suchen; und die Maxime jederzeit selbst

zu denken, ist die Aufklärung.« Immanuel Kant: »Was heißt: Sich imDen-

ken orientieren?«, in: Ders.: Werke in zehn Bänden, Band 5, hg.v. Wil-

helm Weischedel, Frankfurt a.M.:1975, S. 283.

14 H. Arendt: Rahel Varnhagen…, S. 23.

15 Dieses Motiv wiederkehrt inWe Refugees. Arendt argumentiert, dass die

Tatsache, dass die Geflüchteten ihre eigene Identität durch Assimila-

tion für eine neue eintauschen wollen, es verhindert, dass sie als Ju-

den politisch auftreten können. Vgl. Hannah Arendt: »We Refugees«, in:

Dies: The Jewish Writings, hg.v. Jerome Kohn und Ron H. Feldman, New

York:2007, S. 264-274.

16 Dem letzten Kapitel des Buches gab Arendt die Überschrift: »Aus dem

Judentum kommt man nicht heraus«.

17 H. Arendt: Rahel Varnhagen…, S. 24.

18 Ebd., S. 24. (Hervorhebung imOriginal, sofern nicht anders angegeben.)

19 Ebd.

20 Ebd.

21 Ebd.

22 Ebd., S. 25.

23 Ebd.

24 Ebd.

25 Ebd.

26 Ebd.

27 Ebd. S. 26. Wie diese Wirklichkeit durch politische Machtbestrebung

verstellt wird, ist ein von Arendt mehrfach besprochenes Thema. Vgl.

Hannah Arendt: »Truth and Politics« (in: Dies.: Between Past and Fu-

ture. Eight Exercises in Political Thought, New York:2006, S. 223-259

und »Lying in Politics«, In: Dies.: Crises of the Republic, San Diego/New

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 199

York/London:1969, S. 1-47. bzw. Hannah Arendt: Wahrheit und Lüge in

der Politik. Zwei Essays, München:2013.

28 H. Arendt: Rahel Varnhagen…, S. 34.

29 Ebd.

30 Ebd., S. 36.

31 Ebd., S. 35.

32 Ebd.

33 Arendt sieht in Rousseau das »erste große Vorbild der Indiskretion mit

sich selbst«. Ebd.

34 Seyla Benhabib interpretiert dagegen die deutsche (unterschieden von

der französischen) Salonkultur als ein zentrales Phänomen einer alter-

nativen Genealogie der Moderne, die sie mit Arendt entwirft. Im Sinne

dieser Genealogie sei die Moderne nicht vom ökonomischen Wandel hin

zum Kapitalismus bestimmt, sondern von der Etablierung »neuer For-

men der Geselligkeit«. Dazu gehörten nicht nur die Salons – als Räume

»weiblicher Öffentlichkeit« – sondern auch das Briefschreiben als ver-

breitete Praxis der Selbstmitteilung, in der Rahel Varnhagen brillierte.

Vgl. S. Benhabib: Hannah Arendt…, S. 45-56.

35 H. Arendt: Rahel Varnhagen…, S. 66.

36 Ebd., S. 75.

37 Ebd., S. 84.

38 Ebd., S. 187.

39 Vgl. ebd., S. 90.

40 Ebd., S. 117.

41 Ich prüfe Arendts Lesart der Französischen Revolution nicht auf ih-

re historische und faktenbezogene Richtigkeit hin. Untersucht wird

nur Arendts Argumentation bezüglich emotionaler Phänomene im

politischen Raum.

42 H. Arendt: On Revolution, S. 53.

43 Ebd.

44 Ebd., S. 71.

45 Arendts Kritik verdeutlicht, dass es ihr nicht um die Gegenüberstellung

von Emotionalität und Rationalität im Politischen ging, sondern um das

für die Herrschaft problematische Verhältnis zwischen Kontingenz und

Kontrolle. Arendt argumentiert, dass durch die Instrumentalisierung

des Mitleids Kontingenz eliminiert und Kontrolle implementiert wurde.

46 Vgl. H. Arendt: On Revolution, S. 74.

47 Ebd., S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Berührbarkeit als conditio humana

48 Ebd.

49 Ebd.

50 Vgl. Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung…, ins. Kapitel I und Kapitel

III und Ott: Affizierung…, ins. Kapitel 3 bzw. Katrin Busch: Passivität,

S. 41.

51 Fjodor M. Dostojewski: Die Brüder Karamasow, ü. v. Hermann Röhl, Te-

gernsee:2020.

52 Arendt: On Revolution, S. 81.

53 Ebd.

54 Ebd

55 Ebd.

56 Brigitte Bargetz schlägt vor, Empathie als »komplexeMachtdynamik kri-

tisch« zu reflektieren. Ihr Argument, dass die Berufung auf Mitleid ei-

ne Distanz und damit einhergehend auch ein hierarchisches Verhältnis

zwischen Mitleidenden und Leidenden schafft, erinnert an Arendts Aus-

führungen. Dass bestimmte politisch erzeugte und kulturhistorisch tra-

dierte Gefühle keine privaten Phänomene sind, sondern Mittel umHier-

archien zwischen unterschiedlichen Bevölkerungsgruppen zu etablieren

und zu konservieren, ist auch Sara Ahmeds zentrale These. Vgl.: Brigitte

Bargetz: »Politik der Empathie. Eine feministische Kritik«, In: Politikum,

Heft 1/2020, S. 28-31 bzw. Sara Ahmed: »Affective Economies«, in: Social

Text, 79 (Vol. 22, Nr. 2), Summer 2004, S. 117-139.

57 H. Arendt: On Revolution, S. 81.

58 Vgl. ebd.

59 Vgl. ebd., S. 81f.

60 Ebd. S. 83f.

61 Hg.v. Harrison Hayford, Hershel Parker: The writings of Herman

Melville. The Northwestern-Newberry edition, Vol. 13: Billy Budd, sailor

and other uncompleted writings, Evanston, Illinois:2017.

62 Arendt: On Revolution, S. 78.

63 Ebd., S. 79.

64 Vgl. ebd., S. 82.

65 Vgl. ebd., S. 85.

66 Vgl. ebd., S. 83.

67 Ebd., S. 34.

68 Arendts Überlegungen zu den distinktiven (Tätigkeits-)Bereichen wur-

den oft als Entweder-oder-Kategorien gelesen, zwischen denen es keine

Vermittlung, zudem eine hierarchische Unter- bzw. Überordnung gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 201

Dabei entwarf Arendt weder die Polis noch die unterschiedlichen Berei-

che als Idealtypen, sondern als Situationen, die spezifisch menschliche

Eigenschaften, Fähigkeiten, Nöte und Bestrebungen ausstellen. Obwohl

Arendt nie eine Theorie der Übergänge vorlegte, sprach sie über deren

Vorhandensein. Hinsichtlich der Trennungslinie zwischen dem Sozialen

und dem Politischen behauptete sie auf einer Konferenz 1972 in Toron-

to, dass die Themen der öffentlichen Auseinandersetzung im politischen

Raum nicht festgelegt sind, sondern historisch variieren. »Life changes

constantly, and things are constantly there that want to be talked about.

At all times people living together will have affairs that belong in the

realm of the public […] What these matters are at any historical moment

is probably utterly different.« (Hannah Arendt: »On Hannah Arendt«, in:

Hg.v. Melvyn A. Hill: Hannah Arendt. The Recovery of the Public World,

New York:1979, S. 301-339, hier S. 316.)

Neuere Sekundärliteratur ist der Durchlässigkeit der Arendt’schen Kate-

gorien in unterschiedlichen Kontexten nachgegangen. Rahel Jaeggi stellt

in ihrer Magisterarbeit (Rahel Jaeggi: Welt und Person. Zum anthro-

pologischen Hintergrund der Gesellschaftskritik Hannah Arendts, Ber-

lin:1997) die Frage, welche die Eigenschaften sind, »[…] die eine The-

matik für den Eintritt in den Bereich des ›Politischen‹« (S. 84.) qualifi-

zierten. Damit legt sie zwei Lesarten nahe. Erstens, dass das Politische

kein geschlossener, nicht erweiterbarer, festgelegter Themen- und Per-

sonenbereich ist, sondern durch eine Prozessualität, durch ein Werden

entsteht. Zweitens, dass dieses Feld nicht vorbestimmten, als politisch

ausgewiesenen Inhalten verschrieben ist, sondern Qualitäten, die sich

als politisch be- und erweisen. Vor diesem Hintergrund behauptet Ja-

eggi in einem späteren Aufsatz (Rahel Jaeggi: Wie weiter mit Hannah

Arendt?, Hamburg:2016), dass »[d]as Politische ein Verhältnis [ist] und

kein Ort« (S. 13.) und dass es »[…] ein Modus der Thematisierung, nicht

ein Gegenstandsbereich« (S. 13.) ist. Dieses performative Verständnis des

Politischen weitet sie auf Arendts ganze Theorie aus, indem sie Arendts

Denken als eine »Theorie der Politisierung« bezeichnet: »ArendtsTheorie

wäre dannweniger eineTheorie der Politik oder eine ›politischeTheorie‹,

als vielmehr eine Theorie der Politisierung, eine Theorie also, die nach

dem Charakter, den Bedingungen und den historischen (aber auch den

gewissermaßen anthropologisch angelegten) Möglichkeiten politischen

Handelns als der Tätigkeit gemeinsamer Selbstregierung und der freien

Gestaltung der gemeinsamen Lebensbedingungen fragt.« (Rahel Jaeggi:

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Berührbarkeit als conditio humana

»Die im Dunkeln sieht man nicht. Hannah Arendts Theorie der Politi-

sierung«, in: Hg.v. Heinrich-Böll-Stiftung: Hannah Arendt. Verborgene

Tradition – Unzeitgemäße Aktualität?, Berlin/Boston:2007, S. 241-250,

hier S. 242.)

Jaeggis eher allgemein gehaltene Überlegungen über eine Arendt’sche

Konzeption der Politisierung ergänzen zwei prominente Stimmen aus

der englischsprachigen Sekundärliteratur, die das Arendt’sche Phäno-

men der Politisierung in zeitgenössisch relevanten Kontexten untersu-

chen: Linda Zerilli in ihrem Buch über demokratische Urteilsfindung

(Linda M.G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment, Chicago:2016)

und Ayten Gündogdu in ihrer Schrift über Menschenrechte. (Ayten Gün-

dogdu: Rightlessness in an Age of Rights. Hannah Arendt and the Con-

temporary Sturggles of Migrants, New York:2014.)

Zerillis Behauptung ist, in Anknüpfung an Hannah Arendt, dass Urteile

durch ihren Modus der Urteilsfindung, nicht durch den zu beurteilen-

den Gegenstand politisch werden. Das Politische existiert auch in Zeril-

lis Interpretation nicht außerhalb des politisierenden Prozesses, nicht

als etwas, das von der Modalität der Thematisierung unabhängig oder

extern gäbe. Wie die Urteilsfindung stattfindet, entscheidet darüber, ob

das Urteil am Ende politisch ist oder nicht. Es wird durch den Prozess

der Politisierung dem Bereich des Politischen zugehörig.

Ayten Gündogdus Buch bezieht sich explizit auf die Arendt’schen Kate-

gorien von Arbeiten,Herstellen,Handeln und stellt die Idee der Politisie-

rung bezogen auf diese Bereiche im Kontext der Menschenrechte bzw.

der Existenz geflüchteterMenschen dar.Dabei hebt sie die hierarchische

Interpretation der Arendt’schen Tätigkeitsbereiche auf und argumen-

tiert, dass sowohl Arbeiten als auch Herstellen notwendige Bestandteile

eines entfalteten, menschlichen Lebens sind. Als solche sind sie Voraus-

setzungen dafür, dass man sich in der Welt zu Hause fühlen kann und

Kapazitäten für das öffentliche Erscheinen und für das Handeln hat.

Indem Menschen mit dem Recht auf Arbeit auch die selbstbestimm-

te Befriedigung ihrer biologischen Nöte verwehrt wird bzw. wenn sie

am Recht auf Herstellen (ob als Kunstschaffende oder durch den Bau ei-

nes Zuhauses) nicht teilhaben dürfen, können sie ihre juristischen Men-

schenrechte auf der politischen Bühne auch nicht einfordern: »I argue

that the stateless are rightless because they are deprived of not only a

right to action but also a right to work and a right to labor.« (S. 20.)

Gündogdu weist darauf hin, dass Arendt über »human condition«, nicht

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 203

über »human nature« spricht: »As different from ›human nature‹, which

denotes a static essence, ›human condition‹ indicates a dynamic inter-

action between what is given and what human beings create with their

own activities […].« (S. 129.) Diese dynamische Interaktion findet sie wie-

der, wenn sie das Verhältnis zwischen dem Gesellschaftlichen und dem

Politischen analysiert und dabei, ebenso wie Jaeggi oder Zerilli, ein Kon-

zept der Politisierung entwirft. Politisierung bezieht sich laut Gündog-

du auf die Herstellung bzw.Wiederbelebung dynamischer Interaktionen

zwischen dem Öffentlichen und dem Privaten, zwischen Freiheit und

Zwang, zwischen dem Politischen und dem Gesellschaftlichen. (S. 59f.)

69 Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 40. »As we know from the

most social form of government, that is, from bureaucracy (the last

stage of government in the nation-state just as one-man rule in benev-

olent despotism and absolutism was its first), the rule by nobody is not

necessarily no-rule; it may indeed, under certain circumstances, even

turn out to be one of its crudest and most tyrannical versions.«

70 Ebd., S. 50.

71 Ebd.

72 Ebd., S. 199.

73 Vgl. ebd., S. 52.

74 Ebd., S. 52.

75 Ebd., S. 41.

76 Vgl. ebd., S. 187.

77 Vgl. ebd., S. 179f.: »[…] it is more than likely that the »who«, which ap-

pears so clearly and unmistakably to others, remains hidden from the

person himself, like the daimon in Greek religionwhich accompanies each

man throughout his life, always looking over his shoulder from behind

and thus visible only to those he encounters.«

78 Ebd., S. 173.

79 Vgl. ebd., S. 55.

80 Vgl. ebd., S. 50.: »The presence of others who see what we see and hear

what we hear assures us of the reality of the world and ourselves.«

81 Ebd.

82 Ebd., S. 168.

83 Ebd.

84 In ihrer Arendt-Monografie schreibt Julia Kristeva, dass nicht nur die

»schöpferische Imagination« eine Entsinnlichung durchläuft, um kon-

krete Gedanken oder Romanfiguren zu erschaffen, sondern dass sich

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Berührbarkeit als conditio humana

Arendt selbst diesem Prozess unterzogen hat, »einer Spannung […] je-

ner Versinnlichung/Entsinnlichung, die aus einer Frau einen genialen

Denker machen.« Kristeva: Das weibliche Genie…, S. 162f.

85 H. Arendt: The Human Condition, S. 4.

86 Ebd., S. 3.

87 Ebd., S. 26.

88 Ebd.

89 Ebd., S. 173.

90 Ebd., S. 7.

91 Ebd., S. 57f.

92 Ebd., S. 58.

93 Vgl.Michael Bachtin: Probleme der Poetik Dostoevskijs. Kapitel 5/4: »Der

Dialog bei Dostoevskij« München:1971, S. 284-305. Bachtins Konzeption

der Vielstimmigkeit in Dostoevskijs Romanen ist beeindruckend ähn-

lich zu Arendts Auffassung der Pluralität. Laut Bachtin können sich die

Protagonisten in Dostoevskijs Romanen erst durch das Gespräch mit-

einander erkennen, sind für sich selbst nicht begreifbar. Jede Stimme ist

gleich Wert, es gibt keine hierarchischen Verhältnisse in der Wichtigkeit

bzw. Bedeutsamkeit einzelner Sprechenden. Die eigentliche Geschich-

te der Romane ist laut Bachtin die Vielstimmigkeit, die im Dialog Aus-

druck findet. In dieser Pluralität der Stimmen ergibt sich der Sinn der

von Dostoevskij erzählten Geschichten.

94 Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 188.

95 Ebd., S. 180.

96 Ebd., S. 183.

97 Ebd.

98 H. Arendt: Vita Activa, S. 174.

99 Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 184.

100 Ebd.

101 Ebd., S. 190.

102 Vgl. Aristoteles: Politik. Hamburg:2012.

103 Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 25.

104 Ebd., S. 65.

105 Ebd., S. 121.

106 Vgl. ebd., S. 234.

107 Ebd., S. 233f.

108 Vgl. ebd., S. 234.

109 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 205

110 Ebd., S. 177.

111 Ebd., S. 178.

112 Ebd.

113 Ebd., S. 192.

114 Ebd., S. 95.

115 Ebd.

116 Die Intensität der Leidenschaft bewirkt die Verschmelzung der Betei-

ligten auch in der Liebe. Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 242:

»Love, by reason of its passion, destroys the in-between which relates us

to and separates us from others. As long as its spell lasts, the only in-be-

tween which can insert itself between two lovers is the child, love’s own

product. The child, this in-between to which the lovers now are related

and which they hold in common, is representative of the world in that it

also separates them […].«

117 Serhat Karakayali argumentiert ähnlich für eine gemeinschaftsformen-

de, positive Wirkung affektiver Erfahrungen. Gegen eine verbreitete

kultur- und politikwissenschaftliche Lesart, wonach »Gefühle […] nur

noch Verstärker bereits existierender Grenzmarkierungen« und Macht-

verhältnissen sind, sieht Karakayali in transindividuellen Gefühlen

das machtkritische Potenzial. »Sie sind nicht mehr dazu verdammt,

die Grundstruktur des Subjekts zu reproduzieren, sondern vermögen,

den Block als Ganzes in Bewegung zu versetzen.« Serhat Karakayali:

»Regime der Alterität: Politik und Affekt«, in: Hg.v. Angelika Baier,

Christa Binswanger, Jana Häberlein, Yv Eveline Nya, Andrea Zimmer-

mann: Affekt und Geschlecht. Eine einführende Anthologie, Wien:2014,

S. 297-318, hier S. 310.

118 H. Arendt: On Revolution, S. 83f.

119 Thomas Bedorf legt für Gefühle, um als politisch qualifiziert zu werden,

drei Kriterien vor, die sich in ihrer Stoßrichtung den Arendt’schen ähn-

lich sind. So müssen sie handlungsleitend, vergemeinschaftet und öf-

fentlich artikuliert sein, um im politischen Bereich Relevanz zu erlan-

gen. Vgl. Thomas Bedorf: »Politische Gefühle«, in: T. Bedorf, T.N. Klass:

Leib-Körper-Politik…, S. 249-265.

120 H. Arendt: On Revolution., S. 91.

121 Vgl. ebd.

122 Ebd.

123 Ebd., S. 107. Die deutsche Übersetzung von »rage« ist »Wut«, das mei-

nes Erachtens eine deutlich abgeschwächte Form des englischen Begriffs

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Berührbarkeit als conditio humana

ist. (Vgl. Arendt: Über die Revolution, S. 140.) In Judith Butlers Raster des

Krieges wird »rage« mit »Zorn« wiedergeben. Ihr Argument zeigt Ähn-

lichkeiten mit Arendts Gedanken: Zorn, als Ausdruck von erlittener Un-

gerechtigkeit, ist für politische Veränderung essenziell. Vgl. Judith But-

ler: Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen. Frankfurt

a.M.:2010.

124 Arendt: On Revolution, S. 107.

125 Ebd.

126 Ebd.

127 Ebd.

128 Ebd.

129 Ebd.

130 Vgl. ebd., S. 161.

131 Ebd.

132 Den Begriff entnehme ich Eva von Redecker, die ihn anhand indige-

ner Kritik an kapitalistischer Ausbeutung entwickelt.Weltwahrung steht

mit Arendts zentraler Forderung, die Welt als menschliches Zuhause zu

schützen und aufrechtzuerhalten, in Verwandtschaft. Bei Arendt kann

die Welt nur dann bewahrt werden, wenn sie von unterschiedlichen Per-

spektiven her immer wieder erzählt und durch das Erzählen aufs immer

Neue als Raum des Miteinanders konstituiert wird. Ähnlich schreibt von

Redecker: »Wenn überhaupt etwas einen Anspruch auf die Welt begrün-

det, dann dass man sie von seinem jeweiligen Standpunkt aus insgesamt

aufrechterhält. Von diesem Standpunkt aus wird zugleich klar, dass die

Erde, wie dasWasser, kein Eigentum ist. Sie ist Leben. DieWeltwahrung

ist eine der Sachherrschaft konträre Haltung. Sie braucht kein Eigen-

tum, aber einen Standort, von dem aus sie ihrer Verpflichtung gegen-

über anderem Lebedingen gerecht werden kann: nämlich der Verpflich-

tung, seine Gezeiten aufrechtzuerhalten.« Eva von Redecker: Revolution

für das Leben. Philosophie der neuen Protestform. Frankfurt a.M.:2020.,

S. 274.

133 Hannah Arendt: Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer philoso-

phischen Interpretation, hg.v. Frauke A. Kurbacher, Hamburg:2018.

134 Die Entstehungsgeschichte der englischen Fassung ist detailliert in der

Einleitung von Love and Saint Augustine nachzulesen. Vgl. S. viii-xiv.

135 Vgl. ebd., S. xiii.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 207

136 Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem. A Report on the Banality of Evil,

London:1963. Auf Deutsch: Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem. Ein

Bericht über die Banalität des Bösen. München/Zürich:2011.

137 H. Arendt: Love and Saint Augustine, S. 39.

138 Vgl. ebd., S. 93.

139 Ebd., S. 112.

140 Vgl. ebd., S. 111.

141 Vgl. ebd., S. 112.

142 Vgl. ebd.

143 Eine informative Darstellung der wichtigsten Rezensionen liefern die

Herausgeberinnen der englischen Ausgabe, S. xvi-xvii.

144 Vgl. Arendt: Love and Saint Augustine, S. 4.: »By interpreting we mean

making explicit what Augustine himself has merely implied and show-

ing by this explication how different intentions go together and mutu-

ally influence each other in one and the same context. The inquiry will

be analytical throughout, that is, it will be an analysis that attempts to

pierce the very recesses not clarified by Augustine himself. The result

is a systematic approach that, far from seeking to yoke Augustine to a

consistency unknown to him, merely attempts to interpret even seem-

ingly heterogeneous statements and trains of thought in the direction

of a substantially common base. […] The purpose of this analysis is to

demonstrate this connection.Thus, for all its systematic approach in de-

tails, this analysis shows the very disjointedness of the whole.«

145 Ebd., S. xvii.

146 Ebd., S. 18.

147 Ebd., S. 20.

148 Ebd.

149 Vgl. ebd.

150 Ebd., S. 19.

151 Vgl. ebd., S. 9.

152 Ebd., S. 19.

153 Ebd., S. 18.

154 Ebd., S. 9.

155 Vgl. ebd., S. 19.

156 Ebd., S. 10.

157 Ebd.

158 Ebd.

159 Ebd., S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Berührbarkeit als conditio humana

160 Ebd., S. 11.

161 Ebd., S. 20.

162 Ebd., S. 21.

163 Vgl. ebd., S. 23.

164 Vgl. ebd., S. 45.: »[…] life itself, the presupposition of all happiness, is not

in our possession.«

165 Vgl. ebd., S. 12.: »All other accidents of life, which man does not have in

his hand, are traced back to his lack of power over life itself.«

166 Ebd., S. 20.

167 Vgl. ebd., S. 51.

168 Ebd., S. 23.

169 Ebd., S. 13.

170 Ebd.

171 Vgl. ebd., S. 46. Arendt referiert in diesem Kontext knapp die Augus-

tin’sche Zeitauffassung, die auf dem römischen Konzept beruht: Zeit ver-

läuft nicht aus der Vergangenheit in die Zukunft, sondern umgekehrt,

»time […] comes out of the future and runs, as it were, backward through

the present and ends in the past.« In diesem Verständnis existiert tat-

sächlich ausschließlich die Gegenwart, da es die Zukunft nur im Modus

der Erwartung und die Vergangenheit nur in der Erinnerung gibt, vgl.

S. 15: »It is only by calling past and future into the present of remem-

brance and expectation that time exists at all. Hence the only valid tense

is the present, the Now.«

172 Ebd., S. 9.

173 Ebd., S. 17.

174 Ebd., S. 18.

175 Ebd., S. 17.

176 Vgl. ebd., S. 13.

177 Ebd., S. 17.

178 Vgl. ebd., S. 18.

179 Ebd., S. 19.

180 Ebd.

181 Vgl. ebd., S. 20.

182 Vgl. ebd.

183 Ebd., S. 23.

184 Ebd.

185 Ebd.

186 Ebd., S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 209

187 Ebd., S. 27.

188 Ebd.

189 Ebd., S. 30.

190 Vgl. ebd.

191 Ebd., S. 34.

192 Ebd.

193 Ebd., S. 35.

194 Vgl. ebd., S. 34.

195 Vgl. ebd., S. 38.

196 Vgl. ebd., S. 37.

197 Vgl. ebd., S. 19.

198 Ebd., S. 23.

199 Ebd., S. 31.

200 Ebd., S. 24.

201 Ebd., S. 26.

202 Ebd., S. 25.

203 Ebd., S. 28.

204 Vgl. ebd., S. 29.

205 Ebd., S. 32.

206 Ebd., S. 30.

207 Ebd.

208 Ebd., S. 27.

209 Ebd., S. 76.

210 Ebd., S. 91.

211 Vgl. ebd., S. 78 und S. 94.

212 Ebd., S. 76.

213 Ebd., S. 94.

214 Ebd., S. 96.

215 Vgl. ebd., S. 25.: »Self-discovery and discovery of God coincide, because

by withdrawing into myself I have ceased to belong to the world.«

216 Vgl. ebd., S. 26.

217 Ebd.

218 Ebd., S. 28.

219 Ebd., S. 51.

220 Ebd., S. 95.

221 Ebd., S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Berührbarkeit als conditio humana

222 Vgl. ebd., S. 96.: »[…] I love my neighbor in his true being, which is in his

createdness. […] I love him in his createdness. I love something in him,

that is, the very thing which, of himself, he is not.«

223 Ebd.

224 Vgl. ebd., S. 94.

225 Ebd., S. 95.

226 Ebd., S. 111.

227 Vgl. ebd., S. 95.

228 Ebd., S. 94.

229 Ebd., S. 96.

230 Ebd., S. 111.

231 Ebd.

232 Vgl. ebd., S. 66.

233 H. Arendt: Vita Activa, S. 174.

234 H. Arendt: Love and St. Augustine, S. 66.

235 Ebd., S. 67.

236 Vgl. ebd.

237 Vgl. ebd.

238 Ebd., S. 23.

239 Vgl. ebd., S. 77.

240 Vgl. ebd.

241 Ebd., S. 100.

242 Ebd.

243 Ebd., S. 101.

244 Vgl. ebd., S. 79.

245 Ebd., S. 34.

246 Ebd.

247 Ebd., S. 33.

248 Ebd., S. 93.

249 Vgl. ebd.

250 Ebd., S. 108.

251 Vgl. ebd., S. 98.

252 Ebd., S. 108.

253 Vgl. ebd.

254 Ebd.

255 Ebd., S. 109.

256 Ebd., S. 99.

257 Vgl. ebd., S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 211

258 Hannah Arendt: »Introduction into Politics«. Vorlesung an der University

of Chicago, Chicago 1963. The Hannah Arendt Papers of the Library of

Congress. Subject File, 1949-1975, Signatur: 023805.

259 Vgl. »Ja, die Weite der Welt möchte ich Ihnen diesmal bringen. Ich habe

so spät, eigentlich erst in den letzten Jahren angefangen die Welt wirk-

lich zu lieben, daß ich es eigentlich können müsste. Aus Dankbarkeit

will ich mein Buch über politische Theorien ›Amor Mundi‹ nennen. Da-

von will [ich] die Kapitel über Arbeit in diesemWinter schreiben, als eine

Vortragsreihe für die Chicagoer Universität, die mich für April eingela-

den hat.« Hannah Arendt in einem Brief an Karl Jaspers am 6. August

1955, in: Hannah Arendt – Karl Jaspers – Briefwechsel 1929-1969, hg.v.

Lotte Köhler, Hans Saner, München:1985, S. 301.

260 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 478.

261 Arendt unterscheidet voneinander Formen der Macht: »power«,

»strength«, »force«, »authority« und »violence«. Vgl. H. Arendt: On

Violence, S. 143-145. Ins. S. 143.: »Power corresponds to the human ability

not just to act but to act in concert. Power is never the property of an

individual; it belongs to a group and remains in existence only so long

as the group keeps together.«

262 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 474.

263 Vgl. ebd.

264 Ebd.

265 Ebd., S. 475.

266 Ebd., S. 474f.

267 Vgl. ebd., S. 315.

268 Vgl. ebd., S. 475. »Loneliness […] is closely connected with uprootedness

and superfluousness which have been the curse of modern masses since

the beginning of the industrial revolution and have become acute with

the rise of imperialism at the end of the last century and the break-down

of political institutions and social traditions in our own time.«

269 Ebd., S. 478.

270 Ebd.

271 Ebd.

272 Vgl. ebd.

273 Vgl. ebd., S. 476.

274 Ebd.

275 Ebd.

276 Ebd., S. 474.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Berührbarkeit als conditio humana

277 Hannah Arendt: The Origins of Totalitarianism. Cleveland and New

York:1962.

278 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. vii.

279 Ebd.

280 Ebd., S. viii.

281 Vgl. ebd., S. 448.

282 Ebd., S. 453.

283 Ebd., S. 353.

284 Vgl. ebd., S. 183.

285 Ebd., S. 281.

286 Ebd., S. 347.

287 Moderne Vereinzelung und die damit verbundene Aufwertung der Ge-

meinschaft ist ein verbreitetes Thema philosophischer und soziologi-

scher Untersuchungen in der ersten Hälfte des zwanzigsten Jahrhun-

derts. Vgl. Helmuth Plessner: Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des

sozialen Radikalismus, Frankfurt a.M.:2002.

288 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 353.

289 Ebd., S. 409.

290 Vgl. ebd., S. 437: »We know even less how many of the normal people

around us would be willing to accept the totalitarian way of life – that is,

to pay the price of a considerably shorter life for the assured fulfillment

of all their career dreams. It is easy to realize the extent to which total-

itarian propaganda and even some totalitarian institutions answer the

needs of the new homeless masses, but it is almost impossible to know

how many of them, if they are further exposed to a constant threat of

unemployment, will gladly acquiesce to a ›population policy‹ that con-

sists of regular elimination of surplus people, and how many, once they

have fully grasped their growing incapacity to bear the burdens of mod-

ern life, will gladly conform to a system that, together with spontaneity,

eliminates responsibility.«

291 Ebd., S. 195.

Wie Arendt das Aufeinandertreffen von Kolonialisierenden und Urein-

wohner beschreibt (Vgl. The Origins of Totalitarianism, S. 189-197.), ist

höchst problematisch und schürt zunehmend Debatten über Arendts

eigenen Rassismus. Ihr Bild der schwarzen Einwohner Afrikas zeigt

Menschen ohne Kultur, ohne Geschichte, ohne politische Institutionen.

Arendts Verteidiger argumentieren, dass sie – Joseph Conrads Heart

of Darkness zitierend – die Perspektive der Buren eingenommen hät-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 213

te und diese nur zitieren, mit ihr aber nicht einverstanden sei. (Vgl.

George Kateb: Hannah Arendt: Politics, Conscience, Evil, Totowa, New

Jersey:1984.) Dagegen wendet Anne Norton berechtigt ein, dass Arendt

ihrem selbstproklamierten Anspruch der Pluralität widerspreche, wenn

sie nur die Sichtweise der Kolonisierenden, nicht aber die der Kolonia-

lisierten nacherzählt. (Vgl. Anne Norton: »Heart of Darkness: Africa and

African Americans in the Writings of Hannah Arendt«, in: B. Honig:

Feminist Interpretations…, S. 247-261.) Das Problem wird dadurch

verschärft, dass Arendt Zitate auch in diesen Passagen nicht konse-

quent markiert: Die von Norton als Beweis für Arendts rassistischen

Blick angeführten Textstellen – wie die Beschreibung der schwarzen

Bevölkerung als »prehistoric man«, »mere play of shadows« bzw. die

Beschreibung ihrerWelt als »a world of folly« – sind entweder wortwört-

liche Zitate oder Paraphrasen aus Conrads Roman, d.h. nicht Arendts

eigene Worte.

Doch ändert das die Bewertung von Arendts Erzählung wesentlich?

MaikeWeißfplug argumentiert, dass es Arendt um den »Erfahrungshin-

tergrund« ging, der zum Rassismus als Staatsideologie führte, nicht um

die Bewertung dieser Sentiments. (Vgl. Weißpflug: Hannah Arendt…,

S. 149-165.) Doch was ist mit dem Erfahrungshintergrund der Kolo-

nisierten selbst? Beim Lesen dieser problematischen Passagen in The

Origins of Totalitarianism wird man den Eindruck nicht los, dass Arendt

für den misslungenen Kolonialisierungsversuch der Buren eine negative

Anpassung zwischen den Buren und der schwarzen Bevölkerung ver-

antwortlich macht, d.h. die Buren wären auf das Niveau der ›Wilden‹

gesunken – anders als die späteren britischen Kolonisten.

Die Diskussion um Arendts Rassismus führt weit und wird auch in

Hinblick auf Arendts spätere Ausführungen über schwarze Bevölke-

rungsgruppen in den USA heiß diskutiert. David Meyer Temin wirft

Arendt vor, nur »stock images« über Indigene und »African-derived«

Menschen zu kennen bzw. in ihren Beschreibungen zu reproduzieren.

(Vgl.: David Meyer Temin: »›Nothing much had happened‹. Settler

colonialism in Hannah Arendt«, in: European Journal of Political Theory,

0(0) 2019, S. 1-25.) Particia Owens und Robert Bernascouni sehen einen

schweren Fehler darin, dass Arendt die amerikanischen Siedler nicht als

Kolonisierende versteht. In Arendts Auffassung war der amerikanische

Kontinent frei und unbewohnt, daher wurde er niemandem wegge-

nommen. (Vgl.: Patricia Owens: »Racism in the theory canon. Hannah

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Berührbarkeit als conditio humana

Arendt and ›the one great crime in which America was never involved‹«,

in: Millennium, 45(3) 2017, S. 403-424. und Robert Bernasconi: »The

double face of the Political and the Social. Hannah Arendt and America’s

Racial Division«, in: Research in Phenomenology, Vol. 26 (1996), S. 3-24.)

Ich habe keinen Hinweis in der Sekundärliteratur gefunden, der auf die

Verbindung zwischen Arendts Ausführungen und John Lockes Arbeits-

theorie verweisen würde. Locke begründet Eigentum mit Aneignung

durch Arbeit – ein Argument, das für die Kolonialisation der Amerikas

von zentraler Bedeutung war. Die weißen Siedler hätten ein Recht auf

das Land, da es von den Ureinwohnern nicht bearbeitet wurde. Siedlung

bedeutet vor diesem Hintergrund nicht Kolonialisierung, sondern den

legitimen Erwerb des Landes via Arbeit. In The Origins of Totalitarianism

führt Arendt etwas sehr Ähnliches aus. Sie kritisiert die Buren für

ihren Unwillen zu arbeiten, genauer gesagt das Land zu beackern und

es fruchtbar zu machen – eine Faulheit, die Arendt auch bei Afrikas

Ureinwohnern feststellt. Da weder letztere noch die Buren arbeitswillig

waren, hätten sie keine Kultur entwickelt und lebten außerhalb des

Gesetzes, willkürlich, der Natur ausgesetzt und gewalttätig. »The poor

whites in Africa […] whose standard of living does not differ much from

that of the Bantu tribes, are today a warning example of this possibility

[i.e. »white races living beside and together with black races from whom

in the end they would differ only in the color of their skin«]. Their

poverty is almost exclusively the consequence of their contempt for work

and their adjustment to the way of life of black tribes. Like the blacks,

they deserted the soil if the most primitive cultivation no longer yielded

the little that was necessary or if they had exterminated the animals of

the region.« (H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 194.)

292 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism., S. 445.

293 Ebd., S. 190.

294 Ebd., S. 6.

295 Vgl. ebd., S. 443.

296 H. Arendt: Elemente und Ursprünge…, S. 937.

297 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 443.

298 Ebd., S. 467.

299 Ebd., S. 373.

300 Begehren und Totalitarismus lassen sich auch unter ›faschistische

Erotik/Erotik des Faschismus’ verbinden. »Between sadomasochism and

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 215

fascism there is a natural link.«, schreibt Susan Sontag in »Fascinating

Fascism«, in: New York Review of Books, 6. Februar 1975.

301 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 439.

302 H. Arendt: The Human Condition, S. 31.

303 Ebd., S. 101.

304 Ebd., S. 108.

305 Ebd., S. 119.

306 Dasselbe Argument wiederholt Arendt bezogen auf die amerikanischen

Sklavenhalter in On Revolution, S. 110: »All rulership has its original and

itsmost legitimate source inman’s wish to emancipate himself from life’s

necessity, and men achieved such liberation by means of violence, by

forcing others to bear the burden of life for them. This was the core of

slavery, and it is only the rise of technology, and not the rise of modern

political ideas as such, which has refuted the old and terrible truth that

only violence and rule over others could make some men free.«

307 H. Arendt: The Human Condition, S. 120.

308 Arendt bezieht sich kurz auf Nietzsche in diesem Kontext. Vgl. ebd.,

S. 97.: »Birth and death presuppose a world which is not in constant

movement, but whose durability and relative permanencemakes appear-

ance and disappearance possible, which existed before any one individ-

ual appeared into it and will survive his eventual departure. Without a

world into which men are born and from which they die, there would

be nothing but changeless eternal recurrence, the deathless everlasting-

ness of the human as of all other animal species. A philosophy of life

that does not arrive, as did Nietzsche, at the affirmation of ›eternal re-

currence‹ (ewige Wiederkehr) as the highest principle of all being, simply

does not know what it is talking about.«

309 Ebd., S. 115.

310 Vgl. ebd. Die Isolation der Sklaven wird erst jetzt in seiner ganzen onto-

logischen Ungeheuerlichkeit verständlich. Denn sie sind nicht ›nur‹ ge-

sellschaftlich unterworfen, sondern auch dazu gezwungen, den repeti-

tiven, perspektivenlosen Bereich des menschlichen Lebens nie verlassen

zu dürfen. Außer der Aufrechterhaltung des eigenen biologischen Seins,

sind sie dazu verpflichtet, auch die Verantwortung und Sorge für das

biologische Leben ihrer Besitzer zu übernehmen. Wodurch sie gar keine

Freiräumemehr dafür haben, andere Bereiche des menschlichen Lebens

zu betreten bzw. den dunklen Bereich der Notwendigkeit je zu verlassen.

311 H. Arendt: The Human Condition, S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Berührbarkeit als conditio humana

312 Vgl. ebd., S. 113.

313 Ebd., S. 310.

314 Ebd., S. 51.

315 Die literarische Bearbeitung der KZ-Erfahrung widerspiegelt Arendts

Behauptungen. Dass der Überlebende seinen Platz in der Gesellschaft

nicht mehr findet, dass er einsam ist und sich nicht verständlich mit-

teilen kann, ist das zentrale Motiv von Jean Améry: Jenseits von Schuld

und Sühne. Bewältigungsversuche eines Überwältigten (Stuttgart:2019),

Imre Kertész: Roman eines Schicksallosen (Reinbek bei Hamburg:1996),

Primo Levi: Ist das ein Mensch? Ein autobiographischer Bericht (Mün-

chen:1992) und Elie Wiesel: Die Nacht (Freiburg Br./Basel/Wien:2008).

316 H. Arendt: The Human Condition, S. 97.

317 HannahArendt: »TheConcept ofHistory. Ancient andModern«, in: Dies.:

Between Past and Future, S. 41-90.

318 Vgl. ebd., S. 42.

319 Ebd.

320 Wie diese Grundbestimmung der Arbeit zur heutigen ökologischen Krise

führte, führte ich in einem Essay »Politics of Susceptibility« aus, erschie-

nen im Oktober 2020 im online Journal Mezosfera. http://mezosfera.or

g/the-politics-of-susceptibility/ (abgerufen 19. Januar 2021).

321 Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 246.

322 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, §51. Das Sein zum Tode und die

Alltäglichkeit des Daseins, Frankfurt a.M.:2018, S. 335-339.

323 H. Arendt: The Human Condition, S. 246. Dass Arendt Martin Heideg-

gers »Sein zum Tode« umkehrt, ist nicht zu überhören. In Heideggers

Auffassung bedeutet Gebürtigkeit, als Entspringen vom Ursprung, De-

generation. »Der ontologische Ursprung des Seins des Daseins ist nicht

›geringer‹ als das, was ihm entspring, sondern er überragt es vorgängig

an Mächtigkeit, und alles ›Entspringen‹ im ontologischen Felde ist De-

generation.« M. Heidegger: Sein und Zeit. § 67, S. 67.

Über Heideggers Einfluss auf Arendts Leben und Denken vgl.: Dana R.

Villa: Arendt and Heidegger. The Fate of the Political, Princeton, New

Jersey:1995 und Antonia Grunenberg: Hannah Arendt und Martin Hei-

degger: Geschichte einer Liebe, München:2006.

324 H. Arendt: The Human Condition, S. 246.

325 Ebd., S. 241.

326 Vgl. ebd., S. 247.

327 Ebd., S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/


Quellen und Anmerkungen 217

328 Ebd., S. 177.

329 Vgl. ebd., S. 176.

330 Ebd., S. 177.

331 Ebd., S. 178.

332 Ebd., S. 177.

333 Ebd., S. 178.

334 H. Arendt: Vita Activa, S. 216.

335 Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 190.

336 Ebd.

337 Ebd.

338 Vgl. ebd., S. 220.

339 Vgl. ebd.

340 Grit Straßenberger bezeichnet Vergeben und Versprechen als Kompen-

sationsangebote einer politischen Theorie, die dem »politischen Han-

deln inhärente Enttäuschungsstruktur« systematisch freilegt. Julia Kris-

teva beschreibt diese Kompensationsleistung durch Vergeben und Ver-

sprechen als »psychopolitische Eingriffe« für das Herstellen bzw. Wie-

derermöglichen politischen Miteinanders in Freiheit und Pluralität. Vgl.

Grit Straßenberger: Über das Narrative in der politischen Theorie, Ber-

lin:2005, S. 121 bzw. Julia Kristeva: Das weibliche Genie…, S. 319.

341 H. Arendt: The Human Condition, S. 247.

342 Ebd., S. 241.

343 Ebd.

344 Vgl. ebd.

345 Ebd.

346 Vgl. ebd.

347 Vgl. Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen

Vernunft, hg.v. Bettina Stangneth, Hamburg:2003. Siehe dazu auch

den Aufsatz von Arendts Lehrer und lebenslangen Freund Karl Jas-

pers: »Das radikal Böse bei Kant«, in: Ders.: Aneignung und Polemik,

München:1968, S. 183-204.

348 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 459.

349 Arendt verwendet in ihrem späteren Buch On Revolution einen dritten

Begriff für das gleiche Phänomen: »elemental evil«. Die Bedeutung des

Wortes ist gleich mit den Bedeutungen vom »radikal« und »absolut« Bö-

sen. Es bezeichnet die von Menschen begangene Tat, die innerhalb des

menschlichen Systems nicht angemessen bestraft werden kann. »The

law, moving between crime and virtue, cannot recognize what is beyond

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Berührbarkeit als conditio humana

it […] it has no punishment to mete out to elemental evil.« (On Revoluti-

on, S. 79.)

350 H. Arendt: The Human Condition, S. 241. Richard J. Bernstein argu-

mentiert ähnlich und weist damit u.a. Gershom Scholems Kritik an

Arendt zurück, wonach Arendt die nachvollziehbare Bezeichnung des

radikal Bösen in ihrem Bericht über den Eichmann-Prozess für die

blasphemische »Banalität des Bösen« eingetauscht hätte. Bernstein

weist darauf hin, dass letzterer Ausdruck aus einem Brief Karl Jaspers,

aus dem Jahr 1946, stammt. In dem Brief und in Arendts Antwort darauf

ging es um die Natur der NS-Verbrechen. Jaspers und Arendt waren

sich darin einig, dass diese nicht als dämonische Taten zu bewerten

bzw. nicht mystifiziert werden dürfen. Arendt argumentiert gleichzeitig

dafür, dass diese Gräueltaten die Kategorie juristischen Verbrechens

zersprengten. Bernstein zeichnet die Verbindungskette vom radikalen

Bösen über das absolut Böse bis zur Banalität des Bösen nach und be-

hauptet, diese Begriffe würden das gleiche Phänomen des menschliche

Maßstäbe übersteigenden Verbrechens beschreiben, wobei in Arendts

Analyseoptik eine Verschiebung festzustellen ist. Während sie in ihren

früheren Schriften das Böse vor dem Hintergrund eines Überflüssig-

machung-des-Menschen betrachtet (»superfluousness«), versteht sie

das Phänomen später vor dem Hintergrund einer Gedankenlosigkeit

(»thoughtlessness«). Vgl. Richard J. Bernstein: Hannah Arendt and

the Jewish Question, Cambridge, UK:1996, S. 137-153 und Richard J.

Bernstein: Pragmatic Encounters, New York/London:2016, S. 140-157.

351 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 459.

352 Arendt verweist bezüglich des Vergebens ausschließlich auf Jesus. Sie

erwähnt nicht die prominente Stelle über das Verzeihen bei Hegel. Vgl.:

Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes VI/c: Das

Gewissen. Die Schöne Seele, das Böse und seine Verzeihung. Frankfurt

a.M.:1970, S. 492.

353 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 241.

354 Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 240.

355 Ebd., S. 238. Jesus ist in Arendts Texten selbstverständlich nie der Chris-

tus, sondern ausschließlich der Mann aus Nazareth.

356 Vgl. ebd., S. 239.

357 Vgl. ebd., S. 240.

358 Ebd., S. 239.

359 Ebd., S. 241.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 219

360 Vgl. ebd., S. 242.

361 Ebd., S. 243.

362 Ebd., S. 240.

363 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 459.

364 Ebd.

365 H. Arendt: The Human Condition, S. 243.

366 Ebd.

367 Ebd., S. 244.

368 Ebd.

369 Vgl. ebd.

370 Vgl. ebd.

371 Ebd.

372 Ebd.

373 Ebd., S. 237.

374 Vgl. ebd.

375 Vgl. ebd.

376 Vgl. Platon: »Der Staat/Buch VII«, in: Ders.: Werke in acht Bänden Grie-

chisch undDeutsch, Band IV, hg.v. Gunther Eigler, Darmstadt:1971.) Hier

führt Platon aus, warum die Philosophen den Staat regieren sollten. Ei-

ne andere prominente Stelle in diesem Kontext ist der komplexe Mythos

des Seelenwagens (Platon: »Phaidros«, 246a-249d, in: Werke in acht Bän-

den…Band V, 1983), der u.a. das Verhältnis zwischen den unterschiedli-

chen Seelenanteilen und ihre Disziplinierung bespricht. ImRahmen die-

ser Arbeit können diese Stellen bei Platon nicht ausführlich dargestellt

oder diskutiert werden, sie werden nur als philosophische Modelle einer

anders gearteten gesellschaftlichen Ordnung als die von Arendt entwor-

fene, erwähnt. Julia Kristeva betont den prinzipiellen Unterschied zwi-

schen Platons und Arendts Vorstellung politischer Ordnung, indem sie

über das Versprechen und das Verzeihen schreibt: »[…] ihr Spiel in der

Politik begründet Prinzipien, die den klassischen moralischen Geboten,

wie sie sich aus demPlatonʼschen Begriff derHerrschaft ergeben, diame-

tral entgegengesetzt sind. Letzterer beruht auf der Beziehung zwischen

Ich und Ich. Das Gerechte und das Ungerechte ergeben sich dabei aus

der Haltung mir selbst gegenüber, so daß die Gesamtheit der Öffent-

lichkeit als ein ›erweiterter Mensch‹ verstanden werden kann. Dagegen

beruhen die leitenden Prinzipien, die sich aus dem Doppelvermögen,

zu verzeihen und zu versprechen, ableiten lassen, ›auf Erfahrungen, die

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Berührbarkeit als conditio humana

im Rahmen des Umgangs mit sich selbst überhaupt nicht auftauchen, in

ihm gar nicht vorkommen.‹« Julia Kristeva: Das weibliche Genie…, S. 369.

377 H. Arendt: The Human Condition, S. 35.

378 Ebd., S. 347.

Politiken der Berührbarkeit

1 Judith N. Shklar: »Hannah Arendt als Paria«, in: Dies.: Über Hannah

Arendt, Berlin:2020, S. 98.

2 Für die Herauskristallisierung dieser allgemeinen Aspekte subjekti-

vierungstheoretischer Ansätze danke ich Lotta-Lili Fiedel. Die Sekun-

därliteratur zu der Frage, wie Macht Subjekte erzeugt, ist mittlerweile

unüberschaubar. Grundlegende Arbeiten sind Louis Althusser: »Ideolo-

gy and Ideological State Apparatuses«, in: Ders.: Lenin and Philosophy

and Other Essays, London:1971, S. 127-186, Michel Foucault: »Überwa-

chen und Strafen«, in: Ders.: Die Hauptwerke, Frankfurt a.M.:2008,

S. 701-1020 bzw. Judith Butler: Psyche der Macht. Das Subjekt der

Unterwerfung, Frankfurt a.M.:2015.

3 In jüngster Zeit wird Arendt für feministische Gesellschaftskritik immer

häufiger als Referenzpunkt herangezogen. Eine Entwicklung, die lange

undenkbar war. Denn Arendt wurde aus feministischer Perspektive für

die Unsichtbarkeit des privaten Bereiches kritisiert. Dafür, dass sie nicht

verstanden hätte, dass das Private politisch sei. Diese Arendt-Lesart

verändert sich zunehmend. So argumentiert Hannah Fenichel Pitkin,

dass Arendt kein elitistisches Politik-Verständnis hat, sondern durch das

Konzept des Politischen auf die Problemlage im Gesellschaftlichen hin-

weist: Darauf, dass durch den Automatismus der Abläufe keine Fragen

mehr gestellt werden, die Macht und Ohnmacht, Möglichkeiten und

Grenzen des Handelns, Freiheit versus Unfreiheit, die Veränderbarkeit

von Umständen oder des eigenen Selbst thematisieren würden. Arendts

Fokus auf Freiheit im politischen Raum soll den gesellschaftlichen

Bereich zur Selbstreflexion und zur Transformation aufrufen: »[…] re-

constituting ourselves: reorganizing institutions, reforming character,

contesting ideas.« (Hannah Fenichel Pitkin: The Attack of the Blob,

S. 284.)

Im Hinterfragen gesellschaftlicher Gegebenheiten sieht Melissa A.

Orlie den Ausdruck menschlicher Freiheit. »Social rule represents the

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 221

effective rule of the social, the predictable ordering of self as subject,

what Arendt calls what we are. To live responsibly and freely – to act

extraordinarily and to reveal who we are – requires that we disrupt and

unsettle social rule because when we do not, we reinforce and expand

the ›necessities‹ that not only harm others, but also constrict the power

of our own action.« (Melissa A. Orlie: »Forgiving Trespasses, Promising

Futures«, in: hg.v. Bonnie Honig: Feminist Interpretations of Hannah

Arendt, Pennsylvania:1995, S. 337-356., hier S. 339.) Das Potenzial der

Neugestaltung, das in der Unabgeschlossenheit des Subjekts liegt, ist

für ideologiebasierte politische Macht, u.a. auch für den Faschismus,

gefährlich: »Fascist ideology promises a readymade, unified identity –

fixed, static, without contradiction, and utterly reliable.« (Peg Birming-

ham: Hannah Arendt and Human Rights. The Predicament of Common

Responsibility, Bloomington, Indianapolis:2006, S. 111.)

Wenn Arendt vom Freisein spricht, meint sie nie ein abgeschlossenes,

autonomes Subjekt. Ihrem Menschenbild liegt eine unhintergehbare

Abhängigkeit zugrunde. Dieses Subjektverständnis ist der Grund dafür,

warum zeitgenössische feministische Ansätze an Arendt nun fruchtbar

anschließen können. Marie G. Dietz stellt in ihrem Aufsatz Feminist Re-

ceptions of Hannah Arendt die Geschichte feministischer Arendt-Rezeption

vor. (Mary G. Dietz: »Feminist Receptions of Hannah Arendt«, in: B.

Honig: Feminist Interpretations…, S. 17-50.) Die vielfältige Kritik an

Arendts Denken beinhaltete Vorwürfe, wie: Arendt sei das beste Beispiel

dafür, wie sich eine Frau männliches Denken und männliche Normen

aneigne und für die schwierige Lage des eigenen Geschlechts blind

bleibe. Ferner bezogen sich die Vorwürfe auf Arendts als diskriminie-

rend bewertete Konzeption des Politischen, auf ihre Ignoranz für die

unsichtbare Arbeit und für die Körperlichkeit im Privaten. Da sich femi-

nistische Theorien zunehmend Fragen der Subjektkonstitution und der

Machtverhältnisse außerhalb geschlechtlicher Bedingtheit widmen, er-

gab sich eine prinzipielle Änderung im Umgang mit Arendt: »The earlier

feminists’ exclusive focus on the ›Woman Question in Arendt‹ has given

way to a more explicit concern with the ›Arendt Question in Feminism‹.«

(Bonnie Honig: »Introduction. The Arendt Question in Feminism«, in:

Dies.: Feminist Interpretations…, S. 1-16, hier S. 3.) Arendts kritische

Beschäftigung mit Machtstrukturen, ihr innovatives politisches Denken

jenseits der politikphilosophischen Tradition macht sie gegenwärtig zur

vielzitierten Referenz feministischer Analysen. Nicht nur, weil Arendts

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Berührbarkeit als conditio humana

Werke einer männlich und heteronormativ konnotierten Philosophiege-

schichte gegenüberstehen, sondern auch weil ihre eigene Konzepte eine

prinzipielle Offenheit bewahren: »Arendt’s concepts are fluid; they mix

and match, intermingle, separate, change positions, appear, disappear

and reappear along a narrative course that is itself a tales of cyclicalities,

lineations, reversals, dead stops, and boundless possibilities.« (Dietz:

Feminist Receptions…, S. 22.)

Individuation ist bei Arendt ein fremdbestimmter Prozess. Geborenwer-

den ist fremdbestimmt, der Kontext, in dem man aufwächst, ist nicht

selbst gewählt und die Wirkung eigener Initiative ist ebenso begrenzt

und durch das Umfeld, in das sie hineinagiert, enteignet. Freisein be-

deutet aktive Artikulations- und Gestaltungsmöglichkeiten, doch ist der

Mensch nicht nur handelnd, sondern auch relational. »[…] individuation

occurs in a web through embodied and situated practices. Individua-

tion is an in-between, a potential that escapes potestas.« (Vgl. Zeynep

Gambetti: »Risking Oneself and One’s Identity. Agonism Revisited«, in:

Hg.v. Judith Butler, Zeynep Gambetti, Leticia Sabsay: Vulnerability in

Resistance, Durham, North Carolina:2016, S. 28-51, S. 33f.)

Die Abhängigkeit des Menschen zeigt sich allein schon an seiner kör-

perlichen Verfasstheit, die auf Ressourcen aus der Welt angewiesen ist.

Die Körperlichkeit ist, wie es Judith Butler in Notes Toward a Performativ

Theory of Assembly durch Berufung auf Arendt betont, eine unhinter-

gehbare Gegebenheit. (Vgl. Judith Butler: Notes Toward a Performative

Theory of Assembly, Cambridge,Massachusetts:2015.) Arendts Kategorie

des Arbeitens bezieht sich auf dieses biologisch-körperliche Sein des

Menschen und verdeutlicht, dass ohne die Befriedigung der physischen

Bedürfnisse weder Herstellen noch Handeln möglich sind. Körperliches

Sein ist darüber hinaus ein geschlechtsunabhängiges Faktum mensch-

licher Existenz. Die Tatsache, dass es einen Körper hat, verwickelt das

Subjekt in diverse Prozesse, die sich seiner Kontrolle entziehen. Dieser

Verlust der Souveränität löst Angst und Entsetzen aus, wie Linda Zerilli

argumentiert: »[…] what [Arendt] makes visible: namely, the terror of

having a body, an anxiety about mortality and loss of symbolic mastery

[…].« (Linda M.G. Zerilli: »The Arendtian Body«, in: B. Honig: Feminist

Interpretations…, S. 176-193, hier S. 174.)

Die Herangehensweise der feministischen Überlegungen hebt die pas-

sive Seite des Subjekts hervor und betrachtet diese als für die Identität

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 223

konstitutiv. Was erlitten wird, formt den Menschen und die Welt, die er

gemeinsam mit anderen gestaltet.

4 Eine kürzere Fassung dieser Überlegungen erscheint im Sammelband

Selbstverlust undWelterfahrung. Erkundungen einer pathischenModerne. Hg.v.

Björn Bertrams und Antonio Roselli. Wien:2021, S. 132-150.

5 Dies ist ein wiederkehrender Ausdruck in The Human Condition, z.B.

S. 121, 144.

6 Ebd., S. 32.

7 Arendt benutzt das Wort mehrfach in The Human Condition, z.B. S. 51,

58.

8 Vgl. ebd., S. 57f.

9 Vgl. ebd., S. 71.

10 Ebd., S. 58.

11 Ebd., S. 51.

12 Ebd.

13 Vgl. Ebd., S. 26. (Fußnote 8)

14 Diese findet man nur in der englischen Fassung des Werkes. Arendt zi-

tiert Plutarchs Erzählung aus demGedächtnis und ohne Quellenverweis.

Auf Deutsch ist die zitierte Stelle wie folgt zu finden: Plutarch: Fünf Dop-

pelbiographien. (2. Teil), Zürich/München:1994, S. 913.: »Es wird auch er-

zählt, als ein Mensch zu ihm kam, ihn um seinen Beistand vor Gericht

bat und lang und breit erzählte, er sei von jemand geprügelt worden,

habe Demosthenes gesagt: ›Aber von all dem, was du da redest, ist dir

ja gar nichts passiert!‹ Da habe der Mann seine Stimme erhoben und

geschrien: ›Mir soll nichts passiert sein, Demosthenes?‹ ›Ja, wahrhaftig‹,

habe jetzt Demosthenes erwidert, ›jetzt höre ich die Stimme eines Man-

nes, dem Unrecht angetan worden ist!‹«

15 Wessen Aufschrei gehört wird, dass das Gehört-Werden strukturelle Vor-

aussetzungen hat und auf Machtverhältnisse zurückzuführen ist, ver-

tieft Arendt nicht.Die (Un-)Möglichkeiten des Gehörtwerdens beschreibt

Gayatri Chakravorty Spivak in Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und

subalterne Artikulation (Wien:2008) und Jacques Rancière in Die Nacht der

Proletarier. Archive des Arbeitertraums (Wien/Berlin:2013). Ruth Sondereg-

ger liest diese zwei Texte zusammen und übt mit Spivak an Rancières

emanzipatorischen Optimismus Kritik. Spivak zeige, dass nicht einmal

Widerstand eindeutig als Widerstand vernommen wird. Vgl. Ruth Son-

deregger: »Die Herausforderung, (nicht) für andere zu sprechen. Was

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Berührbarkeit als conditio humana

Jacques Rancière von Gayatri Spivak lernen könnte«, in: Österreichische

Zeitschrift für Geschichtswissenschaften, Band 27, Nr. 1 (2016), S. 22-45.

16 H. Arendt: The Human Condition, S. 50.

17 Ebd., S. 181.

18 Ebd.

19 Schon die Philosophie des Mittelalters kannte die Unterscheidung zwi-

schen dem »was« und dem »wer«. Vgl. Johann Kreuzer: »Der Begriff der

Person in der Philosophie des Mittelalters«, in: Hg.v. Dieter Sturma: Per-

son. Philosophiegeschichte-Theoretische Philosophie, Praktische Philo-

sophie, Paderborn:2001, S. 59-77. Diese philosophiegeschichtlichen Vor-

gänger zitiert Arendt nicht. Über den Unterschied zwischen »was« und

»wer« siehe auch: Robert Spaemann: Personen. Versuche über den Un-

terschied zwischen ›etwas‹ und ›jemand‹. Stuttgart:1996.

20 Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 180f.

21 Ebd., S. 208.

22 Ebd., S. 179.

23 Ebd., S. 181.

24 Ebd., S. 179f.

25 Vgl. ebd., S. 180.

26 Vgl. ebd.

27 Vgl. ebd., S. 208.

28 Diese Freiheitskonzepte werden auch als negative vs. positive Freiheit

bezeichnet. Unter Arendts Zeitgenossen war Isaiah Berlin der promi-

nenteste Autor, der sich mit diesemThema beschäftigte (der aber Arendt

und ihre Art öffentlich abwertete). Vgl. Isaiah Berlin: Four Essays on Li-

berty, Oxford:1969. Nietzsches Ausführungen über Freiheit (Mein Begriff

von Freiheit) sind in diesem Kontext auch relevant, obwohl sich Arendt

auf ihn nicht bezieht. Vgl. Friedrich Nietzsche: »Götzen-Dämmerung«,

in: Ders.: Werke in drei Bänden, München:1954, Band 2, S. 1014-1015.

29 Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 180.

30 Ebd., S. 183.

31 H. Arendt: Vita Activa, S. 174.

32 Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 189f.

33 Vgl. ebd.

34 Ebd.

35 Jacques Rancière wirft in ZehnThesen zur Politik (Zürich:2008) Arendt vor,

den Handelnden in den souveränen Herrscher transformiert zu haben

bzw. Herrschen und Freisein miteinander gleichzusetzen (S. 12.). Für

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 225

sein Argument bezieht er sich nicht auf die Stelle inTheHumanCondition,

sondern auf eine Passage aus Arendts unvollendet gebliebenem Buch-

projektWas ist Politik (München:2003). Da zitiert Arendt tatsächlich nur

die Bedeutung von archein, aber ihr Anliegen ist nicht die Gleichsetzung

von Herrschaft und Freiheit, sondern mithilfe etymologischer Ursprün-

ge nachzuweisen, dass Freiheit nur im öffentlichen Handeln möglich ist.

(S. 34f.) Die »schwindelerregende Verkürzung«, für die Rancière Arendt

kritisiert, ist nicht in Arendts Text zu finden.

36 Yoko Tawada sagte in ihrer Laudatio auf Ilma Rakusa (Kleist-Preis 2019)

folgendes: »Schon wieder denke ich, dass manche deutschenWörter un-

bedingt das Genus ändern müssen: Die Wehmut ist männlich, während

der Mut feminin ist.« Wie anders wäre die Bewertung von Arendts mut-

fokussiertem politischen Handeln, wenn Mut kein männliches Attribut

wäre, wenn das Phänomen nicht einmal mit dem maskulinen gramma-

tikalischen Geschlecht verbunden wäre? (Tawadas Rede ist auf folgender

Seite abzurufen: https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaf

t/kleist-preis/ – abgerufen am 21.1.2021)

37 Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 189.

38 Ebd., S. 190.

39 Ebd., S. 235.

40 Ebd., S. 193.

41 Ebd., S. 187.

42 H. Arendt: Elemente und Ursprünge, S. 936

43 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 438.

44 Vgl. H. Arendt: On Revolution, S. 102f. Hier erklärt Arendt die ursprüng-

liche Bedeutung des Wortes Person: »[…] the history of the Latin word

persona. In its original meaning, it signified themask ancient actors used

towear in a play. […]Themask as such obviously had two functions: it had

to hide, or rather to replace, the actor’s own face and countenance, but

in a way that would make it possible for the voice to sound through. At

any rate, it was in this twofold understanding of a mask through which a

voice sounds that the word persona became a metaphor and was carried

from the language of the theater into legal terminology. The distinction

between a private individual in Rome and a Roman citizen was that the

latter had a persona, a legal personality, as we would say; it was as though

the law had affixed to him the part he was expected to play on the public

scene, with the provision, however, that his own voice would be able to

sound through.The point was that ›it is not the natural Ego which enters

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/


226 Berührbarkeit als conditio humana

a court of law. It is a right-and-duty-bearing person, created by the law,

which appears before the law.‹ Without his persona, there would be an

individual without rights and duties, perhaps a ›natural man‹ – that is,

a human being or homo in the original meaning of the world, indicating

someone outside the range of the law and the body politic of the citizens,

as for instance a slave – but certainly a politically irrelevant being.«

45 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 451.

46 Ebd., S. 301.

47 Ebd.

48 Vgl. ebd.

49 Ebd.

50 Vgl. ebd.

51 Vgl. ebd.

52 Vgl. ebd., S. 302.

53 Ebd.

54 Vgl. H. Arendt : On Violence, S. 137-138.

55 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 146.

56 Ebd., S. 141.

57 Ebd., S. 60.

58 Vgl. ebd., S. 72.

59 Ebd., S. 169.

60 Ebd., S. 72.

61 Vgl. ebd., S. 302.

62 Vgl. ebd., S. 451f.

63 Ebd., S. 452.

64 Vgl. ebd.

65 Ebd.

66 Ebd.

67 Hannah Arendt: »Collective Responsibility«, in: Dies.: Responsibility and

Judgment, hg.v. Jerome Kohn, New York:2003, S. 147-158, hier S. 151.

68 Ebd.

69 Vgl. ebd., S. 154.

70 Ebd., S. 154.

71 Ebd., S. 151.

72 Ebd., S. 153.

73 Ebd., S. 156.

74 Ebd., S. 155.

75 Ebd., S. 157.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 227

76 Hannah Arendt: »Personal Responsibility Under Dictatorship«, in: Dies.:

Responsibility and Judgment, hg.v. Jerome Kohn, New York:2003, S. 17-

48, hier S. 43f.

77 Ebd., S. 46.

78 Ebd., S. 44.

79 Vgl. ebd., S. 45.

80 Vgl. ebd., S. 44.

81 Ebd.

82 Ebd.

83 Ebd., S. 45.

84 Ebd.

85 Vgl. ebd.

86 Ebd., S. 45.

87 Hannah Arendt: »Thinking andMoral Considerations«, in: Dies.: Respon-

sibility and Judgment, hg.v. JeromeKohn,NewYork:2003, S. 159-189, hier

S. 180.

88 Vgl. ebd., S. 168.

89 Vgl. ebd., S. 174f.

90 Ebd., S. 174.

91 Vgl. Platon: »Theaitetos« 149a–151c. In: Ders.: Werke in acht Bänden…,

Band VI, Darmstadt:1970.

92 Sokrates bezeichnet diese als »Mondkalb« (150b) oder »Mißgestalt« (150c)

93 H. Arendt: Thinking and Moral Considerations, S. 174.

94 Ebd., S. 175.

95 Ebd., S. 181.

96 Ebd.

97 Ebd., S. 182f.

98 Vgl. ebd., S. 183.

99 Ebd., S. 184.

100 Ebd.

101 Ebd.

102 Ebd.

103 Vgl. ebd.: »So long as I am conscious, that is, conscious of myself, I am

identical with myself only for others to whom I appear as one and the

same. For myself, articulating this being-conscious-of-myself, I am in-

evitably two-in-one –which incidentally is the reason why the fashionable

search for identity is futile and our modern identity crisis could be re-

solved only by losing consciousness.«

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Berührbarkeit als conditio humana

104 Ebd.

105 Ebd., S. 185.

106 Ebd.

107 Vgl. ebd., S. 187.

108 Vgl. ebd., S. 188.

109 Ebd., S. 189.

110 Ebd., S. 188.

111 Ebd.

112 Ebd.

113 Ebd., S. 174f.

114 Ebd., S. 176.

115 Vgl. ebd., S. 166.

116 Ebd.

117 Ebd., S. 167.

118 Vgl. ebd., S. 187.

119 Ebd., S. 178.

120 Ebd., S. 187.

121 Vgl. ebd.

122 Ebd., S. 159.

123 Ebd., S. 160.

124 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 453.

125 Ebd., S. 456.

126 Ebd., S. 455.

127 George Orwells Roman 1984 veranschaulicht das am Beispiel einer Lie-

besbeziehung sehr plastisch. Vgl. George Orwell: »1984«, in: Hg.v. Pe-

ter Hobley Davison, Ian Angus, Sheila Davison: The Complete Works of

George Orwell, Band 9, London:1997.

128 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 456.

129 Ebd., S. 455.

130 H. Arendt: Elemente und Ursprünge…, S. 921.

131 Hannah Arendt: »Laudatio auf Karl Jaspers«, in: Hannah Arendt. Men-

schen in finsteren Zeiten, hg.v. Ursula Ludz, München:2012, S. 90-100.

132 Vgl. ebd., S. 91.

133 Ebd.

134 Ebd.

135 Ebd., S. 91f.

136 Arendts begriffliche Unterscheidung zwischen dem »what« und »who«

verweist auf die Doppeldeutung des Subjekts als Unterworfene und

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 229

als Handelnde. Vgl.: Hg.v. Thomas Alkemeyer, Gunilla Budde, Dag-

mar Freist: Selbst-Bildungen. Soziale und kulturelle Praktiken der

Subjektivierung, Bielefeld:2013, S. 9-22.

137 Vgl. H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 451-457.

138 H. Arendt: Love and Saint Augustine…, S. 76.

139 Ebd., S. 67.

140 Hannah Arendt: »Introduction into Politics«, Vorlesung an der University

of Chicago (1963). The Hannah Arendt Papers of the Library of Congress,

Subject File, 1949-1975, Sign.: 023805.

141 Vgl. H. Arendt-K. Jaspers: Briefwechsel 1929-1969, S. 301.

142 Hannah Arendt: »We Refugees«, in: Dies: The Jewish Writings, hg.v.

Jerome Kohn und Ron H. Feldman, New York:2007, S. 264-274.

143 Ebd., S. 268.

144 Ebd., S. 271.

145 Ebd., S. 274.

146 Ebd.

Thaumazein und politische Urteilsfindung

1 Vgl. Hannah Arendt: Between Past and Future, Eight Exercises in Politi-

cal Thought, New York:2006, S. 12.

2 Auf Deutsch erschien der Text übersetzt von Joachim Kalka. Hannah

Arendt: Sokrates. Apologie der Pluralität, Berlin:2016.

3 Hannah Arendt: »Philosophy and Politics«, in: Social Research, Vol 57,

No.1 (Spring 1990), S. 73-103, hier S. 97. Auf Deutsch heißt die Stelle: »[…]

die Verwunderung; ja es gibt keinen anderen Anfang der Philosophie als

diesen.« In: Platon: Theaitetos, 155d.

4 H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 97. Auf Deutsch ist die Stelle in

Platons Siebtem Brief zu finden (340b): »[…] von der Philosophie wie von

einem Feuer ergriffen […]« bzw. 341d: »[…] denn es läßt sich keineswegs

in Worte fassen wie andere Lerngegenstände, sondern aus häufiger ge-

meinsamer Bemühung um die Sache selbst und aus dem gemeinsamen

Leben entsteht es plötzlich – wie ein Feuer, das von einem übersprunge-

nen Funken entfachtwurde […]«. In: Platon:Werke in acht Bänden…Band

V, Damstadt:1983.

5 H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 98.

6 Ebd., S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Berührbarkeit als conditio humana

7 Ebd.

8 Ebd., S. 98.

9 Ebd., S. 99.

10 Vgl. ebd., 100.

11 H. Arendt: The Human Condition, S. 302.

12 H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 100.

13 Ebd., S. 99.

14 Ebd.

15 Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 302.

16 Vgl. ebd., S. 273f.

17 Ebd., S. 303.

18 Ebd.

19 Vgl. ebd.

20 Ebd.

21 H. Arendt: Politics and Philosophy, S. 103.

22 Hannah Arendt: »Truth and Politics«, in: Dies.: Between Past and Fu-

ture. Eight Exercises in Political Thought, New York:2006, S. 223-259,

hier S. 241.

23 H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 74.

24 Ebd., S. 75.

25 Vgl. H. Arendt: Truth and Politics, S. 233.

26 H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 77f.

27 Vgl. H. Arendt: Truth and Politics, S. 233f.

28 Ebd., S. 234.

29 Ebd., S. 235.

30 Vgl. H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 80. und S. 85.

31 Ebd., S. 80.

32 Zwar leitet die Sekundärliteratur Arendts Gedanken über politische Ur-

teilskraft von ihrem Kant-Bezug ab, doch sind die Verweise auf Kant

(prominent in Arendts Kant-Vorlesungsreihe an The New School for So-

cial Research im Wintersemester 1970) und auf seine Kritik der Urteils-

kraft viel späteren Datums als die hier zitierte Vorlesung. Die Methode

der erweiterten Denkungsart wird aber – ohne den Begriff zu nennen –,

schon an dieser Stelle eingeführt und als prinzipielle politische Interak-

tionsform bezeichnet.

33 H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 80.

34 Ebd., S. 84.

35 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 231

36 Vgl. ebd., S. 82.

37 Ebd., S. 84.

38 Ebd.

39 Ebd.

40 Vgl. ebd., S. 81.

41 H. Arendt: Truth and Politics, S. 243.

42 Vgl. ebd.

43 Die Konsequenz in Platons Höhlengleichnis (»Der Staat/Siebtes Buch«

514a–517a) ist, dass der Philosoph, nachdem er die Ideale am Tageslicht

erblickt hat, in die Höhle zurückkehren muss, um die zu unterrichten,

die die Trugbilder anschauen. Er kehrt zwar unter die Menschen zurück,

aber nicht als Exempel oder Inspiration des Handelns, sondern als Leh-

rer, dessen Aufgabe es ist, die Wahrheit zu verkünden, statt auf dem

Marktplatz Meinungen zu besprechen.

44 H. Arendt: Truth and Politics, S. 244.

45 Ebd., S. 247.

46 Hannah Arendt: Lectures on Kant’s Political Philosophy, hg.v. Ronald

Beiner, Chicago:1992, S. 15. und S. 52.

47 H. Arendt: Truth and Politics, S. 247.

48 Ebd., S. 236.

49 In der Lessing-Rede argumentiert Arendt ähnlich, wenn sie sagt, dass

keine Wahrheit es wert ist, ihr eine Freundschaft zu opfern. Das plurale

Miteinander bevorzugt Arendt gegenüber einer despotischen Wahrheit.

Vgl. H. Arendt: Freundschaft in finsteren Zeiten, S. 82-87.

50 H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 90.

51 Ebd., S. 90.

52 Ebd., S. 92.

53 Ebd., S. 101.

54 Vgl. ebd., S. 92.

55 Vgl. ebd., S. 101.

56 Ebd.

57 H. Arendt: On Violence, S. 110.

58 H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 99.

59 H. Arendt: »Action and the ›Pursuit of Happiness‹«, in: In: Dies.: Think-

ing without a Banister, hg.v. Jerome Kohn, New York:2018, S. 201-219,

hier S. 218.

60 Vgl. H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Berührbarkeit als conditio humana

61 Das Politische ist bei Arendt nicht nur durch die Differenz zur Politik be-

stimmt, sondern auch durch eine radikale Kontingenz und den perma-

nenten Bedarf der Neukonstitution, da eine finale Gründung das Wesen

des Politischen vernichten würde. Darüber hinaus würde so eine Finali-

tät auch die conditio humana zerstören. DieWirklichkeit kann laut Arendt

nur dann bewahrt werden, wenn es ein unabschließbares Gespräch dar-

über gibt, was imMiteinander als Wirklichkeit wahrgenommen und an-

erkannt wird. Auf der Grundlage dieser Überlegungen von Arendt bin ich

der Meinung, dass ihre Ansätze in die Debatte über eine politische On-

tologie und über die politische Differenz viel stärker einbezogen werden

könnten, als das bis jetzt der Fall ist. Nicht nur als eine für die aktuelle

Debatte relevante »Traditionslinie« (Vgl. Oliver Marchart: Die politische

Differenz. Berlin:2010, S. 35-38), sondern auch als eine Denkerin, die die

überwiegend von männlichen Autoren dominierte Diskussion mit origi-

nellen und bemerkenswerten Impulsen bereichern kann.

62 Einer ihrer Vorschläge in dieser Hinsicht ist es, die Vertreter von Wi-

derstandbewegungen (wie z.B. Kriegsdienstverweigerer während des

Vietnam-Krieges), ähnlich wie Lobbyisten, in den Regierungsinstitu-

tionen zu integrieren. (Vgl.: Hannah Arendt: »Civil Disobedience«, in:

Dies.: Crises of Republic, S. 50-102, insbesondere 101f.) Jedoch würde

dies die Widerständigkeit dieser Gruppen abschwächen, eventuell sogar

ganz neutralisieren – ein Aspekt, den Arendt nicht mitdenkt.

63 H. Arendt: Action and the »Pursuit of Happiness«, S. 211.

64 Ebd., S. 201f.

65 Ebd., S. 202.

66 Zu Arendts literarischen Vorlagen und deren Einfluss auf Arendts politi-

sche Theorie siehe: Hg.v. Wolfgang Heuer, Irmela von der Lühe: Dich-

terisch Denken. Hannah Arendt und die Künste, Göttingen:2007 und

hg.v. Barbara Hanh, Marie L. Knott: Von den Dichtern erwarten wir die

Wahrheit. Hannah Arend und die Literatur, Berlin:2007 und Anne Ber-

theau: ›Das Mädchen aus der Fremde‹. Hannah Arendt und die Dich-

tung. Rezeption-Reflexion-Produktion, Bielefeld:2016.

67 Hannah Arendt: »Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. Seminar-

notizen 1955 und 1968«, in: Hg.v. W. Heuer, I.v.d. Lühe: Dichterisch Den-

ken…, S. 213-223, hier S. 217.

68 Die Frage, wie Arendt Theorie schreibt, wird in der Sekundärlitera-

tur breit diskutiert. Ihre Texte wurden immer wieder als ahistorisch,

willkürlich und unsachlich bewertet. Isaiah Berlin summierte in den

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 233

80er Jahren: »[She] produces no arguments, no evidence of serious

philosophical or historical thought. It is all a stream of metaphysi-

cal free association.« (Ramin Jahanbegloo: Conversations with Isaiah

Berlin, London:2000, S. 82.) Nach der Veröffentlichung von The Origins

of Totalitarianism schrieb Eric Voegelin über das Werk, es sei »a nihilistic

nightmare«. (Eric Voegelin: »The Origins of Totalitarianism«, in: The

Review of Politics, Vol. 15, No. 1 (Jan. 1953), S. 68-76.) In ihrer Antwort

verteidigt sich Arendt durch die Abgrenzung von der Tradition sine

ira et studio und betont, dass sie bewusst nicht nach der Methode der

klassischen Geschichtswissenschaft verfahren wollte. (Hannah Arendt:

»[The Origins of Totalitarianism]: A Reply«, in: The Review of Politics,

Vol. 15, No. 1 (Jan. 1953), S. 76-84.)

Seyla Benhabib bezeichnet Arendts ungewöhnliche Schreibweise als

»fragmentarische Historiographie«. Diese sei »[…] keine Übung in

nostalgischer Verfallsgeschichte, sondern ein Versuch, die in Sprach-

schichten und Begriffssedimenten abgelagerte Menschheitsgeschichte

zu durchdenken. Wir müssen lernen, die Momente des Bruchs, der

Verschiebung und Verwerfung in der Geschichte zu erkennen.« (S. Ben-

habib: Hannah Arendt…, S. 158.) Eine solche Erzählweise historischer

Fakten, die Benhabib nach Benjaminschen Vorbild mit der Tätigkeit

des Sammelns vergleicht, soll »the explosions of truth in history« ver-

deutlichen (Annabel Herzog: »Illuminating Inheritance. Benjamin’s

Influence on Arendt’s Political Storytelling«, in: Philosophy and Social

Criticism, Vol. 26, Nr. 5, S. 1-27, hier S. 15.). Die Wahrheit nämlich, dass

Geschichte keine Entwicklung, Erfolg oder Lied der Sieger ist, sondern

ein zeitlicher Verlauf mit Unterbrechungen, Scheitern, individuellen

Erfahrungen und das Ringen der Betroffenen um Versöhnung mit dem,

was ihnen zugestoßen ist.

Weil bei Arendt der Fokus auf der Erzählung liegt, bezeichnet Grit

Straßenberger ihre Schreibweise als narrativistische politische Theorie,

die auf drei Bereiche Bezug nehme: »[Die] Tradierung politischer Er-

fahrungen, ihre Beurteilung und schließlich die gegenwartsbezogene

Ausdeutung ihrer praktischen Relevanz.« (Grit Straßenberger: »Das

Literarische und das Politische: Narrativistische Dimensionen politi-

scher Theorie«, in: Hg.v. Eckart Reinmuth: Politische Horizonte des

Neuen Testaments, Darmstadt:2010, S. 119-143, hier S. 171.) Vergangene

Erfahrungen gewinnen durch die Urteilsfindung exemplarische Gültig-

keit und werden als solche für zukünftige Erfahrungen relevant. Weil

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Berührbarkeit als conditio humana

Arendt die allgemeine Gültigkeit aus menschlicher Erfahrung ableitet,

bezeichnet Straßenberger Arendts politische Theorie als »Erfahrungs-

wissenschaft«. (S. 120.)

Maria Robaszkievicz argumentiert darüber hinaus, dass durch Arendts

Erzählweise »de[r] kontingente Hintergrund des Handelns selbst«

sichtbar wird. (Maria Robeszkievicz: Übungen im politischen Den-

ken. Hannah Arendts Schriften als Einleitung der politischen Praxis,

Wiesbaden:2017, S. 66.) Robaszkievicz zufolge lässt Arendts »narrative

Denkart« (S. 64.) eine zeitliche und räumliche Offenheit zu. Die zeitliche

Offenheit besteht darin, dass die Bedeutung der Erzählung durch die

Zuhörer aufs immer Neue aktualisiert wird. Die räumliche Offenheit

bezieht sich auf die aktive Beteiligung des (imaginierten) Publikums:

»Sowohl der Geschichtenerzähler als auch seine Zuhörer bleiben dabei

nicht passive Vermittler oder Empfänger einer historischen Wahrheit,

sondern beteiligen sich aktiv an der Sinnstiftung, die das Geschichten-

erzählen mit sich bringt.« (S. 83.)

Arendts Texte können daher als Interaktion mit der Welt interpretiert

werden. Im interaktiven Prozess rücken Kontingenzerfahrungen, Erfah-

rungsbezug des theoretischen Denkens und Öffnung sowohl tradierten

Wissens wie auch eingeübten Miteinanders ins Zentrum. Diese Aspekte

betonen auch Paul Ricoeur (Paul Ricoeur: »Action, Story and History.

On Re-reading The Human Condition«, in: Hg.v. Reuben Garner: The

Realm of Humanitas. Responses to the Writings of Hannah Arendt,

New York:1990, S. 149-164) und Susannah Young-Ah Gottlieb (Susan-

nah Young-Ah Gottlieb: Hannah Arendt. Reflections on Literature and

Culture, Stanford:2007 bzw. Susannah Young-Ah Gottlieb: Regions of

Sorrow. Anxiety and Messianism in Hannah Arendt and W. H. Auden,

Stanford:2003).

69 Eine systematische Erarbeitung von Arendts Erfahrungsbegriff liegt

Claudia Althaus vor. Vgl. Claudia Althaus: Erfahrung denken. Hannah

Arendts Weg von der Zeitgeschichte zur politischen Theorie, Göttin-

gen:2000. Arendts Erfahrungsbegriff wird in der Sekundärliteratur

oft aus Walter Benjamins Überlegungen abgeleitet. Zu Benjamins

Erfahrungsbegriff siehe Martin Jay: »Lamenting the Crisis of Experi-

ence. Benjamin and Adorno«, in: Ders.: Songs of Experience. Modern

American and European Variations on a Universal Theme, Berkeley/Los

Angeles/London:2005, S. 312-360.

70 H. Arendt: Action and the Pursuit of Happiness, S. 202.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 235

71 Luc Ciompi und Elke Endertmachen diemathematische Entdeckung des

Fraktals für ihreThese einer Affektlogik fruchtbar. Sie schreiben: »Eben-

falls aus der modernen Chaos- und Komplexitätstheorie abgeleitet ist

die so genannte Fraktalhypothese der Affektlogik, das heißt die im Rah-

men dieses Buches besonders wichtige Annahme, dass die beschriebe-

nen Wechselwirkungen zwischen Fühlen und Denken auf der individu-

ellen und auf beliebigen mikro- bis makrosozialen Ebenen (›im Kleins-

ten wie Größten‹) gleichartigen grundsätzlichen Gesetzmäßigkeiten ge-

horchen. Der Begriff der Fraktalität geht auf eine Entdeckung des fran-

zösischen Mathematikers Benoit Mandelbrot aus den Siebzigerjahren

des vergangenen Jahrhunderts zurück, wonach die unendliche Erschei-

nungsvielfalt der Natur zu einem großen Teil auf der Tatsache beruht,

dass hinter jedem Teilaspekt oder Fragment (daher der Ausdruck ›frak-

tal‹) und der Gesamtheit vieler Naturphänomene immer wieder diesel-

ben grundsätzlichen Konstruktionsregel (oder so genannten Algorhyth-

men) am Werk sind.« Luc Ciompi, Elke Endert: Gefühle machen Ge-

schichte. Die Wirkung kollektiver Emotionen – von Hitler bis Obama,

Göttingen:2011, S. 32. Ich denke, dass Fraktalität ein sinnvolles Konzept

ist, Arendts zentrale Begriffe bzw. ihre strukturellen Ähnlichkeiten mit-

einander zu verbinden und sie alle unter dem Begriff der Natalität – als

ihre spezifischen Ausprägungen – zu subsumieren.

72 H. Arendt: »Understanding and Politics. The Difficulties of Under-

standing«, in: Dies.: Essays in Understanding, hg.v. Jerome Kohn, New

York:1994, S. 307-327, hier S. 309.

73 Vgl. ebd., S. 308.

74 Ebd., S. 313. Arendt verweist hier kurz auf die Stelle B172-173 in Kants

Kritik der reinen Vernunft. (Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft.

Werkausgabe Band 3, Frankfurt a.M.:1995.)

75 H. Arendt: Understanding and Politics, S. 322.

76 Vgl. H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. vii.

77 Das Gebet ist in der Bibel an folgender Stelle zu finden: 1. Könige 3:6-9.

Die Luther-Übersetzung gibt die von Arendt zitierte Stelle als »gehorsa-

mesHerz« wieder. In der englischen Version, auf die sich Arendt bezieht,

steht: »an understanding heart«.

78 H. Arendt: Understanding and Politics, S. 322.

79 Ebd. S. 323. Die Stelle vonWordsworth ist inThePrelude-Book XIV zu fin-

den. Vgl. William Wordsworth: The Prelude or Growth of a Poet’s Mind,

London:1850.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Berührbarkeit als conditio humana

80 H. Arendt: Understanding and Politics, S. 322.

81 Hannah Arendt: Die ungarische Revolution, München:1958, S. 7f. Der

Text wurde auf Englisch verfasst und erschien unter dem Titel Totali-

tarian Imperialism. Reflections on the Hungarian Revolution (in: The Journal

of Politics, Vol. 20, No. 1 (Feb., 1958), S. 5-43). Ins Deutsche wurde er

für eine dreiteilige Sendung des Bayrischen Rundfunks von Charlotte

Beradt übersetzt bzw. von Arendt selbst mehrfach überarbeitet. Die

deutsche Fassung ist die letzte von Arendt autorisierte Version des

Gedankenganges, weshalb ich diese zitiere.

82 Vgl. Hg.v. Rüdiger Kipke: Ungarn 1956. Zur Geschichte einer geschei-

terten Volkserhebung, Wiesbaden:2006, insbesondere Tibor Dömötörfi:

»Akteure des Aufstandes« (S. 44-65) und Éva Standeisky: »Antisemitis-

mus in Ungarn zur Zeit der Revolution« (S. 97-115), bzw.Wolfgang Bach-

könig: Ungarnaufstand 1956. Zeitzeugen erzählen, Munderfing:2016.

83 H. Arendt: Die ungarische Revolution, S. 49.

84 Ebd., S. 50.

85 Ebd.

86 Zwar kann der Akteur den Sinn seiner »story« nicht erzählen – dafür

braucht er den Historiker oder den Geschichtenerzähler –, doch ist er in

der Lage, theoretische Erkenntnisse zu formulieren, die für den Beob-

achter, z.B. den politischen Philosophen, zu akzeptieren und zu befolgen

sind.

87 Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem. A Report on the Banality of Evil,

New York:1963 bzw. Dies.: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der

Banalität des Bösen, München:2011.

88 Sogar Norman Podhoretz berichtet in seinem autobiographischen Ent-

hüllungsroman Making it (New York:1967, S. 233.) über den Skandal, der

die Veröffentlichung von Arendts Text begleitete. Podhoretz war zum

Zeitpunkt der geplanten, doch im Februar 1958 von Arendt selbst zu-

rückgezogenen, Publikation Redakteur bei der Zeitschrift Commentary,

in der Reflections on Little Rock ursprünglich erscheinen sollte.

89 Die Geschichte der Fotografien, die Beschreibung der politischen Ereig-

nisse und die Entstehungsgeschichte von Arendts Essay bzw. die fakti-

schen Fehler ihres Textes wurden von K.T. Gines detailreich rekonstru-

iert. (K.T. Gines: Hannah Arendt and the Negro Question, S. 14-30.) Mit

Gines Darstellung verglichen, liest sich die entsprechende Stelle in Eli-

sabeth Young-Bruehls Arendt-Biografie eher als Apologie, denn als ge-

naue Widergabe der Geschehnisse. (E. Young-Bruehl: Hannah Arendt…,

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 237

S. 308-318.) In deutschsprachiger Sekundärliteratur findet sich die ge-

naueste Rekonstruktion der Kontroverse um Reflections on Little Rock bei

Maike Weißpflug. (Maike Weißpflug: Hannah Arendt. Die Kunst, po-

litisch zu denken, Berlin:2020, S. 62-90.) Auch Liliane Weissberg geht

auf die Entstehungsgeschichte des Essays länger ein, doch ist ihre Dar-

stellung von Young-Bruehls Fehler geprägt, z.B. in der Behauptung, Dr.

Thompkins sei ein weißerMann gewesen, obwohl er ein schwarzer Kolle-

ge von Dorothys Vater war. (Liliane Weissberg: »Die verlorene Unschuld.

Hannah Arendt als Politologin«, in: Hg.v. Ulla Kriebernegg, Gerald Lam-

precht, Roberta Meierhofer, Andrea Strutz: ›Nach Amerika nämlich!‹ Jü-

dische Migrationen in die Amerikas im 19. und 20. Jahrhundert, Göttin-

gen:2012, S. 69-89.)

90 Dass Reflections on Little Rock ein ausgesprochen schlecht recherchierter

Text ist, lässt sich nicht nur an der Verwechselung der Photographien

und an der offensichtlichen Unkenntnis amerikanischer Segregationsge-

schichte festmachen. Jill Locke stellt in ihrem Aufsatz Little Rock’s Social

Question den Vorläufer von Brown I und Brown II vor, einen ähnlichen,

aber gescheiterten Versuch vor dem Supreme Court, die Segregation von

Schulen zu beenden. Der Fall Plessy v. Fergusson (1896) endete mit einer

Entscheidung, die wie Arendts Kernargument lautet: Getrennte Schulen

seien nichts mehr als eine gesellschaftliche Tatsache und hätten keine

Auswirkung auf politische Gleichheit. Locke kehrt in ihrem Text diese

Logik um, indem sie argumentiert, dass segregierte Schulen Manifesta-

tion von weißem »social climbing« sind (ein Vorwurf, den Arendt den

schwarzen Eltern macht), wodurch weiße Eltern ihren Kindern lang-

fristige Vorteile und bessere Aufstiegsmöglichkeiten verschafften. (Jill

Locke: »Little Rock’s Social Question: Reading Arendt on School Deseg-

regation and Social Climbing«, in: PoliticalTheory 41 (4), 2013, S. 533-561.)

91 Maike Weißpflug argumentiert zwar, dass sich Arendt geweigert hät-

te, »die Akteure von Little Rock paternalistisch zu behandeln« (M.

Weißpflug: Hannah Arendt…, S. 66), doch sind Arendts Sätze ganz

offensichtlich von Oben herab, mit einem »Olympian authority« – wie

es Ralph Ellison bezeichnete (Ralph Ellison: »The World and the Jug«, in:

Ders.: Shadow and Act, New York:1964, S. 108.) – verkündet. Nicht nur

ignoriert sie die Bemühungen (über die in The New York Times berichtet

wurde) sowohl der NAACP als auch der Familien, die Kinder geschützt

zur Schule zu bringen, auch behauptet sie, »oppressed minorities were

never the best judges on the order of priorities in such matters and there

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Berührbarkeit als conditio humana

are many instances when they preferred to fight for social opportunity

rather than for basic human or political rights.« (H. Arendt: Reflec-

tions…, S. 46.) Die Schärfe dieses belehrenden Urteils könnte eventuell

gemildert werden, wenn man aus Arendts nur zwei Jahre später ent-

standener Lessing-Rede zitiert, in der sie Paria-Gemeinschaften eine

generelle Weltlosigkeit, sogar Barbarei attestiert, weil die Weltverlust

der ausgegrenzten Minderheiten zu einer »furchtbare[n] Verkümme-

rung aller Organe, mit denen wir der Welt zugewandt sind« führe (H.

Arendt: Gedanken zu Lessing…, S. 56f.). Laut Arendt führt der Zustand,

aus der politischen Gemeinschaft ausgeschlossen zu sein, zu der schwa-

chen, politisch ungenügenden Urteilsfähigkeit der Ausgegrenzten.

Eine haarsträubende Logik, zumal es im Fall von Little Rock um die

Langzeitkonsequenzen systematischer Versklavung ging.

92 Vgl. A. Norton: Heart of Darkness… und Anna Deumert: »On Racism and

How to Read Hannah Arendt«, in: Diggit Magazine, 27. 02. 2020 (ht

tps://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hann

ah-arendt, abgerufen am 23. 01. 2021) Besonders schockierend sind

Arendts Behauptungen über schwarze Studierenden in On Violence. Sie

wirft ihnen vor, das akademische Niveau dadurch zu senken, dass sie

ihre Universitätszulassung fordern, ohne ausreichend gebildet zu sein.

Auch behauptet Arendt, dass die Forderungen dieser Studierenden nach

Fächern, die ihre Kultur repräsentieren würden, ein Hirngespinst sei:

sowohl Swahili als auch afrikanische Literatur seien »nonexistent subjec-

ts« (S. 192.) Die Sätze, die hier Arendt niederschreibt und veröffentlicht,

sind so empörend und erschütternd gleichzeitig, dass sie nicht unbe-

achtet oder als ›Ausrutscher‹ bewertet werden können: »Negro students,

the majority of them admitted without academic qualification, regarded

and organized themselves as an interest group, the representatives of

the black community. Their interest was to lower academic standards.

They were more cautious than the white rebels, but it was clear from the

beginning […] that violence with them was not a matter of theory. […] it

seems that the academic establishment, in its curious tendency to yield

more to Negro demands, even if they are clearly silly and outrageous,

than to the disinterested and usually highly moral claims of the white

rebels, also thinks in these terms […].« (H. Arendt: On Violence, S. 120f.)

Ein weiterer prominenter Vorfall ist Arendts Brief an James Baldwin

am 21. November 1962. Arendt fühlte sich »entitled to raise objections«,

nachdem sie Baldwins frisch veröffentlichten Artikel (»Letter from a

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt


Quellen und Anmerkungen 239

Region in My Mind«, in: New Yorker, 17. November 1962) über das »Negro

problem« las. Arendt berichtigt Baldwin in diesem Brief und geht darauf

gar nicht ein, dass das eigentliche Problem – wie Baldwin argumentiert

– ein ›weißes‹ sei. (Arendts Brief befindet sich in ihrem Nachlass in The

Library of Congress, The Hannah Arendt Papers/Correspondence File

1938-1976, n.d./General, 1938-1976, n.d. – »Bac-Barr« miscellaneous –

1955-1971, versehen mit dem Zeichen 005041, abrufbar unter http://me

mory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg, abgerufen am

23. 01. 2021)

93 Vgl.Michael D. Burroughs: »Hannah Arendt, ›Reflections on Little Rock‹,

and White Ignorance«, in: Critical Philosophy of Race, Vol. 3, Issue 1,

2015, S. 52-78, hier S. 52. Burroughs stellt eine eigene, vierte Erklärungs-

möglichkeit vor, nämlich das Phänomen der »white ignorance«, die in

falschen epistemischen Urteilen münde. Darüber hinaus liefert Maribel

Morey eine m.E. durchaus überzeugende Interpretation, indem sie da-

für argumentiert, dass Arendt vor allem das emotionale Leid der Kinder

vor Augen hatte, die dem Mob und dem weißen Hass in der Situation

ausgesetzt wurden. (Maribel Morey: »Reassessing Hannah Arendt’s ›Re-

flections on Little Rock‹ (1959)«, in: Law, Culture and the Humanities, Vol

10 (1), 2014, S. 88-110.) Jedoch funktioniert diese Erklärung auch nur un-

ter der Annahme, die Kinder wären – genauso, wie das Arendt annimmt

– dieser Gewalt schutzlos und alleine ausgesetzt geworden. Richard J.

Bernstein verteidigt zwar Arendt vor dem Vorwurf des Rassismus, doch

bewertet er Arendts Argumentation als »grossly insensitive« (R.J. Bern-

stein: Why Read Hannah Arendt Now?, S. 55). Gleichzeitig verweist er

darauf, dass die Desegregation der Schulen die Kluft zwischen Schwar-

zen undWeißen seit Brown I und Brown II nicht behoben, sondern eher

vertieft hat. Denn die sozial besser Gestellten schickten ihre Kinder in

private Schulen und zogen in nur vonWeißen bewohnten Umgebungen.

Dass durch den Versuch, gesellschaftliche Trennungslinien aufzuheben,

die Diskriminierung letzten Endes nur zunehmen würde, ist eine Aus-

sage von Arendt in Reflections… (vgl. H. Arendt: Reflections…, S. 48.).

94 Vgl. »Political thought is representative. I form my opinion by consid-

ering a given issue from different viewpoints, by making present to my

mind the standpoints of those who are absent; that is, I represent them.

This process of representation does not blindly adopt the actual views of

those who stand somewhere else, and hence look upon the world from a

different perspective; this is a question neither of empathy, as though I

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg


240 Berührbarkeit als conditio humana

tried to be or to feel like somebody else, nor of counting noses and joining

a majority but of being and thinking in my own identity where actually I

am not. The more people’s standpoints I have present in my mind while

I am pondering a given issue, and the better I can imagine how I would

feel and think if I were in their place, the stronger will be my capacity

for representative thinking and the more valid my final conclusions, my

opinion. (It is this capacity for an ›enlarged mentality‹ that enables men

to judge […].) The very process of opinion formation is determined by

those in whose places somebody thinks and uses his own mind, and the

only condition for this exertion of the imagination is disinterestedness,

the liberation from one’s own private interests. Hence, even if I shun all

company or am completely isolated while forming an opinion, I am not

simply together only withmyself in the solitude of philosophical thought;

I remain in this world of universal interdependence, where I can make

myself the representative of everybody else. […] the very quality of an

opinion, as of a judgment, depends upon the degree of its impartial-

ity.« H. Arendt: Truth and Politics, S. 237. Arendt konnte das Buch über

die Urteilskraft, das als dritter Teil vonTheLife of theMind (New York:1978)

gedacht war, vor ihrem plötzlichen Tod nicht mehr schreiben. Doch hielt

sie im Herbstsemester 1970 eine Kant-Vorlesung an The New School for

Social Research, die von Ronald Beiner herausgegeben wurde. Vgl. H.

Arendt: Lectures on Kant’s Political Philosophy.

95 Seyla Benhabib argumentiert, dass Arendts erweiterte Denkungsart dar-

an scheiterte, dass »sie ihre eigene Geschichte und Identität auf die von

anderen« projizierte, statt deren Standpunkt tatsächlich einzunehmen.

(S. Benhabib: Hannah Arendt…, S. 246.) Meike Weißpflug macht auf die

Grenzen der Vorstellungskraft aufmerksam: »Die Grenzen der Urteils-

kraft liegen in der Vorstellbarkeit der Position des Anderen.« (M. Weiß-

pflug: Hannah Arendt…, S. 84.)

96 Hannah Arendt: »Reflections on Little Rock«, in: Dissent, 6(1), Winter

1959, S. 45-56.

97 Ein Nebenstrang der Geschichte ist, dass sich Arendt in ihren Prelimi-

nary Remarks auf Sidney Hooks im April 1958 in der New Leader publi-

zierten Artikel bezieht, in dem Hook behauptet, für die schwarze Bevöl-

kerung sei die Legalisierung von Mischehen keine Priorität. Hook wur-

de ursprünglich von den Herausgebern von Commentary beauftragt, eine

Antwort auf Arendts Essay zu schreiben. Arendt las Hooks Replik noch

bevor sie Reflections… von der Veröffentlichung im Februar 1958 zurück-

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 241

zog. Diesen Rückzieher begründete sie damit, dass die Herausgeber die

Veröffentlichung immer weiter herauszögerten und damit die New Yor-

ker Intellektuellengerüchteküche zum Brodeln brachten. Durch Arendts

Entscheidung konnte auch Sidney Hooks Artikel nicht wie eigentlich

geplant veröffentlich werden. Er überarbeitete schließlich seinen Text,

löschte daraus jegliche Referenzen auf Arendts (nicht publizierten) Auf-

satz und veröffentlichte seine Schrift unter dem Titel Democracy and De-

segregation. Arendt kannte diese überarbeitete Version von Hooks Text

nicht, bezog sich darauf trotzdem in ihren einleitenden Anmerkungen,

was wiederum Sidney Hook erboste. Er schrieb einen Lesebrief (veröf-

fentlicht in der Frühlingsausgabe 1959 von Dissent), in dem er behaupte-

te, Arendt hätte ihre Reflections… von der Publikation erst zurückgezogen,

nachdem sie seine kritische Replik gelesen hätte. Hook schlussfolgerte:

»After my article was safely out of the way Miss Arendt has the Chutzpah

(or should I say unerfrorener Frechheit) to quote not from the article as pub-

lished but from my original galleys, which were still in her possession,

without explaining to the reader how I could be ›replying‹ to her own, not

previously published, article.« (Dissent, 1(2), Spring 1959, S. 203.) Arendt

antwortete unter Hooks Brief: »Mr. Hook misrepresents the facts.« Sie

hätte ihren Aufsatz nicht wegen seiner Kritik, sondern aufgrund der ver-

zögerten Veröffentlichung zurückgezogen. Sie habe sich schließlich nur

deshalb auf Hooks Artikel bezogen, weil ihr gesagt wurde, dass dieser

mit der ursprünglichen Replik identisch sei. Die publizierte Variante von

Hooks Essay kannte Arendt nicht, gibt sie zu, da sie kurz nach dessen

Publikation nach Europa abreisen musste und davor keine Gelegenheit

mehr hatte, sich den Aufsatz zu besorgen. (Vgl. Dissent, 1(2), Spring 1959,

S. 203f.) Über diesen öffentlichen Briefwechsel berichten sowohl Young-

Bruehl (E. Young-Bruehl: Hannah Arendt…, S. 314f) als auch Gines kurz

(K.T. Gines: Hannah Arendt and the Negro Question, S. 15). Jedoch lohnt

es sich, diesen Austausch im Original und vollständig zu lesen, weil er

ein äußerst unterhaltsamer Beitrag der Intellektuellengeschichte ist.

98 Vgl. H. Arendt : Reflections…, S. 49f.

99 Vgl. ebd., S. 50-53.

100 Vgl. ebd., S. 53f.

101 Vgl. ebd., S. 56.

102 Melvin Tumin: »Pie in the Sky. A Reply«, in: Dissent, 6(1) Winter 1959,

S. 65-71 bzw. David Spitz: »Politics and the Realm of Being«, in: Dissent,

6(1) Winter 1959, S. 56-65. Beide Repliken sind ausgezeichnete und sich

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Berührbarkeit als conditio humana

ergänzende Argumentationen und absolut lesenswert. Leider werden sie

in der Diskussion um Reflections on Little Rock nicht ausreichend berück-

sichtigt.

103 D. Spitz: Politics and …, S. 58. Spitz kritisiert Arendt für ihre überhe-

bliche Argumentation zwar höflich, aber mit eindeutigenWorten: »Now,

I think it is not unfair to say thatMiss Arendt is convinced that she knows

better than theNegro peoplewhat is good for them. In this as in her other

writings, Miss Arendt has always sought to dissociate herself from the

masses of the people. She is an aristocrat, not a democrat, at heart. She

is also, as she admits, an outsider, in the sense that as a European she

finds herself unable even to understand ›the common prejudices of Amer-

icans in this area.‹ Nevertheless, she does not question the superiority of

her own practical judgment to the judgment of those who are themselves

involved.Nor does she pause to reflect that her acknowledged inability to

understand may have the effect of misleading her terribly here.« (S. 63.)

104 M. Tumin: Pie in the Sky…, S. 65.

105 Ebd.

106 Ebd., S. 67.

107 Ebd., S. 68.

108 Edb.

109 Hannah Arendt: »A Reply to Critics«, in: Dissent 1(2), Spring 1959, S. 179-

181.

110 Ebd., S. 179.

111 Arendt zieht nicht in Betracht, dass der Widerstand gegen die Legali-

sierung von Mischehen bei der weißen Bevölkerung am größten war.

Auch war die schwarze Bevölkerung an Heirat mit weißen Individuen

am wenigsten interessiert. Die von der NAACP aufgestellte Priorität im

legalen Kampf um Gleichheit vor dem Gesetz war eine Strategie, die rea-

listisch zum Erfolg führen konnte. Das legen mehrere Studien nah u.a.

GunnarMyrdal: An American Dilemma,New York:1944 und auch die Un-

tersuchungen von Alfred Schutz, ein Kollege Arendts an The New School

for Social Research. (Alfred Schutz: »Equality and the Meaning of the

Structure of the World«, in: Ders.: Collected Papers II, Studies in Social

Theory, Dordrecht/Heidelberg/London/New York:1976, S. 226-273.) Siehe

dazu auch K.T. Gines: Hannah Arendt and the Negro Question, S. 36-42.

112 H. Arendt: Reply…, S. 179.

113 Ebd., S. 180.

114 Edb. S. 179f.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 243

115 Vgl. H. Arendt: Truth and Politics, S. 237.

116 Zitiert von Ronald Beiner, in dem von ihm herausgegebenen Lectures on

Kant’s Political Philosophy, S. 108. Die Notiz befindet sich unter den »Han-

nah Arendt Papers« in The Library of Congress, Container 40, S. 024648

und war ursprünglich Teil zweier Vorlesungen, die Arendt unter dem Ti-

tel Some Questions of Moral Philosophy an The New School bzw. unter dem

Vortragstitel Basic Moral Propositions an der University of Chicago hielt.

117 Vgl. auch M. Weißpflug: Hannah Arendt…, S. 87.

118 Vgl. K.T.Gines: Hannah Arendt and theNegroQuestion, S. 123-130.Gines

schlussfolgert, dass Arendt letzten Endes nur die Position von weißen

Rassisten repräsentiert. (S. 127.)

119 »At any rate, this too has been part of the American Negro experience,

and I believe that one of the important clues to the meaning of that ex-

perience lies in the idea, the ideal of sacrifice. Hannah Arendt’s failure

to grasp the importance of this ideal among Southern Negroes caused

her to fly way off into the left field in her ›Reflections on Little Rock‹, in

which she charged Negro parents with exploiting their children during

the struggle to integrate the schools. But she has absolutely no concep-

tion of what goes on in the minds of Negro parents when they send their

kids through those lines of hostile people. Yet they are aware of the over-

tones of a rite of initiation which such events actually constitute for the

child, a confrontation of the terrors of social life with all the mysteries

stripped away. And in the outlook of many of these parents (who wish

that the problem didn’t exist), the child is expected to face the terror and

contain his fear and anger precisely because he is a Negro American.Thus

he’s required to master the inner tensions created by his racial situation,

and if he gets hurt – then his is one more sacrifice. It is a harsh re-

quirement, but if he fails this basic test, his life will be even harsher.«

(In: Robert Penn Warren: Who Speaks for the Negro?, New Haven/Lon-

don:1965, S. 343f.)

120 Der Brief befindet sich in Arendts Nachlass (Hannah Arendt Papers) in The

Library of Congress, unter Correspondence File, 1938-1976, n.d./General,

1938-1976, n.d. – »E« miscellaneous – 1963-1975/Nr. 005820 und ist ab-

zurufen unter: http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0

007d.jpg, abgerufen am 23. 01. 2021)

121 Young-Bruehl zitiert diesen Austausch in ihrer Arendt-Biografie (S. 316).

Seltsamerweise zitiert sie aber Arendts Briefmit einem falschenKonnek-

tor, der dessen Bedeutung verändert. Bei Young-Bruehl heißt es: »She

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg


244 Berührbarkeit als conditio humana

abandoned her judgment that parvenu social behavior was being de-

manded of black children by their parents when she ›grasped the el-

ement of stark violence, of elementary, bodily fear in the situation.‹«

Arendt selbst sagt jedoch nicht, dass sie ihre Meinung veränderte, als sie

die wirklichen Emotionen in der Situation (Gewalt, körperliche Angst)

dank Ellison verstand, sondern imGegenteil. Sie habe die Situation nicht

verstanden, weil sie dachte, sie sei ausschließlich von bestimmten, sehr

starken Leidenschaften geprägt gewesen, wodurch sie die tatsächliche

Motivation der Eltern nicht begreifen konnte.

In einer früheren Fassungmeiner Gedanken zuReflections… (»Feeling Plu-

rality. How Affectibilty Leads to Political Judgment«, im Tagungsband

Hannah Arendt: Challenges of Plurality, im Erscheinen) habe ich mich

auf Young-Bruehls Darstellung gestützt und im Sinne ihres Konnektors

argumentiert. Dafür, dass ich den Brief in der Originalfassung kennen-

gelernt und diese andere Bedeutung von Arendts Einsicht entdeckt habe,

danke ich Anastasiya Kasko.

122 Ähnlich argumentiert auch Meike Weißpflug. Vgl. M. Weißpflug: Han-

nah Arendt…, S. 84-86.

123 Gines berichtet über die Vielfältigkeit der beteiligten Emotionen. U.a.

zitiert sie Dorothy Counts, der ihr Vater beigebracht habe, dem Hass

mit einer stolzen, entschlossenen und mutigen Haltung zu entgegnen.

Vgl. K.T. Gines: Hannah Arendt and the Negro Question, S. 18.

Ein letztes Wort zum Weltverlust

1 Arendt Beschreibt den Prozess des modernen Weltverlustes im letzten

Kapitel von The Human Condition. Dabei unterscheidet sie Begriffe wie

Wahrheit, Wirklichkeit oder Wissen voneinander nicht, alle bezeichnen

das gleiche Phänomen: Die Gewissheit des Menschen, dass was er wahr-

nimmt, auch tatsächlich existiert. Vgl. H. Arendt:TheHuman Condition,

S. 248-325.

2 Vgl. ebd., S. 248.

3 Ebd., S. 251.

4 Vgl. ebd., S. 275.

5 Ebd., S. 262.

6 Ebd., S. 290.

7 Vgl. ebd., S. 288.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen und Anmerkungen 245

8 Ebd.

9 Ebd., S. 290.

10 Ebd., S. 305f.

11 Ebd., S. 296.

12 Vgl. ebd., S. 300.

13 Vgl. ebd., S. 309.

14 Vgl. ebd., S. 316.

15 Ebd., S. 309.

16 Ebd., S. 284.

17 Ebd., S. 254.

18 Vgl. ebd., S. 293.

19 Ebd., S. 280.

20 Hannah Arendt: »Introduction into Politics«, in: Dies.: The Promise of

Politics, hg.v. Jerome Kohn, New York:2005, S. 93-200, hier S. 95.

21 Vgl. Hannah Arendt: »Epilogue«. Der Text war ursprünglich die letzte

Vorlesung einer Reihe, die Arendt im Frühjahr 1955 an der University

California-Berkeley mit dem Titel The History of Political Theory abhielt.

In: Hannah Arendt: The Promise of Politics, hg.v. Jerome Kohn, New

York:2005, S. 201-204.

22 Ebd., S. 201.

23 Ebd.

24 Vgl. ebd.

25 Arendt: Epilogue, S. 201f. Die Kritik, die Arendt hier formuliert, steht in

der Tradition von Analysen, die die Psychologie dafür kritisieren, dass

sie gesellschaftliche Probleme individualisiere und entpolitisiere. Erich

Fromm prägte die These der »Pathologie der Normalität«, wonach nicht

die Menschen mit psychischen Problemen krank wären, sondern die

Welt, d.h. die Normalität krank sei. In Arendts Worte übersetzt: Nicht

die Menschen sind verwüstet, sondern die Welt wurde zur Wüste. Vgl.

Erich Fromm: Die Pathologie der Normalität. Zur Wissenschaft vom

Menschen, hg.v. Rainer Funk, Ulm:2005.

26 Arendt: Epilogue, S. 202.

27 Ebd.

28 Susannah Young-ah Gottlieb weist darauf hin, dass in Arendts Denken

das Politische und das Ästhetische auf eine spezifische weiße zusam-

mengehören: »[Arendt glaubt] eine fundamentale und sozusagen zeit-

lose Verwandtschaft zwischen politischen und ästhetischen Formen der

Urteilskraft […]« entdeckt zu haben. Susannah Young-ah Gottlieb: »›Seit

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Berührbarkeit als conditio humana

jener Zeit‹. Hannah Arendt und ihre Literaturkritik«, in: Hg.v. Heinz

Ludwig Arnold: Text+Kritik. Zeitschrift für Literatur, 166/167: Hannah

Arendt, München:2005, S. 138-149.

29 Jerome Kohn: »Die Urteilskraft«, in: D. Blume,M. Boll, R. Gross: Hannah

Arendt…, S. 135f.

30 Arendt: The Human Condition, S. 52.

31 Ebd., S. 320f.

32 Arendt : Epilogue, S. 203.

33 Ebd., S. 202.

34 Arendt: On Violence, S. 161.

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
 Die konvivialistische Internationale 

 Das zweite konvivialistische Manifest  
Für eine post-neoliberale Welt  

September 2020, 144 S.
10,00  €  (DE), 978-3-8376-5365-6
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5365-0
 ISBN 978-3-7328-5365-6 

 Ashley J. Bohrer 

 Marxism and Intersectionality  
Race, Gender, Class and Sexuality 
under Contemporary Capitalism  

2019, 280 p., pb.
29,99  €  (DE), 978-3-8376-4160-8
E-Book: 
PDF: 26,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-4160-2 

 Jürgen Manemann 

 Demokratie und Emotion  
Was ein demokratisches Wir 
von einem identitären Wir unterscheidet  

2019, 126 S., kart.
17,99  €  (DE), 978-3-8376-4979-6
E-Book: 
PDF: 15,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-4979-0 

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
 Harald Lemke 

 Szenarien der Ernährungswende  
Gastrosophische Essays 
zur Transformation unserer Esskultur  

2018, 396 S., kart.
29,99  €  (DE), 978-3-8376-4483-8
E-Book: 
PDF: 26,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-4483-2
EPUB: 26,99  €  (DE), ISBN 978-3-7328-4483-8 

Anke Haarmann

Artistic Research
Eine epistemologische Ästhetik

2019, 318 S., kart.
34,99 € (DE), 978-3-8376-4636-8
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4636-2
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4636-8

Hilkje Charlotte Hänel

What is Rape?
Social Theory and Conceptual Analysis

2018, 282 p., hardcover
99,99 € (DE), 978-3-8376-4434-0
E-Book: 99,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4434-4

https://doi.org/10.14361/9783839457207 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1. Einleitung
	1.1 Mit Arendt in die Gefühlswelt
	1.2 Berührbarkeit und Weltzugang
	1.3 Einige Anmerkungen

	2. Emotionale Phänomene und Weltbezug
	2.1 Hannah Arendts implizite Affektlehre. Zwischen Berührbarkeit und der Herstellung von Gefühlen
	2.1.1 Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jüdin aus der Romantik
	2.1.2 On Revolution
	2.1.3 Politische Instrumentalisierung der Gefühle

	2.2 Kriterien des Politischen bei Hannah Arendt
	2.2.1 Öffentliches Erscheinen
	2.2.2 Artikulation
	2.2.3 Pluralität
	2.2.4 Miteinandersein
	2.2.5 Freiheit
	2.2.6 Temporalität
	2.2.7 Fragiler Schutz

	2.3 Erlösung aus der Isolation durch Liebe
	2.3.1 Entstehungsgeschichte
	2.3.2 Thematik der Dissertation
	2.3.3 Isolation – Begehren – Glückseligkeit und Verlustangst
	2.3.4 Auswege aus der Isolation: cupiditas und caritas
	2.3.5 Ich-Selbst
	2.3.6 Ich-Gott
	2.3.7 Ich-Nächster
	2.3.8 Ich-Welt
	2.3.9 Die Relevanz der Liebe für das menschliche Zusammenleben

	2.4 Weltverlust und Repetition: Entsetzen-Schmerz-Rache
	2.4.1 Strukturelle Voraussetzungen: Isolation, Einsamkeit, Alleinsein
	2.4.2 Schock-Grauen-Angst
	2.4.3 Schmerz
	2.4.4 Repetition und Rache

	2.5 Welt-Gewinn und Neuanfang: Vergeben-Versprechen-Mut
	2.5.1 Vergeben
	2.5.2 Versprechen
	2.5.3 Mut

	2.6 Emotionale Phänomene und die Möglichkeit der Berührung

	3. Politiken der Berührbarkeit
	3.1 Wer einer ist
	3.1.1 Der Unterworfene
	3.1.2 »What« versus »Who«
	3.1.3 Der Handelnde als Erleidende
	3.1.4 Autorschaft und Geschichte

	3.2 Zerstörung
	3.2.1 Die Zerstörung der juristischen Person
	3.2.2 Die Zerstörung der moralischen Person
	3.2.3 Die Zerstörung der Individualität

	3.3 Vom Subjekt zur Person
	3.3.1 Subjekt und Person als »what« und » who«
	3.3.2 Politisierung durch Liebe zur Welt
	3.3.3 Dynamische Übergänge


	4. Thaumazein und politische Urteilsfindung
	4.1 Thaumazein als Erfahrung
	4.2 Die politische Rolle des Philosophen
	4.3 Thaumazein als politisches Ereignis
	4.4 Berührbarkeit der politischen Philosophin Hannah Arendt
	4.5 Pluralität Fühlen

	5. Ein letztes Wort zum Weltverlust
	5.1 Moderner Weltverlust
	5.2 Ver-Wüstung
	5.3 Wüstenoase

	Dank
	Bibliografie
	Primärquellen
	Sekundärliteratur

	Quellen und Anmerkungen

