Hela Hecker

Berunrbarkett

als conditio humana

Emotionale Phanomene
in Hannah Arendts
politischem Denken

[transcript] Praktikenlder!Subjektivierung



https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Héla Hecker
Beriihrbarkeit als conditio humana

Praktiken der Subjektivierung | Band 24



https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Editorial

Poststrukturalismus und Praxistheorien haben die cartesianische Universalie
eines sich selbst reflektierenden Subjekts aufgelst. Das Subjekt gilt nicht linger
als autonomes Zentrum der Initiative, sondern wird in seiner jeweiligen sozia-
len Identitit als Diskurseffekt oder Produkt sozialer Praktiken analysiert. Dieser
Zugang hat sich als auferordentlich produktiv fir kritische Kultur- und Gesell-
schaftsanalysen erwiesen. Der analytische Wert der Kategorie der Subjektivie-
rung besteht darin, verwandte Konzepte der Individuierung, Disziplinierung
oder der Habitualisierung zu erginzen, indem sie andere Momente der Selbst-
Bildung in den Blick riickt. So verstehen sich die Analysen des DFG-Graduier-
tenkollegs »Selbst-Bildungen. Praktiken der Subjektivierung in historischer und
interdisziplindrer Perspektive« als Beitrige zur Entwicklung eines revidierten
Subjektverstindnisses. Sie tragen zentralen Dimensionen der Subjektivitit wie
Handlungsfihigkeit und Reflexionsvermogen Rechnung, ohne hinter die Einsicht
in die Geschichtlichkeit und die Gesellschaftlichkeit des Subjekts zuriickzufallen.
Auf diese Weise soll ein vertieftes Verstindnis des Wechselspiels von doing subject
und doing culture in verschiedenen Zeit-Riumen entstehen.

Die Reihe wird herausgegeben von Thomas Alkemeyer, Gunilla Budde, Thomas
Etzemiiller, Dagmar Freist, Rudolf Holbach, Johann Kreuzer, Sabine Kyora, Gesa
Lindemann, Ulrike Link-Wieczorek, Norbert Ricken, Reinhard Schulz und Silke
Wenk.

Héla Hecker, geb. 1987, promovierte im DFG-Graduiertenkolleg »Selbst-Bil-
dungen. Praktiken der Subjektivierung in historischer und interdisziplinirer
Perspektive« an der Carl von Ossietzky Universitit Oldenburg. Sie war Gastwis-
senschaftlerin an The New School for Social Research, Fellow am »Institute for
Critical Social Inquiry« und wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut fiir Kul-
turwissenschaft der Humboldt-Universitit zu Berlin. Sie arbeitet als Vorstands-
referentin der »Stiftung Innovation in der Hochschullehre«.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Héla Hecker

Beriihrbarkeit als conditio humana
Emotionale Phanomene in Hannah Arendts politischem Denken

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieses Buch wurde mit Unterstiitzung der Deutschen Forschungsgemeinschaft
(DEG) gedruckt.

Die vorliegende Arbeit ist die itberarbeitete Fassung der von der Fakultit IV -
Human- und Gesellschaftswissenschaften der Carl von Ossietzky Universitit Ol-
denburg angenommenen Dissertation zur Erlangung des Grades eines Doktors
der Philosophie (Dr. phil.).

Die freie Verfuigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY).
Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Be-
arbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Me-
dium fur beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Héla Hecker

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5720-3

PDEF-ISBN 978-3-8394-5720-7
https://doi.org/10.14361/9783839457207
Buchreihen-ISSN: 2703-1276

Buchreihen-eISSN: 2703-1284

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

L ENleituNg. ...
1.1 Mit Arendt in die Gefhlswelt.........ooueeineii e
1.2 Berihrbarkeit und Weltzugang ..........c.oooiiniiiiii e
1.3 Einige AmMerkungen .......ooeeoineiitiii e

. Emotionale Phdnomene und Weltbezug ..........................oooiillt.
2.1 Hannah Arendts implizite Affektlehre. Zwischen Beriihrbarkeit und
der Herstellung von Gefhlen ..........coviiiiiiiiii e
2.1 Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jidin
aus der RomantiK........ooeeerneeiieii e
212 0N ReVOIUTION. .ot e
2.1.3  Politische Instrumentalisierung der Gefihle ...t
2.2 Kriterien des Politischen bei Hannah Arendt..............coooiiiiiiiinaen.
221 Offentliches ErsCheinen .............covuevneineiniiieiieiieeineinens,
2.2.2 ArtiKulation......o.oeei e
223 Pluralitt ..o
2.2.4  Miteinandersein .....o.ueeneeie i e
225 Freiheite ..o
2.2.6 Temporalitdt.......coonueeneti e
2.2.7 Fragiler SChutz ....ooneee e
2.3 Erlésung aus der Isolation durch Liebe ..... ...
2.3.1 Entstehungsgeschichte ..........coooeeiiiiiiiiii e,
2.3.2 Thematik der Dissertation ...........coooevvieiiieiiiiiniieiieannenn.
2.3.3 Isolation - Begehren - Gliickseligkeit und Verlustangst..................
2.3.4  Auswege aus der Isolation: cupiditas und caritas .......................
235 1h-SelbSt . .neee e
238 TCR-BOtE .. neenteee e
2.3.7 1Ch-NACRSTEr ..ttt e



https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4

25

2.6

3.2

3.3

4.
4.2
4.3
b
45

5.1
5.2

238 Ich-Welt. ..o 66

2.3.9 Die Relevanz der Liebe fiir das menschliche Zusammenleben ........... 70
Weltverlust und Repetition: Entsetzen-Schmerz-Rache ........................ 72
2.41 Strukturelle Voraussetzungen: Isolation, Einsamkeit, Alleinsein.......... 13
2.4.2 Schock-Grauen-Angst ........coviiiiiiiii i 76
L TN 1111 2 79
2.4.4 Repetitionund Rache ... 82
Welt-Gewinn und Neuanfang: Vergeben-Versprechen-Mut ..................... 84
25,1 VergebeN . et 86
2.5.2 VerSPrECReN . ..ttt e 90
253 MU et e 92
Emotionale Phdnomene und die Méglichkeit der Berihrung .................... 94
Politiken der Beriihrbarkeit ...................... 97
LT =TT ] 98
300 Der Unterworfene. .....ovveeeeeii e 100
3.0.2 »What« versus »Who...oueiiii e 101
3.1.3  Der Handelnde als Erleidende .........cooveeiiiiieiiiiiiiiieans 103
3.1.4  Autorschaft und Geschichte..........coooiiiiiiiiiii i 105
=] (0] V4 106
3.2.1 Die Zerstérung der juristischen Person............cooeeveievinneenn... 108
3.2.2 Die Zerstdrung der moralischen Person ............coooiieiiiiiiaa. 3
3.2.3 Die Zerstérung der Individualitdt ............oooiiiiiiiiii 126
Vom Subjekt zur Person.........ooueeiiiii e 128
3.3.1 Subjekt und Person als »what« und » who« ...l 128
3.3.2 Politisierung durch Liebe zur Welt..........ooeiiiiiiiiiinenne.. 130
3.3.3 Dynamische UDergange ...........evueeeneeeie e, 132
Thaumazein und politische Urteilsfindung .................................. 135
Thaumazein als Erfahrung ........oooiiiiiii e 135
Die politische Rolle des Philosophen .........oooviiiiiiiiiii e, 139
Thaumazein als politisches Ereignis.........cooevvviiiiiiiiiiiiiiiieeennns 145
Beriihrbarkeit der politischen Philosophin Hannah Arendt .................... 150
Pluralitdt FORIEN ... e 154
Ein letztes Wort zum Weltverlust.........................ol. 163
Moderner WeltVerlust ........ooueeei e 164
VEr-WOSTUNG .ot 167



https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DaNK ... 175
Bibliografie...........ccooiiiiiii 177
PrIMArQUEIIEN . . .o e 177
SeKUNDAFITEratUr ...t e 180
Quellen und Anmerkungen................oooiiiiiiiiii e 189



https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 07:33:41,


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiir meine GrofSmutter
Hudak Sandorné Vantus Maria
(1929-2019)

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 07:33:41,


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Das Hichste, was man erreichen kann, ist zu wissen und auszuhalten, daf3 es so und
nicht anders gewesen ist, und dann zu sehen und abzuwarten, was sich daraus ergibt.«
Hannah Arendt

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 07:33:41,


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Als ich vor funf Jahren das Projekt begonnen habe, dessen Ergebnis dieses
Buch ist, interessierte mich die Frage, wie sich Emotionen auf die Etablie-
rung von gesellschaftlicher bzw. politischer Ordnung auswirken.” Ich las mich
durch die florierende For schung, die im weitesten Sinne dem sogenann-
ten »affective turn«< zugeordnet werden kann. Von kognitionswissenschaftlich
fundierten Studien bis hin zu Ansitzen, die unter dem Begriff des Affekts das
Andere der Kultur identifizieren als eine der Kognition und der Signifikati-
on vorausgehende und ereignishafte Intensitit, als eine unziigelbare Auto-
nomie.” Dariiber hinaus zeigen politik-, sozial- und kulturwissenschaftliche
Analysen, wie Gefiihle — eine Empfindung, die der Mensch als sein Ureige-
nes erlebt — durch Herrschaftsnarrative und gesellschaftliche Praxis geformt
werden, d.h. nicht individuell sind, sondern im Individuum tief verwurzelte
soziale Konstruktionen widerspiegeln. Zur Debatte in diesem Forschungsfeld
steht auflerdem, ob ein definitorischer Unterschied zwischen Emotion einer-
seits und Affekt andererseits sinnvoll sei, ob Gefiihle als der Vernunft gegen-
sitzliche zu verstehen sind oder erst durch ein »liberales Gefithlsdispositiv«?®
als solche eingestuft wurden.

Je mehr ich mich in diesem widerspriichlichen Forschungsfeld vertiefte,
desto unschirfer wurde der Forschungsgegenstand. Die Demarkationslinien
waren zwar klar — ob historisch geformt oder autonom, ob verniinftig oder
vorkognitiv, ob Gefiihl oder Affekt —, nicht aber das Phinomen, das mal als
Emotion, mal als Gefiithl, mal als Affekt bezeichnet wurde. Ist es ein bioche-
mischer Prozess im Korper? Eine Relationalitit zwischen dem Menschen und
der Dinge dieser Welt? Eine sikularisierte Version transzendentaler Erfah-
rungen? Was ist das Phinomen, das als Emotion, Gefithl oder Affekt verstan-
den und als solches gesellschaftlich geformt wird?

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beriihrbarkeit als conditio humana

1.1 Mit Arendt in die Gefiihlswelt

Bislang wurde Hannah Arendts Werk im Bereich dersaffect studies< nicht her-
angezogen. Damit wird grofies Potenzial verschenkt, weil Arendt emotionale
Phinomene in ihren Schriften durchgehend verhandelt.* In der Forschungsli-
teratur wird aber ihr politisches Denken als entschieden antiemotional inter-
pretiert bzw. als ein Ansatz, der dafiir plidiert, Gefithle und Leidenschaften
aus dem politischen Bereich zu verbannen. Mich iiberzeugte diese verbreitete
Arendt-Lesart aus drei Griinden nicht.

Erstens: Liest man Arendyt, trifft man nicht nur auf Texte, die leidenschaft-
lich argumentieren, sondern auch auf emotionale Phinomene, die Arendts
politische Analysen durchziehen, z.B. Mut, Mitleid oder Schmerz. Diese wer-
den nicht als Begleiterscheinungen von politischen Entwicklungen aufgelis-
tet, sondern haben eine spezifische Tiefenschirfe, da sie von Arendt als Aus-
formulierungen vom Weltbezug des Menschen besprochen werden.

Zweitens: Ein zentrales Untersuchungsfeld der »affect studies< ist das
Verhaltnis zwischen Formen der Ordnung einerseits und Gefithlen anderer-
seits. Vereinfacht gesagt ist dieses Verhiltnis polemisch bzw. antagonistisch,
denn die Ordnung strebt nach Stabilitit, Berechenbarkeit und Nachhal-
tigkeit, wihrend Emotionen dieser Ordnungsbestrebung zuwiderlaufen,
eingespielte Prozesse unterbrechen, die Macht herausfordern. Die Adjektive,
mit denen das Destabilisierende der Emotionen bezeichnet wird, sind bei-
nahe deckungsgleich mit Arendts Beschreibung des Politischen. Letzteres
ist fliichtig und unberechenbar, ereignet sich spontan und ist fragil. Das
Politische ist in Arendts Werken— so wiirde man es im Vokabular heutiger
Diskussionen tiber politische Ontologie bezeichnen - radikal kontingent.
Wenn man aber ein Konzept des Politischen hat, das die Eigenschaften trigt,
die philosophiegeschichtlich das Emotionale kennzeichnen, dann verschiebt
sich der Antagonismus. Es ist nicht mehr zwischen Ordnung und Gefiihl,
sondern zwischen Ordnung und dem Politischen. Die Frage, in welchem
Verhiltnis emotionale Phinomene zum Politischen stehen, bleibt somit
offen.

Drittens: Emotionen sind im Verhiltnis zum aktiven Handeln die passive
Seite der menschlichen Existenz. Sie werden erlitten und widerlaufen dem
Ideal eines selbstbestimmt handelnden souverinen Akteurs. Zwar wird
Arendt ein schlimmer Fall der Hellas- und Heldenverehrung nachgesagt,’
doch bei einer breit angelegten Lektiire wird es sichtbar, dass die Protagonis-
ten, deren Lebensgeschichte Arendt nacherzihlt, keine Helden sind. Weder

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Rahel Varnhagen,® noch Rosa Luxemburg,” weder Isaak Dinesen,® (Karen
Blixen) noch Walter Benjamin® hatten eine glorreiche Biografie. Das gleiche
gilt fiir die ungarischen Aufstindische der 1956-er Revolution,'® denen Arendt
ein enthusiastisches Essay widmet oder, in Arendts Dissertation, fiir die na-
menlosen Mitglieder eines civitas terrena, die von der Einsicht geleitet, dass sie
sich von ihrer Angewiesenheit auf ein tragendes und stabilisierendes Auflen
nicht befreien konnen, sich in die gegenseitige Interdependenz begeben.
Auch Arendts Stabilisierungsvorschlige, die sie gegen die unhintergehbare
Fragilitit des menschlichen Miteinanders einfithrt, die von Julia Kristeva
als »psychopolitische Eingriffe«"* bezeichnete Vergeben und Versprechen,
sind alles andere als ein endgiiltiger Befreiungsakt des souverin siegenden
Helden. Was die Protagonisten in Arendts Denkuniversum auszeichnet, ist
ihre Bereitschaft zum Erleiden. Dieses Phinomen bespreche ich in meiner
Arbeit unter dem Begriff der Beriihrbarkeit. Berithrbarkeit, als bewusstes
Erleiden der Widerfahrnis, ist fir Arendt durch ihre weltgewinnende und
-stiftende Wirkung politisch unentbehrlich.

Vor dem Hintergrund dieser Griinde war ich der Uberzeugung, dass es
sich lohnt, Arendts Werk umfassend zu analysieren, um Antworten auf meine
Fragen — erstens: Welche Rolle spielen Emotionen fiir die Etablierung gesell-
schaftlicher Ordnung? Und zweitens: Was ist das Phinomen oder vielleicht
sogar ontologische Gegebenheit des Menschen, das bzw. die sich in Emotio-
nen, Gefithlen und Affekten ausdriickt — zu finden. Da sich durch diese, nun
an Arendts politisches Denken gerichtete, Fragestellung auch ein Forschungs-
desiderats in der ansonsten uniiberschaubaren Arendt-Literatur™ auftat, ent-
schied ich mich dafiir, mit einem hermeneutisch interpretativen Zugang das
Phinomen der Emotionalitit in Arendts politischem Denken systematisch
auszuarbeiten. Durch die intensive und breit angelegte Textanalyse von bei-
nahe aller Hauptwerke (und von einer Handvoll Essays) argumentiere ich ei-
nerseits dafiir, dass emotionale Phinomene bei Arendt nicht per se als apoli-
tisch oder antipolitisch konzipiert sind. Andererseits liefert die Auseinander-
setzung mit Arendt auch wertvolle Einsichten dariiber, wofiir Emotionalitit
als Phinomen des menschlichen Lebens steht, wie sie sich zum Politischen
verhilt, was ihr Status im menschlichen Miteinander ist.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beriihrbarkeit als conditio humana

1.2 Beriihrbarkeit und Weltzugang

Zwar legt Arendt in ihrem Werk einen Unterschied zwischen den Begriffen
Gefiihl und Leidenschaft an, doch verwendet sie diese nicht konsequent. Des
Weiteren besteht der Unterschied dieser Begriffe nicht darin, was sich in den
»affect studies< als die Debatte zwischen autonomes, unmittelbares versus
kulturell angelegtes Fithlen artikuliert, sondern darin, ob der Mensch durch
die Art und Weise der ihn betreffenden Emotionalitit der Welt gegeniiber of-
fen bleibt oder sich vor ihr verschliefSt. Deshalb habe ich in meiner Arbeit,
statt Emotion, Gefiithl und Affekt, Berithrbarkeit eingefiihrt und sie als zen-
tralen Begriff der Arendt’schen politischen Philosophie auf drei Ebenen aus-
gearbeitet.

Erstens interpretiere ich Berithrbarkeit als das gesuchte Phinomen hinter
Emotionen, Gefiithlen und Affekten. In meiner Lesart sind emotionale Phi-
nomene in Arendts politischem Denken nicht an sich >gut< oder >schlecht«
(z.B. gut als Liebe, schlecht als Zorn), sondern Ausdruck von einem existie-
renden Weltbezug oder eines eminenten Weltverlustes.” Alles, was die ge-
meinsame Welt stiftet, was »das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenhei-
ten«** erweitert, ist bei Arendt politisch. Alles, was dieses Gewebe zerreifdt,
die gemeinsame Welt als geteilten Erfahrungsraum zerstort, ist antipolitisch.
Zur Zerstorung ist die Liebe genauso in der Lage, wie der Zorn von Weltge-
winn zeugen kann. Fiir erstere ist Arendts Beispiel caritas — die Liebe zu Gott,
die das irdische Leben, die diesseitigen Beziehungen des Gliubigen in Hin-
blick auf das ewige Sein bei Gott irrelevant werden lisst.”® Letzteren veran-
schaulicht Arendt sowohl in On Revolution' als auch in ihrem spiteren Essay,
On Violence”, mit dem wiitenden Zorn der Unterdriickten. Diese Wut ist der
Ausdruck dessen, dass die Unterdriickten die Wirklichkeit der Welt, nim-
lich, dass sie von den Michtigen erdriickt und ausgebeutet sind, erkennen
und erleiden. Sie schiitzen sich davor nicht durch Rationalisierung der Un-
terdriickung oder durch Riickzug in die illusorische Wirme isolierter Paria-
Gemeinschaften,” sondern erkennen ihre tatsichliche Lage im Licht ihres
Zorns an. Der Zorn an sich ist noch nicht politisch, aber als Ausdruck von
Realititsbezug ist er der Ausgangspunkt fiir die Verinderung der Situation.
Dafiir, dass mehr Freiheit entsteht, dass der geteilte Raum des Miteinanders
sich erweitert.

Die emotionalen Phinomene in ihren unterschiedlichen Ausformulierun-
gen verweisen auf eine vorhandene oder fehlende Berithrbarkeit. Berithrbar-
keit wiederum ist der Katalysator fir politische Verinderung. Der beriihrba-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

re Mensch, der die Widerfahrnisse der menschlichen Existenz erleiden kann,
wird durch dieses Erleiden dazu befihigt, zu erkennen, wo Verinderung notig
ist. Der unberithrbare Mensch bestitigt den Status quo und tragt dazu bei, dass
die existierende Herrschaft nicht ins Wanken gerit. Arendt macht es nicht ex-
plizit, doch klingen hier zwei Grundeinsichten hinsichtlich emotionaler Phi-
nomene durch. Erstens sind Gefiihle nicht autonom und auch nicht vorge-
sellschaftlich, sondern relational. Sie antworten auf existierende Verhiltnisse
und kldren tiber den Stand der Welt auf. Zweitens setzt zwar Arendt Berithr-
barkeit als ontologische Gegebenheit des Menschen — der schutzbediirftig,
betreftbar und sterblich ist und ohne seine eigene Entscheidung in die Welt
kommt -, doch stellt sie im Fall vom totalitiren Terror detailliert dar, wie
die politische Herrschaft diese Berithrbarkeit systematisch zerstort, um Wi-
derstand zu verunmoglichen. Der kulturell und historisch bedingte Raum, in
dem Berithrbarkeit nicht nur durch Politiken der Vernichtung, sondern auch
durch philosophische Interventionen eingedimmt und abgestumpft werden
kann, wird zwar nicht systematisch erarbeitet, aber doch konturiert.”

Die zweite Ebene meiner Interpretation der Figur der Berithrbarkeit be-
zieht sich auf die Art und Weise, wie Arendt selbst politische Philosophie be-
treibt bzw. den Anfang des politischen Denkens beschreibt.*® Als Ausloser
dieses spezifischen Denkens, das sich auf das menschliche Miteinander in
der Welt bezieht, benennt sie den griechischen Begriff des thaumazein* als
erschiitterndes Sich-Wundern und als Widerfahrnis. Die Erschiitterung gilt
der Konfrontation damit, dass der Mensch im Plural existiert. Diese Plura-
litdt verursacht die Fragilitit und die unkontrollierbare Verinderbarkeit des
politischen Miteinanders. Nur dort, wo es keine Freiheit gibt, ist die ontologi-
sche Pluralitit — die Arendt auf die biologische Tatsache der Zweigeschlecht-
lichkeit zurtckfihrt — nicht gefihrlich, weil sie eingedimmt ist. Wenn je-
doch Pluralitit als Bedingung des politischen Miteinanders ernst genommen
wird, bedeutet sie fiir das politische Denken, dass dieses keine Letztbegriin-
dungen, keine stabile Staatsform und keine metaphysischen Wahrheiten in
den Bereich des Politischen hineintragen kann. All diese Bestrebungen politi-
schen Denkens implizieren Singularitit und schlief3lich Zwang. Freiheit kann
es nur dort geben, wo es keinen Zwang gibt. Daraus folgert Arendt, dass es
nur voriibergehende Stabilitit gibt. Das Unerwartete und seine unvorhersag-
baren und unwiderruflichen Konsequenzen kénnen jederzeit eintreffen. Die
gleiche Temporalitit, die fir Verhiltnisse im Politischen gilt, gilt auch im Be-
reich des politischen Denkens. So, wie das Handeln, als Eintreffen des Un-
erwarteten, laufende politische Prozesse unterbricht und durchwirbelt, wirkt

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beriihrbarkeit als conditio humana

auch das thaumazein auf den politischen Philosophen. Genauso wenig, wie es
im Politischen endgiiltige Antworten auf Fragen des Zusammenlebens geben
kann und die Formen des Miteinanders aufs immer Neue verhandelt werden
miissen, kann es auch keine abschlieRende politische Philosophie geben, die
nur noch in die Praxis implementiert werden miisste, um eine ideale Welt
zu stiften. Die Unterbrechung, das Unerwartete, die Erschiitterung und die
Herausforderung des Bestehenden, d.h. das Neue, die Natalitit in Arendts
Vokabular, liegen sowohl dem politischen Miteinander als auch dem politi-
schen Denken zugrunde. Thaumazein als provozierende und destabilisierende
Berithrung, die als Widerfahrnis erlitten wird, ist eine isolierende Erfahrung.
Uberfithrt ins Denken — das Arendt in Anlehnung an Platon als ein stilles
Zweigesprich bezeichnet — ist es aber pluralisierbar und kann im politischen
Bereich erscheinen. Zwar nicht als Wahrheit, nach der sich die politische Rea-
litdt zu richten hat, sondern als Dialogpartner in der Person des politischen
Philosophen (dessen Modell Sokrates ist), der thaumazein erlitt und nun als
eine Stimme unter den vielen auftritt. Natalitit manifestiert sich in der Welt
sowohl als neugeborenes Kind als auch als politisches Handeln wie auch als
thaumazein, aber jedes Mal nur unter der Voraussetzung, dass es Bereitschaft
dafir gibt, die Erschiitterung durch das Neue zu erleiden. Verschwindet die-
se Bereitschaft aus dem politischen Denken — z.B. durch die Bestrebung,
eine unerschiitterliche Letztbegriindung des Staates durchzusetzen -, wird
die politische Philosophie genauso repetitiv, weltverloren und gewaltvoll, wie
das der totalitire Staat ist. Gegen die Fliichtigkeit, die mit der Natalitit als
»infinite improbability«** bzw. als »unendliche Unwahrscheinlichkeit«** ein-
hergeht, hat Arendt kein Heilmittel. Diese Temporalitit garantiert die Frei-
heit. Doch benennt Arendt Artikulation als prinzipielle Handhabe, um dem
Verschwinden entgegenzuwirken.** Artikulation ist zwar die Entsinnlichung
der Widerfahrnis, weniger intensiv und der Erfahrung nachtriglich, doch er-
moglicht sie, dass das Erlittene innerweltlich wird. Die grundsitzliche Form
solcher Verdinglichung ist die »story«, durch die Menschen einander erzih-
len, was ihnen geschah. Wenn solche »stories« von kollektivem Interesse sind,
weil sie z.B. eine Revolution erzihlen, werden sie zu »history«. Der politische
Philosoph, den die wiederholte Erfahrung des thaumazein zum — so Arendt
- Experten im Erschiittert-Werden® qualifizierte, fiigt diese Geschichten in
das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten wieder ein. Nicht, um zu
erkliren oder zu belehren, sondern um Verschnung mit dem Erlittenen zu
ermoglichen.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Die dritte Untersuchungsebene in meiner Arbeit bezieht sich auf die Fra-
ge, in welchem Verhiltnis die nun als Berithrbarkeit verstandene Emotionali-
tit zum Politischen steht.?® Zwar fithrt Arendt die heute als politische Diffe-
renz bezeichnete Unterscheidung zwischen der Politik und dem Politischen
nicht explizit ein. Doch ihr ganzes Werk ist durchzogen von der Analyse sol-
cher philosophischen und machtpolitischen Versuche, die unter der Verhei-
Bung von Sicherheit und Stabilitit zum Weltverlust fithrten. Sie verschlie-
3en den Horizont von Freiheit und Pluralitit und zerstéren dabei nicht nur
das menschliche Miteinander, sondern im Extremfall den Menschen selbst.
Von ihrer Dissertation an argumentiert Arendt dafiir, dass es keine Letzt-
begriindung des innerweltlichen Miteinanders gibt, dass das Zusammensein
im Modus einer grundsitzlichen Offenheit und Zerstorbarkeit stattfindet.
Nicht nur das politische Miteinander, sondern auch das politische Denken
bewegt sich in einer Kluft. Durch die Akzeptanz der Bedingtheit und Zer-
brechlichkeit menschlicher Existenz ist dies ertragbar, aber nie zu beheben.
Jeder Versuch - ob religiés, philosophisch, biirokratisch oder machtpolitisch
-, der die grundsitzliche Kontingenz menschlichen Daseins zu heilen ver-
spricht, ist potenziell auf dem Weg zum totalen Terror. Selbstredend plidiert
aber Arendt nicht fiir Anarchie oder fiir ein Alles-ist-Erlaubt, sondern fiir ei-
ne berithrbare Flexibilitit, die durch das Erleiden dieser Grundlosigkeit dazu
bewegt ist, im Modus der Freiheit und der Interdependenz ein Miteinander
zu etablieren. Arendt markiert die vielfiltigen Note des biologischen Lebens
deutlich. Es muss gearbeitet werden, damit der Korper als lebendiger Orga-
nismus erhalten werden kann. Der Mensch braucht ein Dach iiber seinen Kopf
und auch intime Beziehungen. In all diesen Verhiltnissen ist er aber weder
frei noch in seiner spezifischen Berithrbarkeit vollkommen entfaltet, denn die
Note und die Konflikte des alltiglichen Lebens beschranken ihn und zwingen
ihn zur Verwaltung des Alltags bzw. zu bestimmten VerschlieRungen. Vor die-
sem Hintergrund, von dem Arendt den Menschen nie ablosen will, wird jener
Bereich des Politischen bedeutsam. In diesem Bereich — dessen Betreten den
mutigen Eintritt in die 6ffentliche Wahrnehmbarkeit bedeutet — erscheint der
Mensch schutzlos, um mit den anderen Anwesenden gemeinsam die Welt als
geteilten Erfahrungsraum zu stiften. Berithrbarkeit und das Politische be-
dingen sich gegenseitig. Die eminente Rolle, die in Arendts Werk dem Poli-
tischen zukommt, resultiert daraus, dass die spezifisch menschliche Berithr-
barkeit ginzlich nur im Politischen erlebt und verhandelt werden kann, denn
hier zihlen weder biologische Notwendigkeiten noch gesellschaftliche Leis-
tungen. So bleibt es die Aufgabe des politischen Bereichs das Erlittene im

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

19


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Beriihrbarkeit als conditio humana

Miteinander zu vernehmen, zu verhandeln und in das Bezugsnetz mensch-
licher Angelegenheiten einzuweben. Gleichzeitig wird der verinderliche po-
litische Bereich durch die Beriithrbarkeit des Menschen immer wieder aufs
Neue gestaltet, indem durch das Erleiden-Kénnen der Widerfahrnisse eine
gemeinsame, geteilte Welt gewonnen bzw. aktualisiert wird.

Durch die Engfithrung von Hannah Arendts politischem Denken mit den
aus den »affect studies< bekannten Fragestellungen erfolgt eine gegenseitige
Bereicherung dieser Forschungsfelder. In Arendts Denkuniversum wird ein
bislang ignoriertes bzw. abgelehntes Phinomen als fiir den politischen Be-
reich zentral sichtbar. Die »affect studies< gewinnen, statt widerstreitenden
Konzeptionen von Gefithl, Emotion und Affekt, im Phinomen der Berithrbar-
keit einen Oberbegriff. Dessen spezifische, kontextabhingige Ausformulie-
rungen bleiben weiterhin analysierbar, nun aber vor dem Hintergrund, dass
sich in den emotionalen Phinomenen die Fihigkeit bzw. die Bereitschaft des
Menschen ausdriickt, das Abhingige seiner Existenz zu akzeptieren bzw. zu
erleiden. Auch die Analyse globaler politischer Entwicklungen kann unabhin-
gig vom politischen Standpunkt dem Arendt’schen Begrift der Berithrbarkeit
etwas abgewinnen. Denn sie legt nahe, dass jeder, der verspricht, dem Men-
schen das Erleiden-Miissen von Interdependenz und fehlender Souverinitit
abzunehmen, damit begonnen hat, die Welt als konstitutives Aufien mensch-
licher Existenz zu vernichten.”

1.3 Einige Anmerkungen

Auf den folgenden Seiten argumentiere ich fiir eine spezifische Bedeutung
von Berithrbarkeit. Dabei geht es nicht um die kérperlichen Implikationen des
Begriffes*® und auch nicht um einen Beitrag zum Vulnerabilititsdiskurs.?
Der Mensch ist zwar auch in Arendts Werk als ein verletzbarer verstanden,
aber seine prinzipielle Bestimmtheit ist nicht Verletzlichkeit, sondern Inter-
dependenz. Wihrend im Begriff der Vulnerabilitit eine bedrohliche, das Indi-
viduum potenziell verletzende, gewalttitige Welt mitgedacht wird, verschiebt
sich der Akzent im Begriff der Interdependenz auf ein Miteinander und auf
ein Interaktionsgewebe (ohne dabei z.B. Schmerz zu leugnen). Dabei gelangt
man nicht beim souverinen Subjekt. Letzteres bleibt ein Bedingtes, aber nicht
ginzlich den Umstinden Ausgesetztes oder Unterworfenes.

Beriithrbarkeit, wie ich sie mit Arendt konzipiere, ist mehr als ein Fithlen-
Konnen. Sie ist Wahrnehmung und Prisenz im Gegebenen.*® Sie hat eine

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

emanzipatorische Kraft, weil der berithrbare Mensch den Ist-Zustand der
Welt erfihrt und erkennt. Er ist in der Lage, durch dieses Wissen die ihn um-
gebende Welt mit anderen gemeinsam mitzugestalten. Berithrbarkeit verste-
he ich mit Arendt als Weltzugang bzw. als Weltgewinn und Wirklichkeitsstif-
tung. Somit ist Berithrbarkeit der Antagonist des Weltverlustes, der sowohl
durch Politiken der Unberithrbarkeit als auch durch selbstreferenzielle Ge-
fithle erfolgen kann. Im Zentrum eines solchen Beriihrbarkeitskonzepts steht
daher nicht das Empfinden des Menschen, sondern die Welt, die erfahren
und kennen gelernt wird. In Arendts Denken hat die Bewahrung der Welt als
Raum des Miteinanders Prioritit. Der Mensch findet sein Zuhause in diesem
Miteinander erst dann, wenn er das Gegebene bzw. die Wirklichkeit erleiden
kann.*'

Heute hat Arendt Kultstatus.®” Thr Werk ist aktuell und regt immer wieder
zum (Nach-)Denken an. Das lisst sich nicht zuletzt auch damit begriinden,
dass Arendt ontologische Gegebenheiten® in politische Fragestellungen um-
zuwandeln wusste. Der von Arendt entworfene politische Raum ist der Ort,
wo ontologisch angelegte Herausforderungen des pluralen Miteinanders in-
nerweltlich besprochen werden kénnen. Doch bedeutet ein Kultstatus oft eine
verengte, von (positiven) Vorurteilen bestimmte Wahrnehmung der Autorin.
Zwar ist »thinking with Arendt against Arendt«** zum gefliigelten Wort der
Arendt-Forschung geworden, doch ist die Rezeption tiberwiegend unkritisch
(oder schweigsam), wenn es um Arendts eurozentrischen Blindflecken und
ihren Anmerkungen tber afrikanische Kultur bzw. afro-amerikanische Biir-
gerrechtsbewegungen in den USA geht. Letztere sind schlicht nicht zu vertei-
digen. Ich denke, dass man Arendt nicht ohne das bewusste Wahrnehmen der
Ausgrenzungsmechanismen, die ihr eigenes politisches Denken bestimmten,
lesen darf. Daher lege ich in diesem Buch einen Interpretationsvorschlag vor,
dem das Prinzip >Arendt mit Arendt lesen< zugrunde liegt. Diese Herange-
hensweise fithrt zu einer exegetischen Argumentation, die Frithwerke und
Spatschriften, Essays und Biicher miteinander verbindet. Durch ein solches
Zusammenlesen der Texte strebt die Arbeit an, Motive, Phinomene und ihre
Genealogie in Arendts Werk herauszukristallisieren.

Nach ihrer Flucht nach New York im Jahr 1941 schrieb Arendt — abgese-
hen von explizit fiir deutsche Anlisse fertiggestellten Texten — nur noch auf
Englisch. Alle ihre Hauptwerke entstanden in dieser Fremdsprache. Auch in
den Fillen, wo Arendt selbst die deutschen Ubersetzungen anfertigte, gibt
es zwischen der englischen und der deutschen Fassung Unterschiede. Ich
mochte in dieser Arbeit Arendts mehrsprachliches (politisches) Denken da-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

2


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Beriihrbarkeit als conditio humana

durch wiedergeben, dass ihre Texte in der Sprache zitiert werden, in der
sie entstanden sind. So soll nicht nur jener Ubersetzungsprozess angedeu-
tet werden, der zwischen den deutschsprachigen Eintrigen in Arendts Denk-
tagebuch® und den englischsprachigen Werken stattfand, sondern auch die
6ffnende bzw. veréffentlichende Bewegung zwischen dem Privaten und dem
Politischen, zwischen dem Erlittenen und dem Handeln.

Abschliefiend noch einige Anmerkungen zu meinem Sprachgebrauch. Fir
eine geschmeidige Leseerfahrung wird das generische Maskulinum verwen-
det, mitgedacht sind jedoch alle Gender. Gefithle, Emotionen und Leiden-
schaften fasse ich unter dem Begriff der emotionalen Phinomene zusammen
bzw. verwende sie aus stilistischen Griinden stellenweise als Synonyme. Das
gleiche gilt fiir die Worter Mensch, Subjekt, Individuum, wobei diese Begrif-
fe wihrend meiner Argumentation auch als voneinander getrennt definiert
werden.

Die Lesart, die ich auf den folgenden Seiten vorlege, ist durch meine eige-
ne Perspektive beschrinkt. Doch hoffe ich, dass es mir gelang, eine Wahrneh-
mungsebene zu erschliefien, die zu neuen Gesprachen mit Hannah Arendts
Werk anregt.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Weltbezug

In der Sekundirliteratur ist die Annahme weit verbreitet, dass Arendt sich
dezidiert gegen emotionale Phinomene im politischen Raum positionierte.!
Diese These wird durch zwei Stellen begriindet: Die erste Passage befindet
sich im abschliefdenden Teil von The Human Condition, in der Arendt behaup-
tet, dass Liebe nicht nur ein unpolitisches, sondern sogar ein anti-politisches
Gefiihl sei.” Die zweite prominente Quelle findet man in ihrem Buch On Revo-
lution, in dem sie das Scheitern der franzésischen Revolution darauf zuriick-
fithrt, dass sich die Revolutionire vom Gefithl des Mitleids (im englischen Text
»pity« in Abgrenzung zu »compassionc) fiir die mittellose Masse verleiten lie-
Ren und aus dieser Mitgefithlskultur heraus eine Terrorherrschaft etablierten
— aus den Augen verlierend, dass das Ziel der Revolution nicht allgemeiner
Wohlstand, sondern gemeinschaftliche Freiheit sei.

In meiner Argumentation mochte ich eine andere Lesart vorschlagen. So-
wohl im Fall der genannten Stellen als auch iberall dort, wo Arendt iiber
Emotionen und Affekte spricht, geht es hauptsichlich nicht um das partiku-
lare Gefiihl, sondern um Verbindungsversuche und -méglichkeiten, um einen
Welt- und Gemeinschaftsbezug bzw. darum, wie beide durch aufkommende
Passionen geprigt und geformt werden. Laut Arendt ist das Politische ein Be-
zugsraum und eine Weise der Beziehung zur Welt bzw. zu den Mitmenschen.
So ergibt sich die Frage, welche Rolle emotionale Phinomene in der Gestal-
tung dieses Bezugsgewebes spielen. Wie werden sie zerstorerisch und wann
geben sie erfahrungsgebundene Inspiration zur Etablierung gemeinschaftli-
cher Werte?

In ihren Werken Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jidin aus
der Romantik und On Revolution entwarf Arendt die Grundziige einer Affektleh-
re.? Diese hat sie zwar nie systematisch ausgearbeitet, aber das ihr zugrun-
deliegende Spannungsverhiltnis zwischen dem griechischen Pathosbegriff*
und der Rousseaw'schen Sentimentalitit durchzieht Arendts politisches Den-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Beriihrbarkeit als conditio humana

ken. Durch die Analyse dieser zwei Werke mochte ich zeigen, dass Arendt
emotionale Phinomene aufgrund ihrer welteréffnenden oder weltverschlie-
Renden Wirkung bewertet und nicht im Allgemeinen als antipolitisch abtut.
Wie Arendt Gefiihle, Leidenschaften und Sentiments in Bezug zum Politi-
schen setzt, hingt nach meiner Interpretation davon ab, wie diese die onto-
logische Berithrbarkeit des Menschen beeinflussen bzw. ihn zur Etablierung
und zur Bewahrung des politischen Raumes befihigen.

Um die Frage beantworten zu konnen, welche Rolle emotionalen Phi-
nomenen im Politischen zukommt, muss die Grundcharakteristik des po-
litischen Bereiches bestimmt werden. Ich interpretiere ihn anhand Arendt
als einen spezifischen Raum fliichtiger Freiheit im pluralen Miteinander. Aus
dieser Charakteristik ergibt sich eine scheinbar prinzipielle Unvereinbarkeit
zwischen emotionalen Phinomenen und dem Politischen. Erstere sind indi-
viduell empfunden, wobei das Politische im Modus der Pluralitit stattfindet.
In meiner Lesart ist jedoch diese Kontradiktion durch zwei erginzende Ein-
sichten aufzulésen. Erstens sind emotionale Phinomene, ebenso wie andere
subjektive Erfahrungen, in eine dem Politischen angemessene Form trans-
formierbar und somit 6ffentlich mitteilbar. Zweitens kénnen sie durch ihre
welterdftnende Wirkung, durch die Bewahrung einer Berithrbarkeit, immens
zur Aufrechterhaltung des politischen Bereiches beitragen. In ihrer 6ffent-
lich vernehmbaren und Verbindung erméglichenden Form sind sie nicht nur
nicht apolitisch, sondern sogar Grundsteine des Politischen.

2.1 Hannah Arendts implizite Affektlehre. Zwischen Beriihrbarkeit
und der Herstellung von Gefiihlen

Es ist eine interessante werkhistorische Tatsache, dass Arendts urspriinglich
deutschsprachige Schriften zu ihren Lebzeiten entweder gar nicht oder erst
recht spit, als sie schon mit den englischsprachigen Werken weltberithmt
war, veroffentlicht wurden. Thre Dissertation, Der Liebesbegriff bei Augustin, die
sie 1928 einreichte und die noch in Deutschland 1929 als solche publiziert
wurde, hatte sie Mitte der 1960er Jahre fiir eine englische Verdffentlichung
itberarbeitet. Zu der Publikation kam es aber schlieflich erst 1996, zu einer
deutschen Wiederverdffentlichung noch spiter, erst 2003. Ihr als Habilitati-
onsschrift angedachtes zweites Buch, Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer
deutschen Jiidin aus der Romantik, hat Arendt bis auf die letzten zwei Kapitel vor
ihrer Flucht nach Paris, d.h. bis 1933, fertiggestellt.” Das Buch wurde erst-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

malig 1957 auf Englisch veréffentlicht (in London), die deutsche Publikation
erfolgte zwei Jahre spiter, im Jahr 1959.

Dadurch, dass sowohl die Dissertation als auch die Habilitationsschrift
der Offentlichkeit einerseits spit zuginglich wurden, andererseits keine de-
zidiert politischen Schriften sind, wurden sie von der politiktheoretischen
Arendt-Rezeption kaum in Betracht bezogen. Dabei bergen sie jene Grundzii-
ge und -motive Arendt’schen Denkens, die Arendt spater politisierte und die
sich mit erstaunlicher Konsequenz durch das ganze Lebenswerk ziehen.® Um
einige zu nennen: Vergangenheit und Zukunft, Erinnerung, Geschichtlich-
keit, Isolation des Menschen und die Illusion der Souverinitit, Beziehungen
im menschlichen Miteinander, Weltverlust, das Bose, der Wille, Freiheit bzw.
Freisein, Weltbezug, Judentum bzw. die Annahme der eigenen Identitit, In-
trospektion und Liebe.”

2.1.1 Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jiidin aus
der Romantik

Die Figur der Varnhagen entwirft Arendt als Prototyp der Berithrbarkeit.
»Worauf es ihr ankam, war, sich dem Leben so zu exponieren, daf} es sie
treffen konnte >wie Wetter ohne Schirm«.«® In Arendts Deutung verkérpert
Rahel Varnhagen eine prinzipiell offene Haltung der Welt gegeniiber. Sie
ist in Arendts Auffassung jemand, der sich in keiner Weise zu schiitzen
versucht, der sich weder durch Eigenschaften oder Talente noch durch Sitten
oder sozialen Stand’ auf eine bestimmte stabilisierende Identitit festlegt.
Berithrbarkeit, als ontologische Offenheit, bedeutet unter anderem den
Verzicht auf die vorsitzliche Gestaltung der eigenen Lebensumstinde. Durch
Berithrbarkeit setzt man sich dem unvorhersehbaren Aufien aus, man besitzt
keine souverine Kontrolle iiber die Ereignisse. Arendt stellt der leidens-
bereiten Berithrbarkeit als einziges Widerstandsmoment die Aktivitit des
Geschichtenerzihlens gegeniiber. Indem »das Geschehene in ein Gesagtes«™®
umgewandelt wird, wird das, was einem zugestofRen ist, angeeignet und
»zum Schicksal«™. Erst in diesem nachtriglich akzeptierenden Prozess wird
das Leben tatsichlich zum eigenen, ohne nur ein Konglomerat von identifi-
zierbaren Eigenschaften zu sein. Ein eigenes Schicksal zu haben, bedeutet
schlicht, dass man sein Leben erzihlen kann. Dieses Schicksal zu besitzen,
setzt als einziges »eine nie nachlassende Wachheit und Schmerzfihigkeit,
um treffbar und bewuf3t zu bleiben«™ voraus.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

25


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Beriihrbarkeit als conditio humana

Dieser Berithrbarkeit stellt Arendt die romantische Wendung der aufkla-
rerischen Figur des Selbstdenkens®™ entgegen. Arendt definiert die Idee des
Selbstdenkens als Autoritit der Vernunft, als eine Verschiebung, durch die
der Bezugspunkt in den Menschen selbst, in sein Denken, verlagert wurde.
Nach Arendts Kritik wurde ein solches Selbstdenken in der Romantik total
und fihrte zu einer Unabhingigkeit von der Gegenstiandlichkeit der Welt und
der faktischen Realitit: »Das Selbstdenken befreit von den Gegenstinden und
ihrer Realitit, schafft einen Raum des nur Denkbaren und eine Welt, die oh-
ne Wissen und ohne Erfahrung jedem Verniinftigen zuginglich ist. Sie befreit
vom Gegenstand [...]«*.

Rahel Varnhagens prinzipielles Problem war ihr Judentum, das sie nicht
annehmen wollte.” Arendts Biografie der Varnhagen zeichnet nach, wie sie
sich schlieRlich — nach wiederholtem Liebesungliick — in die Lage versetzte,
ihre judische Zugehdrigkeit zu akzeptieren. Ihr Lebenslaufist jedoch von Ver-
suchen geprigt, aus diesem Judentum »herauszukommen«': einerseits durch
Heirat und andererseits, nach dem Scheitern ihrer Liebesbeziehungen, psy-
chisch, durch die gedankliche Abschaffung dieser tiefst enttiuschenden, »un-
verniinftigen Wirklichkeit«”. Die Beseitigung der Tatsachen wird durch eine
Reflexion vollzogen, die Arendt als die romantisierte Version des Selbstden-
kens bezeichnet.

»Schlagt das Denken in sich selbst zurtick und findet an der eigenen Seele
seinen einzigen Gegenstand, wird es zur Reflexion, so erzwingt es allerdings,
sofern es verniinftig bleibt, einen Schein unbegrenzter Macht, indem es sich
eben von der Weltisoliert, an ihr sich desinteressiert, sich schiitzend vor den
einzigen »interessanten« Gegenstand stellt: das eigene Innere. In der durch
Reflexion geleisteten Isoliertheit wird es unbegrenzt, weil kein Aufen es
mehr behelligt; weil kein Handeln mehr verlangt wird, dessen Konsequen-
zen auch den Freiesten einschrdnken. Die Autonomie des Menschen wird zur
Ubermacht der Méglichkeiten, an der jede Wirklichkeit abprallt.«'®

Das Denken, das sich an sich selbst zuriickwendendet, bezeichnet Arendt als
Reflexion. Im hier besprochenen Kontext bezieht sich diese Zuriickwendung
jedoch ausschliefilich auf die eigene Innerlichkeit. Durch die Introspektion
gewinnt der Mensch Freiheit von den unbeliebten Fakten und eine Souveri-
nitit, da er in seiner Isolation den verletzenden und verunsichernden Kriften
der Welt entkommt. So gewinnt er eine unbegrenzte Potenz, weil er von den
unberechenbaren Konsequenzen seines Handelns nicht mehr eingeschrankt
ist. Durch seine reflexive Haltung, die gleichzeitig eine Isolation und ein Des-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

interesse an der Welt ist, wird der Mensch ginzlich autonom. Nicht mehr
ausgesetzt, daher unverletzlich und geschiitzt. Die Aufienwelt hat den Platz
fir die Innenwelt gerdumt. Das Individuum hat sich mit diesem Trick in die
Sicherheit gerettet — jedoch verlor er dabei die Verbindung zum Auflen. Jetzt
ist er unverletzlich, aber auch unberiithrbar.

Obwohl auf den ersten Seiten ihres Buches Rahel Varnhagen als Prototyp
der Berithrbarkeit vorgestellt wird, rekonstruiert Arendt, wie sich Varnhagen
nach ihren ungliicklichen Liebesgeschichten in die isolierende Introspektion
fliichtete. Durch das Nacherzihlen dieser Phase in Varnhagens Leben erar-
beitet Arendt ihre Kritik an Rousseau, den sie als ideengeschichtlichen Vater
der isolierenden Gefiihlshaltung bzw. Gefithlskultur vorstellt und scharf kri-
tisiert.

Arendt schreibt: »Rousseau ist das grofite Beispiel aller Reflexionssucht
[..]«*. Er soll es geschafft haben, auch »mit der Erinnerung noch fertig zu
werden«*®, die als »stérende[r] Realititsindex«*' der Autonomie des Selbst-
denkens einzig noch Halt bieten konnte. Rousseau — in Les Confessions — wan-
dele Ereignisse und Geschehnisse seines Lebens nicht ins Gesagte um, son-
dern nur noch in verblasste, konturlose »Sentiments, die bei ihnen empfun-
den worden sind«*?. Solche »wehmiitige Erinnerung«* verunmdogliche es laut
Arendt, dass man sich seines eigenen Schicksals bewusst werde, denn es gi-
be nichts zu erinnern, nichts anzueignen, auf3er einer immerwihrenden Ver-
gangenheit des je Gefithlten. Dadurch, dass die eigene Lebensgeschichte zur
Summe von Emotionen wird, geschieht anstelle der Annahme der eigenen
Identitit und der Einnahme eines Platzes in dieser Welt das Gegenteil, d.h.
Selbstvergessenheit. Zwar ist die Seele in ihrer Emotionalitit unbegrenzt und
autonom, doch sei der bezahlte Preis dafiir die Wahrheit. »Macht und Auto-
nomie der Seele sind gesichert. Allerdings um den Preis der Wahrheit, die
ohne Wirklichkeit, mit anderen Menschen geteilte Wirklichkeit, jeden Sinn
verliert.«**

Wahrheit gibt es laut Arendt nur, wenn es eine Wirklichkeit gibt, an der
mehrere Menschen teilnehmen. Weder Wahrheit noch Wirklichkeit sind da-
her fiir den Einzelnen zuginglich. Durch die Introspektion wird das Perspek-
tivische — genau das, was Arendt spiter in ihren politischen Schriften als Plu-
ralitit bezeichnet — abgeschafft und so, nimlich ohne Realititsindex, wird
der Weg fur die willkiirliche Liige frei. »Jedes Faktum ist ungeschehen zu ma-
chen, durch Liige auszuldschen. Die Liige kann das Aulen dementieren, das
die Reflexion in eine seelische Eigenschaft verwandelte.«*

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

27


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Beriihrbarkeit als conditio humana

Liige heifit, so Arendt, dass die Fakten als geteilte Wirklichkeit nicht mehr
existieren, dass sie zu blof3en subjektiven Meinungen wurden, die miteinan-
der nicht mehr kommunizieren. Sobald die Fakten nicht von mehreren Men-
schen bezeugt werden,?® sobald die Anerkennung dieser Fakten zuriickge-
nommen wird, ist es nicht mehr eindeutig, was Liige ist und was Wirklichkeit,
denn alles wird zur Meinungssache und zu einer Frage der Zustimmung:

»Wirklichkeit besteht vielleicht nur in der Zustimmung aller Menschen, ist
vielleicht nur ein soziales Phianomen, stiirzt vielleicht zusammen, sobald ei-
nerden Mut hat, wirklich und konsequentihr Vorhandensein zu leugnen. [...]
Arme Wirklichkeit, die abhingig ist von Menschen, die an sie glauben und
sie bezeugen.«*’

Arendt meint, in Rousseaus Reflexionssucht die Quelle der wirklichkeitsleug-
nenden Liige gefunden zu haben. Sie geht jedoch noch einen Schritt weiter.
Die Wahrheit gehe ihr zufolge nicht nur deshalb verloren, weil es keine ge-
teilte Wirklichkeit der faktischen Ereignisse mehr gebe, sondern, weil es im
Grunde genommen gar keine faktischen Ereignisse mehr gibt. »Rousseau er-
zihlt weder seine Lebensgeschichte noch seine Erfahrungen. Er bekennt nur,
was er in seinem Leben je fithlte, begehrte, wiinschte, empfand.«*® Durch eine
solche Emotionalitit wird die Welt, die der Raum von Pluralitit und Ereig-
nishaftigkeit ist, vernichtet.

Arendt nennt Rousseau »ein seltsames Beichtkind«*, ohne Beichtvater,
der ihn von seinen Gefiihlsregungen freisprechen oder iiber diese urteilen
wiirde. Ohne die Aussicht auf Absolution und somit zu einer zirkuliren Wie-
derholung gezwungen, beschreibt er in vollkommener Isolation die Gemiits-
bewegungen seiner Seele. Da es in diesem Modus keine Wirklichkeit gibt, ist
auch kein 6ffentliches Leben moglich. Auch das private Leben wird ungesche-
hen gemacht, indem nur die Sentiments erinnert werden. Nicht nur die Welt,
auch die Mitmenschen verblassen. Es bleibt kein Platz fiir das Miteinander
tibrig.

Die Rousseawsche Selbstbekenntnis pragte die Salonkultur der Romantik.
Salons bildeten eine Schnittstelle zwischen der politischen Offentlichkeit und
dem Privaten, das der Intimitit fronte. In den Salons wurde, so Arendt, die
»wirkliche, vorhandene Situation«<’® in Stimmung umgewandelt. Eine solche
Transformation

»[..] umgibt alles Subjektive mit der Weihe der Objektivitit, Offentlichkeit,
hochster Interessantheit. In der Stimmung verwischen sich die Grenzen von

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

intim und 6ffentlich; das Intime wird veréffentlicht, das Offentliche nur im
Intimen, schlieRlich im Klatsch erfahrbar und aussprechbar.<*

Die durch die (Selbst-)Reflexion erzeugte Stimmung verwischt die Grenzen
zwischen Innen und Auflen bzw. vertauscht auch die Inhalte, die in die je-
weiligen Riume gehoren. Offentlich geschieht nun die Entbléfung des See-
lenlebens, wobei einzigartig am Menschen nur noch seine diffusen Gefiihle,
nicht aber sein Handeln, sind. »In der Gehaltlosigkeit einer Gesellschaft, die
gleichsam nur noch im Dimmerschein Bestand hat, interessiert Mitteilung
nur noch um den Preis der Demaskierung.«** Die Indiskretion, die Rousse-
au® auf dem Papier ausiibte, wird zum verbreiteten Phinomen in der Ge-
sellschaft. Dabei gehen die Realitit als gemeinsamer Bezugspunkt und ei-
ne tatsichliche Offentlichkeit, die sich um die Wirklichkeit kitmmern wiirde,
verloren.>*

Durch die Lebensgeschichte Rahel Varnhagens, die von der Salonkultur
gepragt war, zeigt Arendt, wie die Leidenschaften der gescheiterten Liebes-
geschichten Varnhagen sowohl im Salon als auch im Privatleben zu dieser
Unbestimmtheit der Geftihlswelt dringten. Arendt kommentiert, dass in den
Leidenschaften nicht nur das AufSen, sondern auch die Zeitlichkeit ihre Struk-
tur verlieren. Die Vergangenheit existiert nur als Gemiitszustand, die Gegen-
wart wird — um {iber sie Herr zu werden - blitzschnell ins Gefiihlte verwan-
delt. Sie wird schon im Augenblick, in dem sie sich ereignet, zum Sentiment.
In einem System, das von vergangenen Emotionen dominiert ist, gibt es kei-
nen Platz mehr fiir das Neue. »Der Absolutheitsanspruch der Passion laft
Organe fiir Neues verkiimmern.«* Gewinnt eine sentimentale Emotionali-
tit iiberhand, wird die Wirklichkeit durch die Introspektion vernichtet. Es
kann keine Unterbrechung mehr stattfinden, nichts kann die Mauer der Sen-
timentalitit durchbrechen. Das nicht berithrbare Subjekt schiitzt sich vor den
Tatsachen, indem es sie in Gemiitszustinde umwandelt. Es beugt auch un-
gewollten Ereignissen mit vorgefertigten Emotionen vor. »In der ertriumten
Stimmung baut der Mensch dem direkten Getroffensein vor. Alle Moglichkei-
ten, auch die dulersten, werden in eine zukiinftige Vergangenheit versetzt,
um die gegenwirtige Angst vor ihnen zu neutralisieren.«*

Die Melancholie dieser Lage ist einerseits etwas selbst Gewolltes, erzeugt
durch die Isolation und den Wirklichkeitsverlust. Gleichzeitig, so meint
Arendst, zeigt sich in der Schwermut ein letzter Rest Wirklichkeit, zu dessen
Uberwindung die Rousseaw'sche Introspektion entwickelt wurde, nimlich
die Tatsache, »dafd wir uns nicht selbst das Leben gegeben und es nicht frei

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

29


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Beriihrbarkeit als conditio humana

gewihlt haben.«*” In der Unberechenbarkeit einer nichtgewihlten Gegeben-
heit, d.h. im Widerfahrnischarakter des eigenen Lebens, liegt der Grund
fiir eine Gefithlskultur, die den Kontrollverlust tiber die Ereignisse sowie
die grundsitzliche Verletzbarkeit des Menschen durch eine Abwendung der
Beriithrbarkeit vermeiden will. Zu diesem Zweck wird nicht stoische Gleich-
giltigkeit oder aufklirerische Rationalitit, sondern eine kiinstlich erzeugte
und perpetuierte Emotionalitit gewihlt.

An Varnhagens Beispiel zeigt Arendt die einzige Alternative zu dieser Hal-
tung. Eine, in der die Welt nicht ausgelscht und das eigene Leben erfahren
werden kann: Die Akzeptanz der eigenen Identitit, in Varnhagens Fall die des
Paria-Seins. Indem Rahel Varnhagen das Faktum ihres Lebens annahm, fand
sie einen Platz in der Welt, von dem aus sie »die gewihlte Unsicherheit eines
sich exponierenden Lebens«*® erleiden, akzeptieren und darin sogar Zufrie-
denheit* finden konnte. Die Autonomie und die Macht, die durch die Isola-
tion entstehen, konnen zwar in diesem Zustand nicht mehr aufrechterhalten
werden. Berithrbar zu sein, bedeutet Schutzlosigkeit. Jedoch entsteht erst im
Zustand dieser Betreffbarkeit eine innerweltliche Wirklichkeit. Widerfahrnis-
se werden akzeptiert und als Teil des eigenen Schicksals bewahrt. Das Leben
wird in der Exponiertheit gelebt und im nachtriglichen Erzihlen zum festen
Bestandteil der Wirklichkeit transformiert.

»Denn fiir und in der Welt hat nur das Bestand, was mitteilbar ist. Das
Nichtmitgeteilte, das Nichtmittelbare, das, was niemandem erzdhlt wurde
und auf niemanden Eindruck machte, das, was nirgends eingeht in das
Bewuftsein der Zeiten und ohne Bedeutung in dem dumpfen Chaos des
unbestimmten Vergessens versinkt, ist verdammt zur Wiederholung; es
wiederholt sich, weil es, obwohl wirklich geschehen, in der Wirklichkeit
keine Bleibe gefunden hat.«*

In Rahel Varnhagen... entwirft Arendt die Grundziige einer politischen Affekt-
lehre. Sie beschreibt zwei Pole der Emotionalitit. Auf der einen Seite ihre
Ereignishaftigkeit und ihren Widerfahrnischarakter in dem Begriff der Be-
rithrbarkeit als ein sich exponierendes Leben. Dieses Ausgesetzt-Sein ist eine
Schutzlosigkeit, ein Mangel an Macht und Autonomie. Gleichzeitig ist es aber
auch eine Verbundenheit mit dem Leben, ein Prisent-Sein, das auch die Zeit-
lichkeit gliedert - in die Vergangenheit des Geschehenen, in die Gegenwart
der augenblicklichen Offenheit und in die Zukunft, in der sich das Neue, da
ihm nichts vorbeugt, ereignen kann. Auf der anderen Seite beschreibt Arendt
eine kiinstliche Gefithlskultur, die mit Wirklichkeitsverlust einhergeht. Um

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

sich vor dem Unkontrollierbaren des Lebens zu schiitzen, entsteht ein durch
Introspektion erzeugtes Seelenleben, das so verschlossen und selbstbezogen
ist, dass keine Realitit es mehr zu beriithren vermag. Wihrend ein exponier-
tes, erleiden-fihiges Leben ein Miteinander und eine im Plural konstituier-
te Welt ermoglicht, zerstort ein Gefithlskult die Wirklichkeit als gemeinsa-
men, unhinterfragbaren Bezugspunkt. Dieses Rousseawsche Erbe ist dasje-
nige, was Arendt in On Revolution fur die Zerstdrungswut der Franzosischen
Revolution verantwortlich macht und dabei die explizit politischen Folgen ei-
ner Nicht-Berithrbarkeit ausbuchstabiert. In ihrer Analyse zeigt sie, dass die
Revolution, obwohl sie sich auf das Gefiihl des Mitleids berief, in Wirklichkeit
gar nicht empfindsam war.*

Die Kritik der Introspektion bezieht sich im Varnhagen-Buch auf eine Ge-
fihlswelt, die durch minutiése Selbstbeobachtung erzeugt und perpetuiert
wird und mit der Wirklichkeit — die es nur als Geteiltes geben kann - nicht
mehr korrespondiert. In On Revolution behauptet Arendt, dass die Selbstbeob-
achtung der Gefithlsregungen auch ein anderes Objekt als die eigene Psyche
haben kann: die kérperlichen Empfindungen als »overwhelming urgency«**,
als »the most powerful necessity«*. Der Hunger der verarmten Massen riick-
te ins Zentrum der Franzosischen Revolution und fithrte laut Arendt zu threm
Scheitern, weil das revolutionire Ziel die Befriedigung der biologischen Be-
diirfnisse und nicht das Erreichen eines freien, pluralen Miteinanders war.

2.1.2  On Revolution

Wie die in der Isolation verharrende Selbstbeobachtung der eigenen emo-
tionalen Regungen den Bezug zur Wirklichkeit erodiert, besprach Arendt in
Rahel Varnhagen.... Im politischen Kontext hat die Nivellierung der Perspekti-
vitat, durch die Vergroferung eines einzigen Aspekts, die Konsequenz, dass
die Grundlage des gemeinsamen Handelns eine Einheitsvorstellung wird: der
imaginierte politische Kérper, der von einem homogenen Willen geleitet ist.
Volonté Générale, »the nation as a body driven by one will, like an individual«*
ist die politische Folge der Bemithung, Berithrbarkeit und Unberechenbarkeit
auszuschlieflen. Ein sicherer Hafen der Macht soll etabliert werden, auch um
den Preis des Wirklichkeitsverlusts oder der Ausloschung der Pluralitit. Dies
geschah im Fall der Franzosischen Revolution in Arendts Verstindnis aber
nicht durch kithle Rationalitit oder die Ablehnung der menschlichen Emo-
tionalitit, sondern durch VergréfRerung und Isolierung eines einzigen emo-
tionalen Moments, des Mitleids.* Die politische Konstitution der Nation als

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Beriihrbarkeit als conditio humana

ein Korper vermengt sich laut Arendt mit Rousseaus Auffassung des Natur-
zustandes, der von der Giite des Menschen bestimmt ist und sich in erster
Linie durch die authentische und zutiefst menschliche Fihigkeit des Mitlei-
dens auszeichnet.* »It was this capacity for suffering that Rousseau had pit-
ted against the selfishness of society on one side, against the undisturbed
solitude of the mind [...] on the other.«*

In Anlehnung an Rousseau etablierten Robespierre und seine Mitstrei-
ter eine politische Kultur des Mitleids, die im Mitgefithl mit der hungernden
Masse bestand. Der Bezugsrahmen hierfiir war aus Arendts Sicht, dass sich
die Revolutionire im Kampf »between reason and the passions«*® fiir die Lei-
denschaften entschieden, wobei sie zu diesen Beschluss durch eine Verwechs-
lung kamen. Laut Arendt war ihnen der Unterschied zwischen Verstand und
Denken nicht bewusst. Wihrend der Verstand seiner Struktur nach eher mo-
nologisch ist, ist das Denken ein Gesprich mit sich selbst, welches die Per-
spektivitit der Welt bewahrt. Da die Revolutionire den Prozess des Denkens
mit der Unbeweglichkeit des Verstandes gleichsetzten, nahmen sie die dialo-
gische Potenzialitit des Denkens nicht wahr und verwarfen sowohl Denken
als auch Verstand auf der Grundlage, dass sie den Menschen egoistisch und
unempfinglich fir das fremde Leid machten. Dadurch, dass die kommuni-
kative Seite des Denkens ignoriert wurde, wurde das Gefiihl zum Vermittler
zwischen Ich und Welt, zwischen Ich und den anderen. »[...] these early pleas
for passion, for the heart, for the soul, and especially for the soul torn into two
[...] had put a soul [...] into the place of the two-in-one that manifests itself in
the silent dialogue of the mind with itself which we call thinking«*.

Arendt gibt Rousseaus Proklamierung der gesellschaftsstiftenden Wir-
kung von Mitleid die Schuld dafiir, dass die Franzdsische Revolution von die-
sem Sentiment ergriffen wurde.

Laut Arendt kann Mitleid auf zwei Weisen erlebt werden - als Wider-
fahrnis (»compassion, in der deutschen Version »Mitleiden«) oder als Ergeb-
nis einer Introspektion (»pity«, »Mitleid«). In der Beschreibung dieser zwei
nicht-identischen emotionalen Phinomene vertieft Arendt ihre implizite Af-
fektlehre, die im Spannungsverhiltnis zwischen pathos und sentiment besteht.
Interessant ist dabei, dass — obwohl Arendts Konzept des Mitleidens eindeu-
tig mit dem griechischen Begriff des Pathos korrespondiert (im Sinne von
Leidenschaft und Erleiden, als Widerfahrnis und pathische Erfahrung®®) -
ihr Bezugspunkt kein antiker Autor, sondern eine Figur aus Fjodor Dosto-
jewskijs Roman Briider Karamasow ist, namentlich Jesus in der Abhandlung
Der GrofSinquisitor.”” In der Erzihlung Dostojewskijs treffen der auf die Erde

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

wiedergekehrte Jesus von Nazareth und der spanische GroRinquisitor auf-
einander. An der Szene ihres Gesprichs im Gefingnis — wohin die kirchliche
Figur den unerwiinschten Jesus einsperren liefd — arbeitet Arendt den Unter-
schied zwischen Mitleiden und Mitleid aus. Sie schreibt: »For compassion, to
be stricken with the suffering of someone else as though it were contagious,
and pity, to be sorry without being touched in the flesh, are not only not the
same, they may not even be related.«*>

Mitleiden (»compassion«) ist die wahrhafte Ergriffenheit vom Leiden des
anderen, es ist »co-suffering«®>. Als solches kann es sich nicht auf eine Mas-
se beziehen, nur immer auf das individuelle Leiden, auf das Partikulare und
Einmalige. Es kann nicht verallgemeinern. Jesus verkérpert in Arendts Au-
gen diese Mit-leidens-Fahigkeit, »to have compassion with all men in their
singularity«<**. In Kontrast zu Jesus steht der Grofinquisitor, der — ebenso
wie Robespierre und seine Mitstreiter — das Mitleid (»pity«) zum Erzeugen
und Erhalten von politischer Macht nutzt. Mitleid ist generalisierend, es sieht
nicht mehr das einzelne (Er-)Leiden, sondern »depersonalize[s] the sufferers,
lumpls] them together into an aggregate«”, erzeugt die Masse der Leiden-
den, die toujours malheureux. Wihrend der Grofdinquisitor eloquent spricht
und sein Mitleid fiir die Massen bekriftigt (da sie unter ihrer Freiheit leide
und als Abhilfe der kirchlichen Vorschriften bediirfe), schweigt Jesus.

In der Rede des Mitleids (»pity«) driickt sich eine Distanz zwischen dem
Leidenden und dem Mitleidenden aus. Das verallgemeinernde Mitleid, das
sich vom partikularen Leiden nicht ergreifen lasst, ist sprachfihig und be-
eindruckt sogar auf rhetorische Weise.*® Demgegeniiber verschligt es dem
leidenschaftlich Mit-Leidenden die Sprache. Die Ergriffenheit des Mitleidens
(»compassion«), die auf eine Mit-Betroffenheit zuriickzufithren ist, ist, eben-
so wie auch jede andere Ergriffenheit, sprachlos. Sie ist zwar nicht ginzlich
ohne Artikulation, »but their language consists in gestures and expressions
of countenance rather than in words«*’. Jesus, so Arendt, schweigt in der An-
wesenheit des Priesters nicht deshalb, weil er keine Gegenargumente hitte,
sondern weil er mit seinem eloquenten Gesprichspartner ebenso mitleidet,
wie er dies mit jedem einzelnen Leidenden tat. Er ist ergriffen von dem Leid,
das sich hinter den Worten des Inquisitors verbirgt. Durch Jesus’ Schweigen,
welches eine absolute Zuwendung und Hinwendung ist, die die Distanz zwi-
schen dem Redner und dem Zuhorer ausloscht, entsteht in der monologi-
schen Situation doch ein Dialog,*® der in der abschlieflenden Geste des Kus-
ses Ausdruck findet.*

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

33


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Beriihrbarkeit als conditio humana

Arendt zeigt durch Dostojewskijs Erzihlung, dass Rousseaus Gefithlskul-
tur und Proklamierung des Mitleids kein wahrhaftes »co-suffering« sind, son-
dern ein Selbstbezug. Keine Betroffenheit, keine Ergriffenheit, sondern ei-
ne Beschiftigung mit dem eigenen Herzen und dessen Moralitit. Aus dem
Pathos des Mitleidens (»compassion«) wird bei Rousseau »as stimulus for the
vitality of the newly discovered range of emotions«*® ein Gefiihl. Mitleid ist
somit symptomatisch fiir eine Nicht-Berithrbarkeit. Es driickt keine Verbin-
dung mit den vielen aus, sondern ist Instrument fiir ihre Beherrschung.

Neben der Szene zwischen dem GrofRinquisitor und Jesus zitiert Arendt
ein zweites literarisches Beispiel in diesem Kontext, Hermann Melvilles Ro-
man Billy Budd.®" Arendt interpretiert diesen Roman als Gedankenspiel dar-
tiber, was mit einem engelhaft guten Wesen geschehen wiirde, wenn es sich
in die Welt der Menschen begibe. »[..] its topic is goodness beyond virtue
and evil beyond vice, and the plot of the story consists in confronting these
two.«*> Der Konflikt zwischen »absolute good« (Billy Budd) und »absolute
evil«®® (Claggart) miindet im Gewaltausbruch des Guten. Es kann das Bése
nicht ertragen und schligt es tot, womit es selbst zum Morder wird. Die Un-
gerechtigkeit, die in der Figur von Claggart verkorpert ist, und das durch ihn
verursachte Leiden sind fiir Billy Budd so unertriglich, dass er das Bose ver-
nichten muss. Worauf Arendt durch den Roman verweist, ist Folgendes: Wenn
sich das Pathos auf das Beheben des Leidens richtet, dann verhandelt es nicht,
sondern agiert. Indem es, vom Mitleiden getrieben, die Quelle des Schmer-
zes sofort beseitigen will, iibergeht es die politischen Prozesse des Miteinan-
ders, wie das Diskutieren, Uberzeugen und Besprechen.® Dadurch wird es
als Handlung zwar nicht unbedingt (moralisch) verwerflich, aber apolitisch
in seiner Art, weil die pathische Ergriffenheit in diesem Fall zu einer Ver-
engung der Welt, zur Ausblendung des gemeinsamen 6ffentlichen Raumes
und schlieflich zur Gewalt fithrt. Arendts Kritik richtet sich damit nicht auf
Leidenschaftlichkeit an sich, sondern auf ihre potenzielle welt- und plurali-
titsvernichtende Wirkung. Womit aber nicht behauptet ist, dass jedes Pathos
solche Konsequenzen hitte, dass es keine emotionalen Phinomene gibe, die
den Raum des Politischen eréffnen, stabilisieren und die Verbindung zur Welt
und zum Mitmenschen (mit-)etablieren wiirden.

2.1.3 Politische Instrumentalisierung der Gefiihle

Wihrend Leidenschaft im Sinne von Ergriffenheit und Widerfahrnis eine
zeitliche und ebenso riumliche Begrenzung hat, sind laut Arendt Gefiihle und

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Sentiments, als Ausdrucksformen einer selbsterzeugten Selbstreferenziali-
tit, grenzenlos und repetitiv.®> Wie sie durch Introspektion unbeschrinkt,
wirklichkeits- und pluralititsvernichtend werden, illustriert Arendt mit
der Lebensgeschichte der Rahel Varnhagen. Dass eine solche Gefithlskultur
politisch verheerende Konsequenzen hat, fithrt sie in On Revolution aus.
Die Verabsolutierung eines Gefithls, in diesem Fall des Mitleids, erschafft
eine gesellschaftliche Struktur, die keine Pluralitit mehr zulisst. Ebenso
wie Gefithle die unwiderstehliche Eindeutigkeit einer Situation nahelegen,
verlangen sie im politischen Kontext Einheit. Einen (Volks-)Kérper und einen
(Volks-)Willen, der sich wie eine einzige Wahrnehmungsmaschine bewegt.
Die einheitliche Wahrnehmung, festgelegt und kanalisiert im Gefiihl des
Mitleids, legitimierte laut Arendt wihrend der Franzosischen Revolution den
Terror und die Gewalt gegen alle, die sich diesem einen politischen Willen
nicht fiigen wollten.

Mitleid als Gefiihl bzw. als Emotion ist somit kein Erleiden, sondern eine
Aktivitit, eine Bemithung, Situationen zu bewiltigen oder sogar politische
Macht zu ergreifen. Dass die Fihigkeit zur Berithrbarkeit kardinal ist fir die
eigene Identitit, argumentiert Arendt in ihrer Habilitationsschrift. Wie wich-
tig das Pathische fiir das Politische ist, wird in ihrer Kritik der Franzgésischen
Revolution deutlich - diejenigen, die nicht in der Lage sind, das Leid zu ertra-
gen, instrumentalisieren die Leidenden und bleiben gleichzeitig in der siche-
ren Distanz vom existenziellen Leid entfernt. Sie erzeugen politische Macht
durch die heuchlerische Berufung auf ein gelogenes Mitgefithl.

Weder die Pervertierbarkeit des Mitleidens®® (als Mitleid) noch ihr poten-
zielles unpolitisches Agieren sind fiir Arendt prinzipielle Argumente gegen
die Bedeutsamkeit emotionaler Erfahrungen im politischen Raum. Revolu-
tion ist ihrer Auffassung nach ohne Pathos nicht denkbar. »Only where this
pathos of novelty is present and where novelty is connected with the idea of
freedom are we entitled to speak of revolution.«” Die grundsitzliche Frage ist
nicht, ob Leidenschaften generell in politischen Ereignissen erwiinscht oder
zu vermeiden sind. Der ausschlaggebende Punkt ist, worauf sich emotionale
Phinomene beziehen und wie sie den Welt- und Mitmenschenbezug beein-
flussen. Die pathische Ergriffenheit, wenn sie sich mit der Idee der Freiheit
verbindet, ist fiir die Entstehung einer neuen politischen Ordnung unent-
behrlich.

Der geschichtlich verbreitete Umgang der Politik mit Gefiihlen ist ent-
weder deren Instrumentalisierung oder ihr Ausschluss. Letzterer wird damit
begriindet, dass emotionale Phinomene spontan, unberechenbar, unvorher-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

35


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Beriihrbarkeit als conditio humana

sehbar, storend und irrational sind, unbrauchbar fiir Politik und Herrschaft,
die langfristige Stabilitit und Berechenbarkeit anstreben. In Hannah Arendts
Denken ist aber all das, was die Politik in den Emotionen verkérpert sieht
und befiirchtet, das eigentlich Politische. Arendts Konzeption des Politischen
— als Unterbrechung, Spontaneitit und fliichtige Konstellation — wirft daher
die Frage auf: Wie verortet man emotionale Phinomene im Politischen, wenn
das Politische nicht als das Rationale, als das Planbare und als die souverine
Herrschaft konzipiert ist?

Um sich der Antwort auf diese Frage zu nihern, werde ich im Folgenden
sechs Eigenschaften des Arendt’schen Politischen vorstellen. Die Grundcha-
rakteristik des politischen Bereichs wirkt auf Arendts Beschreibung emotio-
naler Phinomene zuriick und verdeutlicht das Spannungsverhiltnis zwischen
einer abgeschirmten Selbstbezogenheit der Gefiihle und einer weltbezogenen
Beriithrbarkeit.

2.2 Kriterien des Politischen bei Hannah Arendt

Zwar ist Arendt die Denkerin der kategorialen Gegeniiberstellungen (was sich
an den berithmten Dreiheiten von »Arbeiten-Herstellen-Handeln«, »Denken-
Wollen-Urteilen« und »Privat-Gesellschaftlich-Politisch« beispielhaft zeigen
ldsst), doch ist das Verhiltnis dieser Bereiche zueinander oft eindeutiger als
die exakten Definitionen der jeweiligen Kategorien. Dies gilt insbesondere,
wenn man Arendts Begriff des Politischen untersucht. Als eigenstindiger l4sst
er sich nur unscharf bestimmen und verhilt sich zu anderen Arendt’schen
Konzepten, wie zu dem Offentlichen und zu dem Handeln, von Fall zu Fall
sogar synonym. Aber auch wenn es keinen Zweizeiler fiir die Definition des
Politischen gibt, werden die Konturen dieses Bereiches in The Human Condition
deutlich sichtbar. Arendt versteht unter dem Politischen einen Bereich, der
erstens nur unter Erfillung gewisser Konditionen existieren kann, zweitens
dem Menschen eine spezifische Seins- und Beziehungsform erméglicht und
drittens von Herrschaftsformen bzw. Staatsmacht unterschieden ist.

In der Forschungsliteratur iiber Arendt wurden ihre Kategorien iiberwie-
gend als voneinander abgegrenzte, nicht zu iiberbriickende Bereiche betrach-
tet. Neuere Sekundarliteratur stellt aber in Arendts Denken eine dynamische
Politisierbarkeit fest.®® Demnach ist nicht der Gegenstand selbst ausschlag-
gebend, um zu entscheiden, in welchen der Arendt’schen Bereiche er gehort,
sondern der Modus seiner Thematisierung. Wenn es in der Auseinanderset-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

zung mit einem Thema um die Frage von Unterdriickung vs. Freiheit geht
(und nicht in erster Linie um die pragmatische Losung eines Problems), dann
ist es politisierbar. D.h., dass die Problematik so thematisiert werden kann,
dass sie sich dadurch im Bereich des Politischen verortet, sich als politisches
Problem artikuliert.

Um Inhalte politisch verhandeln zu kénnen, muss man den Modus Ope-
randi des Politischen verstehen. Im Folgenden stelle ich Aspekte vor, die nach
meiner Lesart das Politische bei Arendt bestimmen: Offentliches Erscheinen,
Artikulation, Pluralitit, Miteinandersein, Freiheit und Temporalitit. Diese
Eigenschaften, die bei Arendt den politischen Raum bestimmen, verdeutli-
chen, dass das Politische beweglich, veranderbar, offen und vielstimmig ist.
Ich argumentiere dafiir, diese Eigenschaften als Beweis dafiir zu interpretie-
ren, dass Arendt das politische Miteinander als grundsatzlich berithrbar kon-
zipiert. Als einen Raum, der die Entfaltung der anthropologischen Berithr-
barkeit erméglicht und langfristig sichert. Gleichzeitig zeichnet es sich auch
ab, dass Berithrbarkeit ein unverzichtbarer Erméglichungsgrund des politi-
schen Modus Operandi ist. Die folgende Analyse der Eigenschaften des Poli-
tischen impliziert die gegenseitige Bedingtheit von Beriithrbarkeit und dem
Politischen.

2.2.1 (Offentliches Erscheinen

Das Politische ereignet sich bei Arendt immer in einem 6ffentlichen Raum.
Offentlichkeit gab es in Arendts urspriinglichem Modell der griechischen Po-
lis nur auf dem Marktplatz, als politische Schaubithne der Biirger, im Gegen-
satz zum privaten Raum des Haushalts. Arendt zeichnet eine gesellschaftliche
Entwicklung nach, durch die sich eine Quasi-Offentlichkeit, der Bereich des
Gesellschaftlichen (im englischen Original »the social«), ausbildete. Dieser re-
guliert staatlich die Abliufe und Angelegenheiten, die urspriinglich fir das
Private vorgesehen waren, d.h. die Aufrechterhaltung des Lebens, die Befrie-
digung der tiglichen Note, Fragen der Behausung, der Gesundheit, der Oko-
nomie und vieles mehr. Die gesellschaftliche Offentlichkeit, die sich durch
die staatliche Zustindigkeit etablierte, ist aber kein politischer Raum. Dem
Gesellschaftlichen fehlen, obwohl es auflerhalb der eigenen vier Winde statt-
findet, die prinzipiellen Eigenschaften, die das Politische ausmachen. Fiir das
Gesellschaftliche ist dieselbe Struktur bezeichnend, die auch den Bereich des
Haushalts bestimmt. Es ist von hierarchischen Beziehungen, Befehlen und

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

37


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Beriihrbarkeit als conditio humana

deren Ausfithrung bestimmt, wie sich das am Beispiel der Bitrokratie am of-
fensichtlichsten zeigen lisst.

Politische Offentlichkeit meint aber Gleichheit und Mitbestimmungs-
recht. Arendt definiert diese Offentlichkeit in zweifacher Hinsicht. Einerseits
meint sie damit Wahrnehmbarkeit fiir alle. »[...] everything that appears in
public can be seen and heard by everybody and has the widest possible pub-
licity.«™ Diese 6ffentliche Sicht- und Horbarkeit ist in Arendts Auffassung
essenziell dafiir, dass der Mensch Realitit als solche iiberhaupt konstruieren
kann. »The presence of others who see what we see and hear what we hear
assures us of the reality of the world and ourselves [...].«”* Fehlt einem diese
bestitigende Erfahrungsdimension — wie sie in der Antike Frauen und
Sklaven fehlte, da sie ihr Leben ausschlieflich in der Privatheit der eigenen
vier Winde verbrachten —, ist es, als gibe es weder den Menschen, noch sein
Leben. »To be deprived of it means to be deprived of reality [..] whatever
lacks this appearance comes and passes away like a dream, intimately and
exclusively our own but without reality.«™

Das Offentliche bezeichnet nicht nur den Erscheinungsmodus, der
existenz- und realititsversichernd ist, sondern umfasst auch den Raum,
in dem diese Sicht- und Horbarkeit entsteht. Die gegenseitige Sicht- und
Horbarkeit etabliert die Wirklichkeit als geteilten Bezugspunkt und als ge-
meinsamen Lebensraum. Der 6ffentliche Raum ist somit die Voraussetzung
fir die Existenz der Welt. Mit Welt meint Arendt nicht die Natur oder die
Erde, sondern eine von Menschenhand erschaffene Welt — die Gegenstinde,
die Verhiltnisse, welche den Umgang miteinander bestimmen?” — auf die sich
die Beteiligten als gemeinsamen Bezugspunkt beziehen. Arendts Metapher
fiir die Welt ist der Tisch, um den sich Menschen versammeln und an den sie
sich (hin-)setzen. Dabei steht der Tisch zwischen ihnen als trennendes, aber
auch als verbindendes Moment. »[...] a table is located between those who sit
around it; the world like every in-between, relates and separates men at the
same time.«” Weltbezug zu haben, ist die Voraussetzung dafiir, miteinander
in Verbindung zu treten.

Das Offentliche ist bei Arendt so konzipiert, dass es vernehmbares Er-
scheinen ermoglicht, dabei aber weder isolierte Auftritte noch massenférmi-
ge Verschmelzung meint, sondern ein Sich-Versammeln um die — alle An-
wesenden betreffende — Wirklichkeit. In einem so verstandenen 6ffentlichen
Bereich erscheint der Mensch in einem bestimmten Modus. Nicht seine pri-
vaten Lebensereignisse sind relevant, auch nicht sein sozialer Stand oder sei-
ne alltiglichen Geschifte. Er erscheint hier als einzigartiges und einmaliges

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Wesen. Wie so oft, greift Arendt auch an dieser Stelle auf die griechische
Polis zuriick, wenn sie schreibt: »The public realm [..] was reserved for in-
dividuality; it was the only place where men could show who they really and
inexchangeably were.«”

Diese Einmaligkeit beginnt mit dem mutigen Schritt,”® aus der sicheren
Privatheit des Lebens heraus und vor die Augen und Ohren anderer, unbe-
kannter Menschen zu treten. Indem der Mensch 6ffentlich erscheint, wird
seine absolute Differenz zu den anderen vernehmbar. Was das Einmalige des
Auftretenden ist, wird nur fir die Zuschauer und Zuhérer eindeutig, nicht
fir den Triger dieser Einzigartigkeit.”

Offentliches Erscheinen ist der Akt, der dem Menschen seine Realitit und
die Richtigkeit seiner Wahrnehmung versichert. Die 6ffentlich Erscheinenden
beziehen sich auf eine miteinander geteilte Welt, um die sie sich sorgen, iiber
die sie sprechen und die sie durch Handeln zu bewahren bzw. zu verindern
versuchen. Auch wird erst durch dieses 6ffentliche Erscheinen moglich, dass
die prinzipielle Individualitit und die Einmaligkeit der Person iitberhaupt er-
fahrbar und vernehmbar werden.

Da das Politische immer 6ffentlich ist, d.h. sichtbar fiir alle, die sich um
die gemeinsame Welt sorgen, ist der 6ffentliche Raum eine Bedingung des
Politischen, 6ffentliche Wahrnehmbarkeit eine Voraussetzung fir politische
Wirksamkeit.

2.2.2 Artikulation

»[...] nothing can appear without a shape of its own.«’® Im é6ffentlichen Raum
erscheinen sterbliche Lebewesen, deren Sprechen und Handeln flichtig ist.
Damit es eine generationsiibergreifende Stabilitit gibt, muss sich all das, was
in dieser Offentlichkeit erscheint, manifestieren und fiir spiteren Zugriff er-
reichbar sein. Das Fliichtige muss sich in potenzielle Ewigkeit transformie-
ren.” Hierfiir muss sich zuerst das sich im Privaten ereignende Unsichtbare
in eine sichtbare Form giefRen. D.h. alles, was sich ereignet, muss in eine fiir
andere wahrnehmbare Form iibersetzt und transformiert werden. Vernehm-
barkeit ist nicht nur eine formale Bedingung des 6ffentlichen Raumes. Sie ist
die existentielle Voraussetzung dafiir, dass der Mensch sich in Beziehung zu
dieser Welt setzen kann, dass er sich und seine Wahrnehmung als Realitit
erlebt.® Es ist daher eine Notwendigkeit, sich artikulieren zu konnen. Ist die
Artikulation nicht méglich oder wird sie einem verweigert, so kann sich der
Mensch nicht als wahrnehmbare Erscheinung etablieren. Seine Realitit wird

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

39


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Beriihrbarkeit als conditio humana

ihm abgesprochen. Die anderen, die seine Wahrnehmung bestitigen oder be-
kriftigen, sind existentiell notwendig.

Der Drang zur Realitit steht in Arendts Auffassung iiber allem. »[..] even
the greatest forces of intimate life [...] lead an uncertain, shadowy kind of
existence unless and until they are transformed, deprivatized and deindivid-
ualized, as it were, into a shape to fit them for public appearance.«* Damit
das im Privaten Erfahrene in den geteilten Wahrnehmungsraum eingefiigt
werden kann, braucht es einen verstindlichen Ausdruck. Diesen gibt es aber
nicht umsonst. Der Preis der Artikulation ist, dass die urspriingliche Erfah-
rung de-individualisiert und de-privatisiert wird. Ihre originale Subjektivitat
muss in etwas Allgemeineres transformiert werden, damit sie auch fiir andere
nachvollziehbar und anschlussfihig ist.

Die Transformation ist eine Ubersetzungsarbeit, die den Verlust der sub-
jektiven Intensitit, gleichzeitig aber Realititsgewinn bedeutet. Eine solche
Realitit ist tragfihiger und stirker als die verlorene Wucht. Gefiihle oder Ge-
danken, die ihrem Wesen nach stumm sind, transzendieren sich durch die
Artikulation in etwas Dinghaftes. Dadurch befreien sie sich »from [their] im-
prisonment within the self«® und iibertragen gleichzeitig ihre »passionate
intensity«*> als vernehmbare Form in die gemeinsame Welt. Fiir Arendt ma-
nifestiert sich diese Transformation unmittelbar im alltiglichen Geschichten-
erzihlen, wenn man iiber die Ereignisse berichtet, die man erlebte.®*

Erzihlen ist die prinzipielle und urspriinglich transformierende Form der
Artikulation. »[...] whatever men do or know or experience can make sense
only to the extent that it can be spoken about.«* Sinn kann nach Arendt aus-
schliefilich durchs Miteinandersprechen entstehen, durch die Mitteilung und
den Austausch, durch die dem Menschen seine Realitit bestitigt und versi-
chert wird. Da Sprechen das Mittel ist, durch das die gemeinsame Welt ge-
formt, in Frage gestellt, herausgefordert oder zur Verinderung aufgerufen
wird, ist »speech [...] what makes man a political being.«<** Gewalt hingegen
ist stumm. Sie wird ohne Argumente ausgeiibt und sie lisst auch keine Arti-
kulation, keine Wortmeldung zu.®” Sprechen ist in einem prinzipiellen Sinne
nicht nur Gerede, sondern selbst Handeln. »[...] finding the right words at the
right moment, quite apart from the information or communication they may
convey, is action.«®® Das richtige Wort zum richtigen Zeitpunkt greift in den
Verlauf der Dinge ein, unterbricht sie, verindert ihre Richtung und hat einen
Einfluss darauf, was wir als Realitit anerkennen. Dariiber hinaus bezieht der
Mensch erst durch seine horbaren Worte einen Standpunkt in der Welt.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Ebenso wie die Fliichtigkeit von Gedanken und Gefithlen durch die ma-
nifestierende Kraft der Artikulation in die Realitit eingreift, kann im Offent-
lichen stattgefundenes Handeln durch Verdinglichung der Flichtigkeit ent-
kommen und fir spitere Generationen bewahrt werden. Um beispielswei-
se die Revolution in Erinnerung zu halten, reichen neue Gesetze oder eine
freiere Staatsform nicht aus. Diese verindern zwar die Ordnung, zeugen aber
nicht vom revolutioniren Geist oder vom Akt der Befreiung an sich. Genauso
wie das subjektiv Geschehene einen mitteilbaren Ausdruck braucht, benétigt
das, was im Offentlichen erscheint bzw. sich ereignet, auch eine Artikulation.
Durch die geht zwar die urspriingliche Intensitit verloren, aber die Erfahrung
selbst bleibt in der geteilten Welt bewahrt.

»[..] acting and speaking men need the help of homo faber in his highest ca-
pacity, that is, the help of the artists, of poets and historiographers, of mon-
ument-builders or writers, because without them the only product of their
activity, the story they enact and tell, would not survive at all.<*°

Artikulation bedeutet gleichzeitig Entsinnlichung und Verdinglichung, welt-
liches Dasein bzw. Relevanz fiir die Umwelt. Nur durch den vernehmbaren
Ausdruck kann das Politische stattfinden und eine Bleibe in der geteilten Welt
finden. Einerseits ist das 6ffentlich Artikulierte das, worauf sich das Politische
beziehen kann. Erst, was artikuliert wurde, kann im Offentlichen besprochen
und politisiert werden. Andererseits benotigt das politische Handeln, nach-
dem es stattfand, die Artikulation, damit es als Geschichte in der Welt bleibt
und nicht vergessen wird.

2.2.3 Pluralitat

Eine gemeinsam gestaltete Welt bedeutet nicht die Homogenitit der sie Ge-
staltenden. Die gemeinsame Welt — als geteilte Wirklichkeit — wird nicht
durch die Vereinheitlichung oder Verschmelzung der Anwesenden etabliert.
Bei Arendt ist eine weitere Eigenschaft des Politischen, dass es unter der Be-
dingung der Pluralitit stattfindet. »[...] plurality is specifically the condition
[...] of all political life.«*°

Die Realitit der Welt entsteht nicht dadurch, dass alle einer Meinung sind
und die Richtigkeit der subjektiven Wahrnehmung versichern, sondern da-
durch, dass sich alle iiber den Gegenstand des Gesprichs einig sind. Die Per-
spektiven auf das Besprochene sind zwar unzihlbar vielfiltig, aber dass man
iitber ein und dieselbe Sache spricht, dass man einen gemeinsamen Referenz-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Beriihrbarkeit als conditio humana

raum hat, ermdglicht es, dass man sich um den Tisch versammelt. Jeder in der
geteilten Welt hat einen anderen Standpunkt und einen anderen Blickwinkel,
aus dem er den Gegenstand betrachtet. Die Unterschiedlichkeit der Betrach-
tungen des Gleichen und die Vielstimmigkeit der Diskussion garantieren erst
die Pluralitit.

»Under the conditions of a common world, reality is not guaranteed primar-
ily by the >common nature< of all men who constitute is, but rather by the
fact that, differences of position and the resulting variety of perspectives
notwithstanding, everybody is always concerned with the same object.<’!

Pluralitit entsteht weder durch eine gewisse Staatsform noch durch Belie-
bigkeit im Handeln und Sprechen der Beteiligten. Pluralitit entsteht durch
die Vielstimmigkeit einer Diskussion, dessen Objekt festgelegt und identifi-
ziert ist. Wenn Pluralitit verschwindet, bedeutet das ein Ende des Politischen.
Laut Arendt bahnt sich der Verfall der gemeinsamen Welt an, wenn entwe-
der die Eindeutigkeit des besprochenen Bezugspunktes nicht mehr garantiert
ist (z.B., weil iiber Fakten gelogen wird), oder wenn der gemeinsame Gegen-
stand nur noch aus einer Perspektive aus betrachtet wird. Fiir Letzteres be-
nennt sie zwei moégliche Szenarien. Erstens die Isoliertheit des Individuums
in Tyranneien. Die verunmoglicht es, dass man sich tiber Perspektiven aus-
tauscht und fithrt zur Ausschliefilichkeit des eigenen Blickwinkels. Zweitens
die Verschmelzung der Vielfiltigkeit zu einer Ansicht, gar zu einem (politis-
chen) Korper. »In both instances, men have become entirely private, that is,
they have been deprived of seeing and hearing others, of being seen and being
heard by them.«**

Dass es ein Miteinander im Modus der Pluralitdt gibt, ist die Voraussetzung
fiir das Politische. Pluralitit hat jedoch als Konsequenz, dass es unvereinba-
re Meinungen, Handlungsvorschlige und jederzeit unvorhersehbare Wen-
dungen im gemeinsamen Handeln geben wird. Denn Handeln entsteht im
offentlichen Raum zwischen Menschen, die sich — ihre Standpunkte artiku-
lierend —um die gemeinsame Welt sorgen.

Das Politische darfkein Unisono sein. Dass es eine distinguierte Vielstimmig-
keit® im offentlichen Raum gibt, erméglicht erst, iiber die Gegenstinde der
geteilten Welt zu verhandeln und eine Realitit zu stiften, in der Handeln im
Arendt’schen Sinne moglich ist. Die aus dieser Pluralitit resultierende Misere
des Handelns ist etwas, das ohne Zerstorung des Politischen nicht behoben,
nur erlitten werden kann.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

2.2.4 Miteinandersein

Pluralitit heifdt nicht nur die Artikulation unterschiedlichster Standpunkte,
sondern ist auch eine besondere Form des Miteinanders. In der Arendt’schen
Aufteilung ist der Bereich des Arbeitens von der Notwendigkeit bestimmt,
dass der Korper erhalten werden muss. Die physischen Bediirfnisse sind un-
umginglich und ihre Befriedigung ist ein Zwang, dem der Mensch nachgeben
muss. Diese Zwang-Struktur bestimmt den privaten Bereich, der primir fir
die Versorgung des Korpers durch Arbeit vorbehalten ist.

Im Modus des Herstellens, eine von der Arbeit geschiedene Titigkeits-
form, ist die Zweck-Mittel-Logik bestimmend. Man tut etwas, um damit ein
erwiinschtes Ergebnis zu erreichen. Diese Unfreiheit des eigenen Tuns wird
oft von einer Einsamkeit begleitet, von der Isolation des beschiftigten Ta-
tigseins selbst.”* Nur Handeln vertrigt Isoliertheit gar nicht (alleine kann
man nicht handeln), nur hier geschieht die Interaktion der Beteiligten in Frei-
heit, d.h. ohne Not oder ohne konkret vorgegebene Ziele. Miteinandersein
im Modus der Pluralitit bedeutet »people are with others and neither for nor
against them - that is, in sheer human togetherness«.” Erst in einem sol-
chen Zusammensein kann sich das Politische ereignen, kénnen Handeln und
Sprechen stattfinden.

Im pluralititsbestimmten Miteinander geht es um die geteilte Welt. Um
ein gemeinsames Interesse im wortlichen Sinne, wie Arendt darauf aufmerk-
sam macht. »These interests constitute, in the word’s most literal significance,
something which inter-est, which lies between people and therefore can relate
and bind them together.«*® Wihrend aber Inhalte besprochen werden, macht
sich als ein weiteres »inter-est« das Beziehungsnetz bemerkbar, in dem Spre-
chen und Handeln stattfinden.

»This second, subjective in-between is not tangible, since there are no tangi-
ble objects into which it could solidify [..] But for all its intangibility, this in-
between is no less real than the world of things we visibly have in common.
We call this reality the >web<of human relationships [...].<’7

In der deutschen Fassung von The Human Condition verwendet Arendt den Aus-
druck »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten«®®. Damit gemeint ist
ein schon immer bestehender und immer weiter gewebter Zusammenhang,
in den der Einzelne hineinspricht und -handelt. Das Miteinandersein ist also
nicht nur durch den Gegenstand bestimmyt, auf das sich die Beteiligten von ih-
ren unterschiedlichen Standpunkten aus beziehen, sondern auch durch ihre

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

43


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Beriihrbarkeit als conditio humana

Beziehungsvorgeschichte.” Das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenhei-
ten beeinflusst sowohl den Platz, den der Mensch im Politischen einnehmen
kann, als auch den Verlauf und die Wirkung seines Sprechens und Handelns.
»[...] the stories, the results of action and speech, reveal an agent, but this
agent is not an author or producer. Somebody began it and is its subject in
the twofold sense of the word, namely, its actor and sufferer«**°.

Politisches Handeln und Sprechen sind somit nicht selbstbestimmt. Sie
finden im offentlichen Miteinander statt, ihr Verlauf und ihre Wirkung wer-
den von den anderen Anwesenden mitbestimmt. »[...] action, though it may
proceed from nowhere, so to speak, acts into a medium where every reac-
tion becomes a chain reaction and where every process is the cause of new
processes.«*** Das Miteinander ist eine Vernetzung. Der Einzelne ist zwar
nicht determiniert durch die anderen, doch ist er durch sie prinzipiell mitbe-
stimmt und bedingt. Das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten im-
pliziert Unberechenbarkeit und fehlende Souverinitit. Aus diesem Bezugsge-
webe kann sowohl der radikal antipolitische Terror wie auch der revolutionire
Neubeginn entwachsen. Bleibt dieses bedingte Miteinander frei von Willkir
und Unterdriickung, ist der so bestimmte politische Bereich die hochste Form
menschlicher Freiheit.

2.2.5 Freiheit

Nach Aristoteles,'® der fiir Arendts politisches Denken als wichtiger Refe-
renzpunkt dient, gibt es nur zwei menschliche Aktivititen, die tatsichlich
politisch sind: Sprechen und Handeln, lexis und praxis.' Sie sind als poli-
tisch zu betrachten, weil sie weder der Notwendigkeit noch der Niitzlichkeit
unterworfen, d.h. ginzlich frei von Herrschafts- oder Kausalititslogik sind.
Im Sprechen und Handeln driickt der Mensch aus, wer er ist. Er positioniert
sich in der Welt, artikuliert seinen Standpunkt und ist fiir andere im Raum
des Miteinanderseins vernehmbar.

Eine solche Freiheit war in der Antike — genauso wie auch noch heute -
sehr voraussetzungsreich. Nur derjenige konnte in diesem Sinne frei sein,
fiir dessen Lebensnotwendigkeiten schon gesorgt wurde, dessen Kapazititen
nicht durch den Uberlebenskampf erschépft wurden. »[...] to be a free person
[means to be] free to transcend his own life and enter the world all have in
common.«'** Freiheit kann daher nicht ohne Notwendigkeit gedacht warden.
Kennt jemand die Not nicht, kann er auch nicht als frei bezeichnet werden,
denn Freisein entsteht erst dadurch, dass man sich von Zwingen freikimpfte.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

»Man cannot be free if he does not know that he is subject to necessity, because
his freedom is always won in his never wholly successful attempts to liberate
himself from necessity.«'%

So einmalig auch die Freiheit des Politischen sein mag, zeugt sie parado-
xerweise von einer spezifischen Unterworfenheit. Diese besteht nicht in Herr-
schaftsverhiltnissen, sondern darin, dass sich die Konsequenzen des eigenen
Handelns und Sprechens der Intention und der Kontrolle des Sprechenden
bzw. des Handelnden entziehen. Wihrend man durch Arbeit die biologischen
Bediirfnisse vorsehbar befriedigen kann und am Ende von Herstellungspro-
zessen die geplanten Gegenstinde stehen, sind die Konsequenzen von Spre-
chen und Handeln sowohl unberechenbar als auch unwiderruflich,'®® weil sie
im Miteinander stattfinden und sich auf alle anderen auswirken. Im Bezugs-
gewebe menschlicher Angelegenheiten entgleiten sie der Kontrolle des Spre-
chenden bzw. des Handelnden, verursachen Nicht-Intendiertes, 16sen Unge-
wolltes aus. Sie machen den Handelnden fiir solche Folgeentwicklungen ver-
antwortlich, die er nie beabsichtigte. »[..] the human capacity of freedom,
which, by producing the web of human relationships, seems to entangle its
producer to such an extent, that he appears much more the victim and the
sufferer than the author and doer of what he has done.«*’

Arendt argumentiert, dass die westliche Philosophiegeschichte diese un-
berechenbare Freiheit des Politischen iiberwiegend als etwas zu Verbannen-
des bzw. Einzudimmendes bewertete. Die Unvorhersehbarkeit der Konse-
quenzen freien politischen Handelns wurde nimlich als zwingende Kausalitit
und als Riickfall in die Notwendigkeit interpretiert. Als Alternative entwickel-
te sich einerseits ein politisches Denken, das fiir starke Fithrung pliddierte,
andererseits ein Aufruf zum ginzlichen Riickzug von der Welt, so dass per-
sonliche Integritit gewahrt werden kann.'*®

Der Fehler der philosophiegeschichtlichen Denktradition liegt laut Arendt
jedoch darin, dass sie Freiheit und Souveridnitit miteinander gleichsetzte.
Souverinitit kann es nur um den Preis der Unterdriickung anderer geben,
denn nur so kann erreicht werden, dass einem keiner mehr bei der Ausiibung
der eigenen Freiheit im Wege steht. Dies wiederum heif3t aber, dass es keine
Freiheit fiir alle gibt. »If it were true that sovereignty and freedom are the
same, then indeed no man could be free, because sovereignty, the ideal of
uncompromising self-sufficiency and mastership, is contradictory to the very
condition of plurality.«*®

In einer Welt, die von Menschen und nicht ausschliefSlich von einem Men-
schen bewohnt ist, kann es bei Bewahrung der Pluralitit nicht gleichzeitig

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

45


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Beriihrbarkeit als conditio humana

Freiheit und Souverinitit geben. Pluralitit im Miteinander, als Bedingung
des Politischen, schliefdt Freiheit ein und Souverinitit aus. Nur der absolut
herrschende Tyrann und der sich in seine Gefithlswelt zuriickgezogene Iso-
lierte kdnnen souverdn sein. Die Unvorhersehbarkeit des eigenen freien Han-
delns und Sprechens soll daher nicht als Riickfall in eine kausale Notwendig-
keit oder als Herrschaft der Konsequenzen gedeutet werden. Unberechenbar-
keit und Unwiderruflichkeit sind vielmehr Ausdruck einer tatsichlichen Frei-
heit, deren Ausiitbung Mut erfordert. Freiheit schlief3t Unvorhersehbarkeit als
Kondition des Politischen mit ein.

2.2.6 Temporalitat

Dass politisches Handeln im Offentlichen nicht vorhersehbar und planbar
ist, verhindert, dass historische Ereignisse als Fortsetzung einer schon im-
mer vorhandenen Kausalkette bzw. als Akkumulation des Vorausgehenden
betrachtet werden. Natalitit steht nicht nur aus anthropologischer Sicht im
Zentrum von Arendts Menschenbild. Der Gebiirtigkeit eigener Neuanfang
ist die immerwihrende politische Alternative zum Bestehenden. Handeln ist
eine Initiative, der Beginn einer neuen Zeitrechnung. »To act, in its most gen-
eral sense, means to take an initiative, to begin [...], to set something into mo-
tion [...].«"® Natalitit ist pure Temporalitit. Sie ist sowohl der Augenblick des
Neuen als auch die Unterbrechung des Kontinuierlichen.

Jede Tatigkeit besitzt eine Zeitstruktur bei Arendt. Arbeit bedeutet Wie-
derholung und Verschwinden. Das biologische Leben verzehrt seine Ressour-
cen und muss tiglich neu genihrt werden. Gegeniiber der Flichtigkeit des
individuellen Lebens erzeugt die herstellende Titigkeit Bestindigkeit. Gegen-
stinde itberdauern Generationen und wirken in einer sich permanent veran-
dernden Welt stabilisierend. Handeln ist zwar das Neue schlechthin, doch
ist es fliichtig. Es ereignet sich in einer kurzen Zeitspanne und verschwindet
danach.

Der Anfang ist ein erst riickblickend definierbarer Zeitpunkt, mit dem
keiner rechnete und der wie ein Wunder geschah. »[...] the new therefore
. Wunder sind die Manifestati-
on davon, was Arendt als »infinite improbability«'* bezeichnet: Ereignisse,

always appears in the guise of a miracle«™

die trotz aller Unwahrscheinlichkeit stattfanden. Mit Verweis auf die Entste-
hung des Universums argumentiert Arendt, dass menschliche Existenz der
ultimative Beweis fiir die Innerweltlichkeit unendlicher Unwahrscheinlich-
keit ist. Politisches Handeln, als eine Variante solcher Wunder, ist im Men-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

schen durch seine Natalitit, durch die »infinite improbability« seines eigenen
Lebens, angelegt. Wann es sich ereignet, ist nicht vorhersagbar — wenn es sich
aber ereignet, ist es wie ein Wunder und verfliichtigt sich auch ebenso.

Handeln st6f3t eine Ereigniskette an. Wie die durch dieses Handeln los-
geloste Geschichte ausgeht, konnen nur jene sagen, die den Anfang riickbli-
ckend, vom Ende her betrachten.™ Geschichtsschreibung ist unentbehrlich,
weil das Handeln ohne sie keinerlei Abdriicke in der Welt hinterlassen wiirde.
An sich ist es fliichtig und existiert nur fiir »a fleeting moment«**. Erinne-
rung, Geschichtsschreibung und andere Artefakte der herstellenden Tatigkeit
verdinglichen das Handeln in der Welt. »[... action itself is] of an entirely un-
wordly nature and therefore need[s] the help of an altogether different nature;
[it] depend][s] for [its] reality and materialization upon the same workman-
ship that builds other things in the human artifice.«™

Ebenso wie Menschen den pluralen Raum des Offentlichen brauchen, um
sich ihrer eigenen Realitit zu versichern, braucht das Politische aufgrund sei-
ner fehlenden Dinghaftigkeit und seiner Fliichtigkeit den 6ffentlichen Raum
bzw. die Wahrnehmung der Anwesenden, damit es in der Welt bleiben kann.
Es muss sich materialisieren, damit es aus dem Augenblick des Wunder-
samen in die Bestindigkeit der kulturellen Erinnerung tibertragen werden
kann. Nur als Verdinglichtes kann es langfristig als gemeinsamer Bezugs-
punkt in der geteilten Welt anwesend sein. Nicht mehr als Handeln an sich,
aber als Beispiel dafiir, was es heif3t, zu handeln.

2.2.7 Fragiler Schutz

Das Politische ist in Arendts Beschreibung ein besonders fragiler Raum des
menschlichen Miteinanders. IThn durch Einzelmacht zu stabilisieren, ist das
verfithrerische Versprechen der Politik. Eine durch souverine Herrschaft
erzeugte Sicherheit zerstort das Politische, denn sie lisst die Freiheit und
die Artikulation der Vielstimmigkeit im 6ffentlichen Miteinander nicht zu.
Arendt konzipiert das Politische nicht nur als einen fragilen Raum, sondern
auch als den Ort, der Fragilitit ermdglicht und geniigend Schutz bietet, um
die Berithrbarkeit menschlichen Seins anzunehmen. Das Politische wirkt 6ff-
nend auf das Miteinander. Es ermdglicht das Neue und hilt Verinderungen
aus. Das Politische bewahrt die ontologische Berithrbarkeit des Menschen,
weil es Raum dafiir bietet, die Konsequenzen von Betroffenheitserfahrungen
zu artikulieren und auszudiskutieren bzw. diese wiederum ins Miteinander
einzugliedern. Das Politische ist durch seine Fragilitit flexibel genug, um

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

47


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Beriihrbarkeit als conditio humana

Wunder zuzulassen, um die Chancen und Gefahren auszuhalten, die der
Natalitdt inhdrent sind.

Vor diesem Hintergrund kann nun die Frage beantwortet werden, wie bei
Arendt das Verhiltnis zwischen emotionalen Phinomenen und dem politi-
schen Raum gedacht ist. Gefithle versteht Arendt in Rousseawscher Tradition
als isolierende und weltverschlief}ende emotionale Phinomene und sieht in
ihnen schon im Varnhagen-Buch eine weltvernichtende Kraft, die die Nei-
gung zur Isolation und zur Massenstimmung, die Vorbereitung von Liigen,
die Auslschung der Fakten und einen ideologischen Zwang enthalten. Daher
sind sie fiir das Politische grundsitzlich ungeeignet.

Um pathische Erfahrungen, die einen Widerfahrnischarakter haben, steht
es anders. Diese betrachtet Arendt als authentische und elementare Erfahrun-
gen, fiir deren Empfingnis der Mensch seine Beriihrbarkeit bewahren und
bereit sein muss, sich ihnen auszusetzen. Sowohl im Fall Rahel Varnhagens
wie auch am literarischen Beispiel Jesu zeigt Arendt, dass die pathische Er-
fahrung dem Menschen grundsitzliche Wahrheiten iiber sein Sein in der Welt
und im Miteinander mitteilt. Die leidenschaftlich erlittenen Widerfahrnisse
kliren einen iiber die Wirklichkeit der eigenen Identitit (Rahel Varnhagen),
die Grenzen des (moralisch) Ertriaglichen (Billy Budd) und tiber das Gewicht
wirklichen Leidens in der Welt (Jesus) auf. Diese Erfahrungen sind realitits-
stiftend. Das Politische ist der Bereich, in dem die Wirklichkeit der Welt kon-
stituiert, bestdtigt und in ihrer ganzen Schonheit und Hisslichkeit akzeptiert
und besprochen wird.

Den Leidenschaften mangelt es allerdings an einigen Eigenschaften, um
sich fiir den politischen Raum zu eignen. Sie sind intensive Erfahrungen der
privaten Betroffenheit und dem daraus resultierenden Aufgewiihltsein. Sie
sind prinzipiell weder klare Artikulation noch offentliches Erscheinen im frei-
en, pluralen Miteinander. Betroffenheit, wie Arendt es am Beispiel des Mit-
leidens zeigt, loscht die Distanz zwischen dem Leidenden und dem Mitlei-
denden aus,™®
Berithrbarkeit mehr moglich. Zwar driicke die pathische Ergriffenheit aus,
dass der Mensch berithrbar ist und in Verbindung mit der Welt und mit dem
anderen steht, doch ist die Leidenschaft an sich eine Erfahrung, die aufgrund

ihr Verhiltnis wird weltlos. In der Verschmelzung ist keine

ihrer Intensitit ausschliefilich erlitten wird und dabei das Aufien vor dem Er-
leidenden verschliefit.

In ihrem Kern beweist die Tatsache der Ergriffenheit, dass es eine Offen-
heit der Welt und dem Anderen gegeniiber gibt. Daher sind Leidenschaften
anders als Gefiihle nicht prinzipiell antipolitisch. Jedoch sind im Bereich des

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Politischen Prozesse der Artikulation und der Verdinglichung von grundle-
gender Bedeutung. Diese Transformation muss immer wieder stattfinden,
damit das Politische itberhaupt erst entstehen bzw. erinnert werden kann.
Damit die Welt nicht verschwindet, muss immer wieder diskutiert werden,
was das »inter-est« tatsichlich ist. Artikulation bzw. Ausdruck zu verschaf-
fen, ist ein Ubersetzungsprozess, eine Bewegung aus der Unsichtbarkeit in
die Sichtbarkeit, aus der Fliichtigkeit in eine Permanenz.

Wieso sollten aus dem Sich-transzendieren-Kénnen pathische Erfahrun-
gen ausgeschlossen sein? Nachdem ihre Intensitit abgeklungen ist, kénnen
sie genauso veréffentlicht und artikuliert werden wie andere Erfahrungen,
Erkenntnisse, Ereignisse. Sie verlieren zwar ihre urspriingliche Wucht, errei-
chen aber eine andere Wirklichkeit, nimlich eine auch fiir andere sichtbare.
Als Elemente eines Miteinanders formen sie die Wahrnehmung und stofRen
Diskussionen an, die ohne die erlittene Betroffenheit nicht entstanden wi-
ren."

In On Revolution deutet Arendt eine so verstandene Transformation von
Leidenschaften in politische Werte an. »Pity may be the perversion of com-
passion, but its alternative is solidarity. For solidarity, because it partakes of
reason, and hence of generality, is able to comprehend a multitude [...] though
it may be aroused by suffering, is not guided by it [...].<*®
tion des Mitleidens in eine die Pluralitit bewahrende, innerweltliche Form

Die Transforma-

ist Solidaritdt. Eine pathische Erfahrung, die an die Berithrbarkeit des Men-
schen anschlief’t, wird durch Verallgemeinerung und Artikulation in einen
gemeinschaftsstiftenden Wert transformiert.™ Als Solidaritit entspricht sie
den Regeln des politischen Raumes, vermittelt aber auch eine Erkenntnis, die
erst durch die pathische Betroffenheit artikulierbar wurde. Schmerz muss
behoben werden, auch, wenn ihn andere erleiden. Erzeugt durch pathisches
Mitleiden, aber nicht mehr von ihm getrieben, kann Solidaritit als gemein-
samer politischer Wert etabliert werden.

Solidaritit leitet Arendt nicht aus moralischen Uberlegungen ab. Sie
wird nicht als religiéser oder als ethischer Imperativ eingefiihrt, sondern
entspringt der Transformation einer pathischen Erfahrung. Ohne die Be-
troffenheitserfahrung, die durch Berithrbarkeit erméoglicht wird, kénnte sich
Solidaritit als politisches Prinzip nicht durchsetzen. Als Kontrastfolie dazu
iibt Arendt eine tiberraschende Kritik an den von ihr so verehrten amerikani-
schen Griindungsvitern aus. Diese waren in einer ganz anderen Situation als
die franzdsischen Revolutionire. Durch eine andere 6konomische Lage und
durch das Ignorieren der Situation der Sklaven war massenhaftes Hungern

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

49


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Beriihrbarkeit als conditio humana

und das dadurch verursachte Leid keine Kernfrage der Revolution. Leiden-
schaften verstanden die amerikanischen Freiheitskimpfer nur im Sinne von
Lusterfahrung und nicht als »to suffer and to endure«**°. Diese fehlende
Erfahrung des Erleidens fiihrte laut Arendt zu einer gewissen Gewichtlosig-
keit ihrer staatsgriinderischen Prinzipien.” Politische Werte konnen nur
dann den Bestand der Gemeinschaft garantieren, wenn sie die ganze Breite
menschlicher Erfahrungen widerspiegeln bzw. in den politischen Raum
integrieren. Ohne Berithrbarkeit und Betroffenheit fehlt dem politischen
Raum ein Eckstein. Widerfahrnis und Erleiden bzw. ihre Transformation
in politische Werte sind fiir den Erhalt des Politischen unverzichtbar. »For,
humanly speaking, it is endurance which enables man to create durability
and continuity.«**

Das Erlittene gibt nicht nur der politischen Konstitution eine Tiefe. In On
Revolution und in einem spateren Essay, On Violence schreibt Arendt iiber Zorn,
den sie als Antwort auf Ungerechtigkeit interpretiert. Das Leiden, das den
Punkt des Unertriglichen iiberschritten hat, »explodes into rage«**. Dieser
Wautausbruch ist nicht die hilflose Reaktion eines trotzigen Kindes, im Ge-
genteil. Er ist die erste aktive Antwort auf die wahrgenommene Wirklichkeit.
»For rage is [...] the mode in which impotence becomes active in its last stage
of despair. The enrages [...] were those who refused to bear and endure their
suffering any longer [..].<'** In der Zuriickweisung des Weiterhin-erleiden-
Miissens driickt sich die Verbindung zur Welt aus. Sie wird erlebt, erlitten,
man ist ihr ausgesetzt und aus dieser Beriithrbarkeit heraus entspringt die
protestierende Wut. Die Vorstufe der von Arendt konzipierten »rage« ist das
ungerecht erlittene Leiden. Dieses muss erlebt werden, damit transformie-
rende Krifte freigesetzt werden konnen. »[...] it is true that suffering, once it
is transformed into rage, can release overwhelming forces.«'

Die freigesetzte Antriebskraft kann zu Gewalt fithren. Arendt argumen-
tiert jedoch dafiir, dass weder eine so verursachte Gewalt noch die ihr zugrun-
de liegende Wut per se animalisch oder irrational wiren. Der Affekt an sich
impliziert keine Irrationalitit, im Gegenteil sogar. Er ist Ausdruck mensch-
licher Lebendigkeit und der Antwortfihigkeit darauf, was einen in der Welt
umgibt und einem zust6{3t. »Only where there is reason to suspect that condi-
tions could be changed and are not does rage arise.«** Animalisch oder dehu-
manisierend sind nicht Gewalt oder Wut, meint Arendt, sondern die Umstin-
de, die den Menschen so verunstalten, dass er keine Zeichen von Betroffen-
heit mehr zeigt. »[...] not rage and violence, but their conspicous absence is
the clearest sign of dehumanization.«*’

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Antipolitisch sind zwar sowohl Gewalt als auch Wut, weil sie nicht mit

»deliberate speed«'?®

, sondern im Augenblick der Ergriffenheit agieren und
fiir politische Debatten nicht offen sind. Dass sie nicht verhandlungsbereit
sind, bedeutet aber fiir Arendt nicht, dass sie irrational oder gar politisch
zu vermeiden wiren. »[...] there are situations, in which [they are] the only
appropriate remedy«*’. Da in der Wut zum Ausdruck kommt, dass die Zu-
stinde in der Welt erlitten, bewertet und als unertriglich beurteilt wurden,
wiirde eben das Ausbleiben dieser Emotion mit Entmenschlichung gleichbe-

130

deutend sein.® Von einer politischen Warte aus betrachtet ist Wut mehr als

»merely emotional«™

. Indem sie die erpresserischen Zustinde benennt, sich
gegen sie aufbiumt und sie zu transformieren bereit ist, trigt sie zur Wieder-
herstellung des politischen Raumes bei. »Rage« ist wirklichkeitsstiftend — sie
artikuliert den Ist-Zustand und macht ihn damit zum Teil des Miteinanders.
Erst, wenn die Ungerechtigkeit wahrgenommen wird, kann eine gerechtere
Welt entstehen.

Emotionale Phinomene, die aus der Berithrbarkeit des Menschen resul-
tieren, sind fiir das Politische in zweifacher Hinsicht unentbehrlich. Erstens
als menschliche Grunderfahrungen, die durch ihre Transformation belastba-
re Prinzipien einer politischen Gemeinschaft etablieren. Zweitens als sensi-
bilisierende Momente des politischen Raumes, die den Einbruch des Neuen
ermdglichen und somit vorbeugen, dass das Politische seine Fragilitit, Offen-
heit und Berithrbarkeit verliert. Gleichzeitig bietet der politische Raum einen
sicheren Ort fiir die Thematisierung und fir die politische Integration von
Betroffenheitserfahrungen.

Arendt unterscheidet Gefiihle (Rousseau) und Leidenschaften (pathos). Die
kategorische Unterscheidung legt sie darin fest, inwiefern diese emotiona-
len Phinomene dialogisch sind, ob sie auf ein Auflen verweisen bzw. mit
ihm in Verbindung treten. Vor diesem Hintergrund iibt Arendt an der Rous-
seaw'schen Emotionalitit Kritik aus. Sie sei eine kiinstliche, durch Isolati-
on und Repetition erzeugte Konstruktion eines Subjekts, das sich von der
Welt zuriickzieht, sich von ihrer Unberechenbarkeit und vor seiner eigenen
Berithrbarkeit schiitzen will. Im Gegensatz dazu versteht Arendt pathos als
grundsitzliche Interaktionsform mit der Welt, die immens zum Erkennen der
Wirklichkeit und der gesellschaftlichen Tatsachen beitragt. Ich interpretiere
Arendts implizite Affekttheorie im Hinblick auf das Politische so, dass emo-
tionale Phinomene durch Transformation (d.h. durch Verdinglichung und
Verallgemeinerung als Artikulation bzw. Pluralisierung) zum Initiationsmo-
ment politischer Werte werden. Dafiir lege ich eine Lesart des Politischen

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Beriihrbarkeit als conditio humana

vor, in der das Politische ein prinzipiell offener, verinderbarer und berithr-
barer Raum des menschlichen Miteinanders ist, mit dem Ziel der »Weltwah-
rung«.

Im Folgenden mochte ich zeigen, dass Arendt nicht nur zwischen Gefiihl
und Leidenschaft unterscheidet, sondern auch diverse emotionale Phinome-
ne in ithrem Werk bespricht. Dabei ist die Analyseoptik nicht dadurch be-
stimmt, ob bestimmte Gefiihle >gut« (z.B. Liebe) oder sschlecht« (z.B. Hass)
sind, sondern ob sie die Welt fiir den Menschen 6ffnen oder sie vor ihm ver-
schliefRen. Da die Grundcharakteristik des Politischen diesen Bereich als ei-
nen weltoffenen und wirklichkeitsstiftenden bestimmt, miissen emotionale
Phinomene dhnlich wirken, um fir das Politische von Bedeutung zu sein.

2.3 Erlosung aus der Isolation durch Liebe

Dass Arendts Denken eine Affinitit zu emotionalen Phinomenen hatte, verrit
schon ihre Dissertation. In dieser widmete die junge Studentin ihre Aufmerk-
samkeit dem Liebeskonzept des Kirchenvaters Augustin. In der folgenden
Analyse von Arendts Frithwerk decke ich erstens die Urspriinge ihrer spiteren
politischen Fragestellungen auf. Zweitens vertiefe ich die oben aufgestellte
These, wonach emotionale Phinomene in unterschiedlichen Modi funktio-
nieren konnen und dieser Modus fiir ihre politische Relevanz entscheidend
ist, durch ihre systematische Untersuchung. Indem ich die Funktionsweise
und Wirkung von emotionalen Phinomenen in Arendts Schriften (u.a. Lie-
be als cupiditas, caritas und als amor mundi, Angst, Schmerz, Vergeben u.v.m.)
herausarbeite, wird deutlich, dass thnen sowohl weltvernichtende als auch
weltkonstituierende Potenziale inhidrent sind.

2.3.1 Entstehungsgeschichte

Hannah Arendt reichte ihre Dissertation mit dem Titel Der Liebesbegriff bei Au-
gustin. Versuch einer philosophischen Interpretation an der Universitit Heidelberg
1928 ein. Die Arbeit erschien als Buch 1929 und blieb auf Deutsch bis 2003
ohne weitere Veroffentlichung. Erst im November 2018 erschien die erste kri-
tische Ausgabe des Werkes, unter der Edition von Frauke A. Kurbacher.”
Jedoch existiert Arendts Dissertation auch in einer englischen Fassung, die
deutlich frither als die deutsche Neuauflage, schon 1996, erschien. Diese als
Interpretationsgrundlage fiir meine Analyse zu verwenden, ist nicht nur dar-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

in begriindet, dass editorische Entscheidungen die Lesbarkeit des Textes im-
mens erleichtern, sondern auch darin, dass die englische Fassung die letzte,
von Arendt bearbeitete Version ihrer Dissertation ist.

Arendt widmete sich ihrer frithen Schrift in den 1960er Jahren als Vorbe-
reitung einer englischsprachigen Veréffentlichung.?* Im Laufe der 1962 an-
gefangenen, aber schliefilich nie erfolgten Publikation tiberarbeitete sie den
Originaltext. MaRgeblich fiir Arendts editorische Arbeit war die Erweiterung
der urspriinglichen Dissertation, ohne ihre These grundsitzlich zu verdn-
dern.” Die erste Fassung wurde nicht von Arendt, sondern von E. B. Ashton
(Ernst Basch) iibersetzt.Spiter revidierte Arendt Ashtons Ubersetzung und
tippte sie auf Englisch selbst ab. SchlieRlich fiigte sie der so entstandenen
Version handschriftlich weitere Anmerkungen hinzu. Dass der Text als Buch
letztendlich doch nicht erschien, ist der Tatsache geschuldet, dass die Jahre
nach dem Eichmann-Buch™® Arendt sehr beanspruchten und keine Zeit fiir
die Fertigstellung des begonnenen Projekts blieb. Doch ist die englische Fas-
sung jene, die Arendts Gedanken beziiglich des Dissertationsthemas in jiings-
ter Form wiedergibt. Deshalb werde ich mich als Zitationsgrundlage auf Love
and Saint Augustine beziehen.

2.3.2 Thematik der Dissertation

In Ihrer Dissertation sucht Arendt die Antwort auf die Frage, was Augustin
unter Nichstenliebe verstanden und, wie er diese konzipiert habe. Da die Lie-
be zum Mitmenschen in diesem Kontext stark mit der Liebe zu Gott und der
aus dieser Verbindung resultierenden neuen Form der Selbstliebe verbunden
ist, untersucht Arendt jede dieser unterschiedlichen Liebesformen. Augustin
bezeichnet sie mit drei Begriffen. »Augustine generally, but not consistently,
uses amor to designate desire and craving (that is, for love in its largest, least
specific sense); dilectio to designate the love of self and neighbor; and caritas
to designate the love of God and the >highest good«.«*”

Im Laufe ihrer Ausfithrungen arbeitet Arendt heraus, wie die Nachsten-
liebe (dilectio) der Liebe zu Gott (caritas) entspringt und von dieser bestimmt
wird. Der Weg zu caritas fithrt aber durch die selbstverleugnende Liebe des
Ichs, wodurch Arendt zu Recht die Frage stellt: Wie kann jemand, der sich
selbst negiert, seinen Nichsten lieben?*® Wo ist die Verbindung zwischen
dem Ich und dem Du, wenn die Stelle des Ichs durch die rechte Gottesliebe
ausgehohlt wurde?

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

53


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Beriihrbarkeit als conditio humana

Gerahmt werden die Arendt'schen Uberlegungen zur Interpersonali-
tit von den Augustin'schen Gedanken iiber die Genealogie des Menschen.
»[...] the being of man is understood as derived from a twofold source«”?,
interpretiert Arendt Augustin. Einerseits wird der Mensch als Individuum
verstanden, als Einzelner, der durch Geburt in die Welt kommt, in die er
14© Gebiirtigkeit und

Kreatiirlichkeit werden gleichgesetzt. Andererseits gehdrt der Mensch durch
141

aus Gottes Willen, als seine Kreatur, gesetzt wurde.
Generationsabfolge zur Menschheit,"*" ist intrinsisch von dieser Zugehorig-
keit bestimmt. Die Abstammung von Adam determiniert die Generationen
als sindhaft, d.h. diese urspriingliche Zugehdorigkeit ist per se problematisch.
Gleichzeitig ist diese gemeinsame Zugehorigkeit diejenige, die es tiberhaupt

142 dass

erst ermdglicht, dass Menschen miteinander in Kontakt kommen,
das Ich auf einen Nichsten trifft.

Da aber die Erlosung aus der Siindhaftigkeit — verstanden als die immer
scheiternde Bemithung, Gliickseligkeit in dieser Welt zu finden — nur in der
individuellen und isolierten Begegnung mit Gott stattfinden kann und kein
Kollektivakt ist, verindert sich die Verbindung zum Mitmenschen. Wie ein
zwischenmenschliches Verhiltnis doch noch stattfinden kann, ist die Frage,
der Arendt in ihrer Dissertation nachgeht.

Die Rezeption von Arendts Dissertation bemingelte, was auch spiter Ziel-
scheibe permanenter Kritik war: Arendts sehr eigenwilliger Umgang mit ih-
ren Quellen, ihre unorthodoxe, teilweise nicht wirklich nachvollziehbare In-
terpretation,' die Tatsache, dass sie relevante Aspekte (z.B. den theologi-
schen Kontext) der Augustin'schen Uberlegungen ignorierte. Des Weiteren ist
es beinahe unmdglich zu unterscheiden, was Arendt selbst behauptet und was
sie von Augustin iibernahm, weil sie keinen Konjunktiv benutzt und nur in
Ausnahmefillen ganze Sitze als Zitate markiert. Diese zeit ihres Lebens kon-
sequent verwendete Argumentationsweise legt aber nahe, dass es ihr eben
nicht um den Ursprung der Gedanken und deren philosophiegeschichtlichen
Kontext ging, sondern um den Prozess des denkenden Verstehens selbst.*
Verbindungen, Zusammenhinge und Bedeutungen tun sich auf, die nicht ex-
plizit in der Quelle zu finden sind. »As such, the dissertation is far more rev-
elatory about Arendt herself and the early directions in her thinking than it
is as a piece of scholarship on Augustine of Hippo.«'*

Da Arendts Dissertation bereits wichtige Grundmotive ihres spiter ent-
wickelten politischen Denkens beinhaltet, untersuche ich diese Frithschrift
weder aus philologischer Perspektive noch bewerte ich Arendts Augustin-
Interpretation. Love and Saint Augustine lese und interpretiere ich in Hinblick

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

auf Arendts politische Schriften. Meine Leitfrage lautet: Welche Aussagen
trifft ihre Dissertation iiber die Rolle der Berithrbarkeit im menschlichen
Zusammenleben? Diese Fragestellung bietet erhellende Einsichten dariiber,
warum Arendt Weltverlust als Ursprung aller gesellschaftlichen Probleme
betrachtet und wieso sie zwischenmenschliche Interdependenz als anthro-
pologische und politische Ausgangssituation setzt.

2.3.3 Isolation - Begehren - Gliickseligkeit und Verlustangst

Arendt iibernimmt Augustins ontologische Bestimmung des Menschen ohne
Vorbehalte und setzt diese auch in ihren spiteren, explizit politischen Schrif-
ten voraus. Der Mensch ist ein isoliertes Wesen, getrennt von anderen Lebe-
wesen und von der Welt.¥® Diese Isoliertheit wird dadurch verursacht, dass
der Mensch der Welt nicht selbstverstindlich zugehérig ist. »Originally, he is
not part of the world«*. Als von aufien Kommender lebt er in der Welt in
»fundamental isolation«*¥. Dieses ontologische Isoliertsein ist fiir den Men-
schen unertriglich' und dessen Aufhebung ist die Voraussetzung dafiir, dass
er Gliick erfahren kann. »[...] happiness [...] is the reversal of isolation«™°. Das
Getrenntsein kann nur durch den Besitz eines externen Gegenstandes auf-
gehoben werden, den der Mensch als sein bonum, d.h. als das fiir ihn Gute
! Das Nicht-Mehr-Getrenntsein ist daher keine blofe Weltzugeho-
rigkeit, sondern das Besitzen des bonum. »Happiness is only achieved when

erkennt.

the beloved becomes a permanently inherent element of one’s own being.«'**

Durch Begehren (appetitus) versucht der Mensch der Isolation ein Ende
zu setzen. Das Begehren soll die ontologische Trennung zwischen dem Be-
gehrenden und dem Begehrten tiberbriicken. Das Begehren erfilllt mehrere
Funktionen. Erstens ist es die treibende Kraft der Suche nach dem bonum,
zweitens ist es die Verbindung zwischen dem begehrenden Menschen und
dem Objekt seines Begehrens, drittens ist das Begehren die transformieren-
de Kraft, die das begehrte Objekt ins Geliebte und den begehrenden Men-
schen in den Liebenden verwandelt und so eine Zusammengehorigkeit stiftet.
»Desire mediates between subject and object, and it annihilates the distance
between them by transforming the subject into a lover and the object into the
beloved.«"* Liebe wird somit zur Ausdrucksform der Bemithung, das eigene
bonum zu erreichen. »[...] love is a kind of craving [...] Craving, or love, is a
human being’s possibility of gaining possession of the good that will make
him happy [...].«"**

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

55


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Beriihrbarkeit als conditio humana

Dauerhaftes und gesichertes Gliick wird ausschlieRlich dann erlebt, wenn
die Kluft zwischen Begehrender und Begehrtem endgiiltig geschlossen wur-
de.” Das aber ist aus zwei Griinden nicht méglich. Erstens kann der Mensch
das Objekt bzw. die Objekte seiner Liebe nicht in einer Weise einverleiben,
die das Getrenntsein fiir immer auftheben wiirde. Denn erst eine solche Un-
verlierbarkeit wiirde die absolute Sicherheit des Besitzes, »being sure of not
losing it«**
rend das Besitzen des Objekts der Liebe Gliick bedeutet, ist der stindig dro-
hende Verlust desgleichen das, was Traurigkeit verursacht. Allerdings — rezi-

garantieren und immerwihrende Gliickseligkeit bewirken. Wih-

piert Arendt Augustin — steht der Gliickseligkeit des Habens nicht die Trau-
rigkeit iber das Verloren-Haben gegeniiber, sondern die andauernde Angst,
dass dieser Verlust eintreten kdnnte. »It is not the lack of possessing but the
safety of possession that is at stake.«’” Begehren und Liebe werden immer
von der Verlustangst begleitet. Das ist eine der Ursachen, welche die endgiil-
tige Uberwindung der Trennung zwischen dem Menschen und dem Auflen
verunmoglicht.

Zweitens liegt die Unmoglichkeit der absoluten Sicherheit in der Seins-
weise des Menschen, nimlich in der Tatsache seiner Mortalitit. Nicht die Un-
bestindigkeit der begehrten Objekte verursacht die Sehnsucht nach dem un-
verlierbaren Besitz, sondern das sterbliche und fliichtige menschliche Wesen
selbst. »This enormous importance of security [...] is due to the condition of
58 Ein sterbliches Wesen kann nichts
fir immer behalten. In jedem Begehren, in jeder Liebe driickt sich daher
der Wunsch danach aus, die Mortalitit zu iitberwinden und damit die Ver-

man and not the objects he desires.«

lustangst mit »the calm quietude«™® des sicheren Habens zu ersetzen. »Thus,
the good love craves is life, and the evil fear shuns is death. The happy life is
the life we cannot lose. Life on earth is a living death.«'®

Die Kluft zwischen dem Liebenden und dem Geliebten kann aufgrund des
Todes nie endgiiltig geschlossen werden. Der Mensch bemiiht sich aber unun-
terbrochen um die Aufhebung seiner Isoliertheit. Sein Begehren ist zwar zum
Scheitern verurteilt, doch kennt er keinen anderen Weg aus dem Getrenntsein
heraus. Er ist durch sein alternativloses Begehren um einen unverlierbaren
Besitz bemiiht und in letzter Konsequenz von dieser Suche versklavt.’* We-
der kann er die Objekte seines Begehrens besitzen, noch kann er sich von der
Auflenwelt und somit von der begehrenden Liebe unabhingig machen und
nicht mehr begehren. »For the extent that we are alive and active (and desire
is a form of action), we necessarily are involved in things outside ourselves
and cannot be free.«'*

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Freiheit wire in diesem Kontext eine Unabhingigkeit vom Auflen.'®* Eine
solche Unabhingigkeit wiirde auch Angstlosigkeit mit sich ziehen. Ohne Ab-
hingigkeit vom Begehrten hat man auch keine Angst vor seinem Verlust. Ein
sterbliches Wesen aber, das prinzipiell vom Leben - als von einem nicht in
seiner Macht liegenden dufleren bonum — abhingig ist,'** kann diese Freiheit

165 und aus diesem

nie erreichen. Der Mensch besitzt sein eigenes Leben nicht
prinzipiellen Mangel folgen alle weiteren Abhingigkeiten. Der Augustin'sche-
Arendt’sche Mensch ist daher nicht nur als isoliert konzipiert, sondern auch
als nicht selbstgeniigsam, bediirftig und auf das Aufien angewiesen. »[...] man
is not independent and self-sufficient. His original isolation from his own
good testifies to his dependence.«*® Diese urspriingliche, aus der Isolation
resultierende Abhingigkeit wird im Begehren weiter verstirke, da das begeh-
rende Lieben bedeutet, dass man zusitzlich zur ontologischen Abhingigkeit
auch noch von einem bestimmten Liebesobjekt abhingig ist.”” Das Begeh-
ren des Liebesobjektes bedeutet eine Zunahme an Abhingigkeit und an Ver-
lustangst, schlie8lich an Unfreiheit. »[...] freedom is essentially freedom from
fear. No one who depends upon what is outside himself can be fearless.«'®

Zusitzlich zu der Abhingigkeit von der Aufienwelt verstirken die Unbe-
rechenbarkeit und Unvorhersehbarkeit des Kommenden noch mehr die Un-
freiheit des Menschen. Sowohl Begehren als auch Verlustangst itberschreiten
den Horizont der Gegenwart und beziehen sich auf eine unbekannte Zukunft.
»Thus, the future in which man lives is always the expected future, fully de-
termined by his present longings or fears.«'®

Sicherheit des Besitzes und die damit eintretende Freiheit konnte es nur
geben, wenn auf die Gegenwart keine Zukunft mehr folgen wiirde, wenn sich
die Gegenwart unendlich ausdehnen und zur Ewigkeit werden wiirde, in der
es keine Verinderung mehr gibe. »This present without a future [..] is eterni-
ty [...] is freedom from fear. Such fearlessness exists only in the complete calm
that can no longer be shaken by events expected of the future.«'7° Solange es
aber eine unbekannte Zukunft gibt, ist die Gegenwart von einer Selbstverges-
senheit bestimmt — der Mensch verliert sich an eine verlangte oder befiirch-
tete Zukunft."”*
auf die Zukunft. So zerstort es die Gegenwart. »Constantly bound by craving

Das Begehren findet zwar im Jetzt statt, aber es richtet sich

and fear to a future full of uncertainties, we strip each present moment of
its calm, its intrinsic import, which we are unable to enjoy. And so the future
destroys the present.«7*

Weder die Objekte des Begehrens noch die Zukunft bieten eine mogli-
che Aufhebung der prinzipiellen Isoliertheit und Abhingigkeit des Menschen.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

57


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Beriihrbarkeit als conditio humana

Den einzigen Ausweg aus der Versklavung bietet die alternative Wahl des Lie-
besobjekts: eines, das nicht den Konditionen des menschlichen Seins unter-
liegt. »The right love consists in the right object. [...] Hence, Augustine warns,
>Love, but be careful what you love«.«'”

2.3.4 Auswege aus der Isolation: cupiditas und caritas

Das Begehren, d.h. die liebende Bindung an ein Aufien, ist der natiirliche
Versuch des Menschen, seine Isolation aufzuheben. Seine Abhingigkeit und
fehlende Selbstgeniigsamkeit wird er auf diesem Wege zwar nur verstirken,
aber das ist ihm nicht von Anfang an bewusst. Die Liebe birgt das Verspre-
chen, beim begehrten Objekt das Ende der Isolation und damit einhergehend
Gliickseligkeit zu finden. »[Man] is driven to break out of his isolation by me-
ans of love«'.

Liebe, die sich auf Gegenstinde dieser Welt richtet, kann das Getrennt-
sein unmoglich iberwinden, weil die menschliche Mortalitit das letzte Wort
hat und Isolation und Verlust endgiiltig macht. »This love has the wrong ob-
ject, one that continually disappoints its craving.«'”” Im Gegensatz zu dieser
falschen Liebe fithrt Augustin die Moglichkeit einer richtigen, zielfithrenden
Liebe ein. Dieses richtet sich auf das summum bonum, d.h. das héchste Gut,

auf die Ewigkeit.'7¢

»The right love consists in the right object. [...] Augustine’s term for this
wrong, mundane love that clings to, and thus at the same time constitutes,
the world is cupiditas. In contrast, the right love seeks eternity and the
absolute future. Augustine calls this right love caritas; the sroot of all evil is
cupiditas, the root of all good is caritas<.«<”’

Zwar sind sowohl cupiditas als auch caritas ihrer Struktur nach gleich, nimlich
Liebesmodi des Begehrens, doch bieten sie dem menschlichen Sein unter-
schiedliche Perspektiven an. In caritas bezieht sich der Mensch auf ein zukiinf-
tiges ewiges Sein und will dieses durch die Transformation seines Selbst errei-

chen.'”8

Indem er sich durch caritas in einen ewig Seienden umwandelt, iiber-
windet er den Verlust, der mit dem Tod unumginglich einherginge. Durch cu-
piditas aber verliert sich der Mensch an seine Verginglichkeit, an die Objekte
seiner Liebe, von denen er spitestens durch seinen Tod wieder getrennt wird.
Cupiditas ist von einem »deep dissatisfaction«”” begleitet, weil sein Ziel — das

stabile Gliicklichsein durch den Besitz des geliebten Objekts — unerreichbar

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

ist. »Love that desires a wordly object, be it a thing or a person, is constantly
frustrated in its very quest for happiness.«'®

Da der Mensch weder selbstgeniigsam noch allmichtig ist, sind die ge-
liebten Dinge schon zu seinen Lebzeiten auflerhalb seiner Kontrolle.™ Die
immerwéihrende Verlustangst dominiert ihn und macht ihn unfrei. Deshalb
ist es laut Arendt nicht caritas, was Augustin der cupiditas entgegensetzt, son-
dern die Freiheit."®* Die grundlegende Verbindung zur Welt ist also in der
cupiditas-Liebe die unfreie Angst. Angst davor, das nicht zu bekommen, was
die eigene Isolation aufheben kénnte bzw. Angst davor, das geliebte Objekt
wieder zu verlieren. »The tie to the world, which is actualized in cupiditas,
must be cut because it is governed by fear.«'®

Cupiditas fuhrt zur Zerstreuung des Selbst. Das Ich, das sich, um aus der
Isolation seiner Mortalitit gerettet zu werden, an diverse Dinge bindet, ver-
gisst sich selbst in der Spirale von Angst und Begehren. »I lose the unity that
holds me together by virtue of which I can say >I am«.«*** Der Vorteil dieser
Zerstreuung ist allerdings, dass sie mit der Selbstvergessenheit einhergehend
auch von der Angst befreit. »Since dispersion brings about loss of self, it has
the great advantage of distracting from fear, except that this loss of fear is
identical with loss of self.«'® Das grundlegende Problem mit cupiditas ist in
dieser Hinsicht kein Moralisches (z.B. die Wahl der Objekte, der fehlende Got-
tesbezug), sondern dass der Mensch sich selbst vergisst und schliefilich in der
Zerstreuung ganzlich verlorengeht. Arendt zitiert Augustin: »[man] does not
stay in himself but [..] has gone out of himself as well.«'*¢

Worin liegt aber der Unterschied zu caritas, wenn caritas auch nur eine
Form des Begehrens ist? Das summum bonum ist ein Gutes, das auflerhalb des
Menschen liegt und fiir seine Gliickseligkeit notwendig ist. »In this conceptu-
al context, caritas, like any love, must be understood as craving and is distin-
guished from cupiditas by its object alone.«'®” Der gegenwirtige Zustand des
Menschen wird ebenso wie im Fall von cupiditas abgewertet — das Gute, was
gliicklich macht, liegt auflerhalb und ist zukiinftig zu erreichen. Demnach
gibt es den erwiinschten Zustand des Menschen nur im Kommenden, nicht
aber in der Gegenwart.

Allerdings verindert sich die Zeitlichkeit im Fall von caritas. Da die Er-
filllung, die Authebung der Isolation, in einer absoluten Zukunft stattfindet,
die als Realitit des Gliubigen im Jetzt antizipiert wird, wandelt sich die Ge-
genwart schon hier auf Erden in die erhoffte Ewigkeit um. »If the present
is altogether filled with desire for the future, man can anticipate a timeless
present [..]«'®. Zwischen dieser Ewigkeit, die Gott selbst ist, und dem ge-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

59


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Beriihrbarkeit als conditio humana

genwirtigen Menschen vermittelt caritas ebenso, wie cupiditas zwischen dem
Menschen und der Welt vermittelt. Das Begehren ist der Vermittler zwischen
Begehrendem und Begehrten, da der Mensch in seinem urspriinglichen Zu-
stand weder mit Gott noch mit dieser Welt in Verbindung steht. »All [caritas]
does is mediate. It is no manifestation of an original interconnectedness of ei-
ther man and God or man and world.«'® Die Vermittlung richtet sich immer
auf ein Aufierhalb, um das sich der Mensch bemiiht. Durch seine Bewegung
auf das begehrte Objekt zu — ob Gott oder Welt — tiberschreitet und vergisst

er sich selbst.”®

Gott und das ewige Leben liegen in dieser Struktur genau-
so aufierhalb des Menschen wie ein weltliches Objekt. Der ausschlaggebende
Unterschied ist aber, dass das in »caritas« Begehrte selbst ewig ist, d.h. nicht
zu verlieren oder zu verfehlen. Die Verlustangst wird folglich obsolet, »a pro-
visional sort of eternity comes about to manifest itself in this life as absolute
fearlessness.«*”*

Caritas behebt somit zwei prinzipielle Probleme. Einerseits itberwindet
das Konzept des ewigen Lebens (zu erreichen durch caritas) den eigenen Tod.
»Death has died.«®* Wenn es aber keinen Tod mehr gibt, gibt es auch kei-
nen Verlust mehr. Gibt es keinen Verlust mehr, hort die Angst endgiiltig auf,
weil es nichts mehr gibt, um dessen Verlust man Angst haben miisste. Durch
caritas bleibt das Leben dem Menschen erhalten. Arendt setzt dem stindigen
Begehren die Freiheit entgegen, die in der Angstlosigkeit besteht. Frei zu sein
bedeutet, keine Angst vor dem Verlust zu haben. Caritas, die durch die Aus-
16schung des Todes auch die Verlustangst vernichtet, lisst den Menschen an
dieser Freiheit schon im Diesseits teilhaben. Auch wenn das ewige Leben ein
erst kommendes Leben ist, ist es ein Nicht-Verlierbares. »The sign of caritas
on earth is fearlessness, whereas the curse of cupiditas is fear — fear of not
obtaining what is desired and fear of losing it once it is obtained.«*

Das zweite Problem, fiir das caritas die Losung bietet, ist die fehlende
Selbstgeniigsamkeit und die enorme Abhingigkeit des Menschen. In der Lie-
be zu Gott erlangt der Mensch sein ewiges Sein, welches sein eigentliches Sein
ist. Dieses ewige Leben ist weder bediirftig noch verletzbar noch von verging-
lichen Dingen abhingig. Es ist frei und autark. Indem der Mensch sich durch
caritas auf dieses ewige Leben bezieht und die ewige Version seines selbst be-
gehrt,” hat er die Unabhingigkeit und Selbstgentigsamkeit erreicht. Indem
er im Jetzt sein ewiges Sein antizipiert, ist er von der Gegenwart unabhingig
geworden.

Caritas macht den Menschen frei, wihrend ihn cupiditas an die Welt und
an ihre angsteinflofiende Verginglichkeit ausliefert. Allerdings wird in der

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Weise des Begehrens und des Liebens ein markanter Unterschied deutlich.
Wahrend cupiditas die Dinge dieser Welt selbst, in ihrer Originalitit und Ein-
maligkeit, begehrt,” unterwandert caritas durch ihre Zukunftsgerichtetheit
das gegenwirtige Verhiltnis zu dieser Welt. Dadurch verindern sich alle in-
nerweltlichen Beziehungen des Ichs: zu sich selbst, zu Gott, zum Nichsten
und zur Welt. Die Grundstruktur der neuen Beziehungen besteht laut Augus-
tin nicht im Genuss oder in der Freude (frui), sondern in ihrer Niitzlichkeit
(uti)®® fiir das summum bonum.

2.3.5 Ich-Selbst

Alles Begehren resultiert aus Selbstliebe. Denn diese Liebe des eigenen Selbst
ist die Motivation fiir die Suche nach dem eigenen bonum. Der Mensch will aus
Selbstliebe das haben, was ihn gliicklich macht, er begehrt das fiir ihn selbst
Gute.”” Wie oben dargestellt, fithrt dieses Begehren entweder als cupiditas zur
Bemithung um weltliche Dinge oder als caritas zu Gott und dem ewigen Leben.
Cupiditas hingt sich an immer neue Liebesobjekte, die dem Menschen nie die
erhoffte Ruhe und Sicherheit geben kénnen. So zerstreut sich der Mensch
in seinem Begehren. »I thereby become dispersed in the manifoldness of the
world and lost in the unending multiplicity of mundane data.«"®

Das eigentliche Problem dieser Zerstreuung ist nicht, dass sie verging-
liche Geniisse und augenblickliche Befriedigung jagt. Arendts Bewertung —
in Anlehnung an Augustin — entspringt der Tatsache, dass das Ich durch die
Zerstreuung sich selbst vergisst. Die Selbstvergessenheit ist jedem Begehren
inne. Der Unterschied zwischen cupiditas und caritas liegt aber darin, dass
sich der Mensch durch cupiditas nicht nur vergisst, sondern auch verliert. »In
this search man must >forget« his self over the good he desires, and he runs
the risk of losing himself altogether if he forgets himself over the goods of
the world.«"*° Cupiditas fithrt durch Zerstreuung und Selbstvergessenheit bis
in den Selbstverlust, wihrend caritas den Menschen durch das Begehren des
summum bonum zu seinem unsterblichen Sein verhilft.

Der Weg zum summum bonum beginnt mit dem Riickzug aus der Zer-
streuung »into some inner region«*°°. Da aber der Augustin'sche-Arendt’sche
Mensch nicht selbstgeniigsam und unabhingig ist, findet er in seinem Inne-
ren nicht die ersehnte Ruhe. Je mehr er sich zuriickzieht, desto gréfRer wird
das Ritsel seines Seins, »he first discovers that he is doomed to die and that he

201

is changeable«**. Arendt zitiert Augustins Erkenntnis: »I have become a ques-

tion to myself« und macht damit deutlich, dass die Erlésung aus der Zerstreu-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Beriihrbarkeit als conditio humana

ung und aus der Selbstvergessenheit nicht in der simplen Absage zur Welt zu
finden ist. Als Augustin fiir sich selbst zur Frage wurde, die er nicht beant-
worten konnte, wandte er sich an Gott und erwartete die Antwort von ihm.
Dieses biografische Datum des Kirchenvaters wird in Arendts Interpretati-
on generalisierend als die Zusammenfithrung von Ich-Suche und Gott-Suche
artikuliert: »Self-discovery and discovery of God coincide«***.

Begehren verwandelt immer den Begehrenden. Einerseits wird er zum
Liebenden und das Objekt seines Begehrens zum Geliebten. Andererseits
iberschreitet er sich selbst, geht aus sich heraus und vergisst sich. Er liebt
und wiinscht bei dem begehrten Objekt zu sein. »This >transit< indicates the
moment when the lover no longer loves with reference to himself, when his
whole existence has become sloving«. In a similar way, caritas, the craving
love of God, achieves the stransit« to the future eternity.«*> Der Ubergang
von sich zu dem Geliebten bewirkt eine Transformation der menschlichen

%4 »This love [caritas] does not seek to depend on its object but really

05

Natur.
transforms the lover.«*

Wie geht diese Transformation vonstatten? Die Logik, die Arendt rekon-
struiert, ist folgende: Im Begehren will der Mensch das fiir ihn absolut Gute
erreichen, nimlich den Tod iiberwinden und ein Leben erlangen, das vom
Verlust nicht mehr bedroht ist. Das Liebesobjekt von caritas, d.h. Gott selbst,
»is nothing but the manifestation of this >good«.«* Caritas verindert die Zeit-
lichkeit des menschlichen Seins radikal. Der Fokus verlegt sich in die Ewig-
keit. Das Gute ist in der Zukunft zu finden, das eigentliche Sein des Menschen
wird sich erst dort verwirklichen. Im Hinblick darauf wird alles Gegenwirtige
radikal abgewertet. »By anticipating eternity (the absolute future) man de-
sires his own future self and denies the I-myself he finds in earthly reality.«**’
Durch caritas erlangt der Mensch die Einsicht, dass ihm das gegenwirtige Le-
ben unmoglich das Gliick geben kann, nach dem er sich sehnt. Somit verliert
das Leben im Diesseits an »meaningfulness and weight«*°,

Der Riickzug ins Innere wird durch caritas zur Ewigkeit hin gedffnet. Der
Mensch wendet der Welt den Riicken zu, findet in seinem Inneren keine Ant-
worten auf seine Fragen und kehrt deshalb zu Gott zuriick. Es ist ein Zu-
riickkehren, weil er sich durch caritas als Gottes Kreatur erkennt, als von ihm
kommend. Sein gegenwirtiges Sein wird dadurch zu einer unbedeutenden
Zwischenstation in der Geschichte seines ewigen Seins bei Gott. »The concre-
te course of life is no longer important.«*®
Diese Erkenntnis und die Transformation des gegenwirtigen Menschen

gehen mit einer Selbstverleugnung einher. Das aktuelle Selbst muss als unei-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

gentliches Selbst zuriickgewiesen werden, damit das wahre, ewige Ich gefun-
den und schon im Hier und Jetzt antizipiert werden kann. »This self-denial
can only be achieved in caritas, because nothing else provides a reason for the
sacrifice. Only through love can man renounce his own will«*°.
Selbstverleugnung fiir die antizipierte Verwirklichung des ewigen Selbst
bedeutet aber den totalen Riickzug aus dieser Welt. Das Ich wird mit all seinen
Verbindungen, Vorlieben und individuellen Eigenschaften negiert.”"* Durch
die Liebe zu Gott wird die Individualisation riickgingig gemacht. Der Mensch

212

ist nun »an explicit assimilation to God«***. »Now he loves and hates as God

does.«*?

Caritas verandert also das Verhiltnis vom Ich zu sich selbst in folgen-
der Weise: Sie ist genauso ein Begehren, wie cupiditas es ist, und aus diesem
Grund fihrt sie auch in die Selbstvergessenheit. Das Begehren konkretisiert
sich im Wunsch, bei Gott und in der Ewigkeit zu sein. In dieser Ewigkeit
meint caritas das eigentliche, weil ewige und unsterbliche, Sein des Menschen
gefunden zu haben. Somit miindet caritas nicht im Selbstverlust, sondern
fithrt zum Finden des eigentlichen Ichs. Dieses ist Gottes Kreatur, ein ewiges
Wesen. Um sich in dieses unsterbliche Ich zu transformieren, muss das irdi-
sche Ich ausgeléscht werden, weil alles, was es im Diesseits ist (Eigenschaften,
Vorlieben, seine Individualitit), der Sterblichkeit unterliegt. Selbstverleug-
nung und Selbstausléschung sind die Opfer, die die Liebe zu Gott verlangt,
um ein Leben ohne Tod zu besitzen. Was auf diesem Wege verleugnet und
ausgemerzt wird, ist die weltliche Individualitit des Menschen. Durch caritas
wird er nicht einfach zum >besseren Menschens, zu jemandem, der weltlichen
Freuden den Riicken kehrt. Indem er liebt und hasst wie Gott, wird er wie
Gott. Er betrachtet sich selbst aus Gottes Perspektive und als seine Kreatur.

In cupiditas flieht das Ich vor sich selbst, weil es permanent unter Ver-
lustangst leidet. Das Ich vergisst sich im Begehren. In den Augenblicken des
Habens erlebt es sich als eins mit der Welt, wodurch seine Isolation fiir den
Moment aufgehoben wird. Da aber sein Besitz nicht sicher ist, kehrt die Angst
wieder und treibt das Ich im Modus der Selbstvergessenheit zu weiteren Ob-
jekten des Begehrens, bis es sich ginzlich an die Welt verliert. Er lebt nun
in der Zerstreuung bis hin zur Selbstvergessenheit und ist nicht mehr fihig,
Ich zu sagen. In Arendts Augustin-Lektiire ist dieses das natiirliche Verhaltnis
des Ichs zu sich selbst.

Caritas verindert dieses Verhiltnis radikal. Indem der Mensch seine Zer-
streuung reflektiert und sich durch den Riickzug zu finden versucht, trifft er
auf Gott. In Gott findet er jenes summum bonum, wonach er schon immer auf

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

63


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Beriihrbarkeit als conditio humana

der Suche war, die furchtlose, sichere Ewigkeit als Uberwindung des Todes.
Da er in dieser Perspektivenverschiebung vom Diesseits zum Jenseits seine
Mangelhaftigkeit erkennt, verwirft das Ich sein diesseitiges Sein, seine In-
dividualitit. Wenn cupiditas den Menschen bestimmt, liebt er sich selbst in
seinem gegenwirtigen Zustand nicht mehr, weil er das Selbst begehrt, das
ewig ist und als Gottes Kreatur lebt. Das, was er bisher geliebt hat — das welt-
liche Selbst, aber auch die diesseitigen Bindungen — verwirft er, weil es sich
als wertlos entlarvt. Das Ich verleugnet das Selbst, das es auf der Erde ist, und
liebt das Selbst, das es in der Ewigkeit sein wird. »Since man is both >from

God« and >to Gods, he grasps his own being in God’s presence.«***

2.3.6 Ich-Gott

Gott zu finden und zu lieben heifSt, sich aus dieser Welt zuriickzuziehen und
dem Diesseits nicht mehr zugehorig zu sein. Aber wieso bedeutet, Gott zu
finden, gleichzeitig auch, dass das Selbst gefunden wird?**

Das menschliche Leben wird vom Begehren nach etwas Unverinderli-
chem und somit Sicherem und Verlisslichem bestimmt. Diese Unverinder-
barkeit findet der Mensch weder in der Welt noch in sich selbst. Er ist der
Verinderung unterworfen (mutabilis) und verindert sich mit jeder Sekunde
seines Lebens bis hin zum Tod.** Thm mangelt es an Sein, an einem Sein das
ewig ist, d.h. an der Essenz des Seins. Da Gott eben diese Essenz ist, findet
der Mensch bei ihm genau das, was ihm fehlt, was er selbst nicht besitzt und
vergebens sucht. »Man loves God because God belongs to him as the essence
belongs to existence, but precisely for this reason man is not. In finding God
he finds what he lacks, the very thing he is not: an eternal essence.«*"”

Indem der Mensch Gott findet, findet er seine eigene Essenz und wird
frei von cupiditas, d.h. von dieser an der Unbestindigkeit der menschlichen
Existenz scheiternden Liebe. Gott zu lieben heifdt auch, dass der Mensch ist.
Nicht als ein vom Tod bestimmter Verginglicher, sondern als eine von Gott
erschopfte, ewige Kreatur. Gott ist die Garantie fir das essenzielle Sein des
Menschen, »he cannot find his self except in the craving for God«*®.

Der Mensch liebt Gott im Modus von caritas und erst so findet er sich
selbst, erst so kann er das Sein erlangen, welches Gott besitzt. Die Abhingig-
keit des Menschen wird also nicht ginzlich aufgehoben, aber in etwas Ewiges
und Bestindiges, nimlich in Gott hinaus verlagert. »[...] if man withdraws
from God, man is nothing«*”®. Diese Bemithung um das eigene essenzielle

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Sein durch die Liebe zu Gott ist es, was den Menschen transformiert, was
sein Verhiltnis zu seinem Selbst, zum Mitmenschen und zur Welt verindert.

Wahrend cupiditas die unertrigliche Isolation des Menschen in der
Welt aufzulosen versucht, kehrt der seiner Zerstreuung bewusst gewordene
Mensch in die Einsamkeit im Inneren zuriick. Caritas hebt einerseits diese
Isolation wieder auf, indem der Mensch sich an Gott sicher und verlisslich
binden kann. Gleichzeitig aber — kommentiert Arendt — ist der Mensch in
»absolute isolation in God’s presence«**°. Er bezieht sich als ein Ich auf Gott
und kann sich nicht mehr aus diesem Gottesbezug losen, ohne dabei seine
Essenz, das ewige Sein, zu verlieren.

2.3.7 Ich-Nachster

Caritas verindert alle Verhiltnisse radikal. Indem der Mensch Gott liebt, wird
er transformiert, sogar an Gott assimiliert. »Now he loves and hates as God
does.«*”" Die Selbstliebe wird zum Lieben der eigenen Kreatiirlichkeit bzw.
der eigenen Essenz. Das Kreatur-Sein wird auch in jedem anderen Menschen
geliebt. Der Mitmensch ist als Freund oder Feind nicht linger relevant, die
weltlichen Bindungen zihlen nicht mehr. Der andere wird allein in seinem
wahren Sein - d.h. als Kreatur*** — geliebt, wie Gott ihn auch liebt.

Dieses essenzielle und ewige Sein besitzt der Mensch an sich nicht.Der
andere wird fuir etwas geliebt, das er selbst gar nicht ist, das grundsitzlich
nur Gott ist. Somit bedeutet die Nichstenliebe letztendlich nichts anderes,
als Gott im anderen zu lieben, d.h. »every beloved is only an occasion to
love God.«**® Die konkrete Existenz des Mitmenschen verliert seine Bedeut-

samkeit.?**

»And just as I do not love the self I made in belonging to the world,
I also do not love my neighbor in the concrete and worldly encounter with
him.«**

Der andere wird nicht in seiner weltlichen Konkretheit, mit Eigenschaften
und einer individuellen Geschichte geliebt, die Verbindung zu ihm etabliert
sich nicht durch selbstindige Gefiihle des Liebenden. Der Mitmensch ist eine
blofie Gelegenheit, in allem, was vorhanden ist, Gott und seine Schépfung zu
lieben. »I never love my neighbor for his own sake, only for the sake of divi-
ne grace.«** Diese Liebe transformiert zwar jeden, dem der Mensch begegnet
(ob Verbrecher oder Wohltiter) in einen Nichsten, aber verunmaglicht gleich-
zeitig eine innerweltliche Begegnung mit ihm oder eine Relation zu ihm. Der
andere ist nur als Nachster relevant, in ihm wird nur Gott geliebt. Er an sich,
als Individuum und in seiner Unterscheidbarkeit von anderen Menschen,**’

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

65


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Beriihrbarkeit als conditio humana

bleibt ungreifbar. »Love of neighbor leaves the lover himself in absolute iso-
lation«??*®, schreibt Arendt.

Ebenso wie caritas die Liebe zu sich selbst verindert und eine Selbstver-
gessenheit und Selbstnegierung verlangt, um das wahre Sein des Selbst zu
erlangen, 16scht caritas auch das uneigentliche aber konkrete Sein des Mit-
menschen aus. »In self-denying love I deny the other person as well as myself,
but I do not forget him.«*** Der Nichste wird ausschliefilich indirekt geliebt.
Unmittelbar wird nur Gott geliebt.

Aus dieser caritas leitet sich die Nichstenliebe (dilectio) ab. Arendt betont
nicht nur, dass die Nichstenliebe den Einzelnen in seiner Isolation gefangen
hilt, sondern auch, dass sie schon bestehende Verbindungen zerstért. »[TThis

23° Das selbstverstindliche Zusam-

indirectness breaks up social relations.«
menleben, das der Mensch durch seine Zugehoérigkeit zur Menschheit von
Geburt an erfihrt, wird durch die Mittelbarkeit der Nichstenliebe zerstort.
Zwar ist das urspriingliche Miteinander auch von Isolation begleitet, von ei-
nem Getrenntsein vom bonum, aber es ist doch ein »self-evident living tog-
ether«®, aus dem der Mensch durch caritas herausgerissen wird und das er
sogar — in Hinblick auf sein wahres Selbst und das ewige Leben — verleugnen
muss. Caritas instrumentalisiert die innerweltlichen Beziehungen. Sie sind
als gegebene, innerweltliche Verbindungen nicht mehr Quellen von Freude
(frui), sondern nur noch Mittel (uti), um in der Absage an sie noch mehr wie
Gott zu werden.

2.3.8 Ich-Welt

Cupiditas und caritas bestimmen nicht nur das Selbstverhiltnis des Menschen
bzw. seine Verbindung zu Gott und dem Mitmenschen, sondern auch sein
Verhiltnis zu seinem weiteren Umfeld, zu der Welt, in der er von Geburt an
lebt.

Welt versteht Arendt in Anlehnung an Augustin in zweifacher Weise. Ers-
tens ist die Welt Himmel und Erde, Gottes Schopfung. In diese vorgegebene
Materialitit wird der Mensch durch Geburt gesetzt. Zweitens bedeutet »Welt«
die menschliche Welt,”** d.h. Ereignisse, Interaktionen, Titigkeiten, die von
Menschen ausgeiibt werden, kurz das, was Arendt viel spiter als »Bezugsge-
webe menschlicher Angelegenheiten«*** bezeichnen wird.

Die Ausgangsposition — d.h. das materielle Vorhandensein einer Welt, die
Gottes Schopfung ist — ldsst offen, ob der Mensch in der Welt sein Zuhause
findet oder nicht. Die Tatsache seiner physischen Prisenz durch Geburt be-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

deutet noch nicht, dass er sich in der Welt heimisch fiihlt. In der zweiten
Bedeutung, als menschliches Zuhause, wird die Welt erst durch Liebe erfahr-
bar. »[...] the love of the world [...] turns the world, the divine fabric, into the
self-evident home of man. When living man finds his place in the pre-existing
creation he is born into, he turns the fabric of creation into the world.«**

Der Mensch macht sich in der géttlichen Schépfung ein Zuhause. Er rich-
tet sich ein, er transformiert das materiell Vorhandene in etwas Humanes.
Dies geschieht aber nicht durch das Herstellen von Gegenstinden, Gebau-
den oder sozialen Strukturen — diese sind schon Ergebnisse davon, dass der
Mensch die Welt als sein Zuhause anerkannt hat. Die bewegende Kraft, in der
Welt sein Zuhause zu finden bzw. zu etablieren, ist seine Liebe zur Welt. »[...]
it is through love of the world that man explicitly makes himself at home in
the world [...].«<**> Durch Herstellen allein wiirde die Welt nicht zum Zuhau-
se werden. Sie wiirde dem Menschen dufierlich bleiben, etwas Fremdes,?° in
dem zwar das von Menschenhand Erschaffene auffindbar, aber ohne wirkli-
che Verbindung zu seinem Hersteller ist. Erst die Liebe zur Welt wandelt ihr
duferliches Vorhandensein in eine intrinsische Verbindung um. Diese Liebe
etabliert die Welt im zweiten Sinne, als menschliche Welt.?*”

Liebe zur Welt leitet Arendt aus cupiditas ab. Der Mensch, der immer be-
gehrt, wovon er getrennt ist, verhilt sich zur Welt — bevor sie zu seinem Zu-
hause wird — genauso, wie zu anderen Objekten seines Begehrens. Er ist zwar
physisch in dieser Welt, aber nicht von dieser Welt. »Originally he is not part
of the world, for if he were of the world, he would not desire it.«**® Sein Be-
gehren, ebenso wie cupiditas im Allgemeinen, will das Getrenntsein auftheben
und das zu seinem Inneren werden lassen, was sich aufRerhalb von ihm befin-
det. Die spezifische, auf die Welt gerichtete Form von cupiditas ist notwendig,
um die Erde in ein Zuhause zu verwandeln. Diese Liebe zur Welt, d.h. amor
mundi, ist zwar nicht selbstverstindlich, aber doch naturgegeben, der Antrieb
qua Geburt.”® In der Welt nicht Zuhause sein zu wollen, sie nicht zu lieben,
sie als Zuhause zu verleugnen, ist dagegen eine Entscheidung, die caritas dem
Menschen abverlangt.**°

Die naturgegebene Liebe zur Welt etabliert eine selbstverstindliche Form
des menschlichen Zusammenlebens als »civitas terrena«**. Sie ist die irdische
Stadt, d.h. die Gemeinschaft der Menschheit unter der Bedingung der Sterb-
lichkeit. Dieses Miteinandersein lost die originale Isolation des Menschen
nicht auf und befreit ihn nicht vom Begehren des bonum. Doch etabliert sich
in der civitas terrena eine Gemeinschaft. »The individual is not alone in this

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

67


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Beriihrbarkeit als conditio humana

world. [..] [In mortality] lies the kinship of all people and at the same time
their fellowship.«**

Genauso wenig, wie die ontologische Isolation behoben wird, verringert
sich auch die Abhingigkeit in der civitas terrena nicht. Jedoch wird aus ei-
ner unbestimmten, an allem haftenden Abhingigkeit gegenseitige Interde-
pendenz und Angewiesensein aufeinander. Arendt macht es in ihren Ausfith-
rungen deutlich, dass die Interdependenz keine Garantie fir gegenseitiges
Wohlwollen bedeutet. Es gibt keine Sicherheit dafiir, dass man nicht aus-
genutzt oder verletzt wird, denn die Verinderbarkeit und die Sterblichkeit
des menschlichen Wesens werden nicht iiberwunden. Doch etabliert sich in
der civitas terrena ein gegenseitiger Glaube in Form vom Vertrauen. Vertrauen
darauf, dass der andere sich der Gemeinschaft wiirdig erweisen wird und das
Miteinander nicht zerstort. Der Glaube daran, dass ein irdisches Zusammen-
sein moglich ist, ist die positive Wendung der Interdependenz. Ein Anerken-
nen und Akzeptieren der gegenseitigen Abhingigkeit. Ohne Glauben daran
und Vertrauen darin ist die Etablierung jeglichen politischen Miteinanders
unmoglich.

»This interdependence shows in the mutual give and take in which people
live together. The attitude of individuals toward each other is characterized
here by belief (credere), as distinguished from all real or potential knowl-
edge. We comprehend all history, that is, all human and temporal acts, by
believing—which means by trusting, but never understanding. The beliefin
the other is the belief that he will prove himselfin our common future. Every
earthly city depends upon this proof. Yet this belief that arises from our mu-
tual interdependence precedes any possible proof. The continued existence
of humankind does not rest on the proof. Rather, it rests on necessarily belief,
without which social life would become impossible.«*#

Wenn sich aber der Mensch fiir caritas entscheidet, strukturieren sich alle sei-
ne natiirlichen Verhiltnisse und Verbindungen um. Caritas ist die absolute Be-
zogenheit auf Gott und auf das ewige Sein des Menschen. In Hinblick darauf
16st er sich von allem, was fiir sein irdisches, individuelles Wesen von Bedeu-
tung war.*** Alles auf der Welt wird nur noch in der Liebe zu Gott relevant.
»[it] annihilates all bonds between man and the world [...] [and] tolerates no
affinity and no belonging.«** Ist die Zugehorigkeit zu dieser Welt fiir den
Glaubigen, d.h. den im Modus der caritas Liebenden, versagt, wird die Welt
ebenso wie der Nichste zum Mittel, um auch durch sie Gott und das ewi-
ge Sein zu lieben. Die Welt geriet somit in einer Zweck-Mittel-Relation zum

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Menschen. Sie wird sinnvoll als »for Your sake«**¢, »only insofar as the world
is of some use for attaining the ultimate goal«*¥’. Das bedeutet aber, dass die
Welt ihr Spezifikum verliert. Sie ist nicht das Zuhause des Menschen, son-
dern wird fiir ihn zur Wiiste**®, durch die er gezwungenermafien wandern
muss, um bei Gott und in der Ewigkeit anzukommen. Weder zur Welt noch
zum Nichsten hat der Liebende eine Beziehung. Seine einzige Verbindung
ist jene zu Gott als seinen Schépfer und sein summum bonum.**

Genauso wie cupiditas und amor mundi eine Form des menschlichen Zu-
sammenlebens in der civitas terrena stiften, etabliert caritas auch ein Mitein-

250

ander als »civitas Dei«*°. Sie ist zwar materiell nicht existent, sondern nur als

251

Versprechung antizipiert,** bestimmt aber das diesseitige Leben des Glaubi-

gen. Gottes Reich entspringt der Abwehr dieser Welt gegeniiber, er ist »de-

fense against the world.«**

Die Liebe zu Gott verdndert auch die Verbindung
unter den Gliaubigen. Die natiirliche Interdependenz wird mit gegenseitiger
Nichstenliebe (dilectio) ersetzt.?” Diese Liebe ist weder naturgegeben (wie cu-
piditas oder amor mundi) noch bezieht sie sich auf die individuelle Existenz
des Mitmenschen. Sie nimmt den Nichsten als jemanden wahr, in dem Got-
tes erlosende Gnade und das ewige Sein geliebt werden kénnen und sollen.
Eine »specific indirectedness of this love«*** ist bezeichnend fiir diese, die
Interdependenz ersetzende Verbindung unter den Glaubigen.

Die Menschen sind fiireinander in der civitas Dei als Individuen nicht
greifbar. »The community of Christ is understood as a body containing all
individual members within itself. [...] The individual is completely forgotten
over this community.«*® Verbindung zwischen den einzelnen Mitgliedern
dieses imaginiren Korpers gibt es nur durch die Vermittlung via Gott. Indem
sich alle auf Gott beziehen, etablieren sie ein spezifisches Verhiltnis zueinan-
der, das aber tatsichlich keines ist und den Gliubigen in seiner diesseitigen
Isolation belisst.

Arendt weist auf zwei prinzipielle Merkmale der civitas Dei hin, die in
anderen Formen irdischer Vergemeinschaftung nicht auffindbar sind. Ers-
tens basiert jede menschliche Vereinigung auf bestimmten Eigenschaften, die
die Zugehorigkeit zur Gruppe beweisen bzw. legitimieren. Nationalitit, Ge-
schlecht, Ethnizitit, Sprachzugehérigkeit oder Augenfarbe — das alles sind
partikulare Eigenschaften, die den Menschen in eine Gruppe einftigen, ohne
seine weiteren Eigenschaften anzutasten oder sogar bestimmen zu wollen.
Der Gottesstaat ergreift aber den Menschen als Ganzes. »[...] the community
of faith demands a total response from each person. [..] [it] demands the
whole man, as God also demands him.«**® Indem der Mensch sich fiir caritas

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

69


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Beriihrbarkeit als conditio humana

entscheidet, muss er sich als Ganzes einer Verinderung unterziehen. Keine
Eigenschaften und kein Bereich seines Lebens bleiben von dieser Transforma-
tion unangetastet, sie ist ein totaler Anspruch auf den irdischen Menschen.

Zweitens beziehen sich diesseitige (politische) Gemeinschaftskonzeptio-
nen auf die Zukunft der Mitglieder als Einheit. Im Modus der caritas geht es
aber ausschlieflich um die Zukunft des Individuums.*’” Da der Mensch durch
caritas als Einzelner in Verbindung zu Gott tritt und in der géttlichen Prisenz
alleine steht, ist auch seine Erlosung eine individuelle Gelegenheit. Zwar kon-
nen die anderen auch erldst werden, aber nicht auf einem kollektiven Weg,
sondern indem sie sich einzeln fiir caritas entscheiden und als Einzelne Gott
lieben bzw. sich von dieser Liebe ginzlich transformieren lassen. Die Isola-
tion des Menschen unter seinen Mitmenschen, sogar seinen Nichsten, wird
somit auch total.

2.3.9 Die Relevanz der Liebe fiir das menschliche Zusammenleben

In Threr Dissertation entwickelt Arendt ausgehend von Augustins Uberlegun-
gen ein komplexes Modell menschlicher Verbindungen im Modus des Begeh-
rens. Dabei wird der Mensch ontologisch als ein Sterblicher und anthropo-
logisch als ein Isolierter gesetzt. Aus dem Zusammenkommen dieser zwei
Grundeigenschaften menschlichen Seins entspringt die Relevanz der Liebe.
Sie soll es dem Menschen erméglichen, dass er Herr iiber Verlust und Ein-
samkeit wird.

Arendt geht die unterschiedlichen, die von Augustin vorgegebenen Lie-
besmoglichkeiten durch und zeigt sowohl bei cupiditas als auch bei caritas,
wie diese fiir das grundlegende Problem keine Losung bieten kénnen. Cupidi-
tas wechselt ihre Objekte permanent in der Hoffnung, dass sie bei einem die
Erfullung finden wird, die Sicherheit des Besitzes. Da dies aber unméglich ist,
miindet ihre Suche in der Zerstreuung, in Selbstvergessenheit und schlief3-
lich auch im Selbstverlust. Caritas meint zwar das unverinderbare Objekt des
Begehrens gefunden zu haben, nimlich das ewige Leben bei Gott, doch muss
sie dafiir die Welt als natiirliches Umfeld des Menschen aufgeben. Indem sie
vom Menschen verlangt, dass er sich von allem l6st, wird der Mensch als In-
dividuum ginzlich ausgehdhlt und isoliert — er ist nicht mehr in der Lage,
reale Verbindungen auszubauen, weil er selbst nicht mehr von dieser Welt
ist. Somit tauscht er die Isolation in dieser Welt fiir die Isolation in Gottes
Prisenz ein.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Die Ergebnisse von Arendts Arbeit wiren wenig zufriedenstellend, wiir-
de sie nicht amor mundi als Alternative zu den interpersonalen Formen von
cupiditas und caritas einfithren. Sowohl caritas als auch cupiditas operieren auf
der individuellen Ebene, versuchen durch persénliche Liebesbeziehungen die
ontologische und anthropologische Misere des Menschen zu beenden — nach
Arendt ohne Erfolg.

Amor mundi, die Liebe zur Welt, fiigt jedoch den Menschen in ein tatsich-
lich existierendes Netz der Menschheit ein. In amor mundi wird in erster Linie
nicht ein anderer Mensch oder Gott geliebt — sondern die Welt als natiirliches
Zuhause des Menschen, das er mit anderen Menschen gemeinsam bewohnt.
Indem sich der Mensch durch die Liebe zur Welt in dieser niederlisst, eta-
bliert er Beziehungen zu allem, was sich in ihr befindet. Amor mundi wird
somit die Voraussetzung dafiir, dass man wirkliche Verbindung und Zugeho-
rigkeit erleben kann. Zwar kénnen die ontologische Abhangigkeit und Sterb-
lichkeit nicht behoben werden, aber sie werden sozial und somit tragbar. Die
bedriickende Abhingigkeit von einem unbestimmten Aufen wird zu einer ge-
genseitigen, anerkannten und mitgetragenen Interdependenz. Eine absolute
Sicherheit kann auch amor mundi nicht bieten, aber sie ermoglicht durch die
Etablierung der civitas terrena gegenseitige Versprechen darauf und Vertrau-
en darin, dass es eine Verlisslichkeit im sterblichen Sein gibt. Die Liebe zur
Welt macht den isolierten und unfrei begehrenden Menschen zum Teil einer
menschlichen Gemeinschaft, in der er nicht allein ist. Durch amor mundi fin-
det der Mensch Ruhe in der Gegenwart und Verbindung zu dem Gegebenen,
ohne es besitzen zu miissen, ohne von der Verlustangst getrieben zu sein und
ohne sich aus der Welt zuriicknehmen zu miissen.

Die Liebe zur Welt, die Arendt in ihrer Dissertation einfiihrt, ist die Form
von Liebe, die politisch relevant und sogar unverzichtbar ist, um ein mensch-
liches Zusammenleben zu ermdglichen. Denn erst durch diese Liebe wird der
Mensch Mitglied der Menschheit und erkennt, dass es gemeinsame Angele-
genheiten und eine gemeinsame Welt gibt. Erst durch amor mundi wird es
fir den Menschen mdéglich, seine prinzipielle Abhingigkeit anzunehmen und
darunter nicht zu zerbrechen, weil sie in der Interdependenz von anderen
mitgetragen wird.

Amor mundi — iiber die Hannah Arendt Jahrzehnte nach ihrer Dissertation
behauptete »[i]t is amor mundi which makes us political minded«**® und die
sie als urspriinglichen Titel fiir The Human Condition/Vita Activa bedachte®® —
begleitete Arendts Denken und Schreiben durchgehend. Cupiditas miindet in
Selbstverlust, caritas verlangt Selbstverleugnung. Sowohl cupiditas als auch ca-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Beriihrbarkeit als conditio humana

ritas zerstoren die fragile Struktur der civitas terrena, die durch amor mundi
gewonnen wird.

So findet man in Arendts Dissertation ein grundlegendes Modell fir die
Wirkung emotionaler Phinomene: Liebe, die die Welt zerstort und Liebe, die
das Miteinander etabliert.

2.4 Weltverlust und Repetition: Entsetzen-Schmerz-Rache

Isolation und Weltverlust sind Arendt’sche Themen, die fiir die breite akade-
mische Offentlichkeit aus ihrem 1951 veréffentlichen Werk The Origins of Tota-
litarianism bekannt sind. Arendts Dissertation ist jedoch Beweis dafiir, dass
Weltverlust und Isolation fir sie nicht erst durch die Erfahrung von totali-
tirem Terror zu Forschungsthemen wurden. Arendts Dissertation bespricht
abstrake, als philosophische Fragestellung, das lebensgeschichtliche Dilemma
der Rahel Varnhagen: die Spannung zwischen Hingabe und Isolation bzw. die
Unmoglichkeit eines gliicklichen Lebens in diesen Modi. Durch Liebe als Be-
gehren — ob cupiditas oder caritas — gehen sowohl Welt als auch der Nichste
verloren. Selbstvergessenheit, Selbstverlust und Selbstverleugnung erodieren
die Gemeinschaft und verunméglichen echte Verbindungen zwischen dem
Menschen und der Welt bzw. dem Menschen und seinen Mitmenschen.

Liest man Arendts Dissertations- und Habilitationsschriften zusammen,
ergibt sich eine Uberschneidung zwischen Rahel Varnhagens Akzeptanz ihres
Paria-Seins und zwischen amor mundi, die Anerkennung der Welt als Zuhau-
se. Sowohl die Bejahung der eigenen Identitit als auch die Liebe zur Welt
sind wirklichkeitsstiftend. Durch sie nimmt der Mensch seine Existenz mit
all seinen Aporien an und versucht nicht mehr, sich in eine Innerlichkeit oder
in ein Jenseits zu retten. Er wird sich seines Selbst als Wesen bewusst, das
von der Ereignishaftigkeit der Welt angesprochen und beriihrt werden kann.
Durch diese radikale Bejahung der eigenen Innerweltlichkeit bzw. der da-
mit einhergehenden Bediirftigkeit (nach Schutz und Stabilitit, nach Liebe
und Interdependenz) erdffnen sich neue Handlungsspielriume und tragen-
de Verbindungsméglichkeiten. Die weltverschliefende Isolation wird erst im
Erleiden-Konnen der Bedingtheit behoben.

Anschliefiend an die Isolationsproblematik in Arendts frithen Schriften
mochte ich Vereinzelung in The Origins of Totalitarianism untersuchen. Meine
Analyseoptik fokussiert nicht auf die gesellschaftliche Umstrukturierung, die
zu der totalen Verlassenheit im Konzentrationslager fiihrte, sondern auf die

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

emotionalen Begleitphinomene und auf ihre weltverschlieRende Wirkung.
Zwar scheinen Entsetzen, Schmerz und Rache auf der Gefiihlsebene eine Kon-
trastfolie zur Liebe zu sein, doch, so meine Interpretation, sind sie in ihrer
Wirkung cupiditas und caritas gleich. Sie halten den Menschen in seiner onto-
logisch gesetzten Isolation gefangen und verschlieRen vor ihm die Méglich-
keit der sicheren und freien Bindung zur Welt und zu den anderen. Durch die
systematische Auflistung von emotionalen Phinomenen in The Origins of To-
talitarianism und im spiteren Textverlauf in The Human Condition mochte ich
meine These vertiefen, das Arendt Gefithle, Emotionen und Leidenschaften
als welteroffnende bzw. weltverschlieRende Phinomene versteht und sie mit
dem politischen Bereich aus diesem Verstindnis heraus verbindet.

2.41 Strukturelle Voraussetzungen: Isolation, Einsamkeit, Alleinsein

Isolation versteht Arendt als die ontologische Ausgangssituation des Men-
schen. In ihrer Dissertation befragt sie unterschiedliche Formen der begeh-
renden Liebe nach einem Ausweg aus dem Getrenntsein. Doch kénnen cupidi-
tas und caritas nur eine voritbergehende Authebung der Isolation bieten, diese
auch nur begleitet von Weltvergessenheit und Selbstverlust. Erst indem der
Mensch durch amor mundi, d.h. durch die Liebe zur Welt, die Welt samt ihren
Fallstricken und Beschrinkungen als sein Zuhause annimmt, wird er fihig,
Beziehungen zu anderen Menschen aufzubauen und aus seiner Isolation her-
auszutreten. In der civitas terrena gehen die Bewohner dieser anerkannten und
gemeinsam etablierten Welt ein Biindnis miteinander ein. Das gegenseitige
Vertrauen ineinander transformiert die unertrigliche Isolation und Abhin-
gigkeit in eine ertrigliche Interdependenz.

Totale Herrschaft ist im Gegensatz dazu »organized loneliness«**°. Sie
vertieft die ontologische Isolation des Menschen durch die Umstrukturie-
rung der Gesellschaft. Als Endergebnis wird jeglicher Kontakt zwischen Men-
schen und Welt bzw. Menschen untereinander unmdéglich. In The Origins of
Totalitarianism definiert Arendt Isolation nicht aus ontologischer Perspekti-
ve, sondern als politisches Phinomen der ohnmichtigen Vereinzelung. Be-
zeichnend fiir diese Isolation ist eine prinzipielle Machtlosigkeit. Macht - in
Arendts Verstindnis — entsteht nimlich nur dort, wo Menschen sich zusam-

262 qufgrund

mentun und gemeinsam handeln.?® Ist dieses »acting in concert«
physischer Isolation nicht moglich, entsteht automatisch politische Impo-
tenz.”® Dass biirgerliche Aktivititen verhindert werden und sogar verboten

sind, kennt die politische Geschichte aus Diktaturen. Wihrend aber priva-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

13


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Beriihrbarkeit als conditio humana

te Welterfahrung und soziale Kontakte auch in einer Diktatur moéglich sind,
264 alle Formen von Verbindung.
Isolation als Getrenntsein von der Welt ist nach Arendt als voriiberge-

zerstort »the iron band of total terror«

hender Zustand fiir die herstellende Titigkeit unentbehrlich. Der Prozess des
Herstellens — ob es auf ein Gemalde oder auf ein von eigenen Hinden ange-
fertigtes Mobelstiick abzielt — findet abseits von den politischen Ereignissen
dieser Welt statt. Jedoch hért die Isolation der Herstellenden mit der Fer-
tigstellung ihres Gegenstandes auf. Durch das Einfiigen des Produktes in
die Welt werden sowohl Herstellende als auch das Produkt wieder Teil des
menschlichen Bezugsgewebes. »In isolation, man remains in contact with the
world as the human artifice; only when the most elementary form of human
creativity, which is the capacity to add something of one’s own to the common
world, is destroyed, isolation becomes altogether unbearable.«***

Die totale Herrschaft ermdglicht es nicht mehr, sich in das gemeinsame
Netz einzufiigen, weil dieses Gemeinsame vollkommen definiert und fest-
gelegt ist, daher keinen Raum fiir die Ergebnisse der eigenen herstellenden
Tatigkeit bietet. Ein totales System definiert seine Biirger als Unterworfene
in jeglicher Hinsicht und spricht sie als Individuen nicht an. Individualitit,
als gefihrlichste Destabilisierungsquelle, wird sogar konsequent vernichtet.

Von der politischen Isolation unterscheidet Arendt die soziale Einsamkeit
des Menschen.

»What we call isolation in the political sphere, is called loneliness in the
sphere of social intercourse. [..] loneliness concerns human life as a whole
[..] [itis] the experience of not belonging to the world at all, which is among
the most radical and desperate experiences of man.«*%

Wihrend Isolation die politische Uberfliissigkeit des Menschen bedeutet,
manifestiert sich in der rapiden Zunahme der Einsamkeit die gesellschaftli-
che, das Individuum betreffende Vereinzelung. Einsambkeit ist ein modernes
Phinomen und ihre Verbreitung verbindet Arendt mit der Aufldsung von
Klassengesellschaften, die die prinzipielle Zugehorigkeit des Menschen
fixierten.?®’ In dieser Hinsicht bedeutet Einsamkeit nicht, dass man keine
politische Handlungsspielriume hat, sondern dass man fiir sich kein Zuhau-
se in dieser Welt findet und dass man sich in der Gesellschaft als heimatlos
und iiberfliissig erlebt.?® Diese Erfahrung, die historisch gesehen fiir lange
Zeit ausschliefllich bestimmte Gruppen — wie iltere Menschen oder Min-
derheiten - betraf, »has become an everyday experience of the evergrowing
masses of our century.«*®® Auf diese existenzielle und iiberall verbreitete

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Erfahrung der Einsambkeit, so Arendt, schien der Totalitarismus in seinen
Anfingen eine Antwort zu bieten. Er stiftete Massenidentitit und bat den
zerstreuten Individuen Gefiihle der Zugehorigkeit und des Miteinanders an.
Arendt bezeichnet totalitire Tendenzen als »destroying all space between
men and pressing men against each other«*”° und als »suicidal escape«*”* der
Individuen aus der ingstigenden Realitit ihrer Einsamkeit.

Wihrend Isolation als selbstgewihlter Riickzug fiir den Herstellungspro-
zess fruchtbar ist, ist die Transformation der Einsamkeit ins Alleinsein®’* eine
Moglichkeit, der Verlassenheit voriibergehend zu entkommen. Alleinsein de-
finiert Arendt als ein »two-in-onex, als dialogisches Zusammensein mit sich
selbst. In diesem internen Gesprich ist die Aufenwelt reprisentiert.”” »All

«*™ und als solches ist Alleinsein die unent-

thinking [...] is done in solitude [..]
behrliche Voraussetzung des Denkens. In spiteren Schriften entfaltet Arendt
die Argumentation, dass ein fehlendes Selbstgesprach zur Banalitit des B6-
sen fiihrt, zu einer gewissenlosen und zerstorerischen Gedankenlosigkeit.

Alleinsein ist aber, dhnlich wie Isolation, nur dann ertragbar, wenn es
ein voritbergehender Zustand ist. Alleinsein ist laut Arendt eine Spaltung des
Ichs, eine innere Teilung in ein Ich und ein Du. Damit man aber in der Welt
sein kann, muss man eine Entitit sein bzw. eine Identitit haben. Identitit,
d.h. die Einheit des im Alleinsein gespaltenen Ichs, kommt nur dann zustan-
de, wenn man von aufen als Du adressiert, wenn man als Individuum an-
gesprochen und anerkannt wird. Alleinsein ist nur unter der Bedingung der
immer wieder eintretenden Anrede konstruktiv. Ohne das konstitutive Auflen
zerfillt der Mensch im Alleinsein in seine zersplitterten Teile und kann sich
selbst als >Jemand« gar nicht begreifen. »[...] this two-in-one needs the others
in order to become one again [...] For the confirmation of my identity I depend
entirely upon other people«*”.

Die im Totalitarismus strukturell angelegte Einsamkeit verunmoglicht
aber sowohl den Ertrag der Isolation als auch den des Alleinseins. Herstellen
verliert seinen Sinn, weil man der totalitir gewordenen Welt keine eigenen
Produkte mehr hinzufiigen kann, sondern zur Akzeptanz und zum Konsum
des Vorgegebenen gezwungen ist. Auch das Denken im Alleinsein ist nutzlos
in einer Welt, die nur die Ideologie duldet und eigenen moralischen Prinzi-
pien keinen Raum bietet. Wenn die Offentlichkeit als Raum des Erscheinens
und der freien Artikulation verschwindet, wird auch die Méglichkeit ver-
nichtet, von anderen wahrgenommen zu werden und eine gemeinsame Welt
zu stiften. Totalitire Isolation als politische Ohnmacht vernichtet sowohl
jegliche Verbindungsméglichkeit zur Welt und zum Mitmenschen als auch

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

75


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Beriihrbarkeit als conditio humana

276 So wird die ontolo-

die Erfahrbarkeit der Welt als gemeinsames Zuhause.
gische Isolation des Menschen in der gesellschaftlichen Ordnung verankert

und vertieft.
2.4.2 Schock-Grauen-Angst

Die strukturelle Verinderung der Gesellschaft unter totaler Herrschaft wire
nicht so erfolgreich gewesen, hitte die Macht den Menschen nicht ganzheit-
lich, d.h. samt seiner Berithrbarkeit, Empfindungen und Affekte, ergriffen.
Schock, Grauen und Angst sind nicht nur Worter, die in The Origins of Tota-
litarianism sehr hiufig vorkommen, sondern auch emotionale und affektive
Phinomene, die zu der Etablierung und zum vollstindigen Ausbauen der to-
talen Herrschaft immens beitrugen.

Arendt verweist auf solche emotionalen Zustinde in den Ereignissen des
20. Jahrhunderts immer wieder. Sie bestimmten nicht nur den Verlauf his-
torischer Prozesse, sondern wirkten sich auch auf Arendts Schreibweise im-
mens aus. Auf dem Buchcover der 1962er Ausgabe von The Origins of Totalita-
rianism wird E.H. Carr, ein Rezensent der The New York Times zitiert, der iiber
das Werk behauptet: »[...] it is written throughout under the stress of deep

emotion«*”’

. In der Einleitung der ersten Ausgabe von The Origins of Totalita-
rianism schreibt selbst Arendt, dass die Motivation fiir dieses Buch darin be-
stand, einen Mittelweg zwischen »desperate hope and desperate fear«*”® - die
sich nach Auschwitz als einzige affektive Antwortmdoglichkeiten dargeboten
haben*” - zu finden.

Wihrend Arendt mit The Origins of Totalitarianism ein politisches Urteil eta-
bliert und ihre eigenwillig zusammengestellte Geschichte @iber totalen Terror
schreibt, versucht sie gleichzeitig, das Ungeheuerliche zu verstehen. Dabei
ist es ihr bewusst, dass ein Begreifenkonnen unter anderem emotionale In-
volviertheit voraussetzt. »Comprehension does not mean denying the outra-
geous, deducing the unprecedented from precedents, or explaining phenom-
ena by such analogies and generalities that the impact of reality and the shock
of experience are no longer felt.«**°

Der Schock der Erfahrung ist nicht nur fiir die Autorin ausschlaggebend,
die verstehen will. Er ist auch thematisch ein wichtiges Motiv, das in Arendts
Werk als einer der Entstehungsgriinde des totalen Staates angebracht wird.
Schock, genauso wie Grauen und Angst, waren laut Arendt prinzipielle emo-
tionale Erfahrungen ab dem 19. Jahrhundert.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Im Zusammenhang mit den Konzentrationslagern ist es selbstredend,
Schock zu thematisieren. In diesem Kontext beschreibt Arendt unter ande-
rem den Schock der nicht-kriminellen Hiftlinge dariiber, dass sie gleich wie
Verbrecher behandelt wurden und sich somit unbeachtet ihres fritheren ge-
sellschaftlichen Standes auf einmal auf der untersten sozialen Stufe befan-
den.*® Die Erfahrung der im KZ neu Eingetroffenen bezeichnet Arendt als
»the well-organized shock of the first hours«*®2.

Aber The Origins of Totalitarianism thematisiert Schock nicht nur bezogen
auf die Extremsituation im KZ, sondern auch als Grunderfahrung des mo-
dernen Menschen, als »[...] the never-ending shocks which real life and real
experiences deal to human beings and their expectations«**. Zu diesen scho-
ckierenden Erfahrungen rechnet Arendt das Aufeinandertreffen von weiflen
Kolonisierenden und schwarzen Einwohnern in Afrika,®* des Weiteren »the

second great shock«*®

, als sich Europa im Vorfeld des Zweiten Weltkrieges
damit konfrontieren musste, dass der Status der Gefliichteten nicht mehr in
den alten Strukturen des Nationalstaates zu l9sen ist. Als Schock bezeichnet
Arendt auch die Erkenntnis, dass der totalitire Staat nicht einmal aus utilita-
ristischer Perspektive sinnvoll ist. »This introduced into contemporary politics
an element of unheard-of unpredictability.«*%

Die endlosen Schockerfahrungen des modernen Menschen und seine un-
ertrigliche, belastende Einsambkeit in einer zerfallenden Gesellschaft sollen in
ihm eine Sehnsucht nach Sicherheit und Stabilitit erweckt haben.*®” Sehn-
siichte, die im Menschen ontologisch angelegt sind und daher politisch in-
strumentalisiert, manipuliert und missbraucht werden konnen. Schock lost
Verwirrung und prinzipielle Verunsicherung aus. Daher begiinstigen Scho-
ckerfahrungen ein konsistentes Liigen als Heilsversprechen bzw. als Orien-
tierungshilfe. »[...] totalitarian movements conjure up a lying world of consis-
tency which is more adequate to the needs of the human mind than reality
itself«**®, Die totalitire Propaganda bietet fiir die nicht von Anfang an ausge-
grenzten Gruppen eine »shock-proof«*®® Ersatzwelt. Diese ist zwar »a fool’s
paradise of normalcyx, aber diejenigen, die in dieses Paradies hereingelassen
werden, geniefRen vorerst Sicherheit und Stabilitit, 6konomische Vorteile**°
und Schutz vor den schockierenden Entwicklungen >da draufen.

Eng mit den Schockerfahrungen verbunden sind die Empfindungen des
Grauens, »horror« in der englischen Originalfassung. An den Stellen, an de-
nen Arendt Schock feststellt, erscheint in ihrer Beschreibung auch das Grau-
en. Das Aufeinandertreffen von Kolonialisierenden und Einwohnern Afrikas

schockierte erstere aufgrund »a horrifying experience of something alien bey-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

71


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Beriihrbarkeit als conditio humana

ond imagination or comprehension«***. Der absolut fehlende ékonomische
Sinn der totalen Gewalt ging Hand in Hand mit »the incredibility of the hor-

rors«***

, die unter anderem in der vollkommen sinnlosen Zerstérung mensch-
licher Arbeitskraft bestand. Terror, der als letzte Etappe des totalitiren Staa-
tes etabliert wurde, bestand im »real horror«*** der absoluten Unterwerfung.
Das Grauen, das die Minderheiten, die Ausgegrenzten und Verfolgten schon
in den anfinglichen Stadien zu spiiren bekamen, wurde (wenn auch in abge-
schwichter Form) zur allgemeinen gesellschaftlichen Erfahrung im zweiten
Weltkrieg, zum unverinderbaren Ausgeliefertsein an die tyrannische Macht.
»[...] the individual caught in the horror machine and his utter inability to
change his fate.«***

Totaler Terror in seiner vollkommen entfalteten Form, nimlich in den
Konzentrationslagern, beraubte die Hiftlinge sogar ihrer Personlichkeit.
Grauen erweckt das Wissen dariiber, dass die Hiftlinge noch lebende Men-

295 nur noch »Reaktionsbiindel«**°.

schen waren, aber ohne Individualitit,
»The real horror of the concentration and extermination camps lies in the
fact that the inmates, even if they happen to keep alive, are more effectively
cut off from the world of the living than if they had died«*”’.

Schockerfahrungen und Entsetzen stiften eine Grundstimmung der
Angst. Zwar ist Angst ebenso wie Schock und Grauen durchgingig prisent
in Arendts Erzihlung von Imperialismus und Antisemitismus, doch wurde
sie erst im Totalitarismus absolut, da sie sogar ihre Funktion als Warn-
und Schutzmechanismus verlor. »Under conditions of total terror not even
fear can any longer serve as an advisor of how to behave, because terror
chooses its victims without reference to individual actions or thoughts«**®,
Diejenigen, die sich der totalitiren Bewegung urspriinglich wegen ihrer
Berechenbarkeit und der Abschirmung von der schockierenden Erfahrung
des Lebens angeschlossen haben, unterlagen schlieRlich selbst der ziigellosen
und unvermeidbaren Angst. Die Angst war nicht mehr abzulegen oder durch
die Wahl der Zugehérigkeit zu beheben. Der Biirger des totalitiren Staates
»fears leaving the movement more than he fears the consequences of his
complicity in illegal actions.«**

Arendts Rekonstruktion der emotionalen Phinomene, die den Weg bis
hin zum Totalitarismus begleiteten und bestimmten, zeigt, wie politische
Isolation, gesellschaftliche und soziale Einsamkeit und Empfindungen von
Schock, Grauen und Angst hergestellt und befestigt werden. Diese emotiona-
len Erfahrungen fithren schlieflich zur Weltverlust und zum Zuriickgewor-
fensein des Ichs auf sich selbst. Sie sind nimlich pathische Erfahrungen, die

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

den Menschen mental einengen, ihm keine freie Handlung erméglichen, sein
ontologisches Getrenntsein in eine politisch eingeforderte VerschlieBung vor
der Welt und vor dem Mitmenschen umwandeln. Die Vernichtung der Offen-
heit durch vereinsamende Gefiihle und durch die das Individuum auflésende
Massenbewegung bereitet den Weg fiir die Etablierung einer Ersatzwelt, die
durch Liigen und Propaganda seinen isolierten Mitgliedern Stabilitit und Si-
cherheit verspricht. Indem der totalitire Staat an prinzipiellen emotionalen
Erfahrungen anschlief3t, spricht er den Menschen genau dort an, wo er am
verletzlichsten und am berithrbarsten ist: in seiner ontologisch gegebenen
Angewiesenheit. Ebenso wie es cupiditas und caritas dem Menschen nahele-
gen, die Isolation durch den gut gewdhlten Gegenstand des Begehrens end-
gilltig aufzuheben, verspricht die totalitire Bewegung Sicherheit, Gemein-
schaft und das Ende vom schockierenden, entsetzlichen und dngstigenden
Dasein.*®°

Arendt zeichnet genau nach, wie jene Empfindungen, die den Erfolg der
totalitiren Bewegung ermdglichen, politisch erzeugt, aufrechterhalten und
schlieRlich ins Absolute vergréfiert werden, so dass der Mensch die Wirk-
lichkeit und auch sich selbst verliert. Seine Isolation ist nicht nur politische
Unterwerfung und das Ausgeliefertsein an eine willkiirliche Terrorherrschaft.
Isolation im totalitiren Staat ist die politisch erzeugte Rickkehr zum on-
tologischen Ausgangspunkt. Durch die dauerhafte Angst bewirkt der Terror
Selbstverlust und als letzte, ohnmichtige Selbstschutzreaktion sogar den Ver-
lust der Berithrbarkeit. So wird der Status quo des totalitiren Staates weitge-
hend bekriftigt.

2.4.3 Schmerz

Eine nennenswerte Leerstelle in Arendts Ausfithrungen tiber Schock, Entset-
zen und Angst im Totalitarismus-Buch ist, dass Schmerz als physischer Kon-
terpart dieser psychischen Empfindungen weder besprochen noch erwihnt
wird. Schmerz zu thematisieren, wire naheliegend, weil Folter und grauen-
hafte Gewalt gegen den menschlichen Kérper allgegenwirtige Mittel totaler
Machtausiibung sind. Die merkwiirdige Korperlosigkeit der Empfindungen
entspricht aber dem Umgang, den Arendt (auch) in diesem Werk mit soge-
nannten >hard facts< pflegt. Obwohl es um historische Ereignisse geht, um-
gibt ihre Analyse eine atmospharische Ungreifbarkeit, eine Materielosigkeit.
Der Wechsel der Schauplitze, die grobspurigen Kausalititsketten, die stei-
len Uberginge zwischen Szenen aus Romanen und historischen Daten, zwi-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

19


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Beriihrbarkeit als conditio humana

schen ideengeschichtlichen Konstellationen und Berichten von Uberlebenden
— vermischt mit der spiirbaren Involviertheit der Verfasserin — verwandeln
das Werk in einen Fiebertraum. Der Text wirkt wie Spuren einer Betroffen-
heit, die so ungeheuerlich war, dass sie sich nicht erzihlen lisst. The Origins of
Totalitarianism wiederholt den gespaltenen Geisteszustand des Zeugen, iiber
den Arendt folgendes schreibt:

»There are numerous reports by survivors. The more authentic they are, the
less they attempt to communicate things that evade human understanding
and human experience —sufferings, that is, that transform men into uncom-
plaining animals. [..] if the speaker has resolutely returned to the world of
the living, he himselfis often assailed by doubts with regard to his own truth-
fulness, as though he had mistaken a nightmare for reality.«<**!

Die Wirkung des Schmerzes ist jedoch in Arendts auf The Origins of Totalitaria-
nism folgenden Buch, The Human Condition (1958), eine grundlegende mensch-
liche Erfahrung und fithrt sowohl raumlich als auch zeitlich zur Isolation.
»Painful« ist das Epitheton der Arbeit, »painful labor«*°*. Der tigliche Kampf,
schreibt Arendt, zu dem der menschliche Kérper in der Titigkeit des Ar-
beitens (»labor«) gezwungen ist, ist deshalb eine so schmerzhafte Anstren-
gung, weil es davon kein Entkommen gibt. Solange der Mensch lebt, enden
die durch die zwingende Befriedigung seiner biologischen Bediirfnisse verur-
sachten Bemithungen nicht. »[...] what makes the effort painful is not danger
but its relentless repetition.«*> Im Arbeiten sorgt der Mensch fiir den Er-
halt des biologischen Lebens. Solange er auf dieser Welt ist, muss er seine
tiglichen Note immer aufs Neue befriedigen. Zwar gehort die Freude iber
die Befriedigung der Bediirfnisse auch zum Arbeitsprozess dazu, doch ist sie
nur voritbergehend und nicht von der schmerzhaften und erschépfenden An-
strengung des Arbeitens zu trennen. »There is no lasting happiness outside
the prescribed cycle of painful exhaustion and pleasurable regeneration«®***.
In der Unterwerfung und Versklavung von Menschen sieht Arendt den
Versuch der Herrschenden, sich von eben dieser schmerzhaften Anstrengung
der Lebenserhaltung zu befreien. Diese Unternehmung verurteilt Arendt
nicht nur deshalb, weil sie mit der »violent injustice of forcing one part of

humanity into the darkness of pain and necessity«*%

einhergeht. Sie ist auch
als Ansatz falsch,*®® weil sie die Tatsache verkennt, dass fiir menschliche

Vitalitit die Erfahrung von Anstrengung unentbehrlich ist.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

»The human condition is such that pain and effort are not just symptoms
which can be removed without changing life itself; they are rather the modes
in which life itself, together with the necessity to which it is bound, makes
itself felt. For mortals, the »easy life of the gods« would be a lifeless life.<*?

Schmerz, im Zusammenhang mit Arbeit, ist dadurch verursacht, dass Ar-
beit repetitiv und zyklisch ist wie das biologische Leben selbst. Sie ist die
ewige Wiederkehr des Gleichen,**®
gung und Entspannung. Diese Bewegung beschreibt Arendt als Gefangen-

zwischen Not und Befriedigung, Anstren-

schaft des Menschen in seinem Metabolismus, »without ever transcending or
309

freeing itself from the recurring cycle of its own functioning«**. Das biologi-
sche Wiederkehren des immer Gleichen beraubt den Menschen von der freien
und spontanen Welterfahrung. Im schmerzhaften und anstrengenden Arbei-
ten ist der Korper mit sich selbst und mit seiner eigenen Aufrechterhaltung
beschiftigt. Dieser Fokus macht ihn weltlos und isoliert.**°

Das schmerzvolle Arbeiten ist eine weitere Quelle des Weltverlustes, weil
es alles andere aufler dem eigenen Kérper aus dem Blick verliert. »Nothing
[...] ejects more radically from the world than exclusive concentration upon
the body’s life, a concentration forced upon man in slavery or in the extremi-

" Genauso wie der arbeitende Kérper allein mit sich

ty of unbearable pain.«
selbst beschiftigt ist, ist auch der vom Schmerz gequilte Korper nach Innen
gewandt und weltverloren. Im Schmerz horen die Sinnesorgane, welche die

312

Weltwahrnehmung erméglichen, auf, zu funktionieren,** »who is in pain re-

ally senses nothing but himself.«*"

Der schmerzende Korper ist der Realitit beraubt. Dies geschieht nicht nur
dadurch, dass seine Wahrnehmung blockiert ist, sondern auch dadurch, dass
er im Augenblick des Schmerzes sein Empfinden nicht verstindlich artiku-
lieren oder mitteilen kann. Er ist mit seiner Betroffenheit allein und isoliert
dadurch, was er erlebt. »Pain [...] is so subjective and removed from the world
of things and men that it cannot assume an appearance at all.<*** Was aber
unartikuliert bleibt und im menschlichen Zusammensein nicht vernehmbar
erscheinen kann, ist nicht dafiir qualifiziert, sich als gemeinsame Realitit
zu etablieren. Neben der alptraumdihnlichen Unglaubwiirdigkeit der Folter-
erfahrung kann diese fehlende Mitteilbarkeit ein weiterer Grund dafiir sein,
warum Schmerz in The Origins of Totalitarianism nicht besprochen wird. Der
Schmerz, den die KZ-Hiftlinge erdulden mussten, war und ist nicht artiku-
lierbar. Er kann nicht innerweltlich werden. Er isoliert die Uberlebenden auch

noch nach der Befreiung aus dem Horror.>”

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Beriihrbarkeit als conditio humana

2.4.4 Repetition und Rache

Zeitlichkeit verliuft in Arendts Werken auf mehreren Ebenen. Es gibt einer-
seits die Zeit des biologischen Lebens, die in jedem lebendigen Organismus
eine zyklische ist. Solange er lebt, verbraucht jeder Korper Ressourcen, um
sich im Wechsel von Regeneration und Anstrengung am Leben zu erhalten.
In diesem Prozess verzehrt er nicht nur die nihrenden Quellen seiner Um-
welt, sondern schliefllich auch sich selbst.

»Life is a process that everywhere uses up durability, wears it down, makes
itdisappear, until eventually dead matter, the result of small, single, cyclical
life processes, return into the over-all gigantic circle of nature herself, where
no beginning and no end exist and where all natural things swingin change-

less, deathless repetition.«*

Vor dem Hintergrund dieser Indifferenz des biologischen Lebens, die in der
zyklischen Repetition besteht, etabliert sich das menschliche Leben. In threm
Essay The Concept of History. Ancient and Modern® definiert Arendt Mortalitit
als eine geradlinige Bewegung, die durch den Kreis des Zyklischen schnei-
det (ohne es zu unterbrechen).?® Diese Linie des menschlichen Lebens hat
einen definierbaren Anfang und ein (riickblickend) definierbares Ende, die
zwel Punkte, wo die Gerade den Kreis durchschneidet. Zwar beinhaltet das
menschliche Leben auch zyklische, d.h. biologische Ablaufe, fir die im Pro-
zess des Arbeitens Sorge getragen wird. Jedoch darf das Leben, um wirklich
menschlich zu sein, nicht in der repetitiven Bewegung der Natur aufgehen.
Genauso wie sich das menschliche Leben vom rein Biologischen unter-
scheidet, verhilt sich Handeln (»action«) zum Arbeiten. Wihrend Arbeiten
die kreisformige repetitive Bewegung abbildet, entspricht Handeln der Ge-
rade. Handeln ist das Unberechenbare, Unvorhersehbare und Einmalige, all
das, was der Mensch im Kontrast zur Indifferenz der Natur ist. »These single
instances, deeds or events, interrupt the circular movement of daily life in the
same sense that the rectilinear Piog interrupts the circular movement of bio-
logical life.«<* Ahnlich wie Schmerz den Kérper von der Auflenwelt isoliert,
ist auch der repetitive biologische Lebenserhalt selbstbezogen und rekurriert
auf das Auflen nur insofern, dass er seine Ressourcen verzehrt.*° Das Ver-
haltnis zwischen diesem Innen und Auflen ist im Modus der Not und in der
Zeitlichkeit des zyklisch Wiederkehrenden festgelegt und darin eingeschlos-
sen.’”" Konnte der geschlossene Kreis nicht stabil aufrechterhalten bleiben,
konnte das Leben nicht versorgt werden. So ist die Repetition lebensnotwen-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

dig, driickt aber eine Geschlossenheit aus, die keine Offnung erlaubt. Das
Offnende wiirde die Destabilisierung des Zyklischen bedeuten. Die Offnung
ist das Abweichende, das Unterbrechende und Einmalige, d.h. das Handeln.

Mortalitit ist zwar eine gradlinige Bewegung im Kontrast zum Zykli-
schen, jedoch liuft sie auf den Tod zu, da dieser auch Teil des biologischen
Lebens ist. Obwohl das Ende des Lebens eine unausweichliche Tatsache ist,
setzt Arendt den Endpunkt nicht mit der Essenz des menschlichen Seins
gleich. Im Gegenteil, der Mensch muss zwar sterben, aber er lebt nicht »zum
Tode«**?, sondern um zu beginnen und um in der Gegebenheit des Zyklischen
die Unterbrechung zu verkorpern. »[..] though [men] must die, [they] are
not born in order to die but in order to begin.«*** Handeln ist laut Arendt die
menschliche Fihigkeit, diesen zyklischen und im Tod miindenden Zeitverlauf
zu unterbrechen und den Ereignissen eine neue Richtung zu geben. Auch
wenn der Mensch immer vom biologischen Leben abhingig bleibt, verwirk-
licht er qua Gebiirtigkeit das Prinzip, das der Logik des Wiederkehrens, der
Berechenbarkeit und des Ruins widerspricht. Innerweltlich sichtbar wird
dieses im Menschen inkarnierte Prinzip des Anfangen-K6nnens im Handeln.
Handeln ist die Offnung des geschlossenen Kreises. Es ist das Wundersame,
das durch den Menschen in die Welt kommt.

»Yet [...] from the standpoint of nature, the rectilinear movement of man’s
life-span between birth and death looks like a peculiar deviation from the
common natural rule of cyclical movement, thus action, seem from the view-
point of the automatic processes which seem to determine the course of the
world, looks like a miracle. In the language of natural science, it is the »infi-
nite improbability which occurs regularly«. Action is, in fact, the one miracle-
working faculty of man [..].<*

Handeln unterbricht das Gegebene und dessen automatischen, vorhersagba-
ren Verlauf. Handeln ist daher dem Repetitiven zuwiderlaufend und ein Wun-
der, da im Handeln gerade das geschieht, womit keiner gerechnet hat. Han-
deln ist eine Offnung, das Wiederkehrende dagegen ist die Verschlieffung,
die keine neuen Erfahrungen, keine Berithrbarkeit zulisst. Da Handeln die
Essenz des Politischen ist, ist das Politische der Raum der Offnung, welcher
der Geschlossenheit der Repetition entgegengesetzt ist.

Repetitiv ist auch die Rache, die von Arendt als ein weiteres emotionsge-
bundenes Phinomen besprochen wird. Rache ist nicht nur die Vergeltungs-
tat, sondern auch eine Logik des Antwortens bzw. eine emotionale Reaktion
auf eine Ubeltat. Indem Rache reagiert, gibt sie eine vorhersehbare Antwort

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

83


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Beriihrbarkeit als conditio humana

auf das Geschehene, dhnlich wie auf Anstrengung zwangsweise Entspannung
folgt. Rache vergeltet die Ubertretung mit einem Akt der Bestrafung oder der
Zuriickzahlung und bleibt dadurch fest an die erste Tat gebunden. »[..] ev-
erybody remains bound to the process, permitting the chain reaction [...] re-
venge, which is the natural, automatic reaction to transgression [..] can be
expected and even calculated«**. Indem Rachegeliiste handlungsleitend wer-
den, nimmt das repetitiv Zyklische auch im Bereich des Handelns iiberhand.
Das Wunderpotenzial des menschlichen Handelns wird in die Notwendigkeit
der biologischen Prozesse zuriickverwandelt. Die Zukunft wird zum Verhing-
nis, 32
tung, bis hin zum Tod.

Arendt thematisiert Rache nicht aus ethisch-moralischer Perspektive,

zu einer repetitiven Zeitspanne der Vergeltung und der Gegenvergel-

auch nicht als Mittel der Machtdemonstration oder als Gewaltausiibung.
Rache ist fiir sie als verschlieRendes, das Handeln verunméglichendes und
somit auch als das Wunder vernichtendes Phinomen relevant. In der Rache
sieht Arendt die gleichen Zwangsmechanismen wirksam, die auch die repe-
titive Natur des Biologischen bestimmen. Rache ist genauso unfrei wie die
Tatsache, dass auf Hunger das Gefiihl der Sittigung folgt, welches wiederum
vom Hunger abgel6st wird. Rache versklavt den Menschen genauso wie die
ausschliefiliche Fokussierung auf korperliche Befindlichkeiten. Beide sind in
der repetitiven Logik gefangen, kennen keine Offnung, Unterbrechung oder
Abweichung vom Zyklischen.

In der ewigen Wiederkehr des Gleichen verkriitmmt die menschliche Fi-
higkeit firs Handeln. Durch die Repetition geht auch der Weltbezug verloren.
Rache reagiert auf das Vergangene sowohl in der Gegenwart als auch in der
Zukunft. Rache verewigt das einmal Stattgefundene, setzt dem kein Ende und
versperrt somit den Weg fiirs Neue. In der Reaktion auf das Vergangene ver-
engt sich die Wahrnehmung. Der Kontakt zur Welt und zu den Mitmenschen
verschwindet.

2.5 Welt-Gewinn und Neuanfang: Vergeben-Versprechen-Mut

Im Kontrast zur Repetition, Wiederkehr und Vorhersagbarkeit steht
Arendts zentraler Begrift der Natalitit, »the central category of political
[..] thought®*. Natalitit, d.h. die Gebiirtigkeit des Menschen, verbindet
Arendt mit Beginnen und Handeln. Der Grund fiir diese Verbindung ist
zweifach. Erstens kommt jeder Mensch durch Geburt in diese Welt. Durch

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

die Tatsache seines physischen Seins verkorpert er das absolut Neue. Zwei-
tens trigt auch jeder Geborene, als Anfang schlechthin, die Fihigkeit des
Beginnens in sich. Zu beginnen bzw. zu initiieren ist bei Arendt die Essenz
des Handelns. Handeln ist nicht durch den Inhalt der konkreten Tat ausge-
zeichnet, sondern dadurch, dass es sich ereignet, dass es die Potenzialitit
des Anfangens aktualisiert und in die Tat umsetzt. Handeln ist somit par
excellence das, was der Repetition entgegengesetzt ist. Im Handeln wird das
Potenzial der Natalitit durch die Manifestation des Neuen verwirklicht.
»To act [..] means to take an initiative, to begin [..] to set something into
motion.«*2

Seine Geburt geschieht dem Menschen, dadurch ist er selbst initium, ein
Anfang. Das dieser Gegebenheit inhirente Potenzial muss er aber durch die
Bestitigung seines Daseins aktualisieren. Diese Bestitigung, die Arendt als
zweite Geburt®® bezeichnet, bedeutet zu handeln, d.h. die Initiative zu er-
greifen und zu beginnen. Durch die Tatsache, dass der Mensch etwas initiiert,
tritt er selbst in seinem ganzen Potenzial in Erscheinung, er wird sichtbar und
vernehmbar. Nicht seine Tat an sich zihlt, sondern dass der Geborene durch
das Handeln zur Person wird. »[...] it is not the beginning of something but
of somebody, who is a beginner himself.«**°

Zu beginnen bedeutet, einen Anfang zu machen inmitten von automa-
tisch ablaufenden, bekannten und vorhersagbaren Prozessen. Das Neue, das
durch das Anfangen initiiert wird, hebt sich von dem Bestehenden ab, ver-
kérpert das, womit man nicht gerechnet hatte, was aus den Umstinden und
den Bedingungen nicht abzuleiten war. »The new always happens against the
overwhelming odds of statistical laws and their probability [...] the new the-
refore always appears in the guise of a miracle.<**

Dieses Wunder, das nicht von géttlichen Michten, sondern vom Men-
schen ausgefiihrt wird, ist ein Befreiungsakt. Es ereignet sich im Modus des
Trotzdem. Es befreit sich von den Bedingungen und Umstinden des Gegebe-
nen. Daher sieht Arendt in dem Menschen, der das Wunder vollbringt, sowohl
das Prinzip der Natalitit als auch das der Freiheit verkorpert. »With the cre-
ation of man, the principle of beginning came into the world itself, which, of
course, is only another way of saying that the principle of freedom was created
when man was created but not before.«**

Das Neue ist laut Arendt die stattgefundene »infinite inprobability«***, die
in dem bzw. durch den Menschen in die Welt kommt. Durch die eingetroffene

334

»unendliche Unwahrscheinlichkeit«*** wird das Bestehende herausgefordert

und umgeworfen. Somit entsteht eine Offnung im repetitiven Zirkel des zu

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

85


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Beriihrbarkeit als conditio humana

Erwartenden. Durch die Offnung verlisst der Mensch den Bereich des Be-
rechenbaren, Vorhersagbaren und Stabilen. Er lisst die Schutzmechanismen
von biologischem und gesellschaftlichem Sein hinter sich und setzt sich un-
bekannten Konsequenzen aus. Natalitdt ist in Arendts Denken nicht nur das
anthropologische Konzept der Gebiirtigkeit und das politische Kernmodell
der Freiheit. Natalitit driickt die existentielle Einsicht aus, dass tatsichliche
Verbindung zur Welt und zum Mitmenschen nur in der Abweichung vom Ge-
gebenen moglich ist. Repetition verschlief3t und verharrt im Modus der Re-
aktion. Aktion, also Handeln als etwas Neues, ist nur durch Unterbrechung
moglich. Unterbrechung heifst aber Orientierungsverlust, Verunsicherung,
Unberechenbarkeit und Schutzlosigkeit. In diesem Zustand ist der Mensch
absolut ausgesetzt, absolut berithrbar. Hier kann sich die Freiheit verwirkli-
chen.

Sich dem Neuen zu exponieren, die Potenziale der Natalitit zuzulassen,
bedeutet den Verzicht auf eine berechenbare Sicherheit. Handeln bringt Ge-
fahren mit sich. Obwohl es wie aus dem Nichts kommt,** wirkt jede Hand-
lung auf das Bestehende ein. »Action [...] always establishes relationships and
therefore has an inherent tendency to force open all limitations and cut across

336

all boundaries.«** Die Wirkung des Handelns ist nicht vorhersagbar und sei-

ne Konsequenzen nicht widerrufbar. »The consequences are boundless«®*?,
Diese Grenzenlosigkeit ist die dem Handeln inhirente Gefahr. Die Gefahr ein-
zuddmmen, wie das diverse politische Ideen und Systeme versuchten, ist nur
durch die Zerstérung des Handelns moglich, wodurch jedoch auch Natalitit
und Freiheit mitvernichtet werden.*®

Da Arendt Natalitit als Modus des Politischen konzipiert und zentral
stellt, gleichzeitig aber die vom Handeln verursachten Fallstricken aner-
kennt,** fithrt sie kompensierend und stabilisierend den politischen Akt des

340

Vergebens und des Versprechens ein.**° Sie sollen eine, die Beriithrbarkeit

bewahrende, Form von Zuverlissigkeit ermdglichen.

2.5.1 Vergeben

Totalitarismus ist vervollstindigter Weltverlust und vollkommene Weltver-
schlieBung. Die Realitit ist fiir den Einzelnen weder als Tatsachenwahrheit
noch als das Aufien, mit dem man in Berithrung kommen kann, zuginglich.
Das geschlossene politische System ist die entsprechende Manifestation da-
von, was auf privater Ebene gefiihlt und erlebt wird: Isolation, Schock, Grau-
en, Angst, Schmerz und die Gefangenschaft in einer Repetition, von der keine

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Abweichung maglich ist. »If left to themselves, human affairs can only follow
the law of mortality«<**, behauptet Arendt. Sterblichkeit als Gesetz bedeutet
die Erfahrung von Weltverlust, WeltverschlieRung, Repetition und von ge-
scheiterter Verbindung.

Diesem geschlossenen Zirkel setzt Arendt im Akt des Vergebens eine an-
dersgeartete emotionale Haltung entgegen. Wihrend Rache die urspriingli-
che Tat durch einen permanenten Riickbezug verewigt, ist Verzeihen eine Re-
aktion, die Platz fiir Neues schafft und somit selbst zum Handeln wird. »For-
giving is the only reaction which does not merely re-act but acts anew and
unexpectedly, unconditioned by the act which provoked it and therefore fre-

eing from ist consequences«***

. Wahrend Rache berechenbar ist, ist Vergeben
etwas Unberechenbares. Es tritt dort auf, wo die logische, zu erwartende Ant-
wort die Vergeltung wire. Vergeltung ist »relentless automatism [...] which by
itself never comes to an end«*®. Vergeben und Verzeihen setzen jedoch ein
Ende, aber nicht im Modus der Mortalitit, sondern in jenem der Natalitit.
Sie befreien vom Alten, unterbrechen die Repetition und lassen das Neue zu.

Rache setzt kein Ende, sie perpetuiert. Ein Ende konnte man laut Arendt

auch durch eine angemessene Bestrafung setzen.>*

Doch sind die Perspek-
tiven von Vergeben und Bestrafen prinzipiell unterschiedliche. Wihrend sich
die Strafe auf das Alte bezieht, richten sich Vergeben und Verzeihen auf die
sich 6ffnende Zukunft. Der Horizont des Alten wird iiberschritten. »[...] [the]
aspect of forgiveness where the undoing of what was done seems to show
the same revelatory character as the deed itself.<** Wihrend durch Verge-
ben das Neue gestiftet und das Alte vernichtet wird, zielt Bestrafung auf die
angemessene Vergeltung des Alten.

Trotz dieser zwei unterschiedlichen Ansitze stofien sowohl Vergeben als
auch Bestrafen auf die gleiche Grenze des radikal Bésen.>*¢ Das radikal Bése
— den Ausdruck entleiht Arendt von Kant**” - ist die Tat, die den Bereich der
menschlichen Angelegenheiten prinzipiell iibersteigt. Es kann weder ange-
messen bestraft noch verziehen werden, weil es den Rahmen, innerhalb des-
sen diese Antworten sinnvoll wiren, zerstort. Im Totalitarismus-Buch nennt

Arendt das radikal Bése noch »absolute evil«**®, meint damit aber dasselbe,**°

350 in The Human Condition, nimlich: »When the impossi-

wie mit »radical evil«
ble was made possible it became the unpunishable, unforgivable absolute evil
[...] which anger could not revenge, love could not endure, friendship could
not forgive.«*

In The Human Condition arbeitet Arendt ihr Konzept der Vergebung in

Berufung auf Jesu Lehre aus.**” Jesus zitiert sie auch zum Abschluss ihrer

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

87


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Beriihrbarkeit als conditio humana

knappen Ausfithrungen tiber das radikal Bose. Der Lehrer aus Nazareth
hitte nimlich selbst die Unauflosbarkeit solcher Taten erkannt. »Hence,
where the deed itself dispossesses us of all power, we can indeed only repeat
with Jesus: >It were better for him that a millstone were hanged about his
neck, and he cast into the sea.«?* Das Urteil iiber solche Verbrechen, die
im Bereich des Menschlichen nicht greifbar sind, iiberlisst Jesus dem Jiings-
ten Gericht. Arendt scheint das zu teilen, denn sie kommentiert nur: Die
Ergebnisse jenes Gerichts wiirden das menschliche Leben auf dieser Erde
nicht mehr betreffen.® Konsequenterweise entwickelt sie das Vergeben
als innerweltliches Konzept, das fiir das menschliche Zusammenleben von
grofler Bedeutung ist. »The discoverer of the role of forgiveness in the realm
of human affairs was Jesus of Nazareth.<**> Arendt sikularisiert Jesu Idee
nicht, sondern zeigt, dass sie keine religidse, sondern von Anfang an eine
intrinsisch innerweltliche Losung war, in der sich Natalitit als menschliche
Fahigkeit zum Neuen bewies. In Arendts Interpretation begriindet Jesus die
Notwendigkeit des gegenseitigen Verzeihens nicht mit einem géttlichen Ge-
bot. Der Mensch ist hier derjenige, der Gott als Vorbild dient. Erst, wenn die
Jinger einander verzeihen, wird Gott ihnen gegeniiber auch diese Haltung
einnehmen kénnen.>*
durch die man sich von der Vergangenheit befreien und das Leben fortsetzen
kann.*” Die Erkenntnis, dass Vergeben notwendig ist, ist von der Einsicht

Vergeben ist eine Form von menschlicher Macht,

geleitet, dass Uberschreitungen im menschlichen Miteinander angelegt und
unvermeidlich sind. Arendts Appell, zu vergeben, entspringt der Struktur
des Handelns. Derjenige, der handelt, kann die Konsequenzen seiner Tat
nicht absehen. »The reason for the insistence on a duty to forgive is clearly
»for they know not what they do«.«*%

Vergeben ist der Akt der Befreiung, der sich auf beide Parteien bezieht.
Durch das Verzeihen werden sowohl derjenige, der die Missetat begann, als
auch derjenige, der diese erleiden musste, freigesetzt. Sie brechen die repeti-
tive Geschlossenheit auf und treffen sich in der wiedergewonnenen Freiheit.
So etabliert das Vergeben eine spezifische Beziehung. »Forgiving and the rela-
tionship it establishes is always an eminently personal (though not necessarily
individual or private) affair in which what was done is forgiven for the sake
of who did it.«*

Vergeben und Verzeihen finden immer im Hinblick auf die Person statt,
behauptet Arendt. Sie blicken nicht auf die Tat, die nach einer angemesse-
nen Bestrafung oder nach Vergeltung ruft, sondern sehen denjenigen, der die
Verfehlung begann. Arendt weist darauf hin, dass aufgrund einer christlichen

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

Tradition Vergeben und Liebe als einander gegenseitig bedingend verstanden
werden.**® Nur dem kénnte man vergeben, den man liebte und nur dem, den
man wirklich liebte, vergibe man alles ohne Hinblick auf seine Tat, allein Auf-
grund der Liebe zu thm.

Ware Liebe eine unentbehrliche Voraussetzung des Verzeihens, kommen-
tiert Arendt, wiren Vergeben und Verzeihen fiir den politischen Bereich ir-
relevant. Denn das Politische findet nie zwischen zwei einander liebenden
Menschen statt, im Gegenteil. In der Liebe verschwindet die Welt zwischen
den einander Liebenden, sie verschmelzen in ihrer Zuneigung, werden selbst-
und weltlos. Das Politische ist aber innerweltlich und betrifft die Pluralitit
der vielen, also kann Verzeihen im Politischen nicht aus der Liebe zu einer
bestimmten Person abgeleitet werden. Dass das Konzept des Verzeihens po-
litisch doch niitzlich ist, begriindet Arendt damit, dass es fir das private Phi-
nomen der Liebe eine 6ffentliche Alternative gibt, den Respekt.

»Yet, what love is in its own, narrowly circumscribed sphere, respect is in the
larger domain of human affairs. Respect [...] is a kind of »friendship« with-
out intimacy and without closeness; it is a regard for the person from the
distance which the space of the world puts between us, and this regard is
independent of qualities which we may admire or of achievements which
we may highly esteem. [..] Respect, at any rate, because it concerns only the
person, is quite sufficient to prompt forgiving of what a person did, for the

sake of the person.«<*!

Das Spezifische an der Liebe ist, dass sie sich ginzlich auf die Person bezieht,
nicht auf ihre Taten oder Eigenschaften, sondern auf die Gesamtheit des an-
deren Menschen. So einen Bezug zu anderen zu etablieren, ist laut Arendt
auch ohne private Gefithle moglich, nimlich durch Respekt. Respekt bezieht
sich genauso auf das Gegeniiber in seinem menschlichen Dasein wie Liebe.
Ein solches Anerkennen des anderen Menschen ermdglicht Vergeben auch oh-
ne Liebe zu der Person. Der welter6ffnende und welt-wiedergewinnende Akt
der Freisetzung durch Verzeihen wird aufgrund von gegenseitigem Respekt in
den Bereich des Politischen tibertragen bzw. dort aktualisiert. Das Politische
kann ohne den Akt des Vergebens nicht erhalten bleiben. Uberschreitungen,
Missetaten und Verfehlungen sind dem Handeln an sich inhirent und unver-
meidlich.

»[..] trespassing is an everyday occurrence which is in the very nature of ac-
tion’s constant establishment of new relationships within a web of relations,

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

89


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Beriihrbarkeit als conditio humana

anditneeds forgiving, dismissing, in order to make it possible for life to go on
by constantly releasing men from what they have done unknowingly. Only
through this constant mutually release from what they do can men remain
free agents, only by constant willingness to change their minds and start
again can they be trusted with so great a power as that to begin something

new.«*%?

Erst durch die Einfithrung von Respekt wird es verstindlich, warum far
Arendt die Verbrechen des totalitiren Staates unverzeihlich sind und in
die Kategorie des radikal bzw. absolut Bésen gehéren. Respekt bedeutet,
dass man im Gegeniiber den Menschen anerkennt. Menschen sind fehlbare
Wesen, deren verwerfliche Taten durch die Aufdeckung der Motive — »evil
motives of self-interest, greed, covetousness, resentment, lust for power, and
cowardice«<*® — begriffen und verstanden werden kénnen. Vergeben ist in
solchen Fillen moglich, weil im Gegeniiber das Menschliche aufzufinden ist.
In Arendts Auffassung verloren die NS-Tater durch ihre Taten genau diese
Menschlichkeit. Da sie sich durch grausame Handlungen vom Menschsein
disqualifizierten, kénne man ihnen auch keinen Respekt mehr entgegen-
bringen. Deshalb sei Vergeben unmoglich. »Just as the victims in the death
factories or the holes of oblivion are no longer humanc in the eyes of their
executioners, so this newest species of criminals is beyond the pale even of
solidarity in human sinfulness.«***

Die Zukunft, die vom unerwarteten Handeln immer wieder erschiittert
wird, benétigt stabilisierende Mafinahmen. Ohne diese wiirde das politische
Leben in einer angsteinflofienden Unsicherheit aufgehen oder zum anarchis-
tischen Chaos werden. Um weiterhin Raum fiir die sich ereignende unendli-
che Unwahrscheinlichkeit bereit zu halten und die damit einhergehende Off-
nung, Berithrbarkeit und Schutzlosigkeit zu kompensieren, fithrt Arendt das
gegenseitige Versprechen als stabilisierende pathische Haltung ein.

2.5.2 Versprechen

Laut Arendt gab es in der Geschichte der politischen Philosophie keine
Beispiele dafiir, dass Verzeihen als genuin politischer Akt anerkannt wurde.
Anders steht es um das Versprechen, Arendts zweites >Heilmittel« fir die
Unberechenbarkeit des Handelns. Als frithestes Beispiel dieser Tradition
des Versprechens nennt Arendt Abraham, den sie von einem »passionate

365

drive toward making covenants«<** getrieben sieht. Vertrige, denen ein

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

gegenseitiges Versprechen vorausgeht, sind eine verbindliche Form der
Einigung. Die Beteiligten sichern einander durch ihr Wort zu, sich an das
Vereinbarte zu halten. So erzeugen sie eine gewisse Vorhersagbarkeit des
eigenen zukiinftigen Verhaltens. »[...] the power of stabilization [is] inherent
in the faculty of making promises.«**

Versprechen sind aufgrund einer »twofold darkness of human affairs«<**’
notwendig. Erstens ist der Mensch prinzipiell unzuverlissig. Im Verlauf von
der Geburt hin zum Tod verdndert er sich permanent. Sowohl seine biologi-
sche Konstitution als auch seine Gedanken, seine Uberzeugungen, seine Ge-
fithle und Ansichten sind im Wandel. Da die Verinderungen nicht vorsitzlich
geschehen, konnen Menschen »never guarantee today who they will be tomor-

368 Die Unvorhersehbarkeit des Handelns ist der zweite Grund, warum

row«
gegenseitige Versprechen so immens wichtig sind. Auf die Unberechenbar-
keit des Handelns zu verzichten, wiirde zwar Stabilitit erzeugen, aber auch
die Natalitit des Menschen vernichten. Will man die geteilte Wirklichkeit in
Freiheit etablieren und miteinander in tatsichlicher Verbindung bleiben, gibt
es aufer dem Versprechen keine stabilisierende Kraft.

Die Tradition der politischen Philosophie und der Politik zeugt von Ver-
suchen, diese zweifache Unberechenbarkeit durch Dominanz und Herrschaft
minimalisieren bzw. eliminieren zu wollen. Diese Tendenzen fiihrten in letz-
ter Konsequenz immer zur Vernichtung der Freiheit. Freiheit kann nur be-
wahrt werden, wenn jeder Mensch seine Natalitit und die dieser inhdren-
ten Unberechenbarkeit in das menschliche Zusammenleben einbringen kann.
Damit dieses Engagement weder Willkiirlichkeit noch Chaos verursacht, sind
gegenseitige, bindende Versprechen als ein Minimum an Stabilitit unver-
zichtbar.

Versprechen, die der Anerkennung der Interdependenz entspringen und
ein a priori Vertrauen voraussetzen, wie das Arendt schon in ihrer Dissertation
einfithrt, miinden in Vertrigen,* die nicht auf Unterwerfung oder Hierar-
chie, sondern auf Gegenseitigkeit beruhen. Vertrige zeugen nicht von Sou-
veranitit, sondern von Interdependenz. Sie sind nicht unerschiitterlich und
kénnen gebrochen werden — nur durch Mittel der Erpressung oder der Un-
terdriickung kénnte man ihre Einhaltung erzwingen. Arendt bezeichnet Ver-
sprechen nicht als eine immerwihrende Losung, als das gelobte Land fiir ein
behiitetes Zusammenleben, sondern als sichere Inseln im Ozean der Unsi-
cherheit.’’® Versuchten sie zum Festland oder sogar zum Kontinent zuam-
menzuwachsen, wiirden sie die Freiheit im menschlichen Zusammensein,

»the joy of inhabiting together with others a world«*”, vernichten.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Beriihrbarkeit als conditio humana

Politisches Leben, das auf gegenseitigen Versprechen beruht, ist grund-
satzlich fragil. Diese Zerbrechlichkeit entspricht den ontologischen Eigen-
schaften des Menschen als ein sterbliches Wesen, das aber zum Neuen fi-
hig ist. Er ist selbst Triager von Unberechenbarkeit und Unwiderruflichkeit.
Erst durch diese riskanten, destabilisierenden Eigenschaften ist es garantiert,
dass die Welt und das Miteinander nicht in der Repetition gefangen bleiben,
dass Neugestaltung fiir immer moglich bleibt.

»The danger and the advantage inherent in all bodies politic that rely on
contracts and treaties is that they [..] leave the unpredictability of human
affairs and the unreliability of men as they are, using them merely as the
medium [..] into which certain islands of predictability are thrown and in
which certain guideposts of reliability are erected. The moment promises
lose theircharacterasisolated islands of certainty in an ocean of uncertainty,
thatis, when this faculty is misused to cover the whole ground of the future
and to map out a path secured in all directions, they lose their binding power

and the whole enterprise becomes self-defeating.«<*”>

253 Mut

Zu vergeben sei notwendig, weil der Mensch die Verantwortung fir die un-
vorhersehbaren Konsequenzen seines Handelns nie ganz iibernehmen kénnte
und weil seine Taten unwiderruflich sind. Ohne Vergebung wire das Indi-
viduum fir immer an seine Tat gefesselt. Verzeihen stellt daher sowohl die
gemeinschaftliche als auch die individuelle Freiheit wieder her.

Versprechen betrifft den Menschen selbst insofern, dass es ihn auf das
Vereinbarte festlegt. Es stabilisiert seine Identitit durch sein gegebenes Wort,
es verlangt ihm ab, verlisslich zu bleiben und der Mensch zu sein, der das
Versprechen ablegte.

»Without being bound to the fulfilment of promises, we would never be able
to keep our identities; we would be condemned to wander helplessly and
without direction in the darkness of each man’s lonely heart, caught in its

contradictions and equivocalities.<’”

Vergeben und Versprechen erméglichen nicht nur, dass das menschliche Mit-
einander in Freiheit stattfinden kann, sondern fiigen den Einzelnen in dieses
Zusammensein auch ein. Vergeben und Versprechen machen es dem Men-
schen moglich, aus der Isolation der Vergangenheit herauszutreten und sich

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

zur Welt und zu seinem Mitmenschen in eine stabile Verbindung zu setzen.
Es wird an ihm festgehalten, indem er sein Wort gibt. Durch sein Verspre-
chen wird er zum Mitglied des pluralen Miteinanders. Es wird ihm vergeben,
wenn er Verfehlungen begeht, d.h. er muss nicht in die Isolation zuriick.

Sowohl Vergeben als auch Versprechen sind grundsitzlich an Pluralitit
gebunden. Sie finden im Miteinander statt?”* und biirgen dafiir, dass die-
se Vielstimmigkeit bewahrt und gelebt werden kann. Das Miteinander kann
erst durch Vergeben und Versprechen wiederhergestellt werden. In den po-
litischen Akten des Vergebens und des Versprechens driickt sich aus, dass
Verfehlungen und Unvorhersehbarkeiten mitgedacht sind und als anthropo-
logische Gegebenheiten erkannt werden. Vergeben und Versprechen stabili-
sieren die strukturelle Verfehlbarkeit des Miteinanders bei Wahrung seiner
Offenheit.

Arendt setzt diesem dynamischen politischen Modell die Platon’sche
Tradition entgegen. Diese forderte als Form des politischen Zusammenseins
Herrschaft und verwarf Pluralitit. Platons politische Ordnung sei aus dem
souverinen Umgang des Ichs mit dem Selbst abgeleitet®” und nach dem
Vorbild des disziplinierten Selbstverhiltnisses entworfen worden. Genauso
wie die Seele vom Geist dominiert und ihm unterworfen ist, sollten auch
die Aufteilung der unterschiedlichen Klassen und ihrer Zustindigkeiten in
der idealen Gesellschaft, dem Philosophenstaat, stattfinden. Dabei gibt es
die mehr und die weniger Wiirdigen, je nachdem, wie sehr sie ihr Sein der
Wahrheit der Ideen zu unterwerfen bereit sind.*”

Diesem Modell der souverinen Selbstbeherrschung setzt Arendt die Inter-
dependenz der Pluralitit entgegen. Der Mensch ist auf die Bestitigung seines
Seins durch den anderen angewiesen, damit er Teil einer Gemeinschaft wer-
den kann. Um Pluralitit etablieren zu kénnen, muss man einander als Glei-
che anerkennen. Diese Anerkennung ist u.a. auch die Sichtbarwerdung der
eigenen Verfehlungen, der briichigen, instabilen Identitit und der Angewie-
senheit auf die stabilisierende Wirkung von anderen.

Angewiesenheit ist Kontrollverlust, fehlende Souverdnitit und riskante
Berithrbarkeit. Mut ist vor diesem Hintergrund »one of the most elemental

377, Mut zeigt sich nicht in der Heldentat, sondern darin,

political attitudes«
dass man die Schwelle des Haushalts itberschreitet und sich 6ffentlich zeigt.
Im Haushalt ist der pater familias Herrscher. Er kontrolliert die Abliufe, er
plant die Prozesse und trifft Vorhersagen. Er sorgt souverin fiir das eigene Ich
und dessen Erhalt. Sein Verhiltnis zu den anderen innerhalb des Haushalts

ist das Verhaltnis des alleinigen Herrschers zu den Untertanen. Die anderen

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

93


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Beriihrbarkeit als conditio humana

schranken seine souverdne Machtausiibung nicht ein, ihre Natalitdt bleibt un-
sichtbar, sie handeln nicht.

Im Bereich des Offentlichen sind aber alle Anwesenden gleich. Sie han-
deln, sie sprechen, sie sind vernehmbar, sie haben Intentionen und agieren
in ein schon bestehendes Netz hinein. Dieses Bezugsgewebe fordern sie mit
ihren Taten und Worten immer aufs Neue heraus, gestalten es um, destabili-
sieren es. Mut als politische Leidenschaft bedeutet, dass man sich dem Kon-
trollverlust und der Fremdwahrnehmung aussetzt. Mut, als Uberschreitung
der Haustiirschwelle, impliziert die Anerkennung der eigenen Abhingigkeit
von anderen, die einen als Sprechenden und Handelnden wahrnehmen bzw.
einem seine Existenz bestitigen. Man benétigt die anderen und die gemein-
same Welt, um nicht der Isolation anheimzufallen oder im repetitiven Zirkel
des biologischen Seins gefangen zu bleiben.

Mut ist die politische Leidenschaft schlechthin. Es braucht Mut, in die In-
terdependenz einzutreten. Mit diesem Eintritt signalisiert man, dass man auf
das Miteinander und auf seine stabilisierende, kompensierende und Freiheit
ermoglichende Angebote angewiesen ist. Mut ist notwendig, um vergeben
und versprechen zu kénnen, um Glaube an und Hoffnung fiir die gemeinsa-
me Welt aufzubringen. Im Angesicht all der unertriglichen Tatsachen dieser
Welt kann es ohne Mut keine Zukunft geben. Mut ist die 6ffnende Leiden-
schaft, die das Neue beginnt.

»[...] faith and hope [are] those two essential characteristics of human exis-
tence which Greek antiquity ignored altogether, discounting the keeping of
faith as a very uncommon and not too important virtue and counting hope
among the evils of illusion in Pandora’s box. It is this faith in and hope for
the world that found perhaps its most glorious and most succinct expres-
sion in the few words with which the Gospels announced theirsglad tidings«
»A child has been born unto us«.«<”®

2.6 Emotionale Phanomene und die Moglichkeit der Beriihrung

Durch das Zusammenlesen von Arendts Frithwerk mit ihren spateren Schrif-
ten kristallisiert sich eine Deutung emotionaler Phinomene heraus: Sie sind
weltstiftende, 6ffnende oder weltvernichtende, schlieflende Erscheinungen.
Indem sie den Menschen von dem Aufien abschirmen, zerstdren sie das Mit-
einander. Diese Wirkung kann das Heraufbeschworen von Liebe genauso er-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Emotionale Phanomene und Welthezug

zielen wie rassistische Ideologien. Das Ausschlaggebende ist nicht das Gefiihl
an sich, sondern ob es Berithrbarkeit erméglicht bzw. zulasst.

Die Frage, inwiefern emotionale Phinomene der Logik des Politischen wi-
dersprechen, stellt sich fiir Arendt in einer spezifischen Weise. Gingig ist die-
se Gegeniiberstellung, weil der Bereich der Politik als Stabilitit, Vorhersag-
barkeit und Planbarkeit konzipiert wird, der durch die Unberechenbarkeit
und Intensitit der Emotionen gefihrdet werden kann. Doch ist bei Arendt
das Politische selbst ein duf3erst fragiler Raum, der sowohl durch die Vielstim-
migkeit der Beteiligten als auch durch das politische Prinzip des Neuanfangs
unberechenbar ist und immer wieder destabilisiert wird. Sollte es jedoch die-
se Unvorhersagbarkeit und Offenheit verlieren, konnte es keine Freiheit mehr
geben, das Politische wiirde sich selbst auflosen.

Vor dem Hintergrund dieser Bedeutungsverlagerung des Politischen be-
fragt Arendt emotionale Phinomene in Bezug darauf, ob sie die strukturelle
Offenheit des Politischen unterstiitzen oder verhindern. Meine Analyse zeig-
te, dass sich Emotionen in diesem Kontext sehr unterschiedlich verhalten
kénnen. Sobald sie isolieren, verhindern sie die Etablierung und die Bewah-
rung des politischen Miteinanders. Sind sie jedoch Ausdruck von Betroffen-
heit — wie z.B. das Mitleiden - oder von Natalitit — wie z.B. Mut —, konstitu-
ieren sie den politischen Bereich aktiv mit bzw. schiitzen davor, dass Freiheit
und Pluralitit im Miteinander zerstort werden.

Arendts Kritik an Rousseau besteht nicht in einer generellen Absage an
Gefithle im politischen Bereich, sondern darin, dass in Rousseaus Konzipie-
rung diese Gefithle isolierend und weltverloren sind, den Menschen vor der
Welt und vor dem anderen verschlieRen. Arendt kritisiert Rousseaus Auffas-
sung nicht, weil sie >emotional¢, sondern weil sie selbstbezogen und weltver-
loren ist.

Emotionale Phinomene tragen nicht nur zum individuellen Weltverlust
bei (wie das Arendt in ihrer Dissertation thematisiert), sondern auch zur Iso-
lierung der Biirger. Durch Schrecken, Entsetzen und Angst etablierte der to-
talitire Staat eine weltleugnende Abhingigkeit seiner Biirger. Die Emotio-
nen wirkten weltverschlieffend und befestigenden Status quo des Staatster-
rors. Der repetitive Mechanismus des biologischen Lebens wurde in den po-
litischen Bereich tibertragen.

Arendts Frithwerk, die Biografie der Rahel Varnhagen, betont dagegen die
immense innerweltliche Relevanz der Berithrbarkeit. Laut Arendt fand Rahel
Varnhagen ihren Platz in der Welt erst, als sie sich vor der Berithrbarkeit nicht
mehr schiitzen wollte, sondern sich ihr bewusst aussetzte. Ein solches Sich-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

95


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Beriihrbarkeit als conditio humana

Exponieren fithrt dazu, dass die Ereignisse des Lebens erlitten werden. Durch
die hermeneutische Interpretation von Arendts Gedanken zeichnet sich ab,
dass erst eine solche pathische Haltung es ermdglicht, dass der Mensch die
Wirklichkeit erfihrt und sie nicht leugnet. Sie zu erleiden, ist die Vorausset-
zung davon, dass man die Wirklichkeit kennenlernt. Damit datiert Arendt die
Entstehung der politischen Liige lange bevor noch sie zur Propaganda wer-
den konnte. Sie beginnt, sobald man die Fakten des eigenen Standpunktes
im Miteinander nicht wahrnehmen will - weder als brodelnden Zorn gegen
die michtigen Unterdriicker noch als niederschlagende Triibsal in Anbetracht
der Entrechtung. Das Politische kann ohne einen solchen Wirklichkeitsindex
nicht bestehen.

Berithrbarkeit und der Mut des Sich-Aussetzens sind Motive, die fiir
Arendts Konzeption des Miteinanders im politischen Raum zentral sind.
Emotionale Phinomene werden durch die Optik der Berithrbarkeit unter-
sucht und bewertet. Sind sie Ausdruck von bzw. 6ffnen sie den Menschen
fur Betroffenheitserfahrungen, sind sie fiir den politischen Raum von grofRer
Bedeutung.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

»Niemand litt je an einem schlimmeren Fall von Hellasverehrung als
Arendt.«', behauptet Judith Shklar. Ihre kritische Bemerkung kniipft an
den Heldenkult an, der Arendt nachgesagt wird. Sie wiirde nur souverine,
selbstwirksame Minner — die Staaten griinden, Revolutionen initiieren,
sich befreien und regieren — als politische Akteure anerkennen. Diese Kritik
Arendt’scher Subjekte erweist sich jedoch bei einer genaueren Lektiire als
nicht haltbar. Nicht nur sind die Personen, deren Biografien Arendt rekon-
struiert — Rahel Varnhagen, Rosa Luxemburg, Walter Benjamin, Isak Dinesen
(d.i. Karen Blixen) — scheiternde, den Umstinden ausgesetzte Figuren. Auch
sind Arendts (unsystematisch entwickelte) Gedanken iiber das Subjekt, die
Person und Individualisation durch Abhingigkeit und Interdependenz,
durch die Unverfiigbarkeit des Selbst und durch die Angewiesenheit auf ein
konstitutives Aufien gekennzeichnet.

Arendts Gedanken iiber die Bedingtheit des Menschen machen ihr Werk
an subjektivierungstheoretische Uberlegungen anschlussfihig. Diese teilen
iiber alle Unterschiede zwischen poststrukturalistischen, psychoanalytischen
und praxeologischen Subjektivierungstheorien hinweg die Grundannahme,
dass moderne Subjekte von gesellschaftlichen Machtverhiltnissen prinzipiell
und unhintergehbar bestimmt sind. Sie sind in ein Machtgeftige qua Geburt
bzw. mit Eintritt in die soziale Welt eingelassen und werden von dieser ge-
pragt und geformt, werden durch diese iiberhaupt erst zu >Jemandems. Frei-
heit liegt aus subjektivierungstheoretischer Perspektive nicht aufRerhalb der
Gesellschaft, sondern in den Riumen, die durch die gesellschaftlichen Ver-
hiltnisse dafiir bestimmt wurden. So ist grundsitzlich keine Befreiung mog-
lich, insofern diese Bedingtheit das Subjekt tiberhaupt erst hervorbringt. Nur
indem die Gesellschaft verindert wird, kann das Subjekt jemand anderer wer-

den.?

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Beriihrbarkeit als conditio humana

Auch bei Arendt sind Handeln und Revolution in ein individuelles und
kollektives Bedingungsnetz (u.a. historische Lage, tradierte Kultur, sozio-
okonomische Verhiltnisse, »race«, Geschlecht, Religionszugehorigkeit und
sozialer Status) eingeflochten. Solche Bedingtheit reflektiert und beriicksich-
tigt Arendt in ihrem Werk, wie das gegenwirtig feministische,® postkoloniale
oder intersektionale Reflexionen tun. Das Arendt’sche Subjekt ist nicht souve-
rdn, sondern prinzipiell abhingig und bedingt. Dennoch bestehen zwischen
subjektivierungstheoretischen Uberlegungen und zwischen Arendts Denken
Unterschiede. Erstens liegt Arendts Fokus nicht auf der Genealogie und auf
der Funktionsweise solcher Bestimmtheiten, sondern auf einem Glauben
an einen Uberschuss, der es auf eine wundersame Weise erméglicht, solche
weltverschlieRenden Abhingigkeiten und Machtverhiltnisse aufzubrechen.
Arendt denkt das Neue als ein Phinomen, das die Grenzen des Gegebenen
tiberschreitet und aus der Vergangenheit nicht liickenlos abgeleitet werden
kann. Zweitens ist Arendts Theorie aus subjektivierungstheoretischer Per-
spektive betrachtet machtblind. Sie reflektiert nicht, wie soziale Umstinde
politische Handlungsmoglichkeiten verschlieRen bzw. wie das Individuum
von einer (produktiven) Macht durch und durch bestimmt ist.

Jedoch lege ich im Folgenden eine Lesart vor, die beweist, dass Arendt —
bezogen auf das 6ffentliche Erscheinen - eine detailreiche Vorstellung davon
hat, wie politische Subjektivierung stattfindet. Meine Interpretation klirt ei-
nerseits die Bedeutung der Worter Subjekt und Person in Arendts Werk. An-
dererseits argumentiere ich dafiir, dass auch Arendt ein Werden des Men-
schen denkt. Die dynamisierenden, formenden Krifte sind aber nicht die
Machtverhiltnisse im gesellschaftlichen Miteinander, sondern die Liebe zur
Welt und die Bejahung der eigenen Bedingtheit: Vorginge, die zum politi-
schen Handeln befihigen.

3.1 Wer einer ist

Wer einer ist, wie er in der Welt erscheint und aufjene einwirkt ist eine Frage,
die sich durch Arendts ganzes (Euvre zieht.* In ihrem 1958 verdffentlichten
Werk The Human Condition widmet sie sich den Titigkeitsbereichen, in denen
sich der Mensch wihrend seines Lebens engagiert. Sie stellt die Frage, was
diese unterschiedlichen Formen der Beschiftigung iiber die menschliche Ver-
fasstheit aussagen. In diesem Buch entwickelt Arendt den fiir ihr politisches
Denken zentralen Begriff des Handelns als eine Titigkeit, die weder von Not-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

wendigkeiten noch von einer Zweck-Mittel- bzw. Kausalitatslogik bestimmt
ist, sondern die menschliche Freiheit schlechthin ausdriickt.

Aufgrund des dabei entwickelten Freiheitskonzepts erntet Arendts Kon-
zeption des Handelns und des Politischen noch bis heute viel Kritik. Sie blen-
de es aus, wie voraussetzungsreich diese Begriffe seien, wie sehr sie nur von
freien minnlichen Biirgern der Mehrheitsgesellschaft erfiillt und gelebt wer-
den konnten, die keiner Minderheit zugehorig sind. Diesen kritischen An-
merkungen widerspricht jedoch, dass Arendts Handelnde keine souverdnen
und unabhingigen Individuen sind. Genau das Gegenteil trifft zu. Immer
wieder stellt sie heraus, dass Handelnde mit ihrer grundsitzlichen Interde-
pendenz — die Kondition des Miteinanders, die man in Arendts Denken seit
ihrer Dissertation findet — konfrontiert werden.

Fir die Bezeichnung der Handelnden benutzt Arendt in ihrem Buch meh-
rere, einander teils widersprechende Worter: »agent«, »author«, »master,
»doer«, »hero« — aber auch »actor, »sufferer« und »subject«. Alleine die Auf-
listung dieser Ausdriicke zeigt die Paradoxie und die Grundspannung von The
Human Condition. Einerseits ist Handeln eine wundersame Kraft, andererseits
eine zu erleidende Macht. Der Handelnde ist nie ausschlieflich der Held der
Geschichte, sondern auch derjenige, dem die Ereignisse widerfahren.

In The Human Condition katalogisiert Arendt geradezu die vielfiltige Ab-
hingigkeit und Bedingtheit des Handelnden. Er benétigt die Unterstiitzung
seiner Mitmenschen, damit seine beginnende Tat langfristige Wirkung erzielt
und nicht sofort im Augenblick des Beginnens zu Asche wird. Er ist auf den
Geschichtenerzihler angewiesen, damit seine Taten im Nachhinein erzihlt,
festgehalten und innerweltlich werden und nicht aus der kollektiven Erinne-
rung verschwinden. Er benétigt eine Offentlichkeit, die ihn als Handelnden
wahrnimmt, anerkennt und ihm eine Existenz im Miteinander ermdglicht.
Ohne diese externe Validierung kénnte er seine weltformende Freiheit nicht
ausleben. Dariiber hinaus ist er auf die Sprache selbst angewiesen. Ohne sie
konnte sich der Mensch weder artikulieren noch sich Gehor verschaffen.

Durch die Ausarbeitung solcher Unterwerfungs- und Abhingigkeitskon-
stellationen mochte ich zeigen, wie Arendt Interdependenz im Miteinander
konzipiert und wie diese Angewiesenheit aufeinander den Menschen gleich-
zeitig bestimmt und befihigt.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

99


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Beriihrbarkeit als conditio humana

3.1.1 Der Unterworfene

Freiheit definiert Arendt als Freisein von Not bzw. Notwendigkeit. Da der
Mensch in allererster Linie ein biologisches Lebewesen ist, ist er in Form von
Hunger, Erschépfung und anderen korperlichen Bediirfnissen »subject to ne-
cessity«’. Im Augenblick seines éffentlichen Erscheinens ist er hingegen je-
mand, der sich um die Erhaltung seines biologischen Lebens erfolgreich ge-
kiimmert und sich aus dieser existentiellen Not befreit hat. Er ist aber nicht
nur versorgt, sondern auch jemand, der weder Befehle folgen noch selbst ver-
teilen muss. Freiheit bedeutet »neither to rule nor to be ruled«®. Sie ist Un-
abhingigkeit von Konstellationen, in denen Zwang bestimmend ist bzw. von
Verhiltnissen, in denen der Mensch Zwingen unterworfen ist. Selbst Herr-
schende sind nicht frei, weil sie die Aufgabe des Herrschens bestimmt.

»Subjectivity«” verbindet Arendt mit dem Bereich des Unfreien, den sie im
Privaten ansiedelt.® In diesem ist man nicht nur den biologischen Bediirfnis-
sen oder, als Sklave, den Befehlen des Hausherrn unterworfen, sondern auch
der Unsichtbarkeit. D.h. allem, was sich in einem regt bzw. einem zustoR3,
aber fiir andere wegen der Dunkelheit des Privaten® nicht wahrnehmbar ist.
Diese Unsichtbarkeit bewirkt eine Gefangenschaft »in the subjectivity of their
own singular experience«’°. In dieser Hinsicht ist Schmerz die »most radical
subjectivity«". Er schneidet den Erleidenden von der Welt ginzlich ab und
unterwirft ihn seiner kdrperlichen Not, so dass »[..] I am no longer >recog-
nizable« to the outer world of life.«**

Unterwerfung bedeutet daher nicht nur Adressat von Befehlen und No6-
ten zu sein, sondern auch eine essenzielle Unsichtbarkeit fiir die AuRenwelt.
Was nicht sichtbar oder gehort ist, ist kein Teil des Miteinanders und kann
daher auch nicht verindert werden. Subjektivitit bedeutet somit Unterwor-
fenheit unter das Gegebene, die Dominanz des So-ist-Zustands. Im Modus
der Subjektivitit bleibt die Welt dem Menschen verschlossen.

In einer Fuflnote® zitiert Arendt eine Geschichte, die Plutarch in den Par-
allelbiographien tiber Demosthenes erzihlt. Zu Demosthenes kommt ein Mann
und will ihn als seinen Anwalt engagieren, da er von jemandem angegriffen
und geschlagen wurde und durch ihn schwere Gewalt erlitt. Demosthenes
zweifelt die Wahrheit der Geschichte an: » »But certainly,« said Demosthenes,
syou got none of the hurts which you describe.«*, zitiert Arendt Plutarch.
Woraufhin Demosthenes’ Gegeniiber seine Stimme erhebt und verzweifelt
aufschreit: »I, Demosthenes, no hurts? >Now, indeed,« said Demosthenes,
>I hear the voice of one who is wronged and hurt.« — und Plutarch erganzt

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

die Geschichte mit dem abschlieflenden Gedanken: »So important in winning
credence did he consider the tone and action of the speaker.«

Dass Arendt diese Geschichte zitiert, illustriert einerseits die Verbindung,
die sie zwischen Sprechen und Handeln immer wieder herstellt. Sprechen
und Handeln beweisen die Integritit des Menschen, wenn sie sich gegen-
seitig validieren und miteinander im Einklang sind. Was diese Geschichte
aber auch veranschaulicht, ist die Unentbehrlichkeit der Artikulation als Sich-
vernehmbar-Machen. Ohne die personliche Erfahrung iiberzeugend mitteilen
zu kénnen, bleibt diese unsichtbar und ohne Realitit — als hitte sie nie statt-
gefunden. In Plutarchs Erzihlung ereignet sich eine Vernehmbarkeit erst,
als die Betroffenheit, die Erschiitterung und das Leid artikuliert werden. Die
Subjektivitit der Erfahrung kann sich erst durch den Aufschrei Gehor ver-
schaffen.” Indem das Erfahrene und die emotionale Betroffenheit durch die
Artikulation miteinander in Einklang kommen, bricht das Opfer aus der Un-
sichtbarkeit seiner Unterworfenheit, d.h. seiner Subjektivitit aus. Die Ge-
schlossenheit der privaten Erfahrung wird zur innerweltlichen Realitit, zu
einer Wirklichkeit, auf die sich im zitierten Fall nun auch Demosthenes be-
ziehen kann.

In der Unterworfenheit kommt dem Menschen nicht nur die Welt abhan-
den, sondern auch seine eigene Existenz, die es laut Arendt erst dann gibt,
wenn die anderen es bestitigen, wenn man als Ebenbiirtiger wahrgenom-
men wird. Aus der Geschlossenheit im Privaten kann der Mensch nur durch
die Anerkennung durch andere heraustreten. »The presence of others who see
what we see and hear what we hear assures us of the reality of the world and
ourselves.«'® Aus der Unterworfenheit fithrt kein souveriner, selbstbestimm-
ter Weg heraus. Nur die Annahme der Angewiesenheit auf Andere und ein
bejahter Eintritt in die Interdependenz weisen den Weg aus der Subjektivitit
und in die Welt.

3.1.2 »What« versus »Who«

Diese Angewiesenheit auf Andere ist bei Arendt nicht als listige Beschrin-
kung oder als zu itberwindende Hiirde konzipiert, sondern als Existenz- und
Freiheitsermdoglichung. »Who somebody is«"” im Unterschied zu »what he
is«’® kann ausschliellich von einem Auflen, von anderen wahrgenommen
werden.” Das »what« eines Menschen ist in Arendts Vokabular das Offen-
sichtliche und Beschreibbare an ihm. Seine physische Erscheinung, seine
Stimme, seine Fihigkeiten und Makel, die Summe seiner Eigenschaften.*

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Beriihrbarkeit als conditio humana

Dieses »what« ist im Privaten erfassbar, wo der Mensch von denen umgeben
ist, die ihn — und seine Gisten, Reaktionen und Gewohnheiten - kennen.
»What« ist die »sheer passive givenness«** des Individuums. Um aus dieser
Gegebenbheit in die Freiheit herauszutreten, braucht es das 6ffentliche Mit-
einander, denn erst in diesem kann der Mensch von seinem ebenbiirtigen
Gegeniiber als »who« wahrgenommen werden.

Wer jemand ist, ist zwar undefinierbar und erst nach seinem Tod erzihl-
bar, doch ist es durch seine 6ffentlichen Taten und Worten wahrnehmbar.
»This disclosure of >swho« in contradiction of >what« somebody is [..] is im-
plicit in everything somebody says and does.«** Sobald man versucht, das
»who« des anderen darzustellen, fillt man zuriick in die Beschreibung seines
»what«. Obwohl man dariiber sprechen méchte »what kind of >who« he is«*,
entzieht sich diese Ebene der Beschreibung. In Worte kann man nur das Han-
deln fassen, das dieses »who« erhellt, durch das dieses »who« durchstrahlt.

Das »who« ist keine Essenz, kein Kern des Menschen. Einen solchen be-
sitzt er laut Arendt gar nicht. In ihrer Dissertation argumentiert Arendt, dass
diese fehlende Essenz es dem Menschen unmdéglich macht, sich selbst zu ge-
niigen. Weil er sie nicht hat, ist er auf das Auflen angewiesen. Cupidas und
caritas sind Versuche, diesen Mangel durch das Einverleiben des bonum zu
beheben. Das »whox, das Arendt in The Human Condition entwirft, ist daher
also keine Essenz oder der wahre Kern der Personlichkeit, sondern das We-
sentliche, fiir den politischen Bereich Relevante am Menschen. Es meint sei-
ne Gesamtheit, die durch seine Anwesenheit im Miteinander und durch sein
Sprechen und Handeln, fiir alle sichtbar wird. Sprechen und Handeln sind ein
unbeabsichtigtes Entbléfien des »who«, das nur dann stattfinden kann, wenn
andere zuschauen und zuhéren und dadurch die Realitit bzw. die Existenz
des Handelnden bestitigen.

Arendt vergleicht dieses »who« mit dem persénlichen daimon der griechis-
chen Mythologie, »which accompanes each man throughout his life, always
looking over his shoulder from behind and thus visible only to those he en-
counters.«** Das »who« bleibt fiir das Ich verborgen, nur die anderen kénnen
es wahrnehmen. Die Offentlichkeit, in der Menschen weder gegeneinander
noch fiireinander, sondern frei miteinander sind,* ist der Bereich, in dem
sich das »who« herauskristallisiert und erscheint. Offentlich zu erscheinen
bedeutet fiir das Subjekt, von anderen in einer Weise wahrgenommen zu wer-
den, die es selbst nicht kontrollieren oder bestimmen kann. Sein »who« zeigt
sich in seinen Taten und Wortern stets, aber beiliufig.?® Das Handeln in-
tendiert nimlich nicht, das »who« zu offenbaren, sondern tut dies nebenbei,

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

wihrend sein eigentliches Ziel der 6ffnende Neubeginn und das Miteinander
sind. Der Mensch ist auf die Enthilllung seines »who« und den damit ein-
hergehenden Existenz- und Realititsgewinn angewiesen, damit er Freiheit
erlangen und auf die Gestaltung der Welt einwirken kann. Ohne dieses un-
berechenbare Sein im Offentlichen wiirde er sein »whatc, seine biologische
Existenz nur passiv erleiden.”

Offentlicher Auftritt, Handeln und Sprechen in der Anwesenheit von an-
deren werden bei Arendt als prinzipielle Befreiungsakte verstanden - als Frei-
sein von der Notwendigkeit und als Freisein zur Gestaltung dieser Welt.?®
Doch zeigt sich schon am Anfang des Sich-Enthiillens, dass diese Freiheit we-
der souverin noch selbstbestimmt ist. Der Handelnde kontrolliert nicht, wie
er wahrgenommen wird. Er kennt nur sein »what, aber nicht sein »who«.
Wihrend er handelt und sich dadurch auf die gemeinsame Welt bezieht, wird
sein »who« als Nebenprodukt auch vernehmbar.”® Genauso wie er, werden
auch alle anderen im 6ffentlichen Miteinander sichtbar. Aus diesen, wie bei-
liufigen, unbeabsichtigten Enthiillungen bildet sich — &hnlich zur Etablie-
rung der materiellen Welt — »the >web< of human relationships«*°, »das Be-
zugsgewebe menschlicher Angelegenheiten«<®’. Im Netz dieses Bezugsgewe-
bes befindet sich der Handelnde, wenn er einen Anfang setzt.

3.1.3 Der Handelnde als Erleidende

Beginnen bedeutet die dem Menschen intrinsische Natalitit zu aktualisieren,
etwas in die Welt zu setzen, was es frither nicht gab, d.h. das Neue zu mani-
festieren. Arendt fithrt aus, dass es in der altgriechischen und der lateinischen
Sprache zwei Worter fiir das Handeln gab.?* Im Altgriechischen archein (be-
ginnen, fithren, herrschen) und prattein (vollenden, erreichen, beenden) und
im Lateinischen agere (in Bewegung setzen, fithren) und gerere (austragen).*
Von diesem etymologischen Hintergrund leitet Arendt ab, dass Handeln als
aus zwei Momenten bestehend verstanden wurde: erstens als beginnender
Akt des Einzelnen und zweitens als Durchfithrung durch mehrere. In der po-
litischen Begriffsgeschichte etablierte sich laut Arendt eine Aufgabenteilung
und damit einhergehend auch das Auseinanderdriften der urspriinglichen
Bedeutungen. Archein und agere wurden die Signifikate fiir die herrschende,
fithrende Titigkeit, wihrend prattein und gerere nur noch das Machen und Tun
als allgemeines Titigsein bezeichneten.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

103


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Beriihrbarkeit als conditio humana

»Thus the role the beginner and leader [..] changes into that of a ruler; the
original interdependence of action, the dependence of the beginner and
leader upon others for help and the dependence of his followers upon him
for an occasion to act themselves, split into two altogether different func-
tions the function of giving commands, which became the prerogative of the
ruler, and the function of executing them, which became the duty of his sub-
jects.«*

Durch die Bedeutungsverschiebung wurde der Beginnende zum sou-
verinen Herrscher,”® der Befehle gibt, wihrend die gleichberechtigten
Mit-Ausfithrenden zu seinen Untertanen wurden. Sie haben, anstatt die be-
ginnende Tat im Modus der Interdependenz mitzutragen und zu entfalten,
nunmehr nur noch Befehlen zu gehorchen. Die Bedeutungsverinderung
verdeckt die bestehende Angewiesenheit aufeinander bzw. die existenti-
elle Verbindung zwischen dem Beginnendem und dem Mithandelnden.
So werden beide Seiten isoliert. Die gemeinsame Welt, auf die sie sich
im Miteinander beziehen, wird in unterschiedlichen Interessenbereichen
geteilt.

Macht gibt es laut Arendt nur im gemeinsamen Handeln, nicht aber als
individuellen Besitz des Beginnenden. Er ist weder Heros noch mit gottlichen
Fihigkeiten ausgestatteter Kénig. Der Mut*® des Beginnenden zeigt sich dar-
in, dass er das Risiko eingeht,* Initiative zu ergreifen. Die Tat allein durch-
zufithren ist jedoch nicht méglich. Er handelt in ein Bezugsgewebe hinein,
das diverse Krifte und Bewegungen gleichzeitig bestimmen und das deshalb
widerstindig und unberechenbar ist. Derjenige, der beginnt, kann nie vor-
hersagen, was seine Initiative bewirken, wie sie fortgefithrt und welche Aus-
wirkungen sie auf andere haben wird. Er ist »never merely a >doer« but always
and the same time a sufferer. To do and to suffer are like opposite sides of the
same coin and the story that an act starts is composed of its consequent deeds
and sufferings.«*®

Der Handelnde weifs weder wer sein »who« ist noch wie er von anderen
wahrgenommen wird, auf deren Blicke er sogar in zweifacher Hinsicht an-
gewiesen ist. Erstens, damit seine Initiative nicht im Sand verliuft, sondern
durch das kollektive Mittragen innerweltlich wird. Zweitens, weil er ohne die
anderen, die sich auch auf die gemeinsame Wirklichkeit beziehen, nicht han-
deln konnte. Jenseits des 6ffentlichen Miteinanders ist Handeln nicht még-
lich, alleine 16st man keine Revolution aus. Alles, was jemand auflerhalb des

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

Offentlichen tut, bleibt im Privaten verschlossen und bewirkt in der gemein-
samen Welt keine Bewegung.

Solange Freiheit das menschliche Miteinander bestimmt, ist niemand
Herr iiber Folgewirkungen und Konsequenzen. Diese Feststellung soll den
Handelnden nicht von der Verantwortung freisprechen, sondern vor Hy-
bris beschiitzen. »The actor never remains master of his acts.<* Gegen die
Konsequenzen seiner beginnenden Tat ist auch er nicht gefeit.

3.1.4  Autorschaft und Geschichte

Vor dem Handelnden sind nicht nur die Konsequenzen seines beginnenden
Aktes verborgen, sondern auch die Geschichte, die man wber sein Handeln
erzihlen wird. Er ist ins Handeln und in die Interdependenz verwickelt. Ge-
nauso wenig, wie er sein eigenes »who« zu begreifen in der Lage ist, kann er
die Zusammenhinge, die Chronologie, den Kontext und den Fluchtpunkt der
Ereignisse tiberblicken. Er ist als Akteur durch seinen Standpunkt bedingt.

Um das Geschehene festzuhalten und fiir die Zukunft aufzubewahren,
benotigt der Handelnde den Geschichtenerzihler, den Historiker oder den
Poeten, der die Ereignisse im Nachhinein in einer Narration anordnet und
als geschlossene Geschichte erzihlt. Der Handelnde wird nicht zum Autor
seiner Geschichte. Er ist Akteur wihrend der Ereignisse, der Erleidende ihrer
Folgen und der Protagonist der Geschichte.

Die Aufgabe des Geschichtenerzihlers ist es einerseits, die Ereignisse ge-
ordnet nachzuerzihlen. Andererseits ist er derjenige, der das »who« des Han-
delnden nach dessen Tod vollstindig begreifen und in der Erzidhlung darstel-
len kann. »[...] the essence of who somebody is — can come into being only
when life departs, leaving behind nothing but a story.«** Der Geschichtss-
chreiber erzihlt die Gesamtheit eines Lebens in Form der Biografie und en-
thille dadurch das »who«. »Who somebody [...] was we can know only by
knowing the story of which he is himself the hero — his biography, in other
words«*. Erst in der nachtriaglichen Narration wird der Handelnde zum Hel-
den, zur Hauptfigur einer Ereigniskette.

Der Handelnde ist in Arendts Beschreibung bedingt. Nicht einmal seine
eigene Geschichte ist er in der Lage zu erfassen oder ihren Sinn zu verste-
hen. Er bestimmt weder die Abliufe noch kann er die Folgen kontrollieren.
Er weifd nicht, wer er in den Augen der anderen ist. Auch das Spezifische und
Einmalige seiner Existenz entziehen sich seiner Wahrnehmung.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

105


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Beriihrbarkeit als conditio humana

Trotz seiner Bedingtheit und seiner Ambivalenz ist der Handelnde laut
Arendt der politische Akteur schlechthin, weil er Natalitit und Freiheit im
Miteinander aktualisiert. Seine Wirkung kann er ausschliefilich in einer ex-
ternen Bedingtheit, durch die Annahme der Interdependenz und durch die
Aufgabe der Souverinititsidee entfalten.

Subjekt zu sein bedeutet laut Arendt Unterworfenheit unter die unverin-
derliche und repetitive Macht des Gegebenen. Der Unterworfene ist derjeni-
ge, der weder gesehen noch gehort wird. Im Kontrast zu diesem »what« wird
zwar das »who« vernommen, bestimmt aber nicht selbst, auf welcher Weise.
Er ist darauf angewiesen, dass seine Initiative von anderen mitgetragen und
zum gemeinsamen Anliegen wird. Nur in einer anerkannten Interdependenz
kann sich das politische Potenzial der Natalitit entfalten.

Dieses Potenzial ist gefihrlich, weil es destabilisierend, unterbrechend
und 6ffnend wirkt. Da es sich nur im Miteinander verwirklichen kann, ist
es gemeinschaftsstirkend. Der Mensch als Triger dieser Potenz wurde zur
Zielscheibe des NS-Staates. Der faschistische Terror und die unerschiitterli-
che politische Macht konnten erst durch die Zerstérung des Individuums, als
Trager des Neuen, erreicht werden. Gelingt es der Macht, das menschliche
Miteinander so umzustrukturieren, dass das Individuum den unsichtbaren
Bereich des Repetitiven weder physisch noch mental verlassen kann, besteht
fiir die Herrschaft keine destabilisierende Gefahr mehr. Um den Einzelnen in
die ewige Wiederholung zu verbannen, muss aber seine Berithrbarkeit ver-
nichtet werden. Ohne Berithrbarkeit gibt es keinen Ausweg aus der Repetiti-
on.

3.2 Zerstorung

Interdependenz und die Abhingigkeit von einem konstitutiven Auflen sind
die Parameter, die das »who« bestimmen. In The Human Condition wird jedoch
nicht eindeutig benannt, wie der Ubergang aus dem »what«-Status in den
»who«-Status erfolgt und wodurch er motiviert ist. Auch bleibt das »what«
seltsam unscharf. Es gehort in den privaten Bereich, wo es mit den Gegeben-
heiten seiner Existenz konfrontiert ist, die es zu erleiden gezwungen ist —
mehr erfahren wir tiber diese Schicht des Individuums nicht. Daher schla-
ge ich vor, The Human Condition zusammen mit The Origins of Totalitarianism
zu lesen, genauer gesagt mit den Stellen, an denen Arendt die Zerstérung
des Menschen beschreibt. Ich argumentiere dafiir, diese Passagen als eine ex

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

negativo Bestimmung des »what« zu verstehen. Die Individualitit, die mora-
lische Entscheidungsfihigkeit und die staatsbiirgerlichen Rechte - alles Fa-
cetten menschlicher Existenz, die durch den Staatsterror vernichtet wurden
— sind es, aus denen sich das »what« zusammensetzt, bevor es in den poli-
tischen Raum eintritt. Seine Einzigartigkeit ausleben zu kénnen, moralische
Orientierung und rechtlichen Schutz zu haben sind nach dieser Lesart die
Voraussetzungen politischer Handlungsfihigkeit — sind sie nicht erfiillt, kann
der Mensch in den politischen Bereich nicht eintreten. Indem der NS-Staat
das »what« zerstorte, eliminierte er auch die Mindestvoraussetzungen des
Handelns. Hier greifen weder Natalitit noch das wunderihnliche Handeln
mehr. Die Destruktion des Individuums ist mit einer politischen Theorie der
Neuanfinge nicht zu heilen.

Ich mochte nahelegen, dass diese Grenze der Theorie-Reichweite auf die
Zerstorung menschlicher Berithrbarkeit zuriickzufithren ist, derer Trager das
»what« ist und die ohne einen intakten politischen Bereich der politischen
Willkiir ausgesetzt ist. Verliert der Mensch durch systematische Verunmégli-
chung seine Fahigkeit, berithrt zu werden, kann er in keine Interaktion mehr
mit der Welt treten. Sie verschliefit sich vor ihm, wird unverinderbar und der
Repetition preisgegeben. Mit Arendts Analyse der Zerstérung des Individu-
ums ist es somit moglich, eine Politik der als conditio humana verstandenen
Berithrbarkeit zu entwickeln.

In The Human Condition stellt Arendt ihr Konzept des Politischen am detail-
liertesten vor. Das Politische wird nicht nur als héchste Verwirklichungsstufe
der menschlichen Freiheit thematisiert. Die ihm intrinsischen Gefahren, das
Scheitern und seine Aporien werden auch vorgestellt. Arendt schildert ein-
driicklich, wie sich Menschen in dieser Form der Interaktion entfalten kon-
nen, zu einem »who« werden, die Potenziale ihrer naturgegebenen Einmalig-
keit und Einzigartigkeit ausleben konnen.

Wird dieser politische Raum systematisch zerstort, wird auch der Mensch
stufenweise ruiniert. Das Modell dieser Eliminierung liefert fiir Arendt der to-
talitire Staat. Im Vernichtungsprozess des Menschen benennt sie drei Etap-
pen. Erstens die Zerstdrung der juristischen Person, zweitens die Vernichtung
der moralischen Person und drittens die Liquidierung der Individualitit. Die
Zerstorung zielt auf die Eindimmung der fir die totalitire Politik gefahrli-
chen Potenziale des Menschen. Mit jeder Etappe seiner Eliminierung werden
sein Welt- und Mitmenschenbezug immer weiter eingeschrinkt, bis er gar
keine Verbindungsversuche mehr wagt und seine Isolation hinnimmt. Sei-
ne welterdffnenden, Beziehung aufbauenden Fihigkeiten werden vernichtet,

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

107


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Beriihrbarkeit als conditio humana

schliefllich auch seine prinzipielle Berithrbarkeit. Was zuriickbleibt, ist nur
ein »Reaktionsbiindel«*?.

»[...] each and every person can be reduced to a never changing identity of
reactions, so that each of these bundles of reaction can be exchanged at ran-
dom for any other, transforming the human personality into a mere thing,
into something that even animals are not; for Pavlov's dog [..] was a per-
verted animal.«*

In Arendts Beschreibung totalitirer Vernichtung wird wie durch eine Negativ-
folie deutlich, welche Bedingungen der Ubergang vom »what« zum »who« hat.
Mit der Zerstorung des Subjekts wird auch die Moglichkeit zum 6ffentlichen
Erscheinen eliminiert. Dass diese Erscheinung nicht nur auf Mut, sondern
auf komplexen strukturellen Voraussetzungen beruht, legt Arendts Analyse
nah. Um sich am 6ffentlichen Miteinander beteiligen zu kdnnen, muss sich
der Mensch nicht nur um den Erhalt seines biologischen Lebens erfolgreich
gekiimmert haben, sondern auch auf mehreren Ebenen dazu befihigt sein,
erscheinen zu kdnnen. Durch die Zerstorung der Befihigung zeigt Arendt die
Komplexitit dieser Voraussetzungen. Bevor der Mensch 6ffentlich erscheinen
kann, muss er >er sich selbst sein diirfen, ein freundschaftliches Selbstver-
hiltnis pflegen kénnen und schliefdlich durch die staatsbiirgerlichen Rechte
die schiitzende Maske der juristischen Person* tragen. Wenn diese Bedin-
gungen eliminiert werden, wird der berithrbare Mensch in ein Reaktions-
biindel verwandelt, das keine Méglichkeit mehr hat, sich im Offentlichen zu
exponieren und die Welt durch sein Handeln mitzugestalten.

3.2.1 Die Zerstorung der juristischen Person

»[...] killing of the juridical person in [man], is a prerequisite for dominating
him entirely.«* Die juristische Person zu zerstéren, bedeutet, dem Individu-
um staatsbiirgerliche Rechte abzusprechen. Im totalitiren NS-Staat erfolgte
das laut Arendt auf zwei Weisen. Erstens wurde bestimmten Gruppen die
Staatsbiirgerschaft aberkannt. Sie wurden somit zu Menschen, fur die kein
Staat mehr verantwortlich oder zustindig war. Sie erhielten weder staatli-
chen Schutz noch rechtliche Vertretung und befanden sich wortwortlich jen-
seits der Gesetze. Zweitens wurde die Rechtlosigkeit durch die Einrichtung
von Konzentrationslagern erzeugt. Diese funktionierten offiziell als Strafein-
richtungen, die Zahl der tatsichlich kriminellen Hiftlinge war aber unbe-
deutend. Durch die Abschaffung der Rechte bestimmter Gruppen erzeugte

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

der NS-Staat einen Zustand, in dem der Einzelne — unabhingig von seinen
Taten - in Strafeinrichtungen verbannt werden konnte. Diese hatten nicht
die Funktion der rechtmiRigen Bestrafung, denn es gab gar keine Straftat
seitens der Verfolgten. Konzentrationslager demonstrierten die letzte Konse-
quenz der Rechtlosigkeit: Die willkiirliche Verfiigungsmacht des Staates iiber
das Schicksal derjenigen, die sich auf seinem Territorium befanden.

Die Vernichtung der juristischen Person bedeutet die Abschaffung der
Gleichheit unter den Menschen. Laut Arendt ist Gleichheit im Miteinander
nicht naturgegeben, sondern eine politische Errungenschaft. »We are not
born equal; we become equal members of a group on the strength of our
decision to guarentee ourselves mutually equal rights. [..] we can produce
equality through organization.«*® Gleichheit, als Produkt solcher menschli-
chen Organisationen, die das Zusammenleben koordinieren und gestalten,
etabliert sich vor dem Hintergrund der anthropologischen Verschiedenheit
qua Geburt. Naturgegeben ist nach Arendt die Differenz zwischen den Men-
schen, ihr »single, unique, unchangeable«*” Charakter. Der Charakter, diese
unverinderbare Einmaligkeit jedes Menschen, ist fiir die politische Ordnung
bedrohlich. Denn das Unverinderliche ist auch unkontrollierbar und aus der
Perspektive der politischen Herrschaft potenziell destruktiv.*® Gleichheit, als
politische Errungenschaft, bedeutet daher nicht nur gleiche Rechte, sondern
auch die Eindimmung der Unterschiedlichkeiten durch die Erschaffung
von Gemeinsambkeiten. Damit geht die Reduzierung jener Gefahr einher,
die der unauflosbaren anthropologischen Differenz entspringt. Das, was
im Menschen naturgegeben und unverinderbar ist, ist das Fremde fir die
politische Ordnung, das sich in den Staatskérper nicht einschmelzen lasst.
»The »alienc is a frightening symbol of the fact of difference, of individuality
as such«*. Dieses Fremde erzeugt Hass, Misstrauen und Diskriminierung.*®
Darauf ist die politische Antwort die Vergabe von gleichen Rechten, welche
die Ungleichheit reduzieren und allen dieselbe Moglichkeit zur Gestaltung
des gemeinsamen Lebens erteilen sollen.

Was aber in totalitiren Systemen, zunehmend auch schon im moder-
nen Nationalstaat™, geschieht, ist nicht die die Ausweitung der Zugehérig-
keit durch gleiche Rechte, sondern Homogenisierungstendenzen. Es soll eine
Nation auf der Basis einer naturgegebenen Ahnlichkeit und Verwandtschaft
entstehen. So wird die kiinstlich erzeugte juristische Gleichheit iberfliissig
und die Etablierung der totalen Dominanz einfacher. Die Homogenisierung
erfolgt, indem die juristische Person derjenigen zerstort wird, die aufgrund

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Beriihrbarkeit als conditio humana

ihrer natiirlichen Andersheit dem zukinftigen Staat nicht zugehorig sein sol-
len.

Durch die Vernichtung ihrer Rechte bleiben diese Menschen nicht nur oh-
ne Staatsbiirgerschaft zuriick, sondern auch ohne 6ffentlich wahrnehmbare
Erscheinung und ohne signifikante Relevanz fir das politische Miteinander.
Sie konnen auf die Gestaltung des Miteinanders keinen Einfluss nehmen.>
Damit geht aber auch die individuelle Méglichkeit einer entfalteten Existenz
verloren, d.h. die Moglichkeit, zum »who« zu werden. Derjenige, der seine ju-
ristische Person verliert, ist unsichtbar. Er ist nur noch der Gattung Mensch
zugehorig, ebenso wie Tiere oder Pflanzen einer Art angehdoren.

»[...] the loss of human rights [means that] a person becomes a human be-
ingin general [...] and differentin general, representing nothing but his own
absolutely unique individuality which, deprived of expression within and ac-
tion upon a common world, loses all significance.«*

3.2.1.1  Flucht in die Personlichkeit

Die Zerstorung der juristischen Person im Totalitarismus ist die Vollendung
eines Prozesses, den Arendt der modernen Politik insgesamt zuschreibt. In
Arendts Modell der griechischen Polis ist der Bereich des Politischen durch
Freiheit gekennzeichnet. In dieser Hinsicht stehen sich das Politische und
das Private gegeniiber. Im Privaten verhilt sich der Mensch wie seine Artge-
nossen. Er hat dieselben Sorgen, Bediirfnisse und Néte wie auch andere. Im
Politischen dagegen erlebt er Freiheit. Er gestaltet zusammen mit juristisch
Ebenbiirtigen die Welt. Jeder darf sich positionieren, artikulieren und somit
auf das Zusammenleben Einfluss nehmen.

In der Etablierung der modernen Politik — bei Arendt heifdt das im Grun-
de genommen alles, was auf Sokrates’ Hinrichtung folgte — sieht Arendt den
sukzessiven Austausch der Zustindigkeiten vom privaten und vom politi-
schen Bereich. Die Staatspolitik verdringt das Politische und wird zu einem
Bereich, in dem die Biirger, statt Freiheit, in Form von Zwang und Unter-
werfung ihr Ausgeliefertsein erleben. Das Hochstmaf erreicht diese Tendenz
in der Biirokratisierung als Regierung des Niemands™ ohne die Méglichkeit
der Einflussnahme. Der moderne Mensch steht im Offentlichen einer Politik
gegeniiber, die genauso zwingend, repetitiv und unverinderbar funktioniert
wie das biologische Leben. Je weniger Einfluss die juristische Person auf die
offentlichen Angelegenheiten nehmen kann bzw. je mehr sie als Staatsbiirger

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

zum »cog in the power-accumulating machine«*® degradiert wird, desto mehr
verliert sie ihr Interesse am Offentlichen und sucht die Freiheit im Privaten.

Dort kann sie aber die Freiheit laut Arendt unmdglich finden, denn diese
gibt es nur in der Offentlichkeit. Das Private, als Riickzugsort und Sicherheit,
wird aber als Antwort auf die Verdringung der politischen Freiheit immer
weiter aufgewertet. Damit einhergehend werden auch diejenigen Eigenschaf-
ten des Menschen bedeutsamer, die nur im Privaten erscheinen konnen und
nur dort von Bedeutung sind. »Deprived of political rights, the individual, to
whom public and official life manifests itself in the guise of necessity, acquires
a new and increased interest in his private life and his personal fate.«*

Fir dieses gewachsene Interesse am Ich kritisiert Arendt Rousseau schon
in ihrem Buch itber Rahel Varnhagen. Dabei richtet sich ihre Kritik nicht
nur auf die Selbstreferenzialitit der Gefithle und auf ihre repetitive, weltver-
schliefRende Wirkung, sondern auch auf die Gefahr, die dann entsteht, wenn
diese Selbstbezogenheit die politische Offentlichkeit ersetzt. Als Antwort auf
die zunehmende Ungestaltbarkeit und Unfreiheit der Staatspolitik setzte sich
laut Arendt in der Gesellschaft des spiten 18. und des frithen 19. Jahrhunderts
die Salonkultur durch. Die Berliner Salons sind fiir Arendt Beispiele offentli-
cher Riume, in denen nur noch das Personliche besprochen wurde. Die Ex-
travaganz der Personlichkeit wurde zum ausschlieflichen Distinktionsmerk-
mal. »[...] nothing really mattered but the personality and the uniqueness of
character, talent, and expression«*”, genau das, was im Gegensatz zum »who«
eines Menschen das »what« seiner Eigenschaften und Errungenschaften be-
deutet.

Als gesellschaftshistorischen Hintergrund dieser Tendenz benennt Arendt
den aussichtslosen Kampf zwischen Aristokratie und der biirgerlichen, wohl-
habenden Klasse, die sich gesellschaftliche Anerkennung ohne angeborenen
Adelstitel nur schwer erkimpfen konnte. Je mehr nimlich die Adligen den
wachsenden politischen Einfluss der reichen Biirger fiirchteten,*® desto mehr
beharrten sie auf einer hierarchischen Unterscheidung zwischen sich und den
Aufstrebenden. Der soziale Status qua Herkunft (Adelstitel) sollte héher be-
wertet bleiben als der Stand qua Errungenschaften (Geld und Bildung). In
diesem Ringen um gesellschaftliche Anerkennung etablierte sich der Begriff
der »innate Personality«*® als Begriindung von Exzellenz und sozialer Vor-
nehmheit.

Die angeborene Personlichkeit wurde deshalb so wichtig, weil die biir-
gerliche Klasse dadurch beweisen wollte, dass das Noble an ihr ebenso wie
ein Adelstitel angeboren war. Zwar wurde der soziale Stand des neuen Biir-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Beriihrbarkeit als conditio humana

gertums in Wirklichkeit durch herausfordernde (Bildungs-)Arbeit errungen,
doch sollte die Anstrengung verschleiert bleiben. Das Bewundernswerte und
Einzigartige des Charakters sollte ebenso naturgegeben wirken, wie die aris-
tokratische Herkunft.

»All attempts of the bourgeoisie to attain social status failed to convince aris-
tocratic arrogance because they reckoned with individuals and lacked the
most important element of caste conceit, the pride in privilege without in-
dividual effort and merit, simply by virtue of birth. The sinnate personality<
could never deny that its development demanded education and special ef-
fort of the individual.«*°

Obwohl angeborener sozialer Status mit dem Konzept der angeborenen Per-
sonlichkeit weder einzuholen noch zu besiegen war, trug ihre Verbreitung
dazu bei, dass das 6ffentlich wahrnehmbare »who« im Gegensatz zum pri-
sentierten »what« immer mehr an Bedeutung einbuflte. Wihrend sich das
»who« der Kontrolle seines Tragers entzieht, ist das »what« bewusst gestalt-
bar. Das »what« validiert den Schein und macht den Weg durch konstruierte
Personlichkeiten fir Tiuschung frei.

Menschen, die sich mit dem Polieren ihrer (angeblich) angeborenen Per-
sonlichkeit beschiftigen, die die Offentlichkeit fiir die Anerkennung ihrer Per-
sonlichkeit missbrauchen, werden sich mit hoher Wahrscheinlichkeit nicht
wehren, wenn ihr juristischer Status eingeschrankt wird. In Freiheit zu han-
deln und die Welt gemeinsam zu gestalten ist fiir den Personlichkeitskult von
geringer Relevanz. Die Gefahr, welche die Obsession mit der eigenen Person
birgt, ist enorm. Unbemerkt wird der Einzelne zum Subjekt totaler Domi-
nanz.

Der Verlust der juristischen Person fithrt nur im totalitiren Staat bis in
die Konzentrationslager. Jedoch heiflt die sukzessive Abschaffung der juris-
tischen Person immer, dass der Mensch die Gestaltung der Welt, in der er
lebt, immer weniger beeinflussen kann. Durch die Destruktion der juristi-
schen Person werden nimlich die rechtlichen Bedingungen des éffentlichen
Erscheinens und Handelns eingeschrinkt bzw. eliminiert. Rechte zu haben
ist nicht arbitrir. Laut Arendt ist keine politische Wirkung von entrechteten
Menschen méglich.*

Die Zerstorung der juristischen Person bedeutet, dass man nicht mehr
offentlich erscheinen und nicht mehr handeln kann. Die Bedingungen des
Handelns werden eliminiert. Die Entfaltung und 6ffentliche Vernehmbarkeit
des »who« wird abgeldst vom »what« eines Menschen. Dieses kann keinen

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

Einfluss auf die Gestaltung der Welt nehmen, weil es sich nicht um die Er-
haltung der gemeinsamen Welt bemiiht, sondern um den eigenen sozialen
Status. Politisch ist das »what« irrelevant. Je bedeutsamer es aber in der Of-
fentlichkeit wird, was man ist, desto grofRer wird die Gefahr, dass man sich
selbst in die politische Machtlosigkeit begibt und freiwillig auf die eigene ju-
ristische Person verzichtet.

3.2.2 Die Zerstorung der moralischen Person

Auf die vollstindige Vernichtung der juristischen Person folgt im totalitiren
Staat die Zerstérung der moralischen Person. Diese sieht Arendt im Phino-
men versinnbildlicht, dass Opfern des Staatsterrors das erste Mal systema-
tisch verunméglicht wurde, zum Mirtyrer zu werden.® Ein Mirtyrer ist je-
mand, der fiir seine Uberzeugungen auch den Tod in Kauf nimmt. Im Tod des
Martyrers driickt sich daher sein moralischer Standpunkt in der Welt aus, was
er fiir richtig bzw. fur falsch hielt, woran er glaubte, was mit seinem Gewissen
vereinbar war. Ist Mirtyrertum, d.h. die extreme Konsequenz einer Gewis-
sensentscheidung nicht mehr méglich, sind mildere Formen der moralischen
Stellungnahme auch irrelevant. Die moralische Person wird durch Uberfliis-
sigmachung, durch die Unbedeutsamkeit von Gewissensiiberlegungen und
-entscheidungen, vernichtet. Weil es im Totalitarismus keinen 6ffentlichen
Raum mehr gibt, wo die Hinrichtung des Opfers als Martyrertum wahrge-
nommen werden kénnte, bleiben seine Uberzeugungen unsichtbar und insi-
gnifikant.

Als Teil dieses Phinomens betrachtet Arendt erstens, dass der Tod der
Opfer unbemerkt bleibt. Dariiber hinaus wird das Trauern um diesen Tod
bzw. das Sich-Erinnern an den getéteten Menschen im totalitiren System
als Straftat eingestuft und so verhindert. Man weif? nicht, ob der Gefangene
noch lebt oder schon verstarb, man weif$ nicht, wann sein Tod eintraf, man
hat keine Leiche, die man begraben, von der man Abschied nehmen kénnte.
»The concentration camps [...] robbed death of its meaning [...] In a sense they
took away the individual's own death [...] His death merely set a seal on the
fact that he had never really existed.«** Der Tod verliert jegliche Aussagekraft.
Nicht nur, weil man sich seiner gar nicht sicher sein kann, sondern auch, weil
die Ermordung willkiirlich erfolgt. Das Opfer kann sich im Gegensatz zum
Mirtyrer zu seinem eigenen Tod nicht verhalten.

Zweitens bedeutet laut Arendt die Zerstérung der moralischen Person,
dass es fiir den Einzelnen unmdoglich ist, moralisch richtige Entscheidungen

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Beriihrbarkeit als conditio humana

zu treffen. Das Gewissen verliert seine Bedeutung. Wie das im Einzelfall ge-
schah, illustriert Arendt mit drei Begebenheiten.® In der Sowjetunion sah
sich eine Ehefrau gezwungen, sich von ihrem Ehemann scheiden zu lassen,
als dieser vom Staat verhaftet wurde. Sollte er aus der Gefangenschaft wider
Erwarten zuriickkehren, wiirde sie ihn wie einen Fremden behandeln, um die
gemeinsamen Kinder davor zu beschiitzen, dass sie wegen ihres Vaters selbst
zum Opfer werden. Als zweites Beispiel nennt Arendt einen Fall in Griechen-
land wihrend der NS-Besetzung. Hier hatten NS-Soldaten eine Mutter dazu
aufgefordert, selbst zu entscheiden, welches ihrer drei Kinder vor ihren Augen
erschossen werden sollte. Das dritte Exempel ist eine Szene, in der jemand
die Entscheidung treffen musste, ob er seine Freunde verrit und dadurch zu
deren Tod beitragt oder ob er, als Konsequenz seiner Nicht-Kooperation mit
der Macht, seine Frau und Kinder gefihrdet.

Was Arendt mit diesen Beispielen verdeutlicht, ist die Unméglichkeit mo-
ralisch richtiger Entscheidung. »Totalitarian terror achieved its most terrible
triumph when it succeeded in [..] making the decisions of conscience ab-
solutely questionable and equivocal.«** In einem System, in dem es fiir kei-
nen mehr moglich ist, Gewissensentscheidungen zu treffen, werden alle zu
Komplizen. So wird die Trennungslinie zwischen Titer und Opfer verwischt.
»Through the creation of conditions under which conscience ceases to be ad-
equate [...], the consciously organized complicity of all men in the crimes of
totalitarian regimes is extended to the victims and thus made really total.«*

Die analytische Verbindung zwischen der durch den Staatsterror erzwun-
gene Irrelevanz von Gewissensentscheidungen und der Vernichtung der Per-
son, bildet das Fundament fiir Arendts spitere Ausfithrungen tiber kollekti-
ve und private Verantwortung. In den 1960er und 1970er Jahren entstanden
drei Texte, die explizit die Relevanz des Gewissens unter Terrorherrschaft be-
sprechen. In diesen Essays wird deutlich, dass Arendt die Funktionstiichtig-
keit des Gewissens mit der Fahigkeit des Denkens verbindet. Diese Fihigkeit
zu aktualisieren ist laut Arendt in politischen Extremsituationen die einzige
Moglichkeit des Widerstands. Wird das Gewissen vernichtet und aufgrund
seiner Ohnmacht sinnentleert, wird die politische Kapazitit des Menschen
zerstort. Er kann sich zwischen Richtig und Falsch nicht mehr entscheiden
und damit auch nicht mehr entsprechend dieser Entscheidung im Politischen
erscheinen und handeln. Die Frage, die Arendt in den im Folgenden analysier-
ten Essays zu beantworten versucht, ist die: Bedeutet die politisch erzeugte Ir-
relevanz moralischer Stellungnahmen bzw. die erzwungene Komplizenschaft
mit dem Staatsterror auch das endgiiltige Abstumpfen des Gewissens? Soll-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

te das namlich der Fall sein, gibe es keinen Antrieb mehr, den Status quo zu
verdndern.

Wahrend die Zerstérung der juristischen Person die Bedingung des 6f-
fentlichen Auftritts eliminiert, I6scht die Destruktion der moralischen Person
die Motivation zum Handeln aus, weil man nicht einmal mit dem aus Ge-
wissensgriinden gewihlten Tod ein Zeichen setzen kann. Ohne Handeln ist
der 6ffentliche Raum zur Repetition des immer Gleichen verurteilt. Unter-
brechende, revolutionire und 6ffnende Impulse entstehen nicht, wenn das
Gegebene nicht sinnvoll beurteilt und verindert werden kann.

Die Entscheidung zwischen Richtig und Falsch leitet Arendt aus einem
Selbstverhiltnis ab. Dieses ist nicht in sich geschlossen (wie die Rousse-
awschen Gefiihle), sondern auf die Welt bezogen. Das Gewissen verbindet
Arendt mit dem Denken, das sie als einen die Welt reflektierenden und die
Pluralitit abbildenden inneren Dialog versteht.

3.2.2.1 Moral und Welthezug
Im Jahr 1968 verfassten Essay Collective Responsibility fragt Arendt, unter wel-
chen Umstinden private Gewissensentscheidungen politisch relevant wer-
den. Sie beginnt mit einer etymologischen Bedeutungsverschiebung des Wor-
tes Moral. Im antiken Kontext, »from the Nicomachean Ethics to Cicero«<*, so
Arendt, bezogen sich ethisch-moralische Uberlegungen auf das angemesse-
ne Verhalten des Biirgers. Ethik und Moral waren Teil des Politischen und
keine private Angelegenheit. »The question is never whether an individual is
good but whether his conduct is good for the world he lives in. In the cen-
ter of interest is the world and not the self.«<*® Im heutigen Verstindnis —
welches von der judisch-christlichen Tradition gepragt ist und sich um das
moralische Wohlergehen der Seele (religioser Ausdruck) bzw. des Ichs (siku-
lare Variation)® sorgt - ist die Frage aber nicht mehr, wie die Welt durch das
eigene Verhalten ein gerechterer und fir das menschliche Zusammenleben
angemessener Ort sein kénnte, sondern inwiefern ethisch-moralische Uber-
legungen in das Konzept des privaten Gliicks integriert werden konnen und
sollen. Durch die Bedeutungsverschiebung stellt Arendt einen prinzipiellen
Interessenunterschied fest. »In the center of moral considerations of human
conduct stands the self; in the center of political considerations of conduct
stands the world.«™

Jedoch benennt sie eine Stelle in den klassischen Texten, wo sich die Inter-
essen der Welt und des Ichs treffen. Arendt zitiert Sokrates’ berithmten Satz:

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Beriihrbarkeit als conditio humana

»It is better to suffer wrong than to do wrong.«” Das moralische Selbstinter-
esse griindet sich auf die Annahme, dass der Mensch nicht nur mit anderen,
sondern auch mit sich selbst zusammenleben muss. Das Falsche zu tun be-
deutet nicht nur moralische Verfehlung, die im besten Fall unbemerkt bleibt.
Es impliziert auch die bedriickende Konsequenz, dass man das falsche Ver-
halten selbst sah und mit der Person, die es begangen hat, nimlich mit dem
Ich, weiterhin und unausweichlich zusammenleben muss.

Das Weltinteresse dieses Satzes ist nicht sofort offensichtlich. Laut Arendt
ist die klassische politische Antwort auf Sokrates’ Aussage, dass die Person
des Leidenden (ob das Ich oder ob die anderen) politisch irrelevant sei. Das
Leiden an sich, dieses zu beheben bzw. zu verhindern, sind fiir ethisch-mo-
ralische Uberlegungen im Politischen ausschlaggebend. »What is important
in the world is that there be no wrong; suffering wrong and doing wrong are
equally bad.< Never mind who suffers it, your duty is to prevent it.«’* Es gi-
be aber Schwellensituationen, argumentiert Arendt, in denen das Selbst- und
das Weltinteresse — d.h. nicht mit einem schadhaften Ich zusammenleben zu
miissen und das Leiden in der Welt zu verringern — ein Gemenge bildeten. In
diesen Fillen kann zwar der Einzelne das Leiden anderer nicht verhindern,
aber er kann sich dagegen wehren, anderen selbst Schmerz zu verursachen.
In dieser spezifischen Schwellensituation wird das Nicht-Partizipieren zum
Handeln. Dadurch gewinnt man doppelt. Erstens wird man nicht zum Titer
und zweitens erscheint im 6ffentlichen Bereich eine Widerstandsform. Diese
begriindet sich in der Erkenntnis, es sei fiir das Ich besser, Ungerechtigkeit
zu erleiden, als sie anderen gegeniiber auszuiiben. Mit diesem Ansatz richtet
sich der Einzelne auf das Wohlergehen der Welt und der anderen, er wird
durch seine Passivitit politisch.

Der totalitire Staat erzeugt den Zwang zur allgemeinen Partizipation.
Nichts und niemand darf auerhalb der totalitiren Ideologie existieren. In-
dem man sich fiir die Nicht-Teilnahme und fiir den Riickzug entscheidet, han-
delt man eminent politisch. In diesem Entzug driickt sich einerseits die mo-
ralische Einsicht aus, dass man als Partizipierende zum Komplizen wiirde.
Andererseits manifestiert sich darin auch die Erkenntnis der eigenen poli-
tischen Machtlosigkeit. Wurde man in politische Ohnmacht gedringt, kann
man fir die Welt nicht mehr aktiv Sorge tragen. Es ist fiir das Individuum
nicht mehr méglich, den Verlauf der Angelegenheiten zu beeinflussen und
das Gegebene herauszufordern, zu 6ffnen und zu verindern. »The marginal
situation in which moral propositions become absolutely valid in the realm of
politics is impotence. Powerlessness [..] is a valid excuse for doing nothing.«”

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

Sich nicht zu beteiligen, ist durch das Selbstinteresse motiviert, nicht zum
Tater werden zu wollen. Im totalen Terror wird aber dieses aus Eigeninter-
esse beschlossene Nicht-Partizipieren zum politischen Akt, d.h. zum Welt-
interesse. Riickzug wird zur Widerstandsform, in der sich die Uberzeugung
ausdriickt, dass menschenwiirdiges Miteinander einen gemeinsamen, freien,
offentlichen Raum benétigt.

Im Kontext des Vietnamkrieges und der Kriegsdienstverweigerung (als
Nicht-Partizipation) schreibt Arendt: »What is in the center of consideration
is not the self — I don't go because I don’t want to dirty my hands [...] — but the
fate of the nation and its conduct toward other nations in the world.«™ So-
lange man noch die Teilnahme verweigern kann, besteht die Méglichkeit zum
Widerstand, der die moralische Integritit des Selbst wahrt und gleichzeitig
grundsitzlich politisch ist.

Der Weg zu sikularen moralischen Entscheidungen fithrt laut Arendt
durch das Denken, durch »the silent dialogue between me and myself«”.
Wie die Ergebnisse des im Alleinsein stattfindenden Denkens politisiert und
in den Bereich der Pluralitit iibertragen werden konnen, erliutert Arendt im
Jahr 1964 veréffentlichten Aufsatz Personal Responsibility under Dictatorship.

3.2.2.2  Urteilen und Gewissen
Personal Responsibility under Dictatorship widmet sich zwei Fragen. Erstens: Wo-
durch unterscheiden sich diejenigen, die sich am NS-System beteiligt haben
von denjenigen, die sowohl Kollaboration als auch Partizipation aktiv zuriick-
gewiesen haben? Zweitens: Wieso haben sich die Partizipierenden fiir die Teil-
nahme entschieden und wie konnten sie ihre Partizipation vor sich selbst mo-
ralisch rechtfertigen?”®

Als Erklirung fur das Verhalten beider Gruppen nennt Arendt zwei aus-
schlaggebende Griinde. Der erste betrifft die Differenz zwischen Gehorsam
(»obedience«) und Unterstiitzung (»support«). Adolf Eichmanns zentrale Le-
gitimation seiner Taten war, dass er sich, indem er die ihm aufgetragenen
Aufgaben prizise und effektiv ausfiihrte, als gehorsamer Staatsbiirger ver-
hielt. Arendt greift diese Logik mit dem Verweis an: »An adult consents where
a child obeys; if an adult is said to obey, he actually supports the organization
or the authority or the law that claims >obedience«.«’” In der Argumentations-
struktur der Partizipierenden existierte der Unterschied zwischen Gehorsam
und Unterstiitzung nicht, wihrend die Nicht-Partizipierenden diese Diffe-
renz und die damit einhergehende Entscheidungsméglichkeit erkannten.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Beriihrbarkeit als conditio humana

Der zweite Grund, den Arendt fiir das unterschiedliche Verhalten be-
nennt, ist das persénliche Verhiltnis zu ethisch-moralischen Uberzeugungen
im Allgemeinen. In den Partizipierenden identifiziert Arendt Menschen, die
bereit waren, ihr Wertesystem ttber Nacht auszutauschen, als die politischen
Machthaber dies verlangten. »They simply exchanged one system of values
against another.«’”® Diese Biirger hielten sich einzig und allein am staatlich
vorgegebenen Wertesystem fest.”” Unabhingig von dessen Inhalt und ohne
es zu hinterfragen, zu tberpriifen oder sogar zuriickzuweisen, akzeptierten
sie es.

In denjenigen, die die Partizipation verweigerten, erkennt Arendt keine
Menschen, die intellektuell gefeilter, gebildeter, kliiger oder moralisch tiber-
legener gewesen wiren.*® Laut Arendt weigerte sich diese Gruppe, weil ihr
Gewissen funktionierte und sie so den verinderten staatlichen Wertekodex
beurteilen konnte. »[..] the nonparticipants were those whose consciences
did not function in this, as it were, automatic way«®. Sie iiberpriiften die
Lage und trafen selbst ihr Urteil.

»[..] they asked themselves to what extent they would still be able to live
in peace with themselves after having committed certain deeds; and they
decided that it would be better to do nothing, not because the world would
then be changed for the better, but simply because only on this condition
could they go on living with themselves. [..] they refused to murder [...] be-
cause they were unwilling to live together with a murderer — themselves.«&

Nicht-Partizipation kann laut Arendt auch in diesem Fall aus dem Sokrati-
schen Prinzip abgeleitet werden. Unabhingig von der aktuellen politischen
Macht und ihrem Wertekanon ist es besser zu leiden, als selbst Leid zu verur-
sachen. Denn Letzteres verurteilt das Ich dazu, mit einem Titer zusammen-
leben zu miissen. »[Wlhatever happens, as long as we live we shall have to
live together with ourselves«**. Dieses Zusammenleben mit sich selbst impli-
ziert, dhnlich wie das Zusammenleben mit einem anderen Menschen, einen
permanenten Austausch und Umgang mit sich selbst. Sich selbst zu befragen,
die Ereignisse zu beurteilen und so einen eigenen Standpunkt zu beziehen,
findet als »silent dialogue between me and myself«® statt. Dieses Selbstge-
sprich wird seit Sokrates und Platon als Denken bezeichnet.?

Diejenigen, deren Gewissen den automatischen Wechsel des Wertesys-
tems zuriickwies und die sich aufgrund ihres eigenen Urteils fiir Nicht-
Partizipation entschieden, waren die Denkenden. D.h. diejenige, die mit sich
selbst im Gesprich standen und sich der Herausforderung dieses Gesprichs

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

auch in der verzweifelten Situation stellten. Die moralische Entscheidung,
sich nicht am Falschen zu beteiligen, entsprang diesem denkenden Selbst-
verhiltnis. Das innere, im Alleinsein stattfindende Gesprich fiihrte zu dem,
unter diesen Bedingungen einzig moéglichen, politischen Handeln als Nicht-
Teilnahme und zu der einzig aufschlussreichen politischen Einsicht, dass
man ohnmichtig sei.

»[...] it seems to require a certain moral quality even to recognize powerless-
ness, the good will and good faith to face realities and not live in illusion.
Moreover, it is precisely in this admission of one’s own impotence that a last
remnant of strength and even power can still be preserved even under des-
perate conditions.«®

Wie versteht Arendt das Denken, das so eng mit der moralischen Person ver-
bunden ist und sie bedingt? Darauf antwortet ihr ausfiihrlichster Essay in
diesem Kontext, Thinking and Moral Considerations aus dem Jahr 1971.

3.2.2.3 Denken und Moral

Um Denken als performativen Akt und als Erfahrung - unterschieden von
Wissen als Faktum - in ihre Argumentation einzufithren, verweist Arendt
nicht auf entsprechende theoretische Konzepte, sondern auf den Philosophen
Sokrates als Modell. »Socrates, this lover of perplexities«*” soll durch seine 6f-
fentliche Prisenz gezeigt haben, was es heif3t, zu denken bzw. wie das Denken
den éffentlichen Auftritt prage.5®

Die Metaphern, die Sokrates — laut Platon — als Selbstbeschreibung ver-
wendete, waren Bremse (»gadfly«) und Hebamme (»midwife«). Als Fremdzu-
schreibung wurde er auferdem Zitterrochen (»electric ray«) genannt. Arendt
entfaltet und erklirt diese Vergleiche wie folgt:*

Erstens driickt die Metapher der Bremse das Provokative bzw. Aufriitteln-
de des Denkens aus. Wie die Bremse das trige Pferd durch Irritation aufsta-
chelt, soll das Denken den Menschen aus der automatischen Annahme des
Vorgegebenen und damit zum Leben erwecken. »To thinking, to examining
matters, an activity without which life, according to Socrates, was not only
not worth much but was not fully alive.«*°

Der zweite Vergleich der Hebamme® hat drei Bedeutungsschichten. Ers-
tens bringt nicht die Hebamme selbst das Kind zur Welt - dhnlich etablierte
Sokrates keine philosophische Schule oder Theorie. Zweitens half er anderen
ihre Meinungen, Annahmen und Gedanken 6ffentlich zu artikulieren, auf die
Welt zu bringen — genauso wie die Hebamme die Geburt unterstiitzt. Drit-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

19


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Beriihrbarkeit als conditio humana

tens beurteilten im antiken Griechenland die Geburtshelferinnen, ob das Kind
lebenstauglich war oder nicht - dhnlich tat Sokrates es mit den ihm prisen-
tierten Meinungen. Er tiberpriifte diese und entschied, ob sie valide Man-
ifestationen des Denkens oder nur blofle Trugbilder®* waren, »unexamined
prejudgments which prevent thinking by suggesting that we know where we
not only don't know but cannot know«*.

Die dritte Analogie des Zitterrochens scheint auf dem ersten Blick der
der Bremse zu widersprechen. Der Zitterrochen paralysiert sein Opfer durch
einen Stromschlag, wihrend die Bremse es aufriittelt. Die lihmende Verun-
sicherung, die das Denken ausldst, betraf Sokrates ebenso wie jenen Gegen-
iiber, den er zum Denken aufstachelte. Die Lihmung und der paralysierende
Schock, die durch den Verfall eingeiibter Antworten und gewohnter Ansich-
ten eintreten, werden gleichzeitig als Erregung erlebt, als »the highest state
of being alive«®*. Denken, abgeleitet vom Sokratischen Modell, ist eine ereig-
nishafte Erfahrung, die aufriittelt und gleichzeitig verwirrt, insofern es die
selbstverstindlichen Annahmen als triigerische Vorstellungen entlarvt.

Sokrates’ nicht gerade schmeichelhafte (Selbst-)Beschreibung gleicht
Arendt mit zwei, von ihr wertgeschitzten, Sokrates’schen Spriichen aus.
Erstens: »lt is better to be wronged than to do wrong«*® und zweitens: »It
would be better for me that my lyre or a chorus I directed should be out of
tune and loud with discord, and that multitudes of men should disagree with
me rather than that I, being one, should be out of harmony with myself and
contradict me.<’® Diese handlungsleitenden Einsichten sind keine ethisch-
moralischen Richtlinien, sondern »insights of experience [which] arise out
of the thinking experience as such.«”’

Ein Denken, das provoziert, schockiert und aufriittelt, hat Widerfahrnis-
charakter. Der Bearbeitung dieser Ereignishaftigkeit dient der innere Dialog.
Er impliziert zur gleichen Zeit, dass der Mensch innerlich gespalten, ein Ich
und sein Gesprichspartner ist. Wihrend er im Auflen als eine Entitit, als
»one«’® erscheint, ist er im Inneren mehrstimmig. So wie Harmonie durch
die Beteiligung von mindestens zwei nichtidentischen Ténen entsteht, liegt
der nach aufien sichtbaren Einheit bzw. dem Einklang des Menschen eine in-
nere Mehrstimmigkeit zugrunde. »A difference is inserted in my Oneness.«*,
kommentiert Arendt die Sokrates’sche Aussage. Die Wahrnehmung dieser in-
neren Pluralitit ist das Bewusstsein.

»[...] solong as | am together with others, barely conscious of myself, | am as
| appear to others. We call consciousness (literally, »to know with myself«) the

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

curious fact that in a sense | also am for myself, though | hardly appear to
me [...]  am not only for others but for myself, and in this [...] case, | clearly
am not just one.«*°

Die fir Arendts politisches Denken so zentrale Pluralitit ist nicht nur der
Modus des freien Miteinanders in der Welt, sondern auch das Prinzip im
Inneren. Der Satz »I am I«'* bildet dieses Verhiltnis zu dem inneren Anderen
ab. Solange man bei Bewusstsein ist, weifd man, dass man mit sich selbst nicht
identisch, sondern Triger einer internen Differenz ist. »I am inevitably two-in-
one«’??, fasst Arendt zusammen und figt kritisch hinzu: Die modische Suche
nach der eigenen Identitit ist nur um den Preis des Bewusstseinsverlustes
zu beenden. Solange man am Bewusstsein ist, ist es aufgrund der inneren
Geteiltheit nicht méglich, eine selbstidentische Einheit zu sein.'® Identitit
als Einheit hat man nur nach auflen. In der inneren Wahrnehmung kénnte
sie es nur dann geben, wenn es kein Bewusstsein als Selbstverhaltnis gibe.

Das »two-in-one« ist zentral fiir das Denken und fiir die Moral.

Die interne Pluralitit gilt seit Platon als die Voraussetzung fiirs Denken,
fir »the silent dialogue between me and myself«'**. Denken ist ein Selbstge-
sprach. Ohne die Pluralitit im Ich gibe es keine Gesprachspartner. Wihrend
das Bewusstsein das Verhiltnis in der inneren, fiir andere unsichtbaren Plu-
ralitit ist, aktualisiert das Denken die angelegte Differenz, indem es sie in
ein Gesprich verwandelt. »Consciousness is not the same as thinking; but wi-
thout it, thinking would be impossible. What thinking actualizes in its process
is the difference given in consciousness.«**

Das Selbstgesprich setzt aber die Gesprachsbereitschaft der Partner vor-
aus. Die ist nur dann gegeben, wenn man sich selbst nicht verachtet und wenn
die inneren Parteien miteinander ein freundschaftliches Verhiltnis pflegen.
»[...] who would want to be friends and have to live together with a mur-
derer?«™

Das Gewissen ist in das Denken indirekt eingebunden. So ist ein ethisch-
moralisch richtiges Verhalten, als Erméglichungsgrund des freundschaft-
lichen Selbstgesprichs, die unentbehrliche Voraussetzung des Denkens.
Arendt illustriert das durch Shakespeares Richard III., der in einem seiner
Monologe das unertrigliche Zusammensein mit sich selbst, dem Morder,
schildert. Er verbringt die Nichte in der Gesellschaft von Feiernden, um das
quilende Alleinsein mit dem »two-in-one«, die Konfrontation mit seinen
Taten zu vermeiden.'”’

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

21


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Beriihrbarkeit als conditio humana

Das Gewissen ist zwar nicht das Endprodukt des Denkens — dieses rich-
tet sich auf Phinomene, Verstehen, Urteilen u.v.m. — aber es ist einer sei-
ner Nebeneffekte.'*® Denken als Aufriittelung, Verbliiffung, Hinterfragen und
Urteilen stellt das eigene Verhalten und die eigenen Uberzeugungen ins Fa-
denkreuz. Dabei kann die Falschheit von Taten, Worten und Uberzeugungen
erkannt werden, die dadurch auch zu Gewissensfragen werden. Dass das Ich
untersucht und von Trugbildern bereinigt wird, hat politische Implikationen
als »by-product«’®. Als Ergebnis des Selbstgesprichs kann sich das éffentli-
che Handeln verindern und das Miteinander anders beeinflusst werden. »The
purging element in thinking, Socrates’ midwifery, that brings out the implica-
tions of unexamined opinions and thereby destroys them - values, doctrines,
theories, and even convictions - is political by implication.«™

Denken ist die unsichtbare innere Auseinandersetzung mit der Welt und
mit sich selbst. Indem es Selbstverstindlichkeiten auf den Priifstand stellt
und dekonstruiert, beurteilt es einerseits das Ich vor dem eigenen Gewis-
sen. Andererseits er6ffnet das Denken durch die kritische Untersuchung ei-
nen Raum, in dem man sich eine Meinung bilden kann, statt das Vorgegebene
anzunehmen. Urteile sind innerweltliche Manifestationen des Denkens, die
sichtbaren und vernehmbaren Ergebnisse des Selbstgesprichs. »The mani-
festation of the wind of thought [..] is the ability to tell right from wrong,
beautiful from ugly. And this indeed may prevent catastrophes [..] in the rare

moments when the chips are down.«*

3.2.2.4 Die Gefahren des (Nicht-)Denkens

Beschiftigung ist das Gegenteil von Denken. »Doing and living in the most
general sense [...] positively prevent thinking.«"* Denken selbst ist Unterbre-
chung und hilt zum Selbstgesprich an.

In der Unterbrechung wird man zum Dialog mit sich selbst angeregt.
Sokrates kann dabei als Arendts Modell angesehen werden, weil er im Ge-
spriach mit seinen Partnern 6ffentlich demonstrierte, wie der interne Dialog
verliuft. In der Auseinandersetzung mit dem Gegebenen brechen bis dahin
verwendete und als angemessen erscheinende Kategorien auf. Das Denken,
das zum Uberpriifen anstachelt, zerstdrt Vorurteile und Annahmen, taut
gefrorene Definitionen auf. »It is the nature of thinking to undo, unfreeze as
it were, what language, the medium of thinking, has frozen into thought [...]
thinking inevitably has a destructive, undermining effect on all established
criteria.«*

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

Dieses Denken, das als Unterbrechung der Beschiftigung beginnt und
zum Untersuchen und Analysieren aufriittelt, verursacht Verwirrung. Es
verhindert, dass man seine Titigkeit im bisherigen Modus fortsetzt. Es
paralysiert, ohne neue Handlungsanweisungen zu geben.

»Hence, the paralysis of thought is twofold: it is inherent in the stop and
think, the interruption of all other activities, and it may have a paralyzing
effect when you come out of it, no longer sure of what had seemed to you
beyond doubt while you were unthinkingly engaged in whatever you were
doing.«*

Arendt vergleicht deshalb das Denken mit Penelopes Weben:"* Es kommt nie
zu einem Ende, da in der Nacht zerstort wird, was am Tag gewebt wurde.
Niemals entsteht das finale Tuch, Destruktion und Umdenken nehmen kein
Ende. Denken hinterfragt und verwirft gesellschaftlich akzeptierte Kategori-
en und hort mit diesem destruktiven Verfahren an keinem Punkt auf. »There
are no dangerous thoughts; thinking itself is dangerous«®, zieht Arendt die
Konsequenz. Fiir die gegebene Welt ist diese Zerlegung indirekt gefihrlich.
Sie wird nicht mehr akzeptiert, moglicherweise als falsch erkannt und zu-
riickgewiesen.

Zwar erschiittert das Denken, aber es fiihrt zu keinen positiven Ergeb-
nissen. Aus dieser Perspektive ist es ein ergebnisloses Unternehmen. »How
can anything relevant for the world we live in arise out of so resultless an

enterprise?«"’

, stellt Arendt die berechtigte Frage. Die Antwort erfolgt ex ne-
gativo. Zwar ist das Denken selbst eine ergebnislose Titigkeit, ihr Ausbleiben
jedoch eine enorme Gefahr fiir das politische Miteinander. Menschen, die das
Gesprich mit sich selbst bewusst meiden,™® die nicht mit den verbliiffenden
und lihmenden Einsichten konfrontiert werden mochten, nehmen Ansichten
und Uberzeugungen an, die leicht und reibungslos austauschbar sind. »What
people get used to is [...] the possession of rules under which to subsume par-
ticulars. In other words, they get used to never making up their minds.«"
Die Moglichkeit zu Denken hingt nicht davon ab, ob ein Mensch gut oder
schlecht, intelligent oder dumm ist, sondern von seiner Bereitschaft zum
Selbstgesprich. »The actualization of the difference given in consciousness
is not a prerogative of the few but an ever-present faculty of everybody.«'*°
Wer sich fir das Nicht-Denken entscheidet, entkommt den Konsequenzen

2! und ist vollkommen frei zu tun, wie es ihm im Au-

des Selbstgesprichs
genblick gefillt, ohne die Tat vor sich selbst spiter verantworten zu miissen.

Derjenige, der nicht denken will, ist frei zu ligen, frei zu betriigen, frei zu

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

123


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Beriihrbarkeit als conditio humana

morden. Solange das ihn umgebende System diese Verhaltensweisen akzep-
tiert oder sogar legitimiert, wird er keine Rechenschaft ablegen miissen. Die
Banalitit des Bosen, die Arendt im Anschluss an Adolf Eichmanns Reden vor
dem Jerusalemer Gericht formulierte, driickt genau dies aus: »an extraordi-
nary shallowness«'??, die fehlende Bereitschaft zu denken, die eifrige Bereit-
willigkeit, sich dem Vorgegebenen zu fiigen.

Derjenige, der das Gesprich mit sich selbst fithrt, hat seine Worte und
Taten mindestens vor sich selbst zu verantworten. Er wird die politischen
und moralischen Angebote und Aufforderungen der Welt als partikulare Fil-
le untersuchen. Er wird ein eigenes Urteil dariiber treffen, ob er diese fiir
richtig oder falsch, fiir schén oder hisslich hilt. Denken verpflichtet also den
Menschen insofern zum ethisch-moralisch vertretbaren Verhalten, als dass es
das Gewissen mitproduziert und den Menschen dazu bewegt, vor diesem Ge-
wissen Rechenschaft abzulegen. Arendts Frage lautet daher nicht, welche Er-
gebnisse das Denken aufzeigen konnte, sondern welche politischen Gefahren
durch das Denken verhindert werden kénnen. »[...] could the activity of think-
ing as such, the habit of examining and reflecting upon whatever happens to
come to pass [..] could this activity be of such a nature that it >conditions«
men against evildoing?«'*?

Sieht man sich den Extremfall, d.h. den totalitiren Staat an, wird deut-
lich, welche Verwiistung und welche Gewalt die Vernichtung der Selbstge-
sprichsfihigkeit freisetzte. Die Abschaffung der moralischen Person ist des-
halb so verheerend, weil damit einhergehend auch die Méglichkeit des Den-
kens verhindert wird. Denken ist nur fiir diejenigen méglich, die bereit sind,
sich vor sich selbst zu erkennen und sich dem inneren Gesprich auszusetzen,
weil sie vor sich selbst nichts zu verbergen haben. Wie kénnte aber jemand so
ein Gesprich mit sich selbst fithren, nachdem er in moralisch unlésbare Si-
tuationen gedriangt wurde, in denen er zum Komplizen, sogar zum Titer wur-
de? Wie wire es moglich, sich fir den Tod als Strafe fiir Nicht-Partizipation
zu entscheiden, wenn man damit gleichzeitig das Leben der eigenen Familie
aufs Spiel setzt? Die Perversion, die hinter der Vernichtung der moralischen
Person steht, fabriziert Menschen, die mit sich selbst nicht mehr zusammen-
leben konnen, aber im Terrorstaat am Leben sind. Konsequenterweise ver-
schliefit sich ihre Wahrnehmung sowohl nach auflen wie auch nach innen.
Kritik, die durch das Denken angestofien werden kénnte, wird unertriglich.
Der Bezug zum Aufien, aber auch zum eigenen Inneren, geht wegen der Un-
ertraglichkeit der im Selbstgesprich ausformulierten Einsichten verloren.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

In einer Welt, in der es nicht moglich ist, seine moralische Person zu be-
wahren, sind weder Denken noch Urteilen méglich. Wenn es dem Menschen
nicht mehr moglich ist, seine innere Pluralitit als freundschaftliche Bezie-
hung zu pflegen, wird er auch nicht mehr in der Lage sein, sich zur dufle-
ren Pluralitit zu verhalten. In letzter Konsequenz fithrt dies zur Verunmogli-
chung des Politischen als spezifischer Bezugsform zu Mitmenschen und zur
Welt. Ohne Verbindung zu einem Aufien ist keine Berithrbarkeit moglich. Die
Welt verschlief3t sich vor dem Einzelnen, der ohnmaichtig ist, zufilligerweise
tiberlebt hat oder willkiirlich ermordet wurde. Sein Tod ist irrelevant. So ver-
fallt die Welt in der Apathie der Indifferenz, die zur Repetition des Gegebenen
fithrt, keine Unterbrechungsmdéglichkeiten mehr bietet und den totalitiren
Staat konserviert.

Durch das Zusammenlesen dieser spiteren Essays von Arendt mit ihren
urspriinglich eher knappgehaltenen Ausfithrungen tiber die Zerstérung der
moralischen Person in The Origins of Totalitarianism zeichnet sich ein zirku-
lares Verhiltnis zwischen moralischer Urteilsfihigkeit und dem Denken ab.
Denken ist ein Selbstgesprich, das nur dann méglich ist, wenn das Selbst-
verhiltnis ein freundschaftliches ist. Dieses Mit-sich-sein-Konnen setzt ein
Gewissen voraus, das keine Last unvertretbarer Handlungen tragen muss.
Wird der Mensch durch Terror zu Entscheidungen gezwungen, die er vor sich
selbst nicht vertreten kann, wird sein Selbstverhiltnis gebrochen. Der staat-
liche Terror verunméglicht ihm, mit sich selbst zusammen zu leben. Das ge-
storte Selbstverhiltnis verhindert jenes Denken, das gleichzeitig dafiir sorgt,
dass der Mensch sein unbedachtes Titigsein unterbricht, hinterfragt und wo-
moglich nachjustiert — damit er weiterhin mit sich selbst wie mit einem guten
Freund zusammenleben kann.

Dass Arendt auf die Bedeutsambkeit dieses Selbstverhaltnisses wiederholt
zu sprechen kommt, betont nicht nur die Verbindung zwischen moralischer
Entscheidungsfindung, dem Denken und der politischen Urteilsfihigkeit. Ich
mochte vorschlagen, Arendts Hervorhebung der Zerstérung der moralischen
Person als Einsicht darin zu interpretieren, dass kein menschenwiirdiges
Leben moglich ist, wenn Integritit strukturell und systematisch verhin-
dert wird. Die Vernichtung einer solcher Redlichkeit hat fiir das Politische
schwerwiegende Konsequenzen. Ohne das freundschaftliche Selbstverhiltnis
wird das Denken oberflichlich oder bleibt ganz aus. So wird im Miteinander
unvorstellbare Destruktion méglich. Dariiber hinaus fihrt ein Mit-sich-
nicht-zusammenleben-Kénnen zur Abstumpfung des Menschen. Er verliert

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

125


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Beriihrbarkeit als conditio humana

seine Berithrbarkeit, weil die moralischen Aporien im Totalitarismus nicht
erleidbar sind.

3.2.3 Die Zerstérung der Individualitat

Durch die Vernichtung der juristischen Person wird dem Menschen die Még-
lichkeit versperrt, zum »who« zu werden. Dazu benétigt er nimlich eine Of-
fentlichkeit, in der er vernehmbar erscheinen und handeln kann. Ohne die
Anerkennung als juristische Person, d.h. ohne die Moglichkeit, als gleichbe-
rechtigter Biirger zu erscheinen, kann er weder die in ihm angelegte Natalitdt
aktualisieren noch kann er auf die Gestaltung des Miteinanders einwirken.

Die Zerstorung der moralischen Person vernichtet nicht nur die Motiva-
tion fiirs Handeln (wegen der aporetischen Grundlage im Terrorstaat ist es
gleich, wie man sich entscheiden und handeln wollen wiirde), sondern auch
die Orientierung in der Welt. Ohne zwischen Gut und Schlecht unterschei-
den, ohne sinnvoll iiber die Welt urteilen oder iiber das Bestehende nachden-
ken zu konnen, bleibt nur noch die fraglose Annahme des Gegebenen. Die
Vernichtung der moralischen Person bedeutet die Uberfliissigmachung des
Gewissens und damit einhergehend auch des Denkens, als sich befragendes
Neu-Ausrichten in der Welt.

Als letzte Stufe der Zerstérung des Menschen im Totalitarismus benennt
Arendt die Eliminierung seiner Individualitit.

»Once the moral person has been killed, the one thing that still prevents men
from being made into living corpses is the differentiation of the individual,
his unique identity. [..] The methods of dealing with this uniqueness of the
person are numerous [...] [their] aim, in any case, is to manipulate the human
body — with its infinite possibilities of suffering —in such a way as to make
it destroy the human person as inexorably as do certain mental diseases of
organic origin.«***

Die Einmaligkeit des Menschen zu vernichten, bedeutet, seine einzigarti-
ge Zusammensetzung aus Eigenschaften und Fihigkeiten, d.h. sein »what«
zu zerstoren. All das, was ist, ohne in der Offentlichkeit zu erscheinen. Die
Zerstorung der Individualitit bedeutet nicht nur die Ausléschung der indivi-
duellen Eigenschaften, sondern auch der naturgegebenen Zugehorigkeit zur
Menschheit. Der Einzelne wird zum Unmenschen verstellt. Indem er seiner
Individualitit beraubt wird, verliert er seine Wahrnehmbarkeit auch im Pri-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

vaten. Ohne Identitit ist er kein ansprechbares Du mehr, denn seine Identitit
macht ihn fir die anderen zum ansprechbaren Gegeniiber.

In den Konzentrationslagern wird auch noch der letzte Rest des Eige-
nen vernichtet. Mit der Destruktion der Individualitit wird auch eine ei-
genstindige Einmaligkeit mitzerstort. Ohne Eigenstindigkeit ist der Mensch
nicht mehr antwortfihig und gleicht dem Pawlowschen Hund, dem Prototyp
des berechenbaren und vorhersehbaren Reagierens. »Pavlov’s dog, the hu-
man specimen reduced to the most elementary reactions, the bundle of reac-
tions that can always be liquidated and replaced by other bundles of reactions
that behave in exactly the same way, is the model »citizen« of a totalitarian
state«',

Nur noch zu reagieren, heif’t, dass die Fihigkeit, in der Interaktion vom
Auflen berithrt zu werden, ausgeloscht wurde. Berithrbarkeit fithrt zu indi-
viduellen Antworten. Dagegen ist Reagieren eine vorhersagbare Verkettung
automatischer Reflexe. Ohne Individualitit wird der Mensch zum Reakti-
onsbiindel: berechenbar, beherrschbar, ungefihrlich. Mit dem Verlust seiner
spezifischen, einmaligen Individualitit verliert er seine Fihigkeit zur Spon-
taneitit, »something that cannot be explained on the basis of reactions to
environment and events«'*. Spontaneitit ist fiir den totalitiren Staat sogar
in ihrer persénlichsten und intimsten Form gefihrlich.”” Totale Dominanz
kann sich nur durch die Eliminierung von jeglicher Unberechenbarkeit stabil
halten. Jede menschliche Regung, die Spontaneitit ausdriickt — Emotionen,
Berithrbarkeit — birgt den Keim des Widerstandes und muss abgeschnitten
und verhindert werden. »Those who aspire to total domination must liquidate
all spontaneity, such as the mere existence of individuality will always engen-
der, and track it down in its most private forms, regardless of how unpolitical
and harmless these may seem.«'®

Die Eliminierung der Individualitit war laut Arendt der Grund dafiir, war-
um Menschen still und gehorsam in die Gaskammer marschierten. Ohne In-
dividualitit ist ndmlich keine, der Situation angemessene und der Berithrbar-
keit entspringende, Antwort moglich. Auch nicht in Form von Wut oder Wi-
derstand. »[M]arionettes with human faces«® tun exakt das, wozu sie durch
unzihlbare und unvorstellbare Formen von Leid programmiert wurden. Sie

130

sind »lebende Leichname«™°, bis in die Tiefschichten ihrer conditio humana

zerstort.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

127


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Beriihrbarkeit als conditio humana

3.3 Vom Subjekt zur Person

In The Human Condition thematisiert Arendt die unterschiedliche Beschrei-
bung und Bestimmbarkeit des Menschen im Privaten und im Politischen.
»What« und »who« bezeichnen nicht nur differente Wahrnehmbarkeitsmodi,
sondern auch andere Verbindungsformen zur Welt und zum Mitmenschen.
Jedoch geht Arendt in The Human Condition nicht auf die Frage ein, wie sich
die von ihr entworfenen subjekttheoretischen Uberlegungen zu konventio-
nellen Begriffen wie Subjekt, Individuum und Person verhalten bzw. wie aus
dem »what« ein »who« werden kann. Eine Rede, die Arendt 1958 als Lauda-
tio auf Karl Jaspers hielt (anldsslich der Verleihung des Friedenspreises des

131

deutschen Buchhandelns an ihn),”" klirt diese Unbestimmptheit.

3.3.1 Subjekt und Person als »what« und » who«

Die Festrede beginnt Arendt mit einer etymologischen Korrektur. Im heutigen
Verstindnis sei die wahre Bedeutung der Worter Subjekt bzw. Person verlo-
ren gegangen. In der Gegeniiberstellung von objektiv-sachlich-unpersénlich
einerseits und subjektiv-personlich andererseits artikuliere sich die Bedeu-
tungsverschiebung am deutlichsten. Im Fall eines Preises wiirde man die ob-
jektive Leistung des Preistrigers anerkennen: was er getan bzw. geschrieben
habe und der Offentlichkeit als sein Werk vorlegte. Das Persénliche hingegen
ginge diese Offentlichkeit nichts an, weil es subjektiv und Privatsache sei, das
»pathetisch« bzw. »bloRgestellt« wird, wenn es die Offentlichkeit erreicht.’**
Nach diesem modernen Verstindnis gehéren die benennbaren Eigenschaften
(er ist Autor/Schauspieler/Philosoph.<) und aufzihlbare Leistungen (Werke,
Auftritte usw.) eines Menschen in die Offentlichkeit, das Greifbare, Identifi-
zierbare an ihm.

Dieses Verstindnis intendiert Arendt in ihrer Rede zu berichtigen. Im
Sinne der urspriinglichen Bedeutung der Worte gehéren laut Arendt eben das
Persénliche bzw. die Person in die Offentlichkeit. Person bezeichne nimlich
nicht das Subjektive. Die Person bedarf »zu ihrer vollen Verwirklichung« die
Offentlichkeit. »[IJm Bereich des Politischen [ist] das Persénliche ganz und
gar keine Privatsache«*. Daher, fithrt Arendt fort, »miissen wir nicht das
Subjektive und das Objektive, sondern das Subjektive und das Personhafte
voneinander unterscheiden lernen«*. Nach Arendts Unterscheidung ist die
Entitit, die der Offentlichkeit ein objektives Werk vorlegt, das Subjekt — das
Konglomerat identifizierbarer Eigenschaften und Errungenschaften. Was da-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

bei zum Vorschein kommt, ist die objektive Leistung eines Menschen. Das
Subjektive — sein Arbeitsprozess, seine Lebensumstinde — gehore zwar tat-
sichlich nicht in die Offentlichkeit, sei aber auch nicht mit dem Persénlichen
gleichzusetzen. Das Persénliche, das »Personhafte«, sei genau das, was im 6f-
fentlichen Raum erscheinen sollte bzw. das, was es ohne diese Offentlichkeit
nicht einmal geben konne. Die so verstandene Person ist mehr als die Summe
ihrer Eigenschaften und Leistungen, mehr als das von ihr vorgelegte Werk.
Durch die 6ffentliche Erscheinung wird nimlich mehr als das konkret Greif-
bare sichtbar. »Ist dies Werk [...] das Resultat eines >titigen und erlittenen
Lebens, so erscheint mit dem Werk ein lebendiges Handeln und Sprechen,
dessen Trager die Person selbst ist. Was hier erscheint, ist dem, der es zeigt,
selbst unbekannt«.

In der Laudatio benutzt Arendt fiir die Unterscheidung zwischen Subjekt
und Person beinahe exakt die gleichen Worter, die sie in The Human Conditi-
on fiir die Differenzierung von »what« und »who« verwendet. Liest man die
zwei Texte, die im gleichen Zeitraum entstanden sind, zusammen, scheint
die Definition klar, auch wenn sie in The Human Condition nicht explizit ge-
macht wird. Arendt versteht unter dem Begriff des Subjekts das »what« eines
Menschen und unter dem Begriff der Person sein »who«. Wihrend in The Hu-
man Condition Subjektformigkeit die Unterworfenheit unter biologische und
private Zwinge meint, wird in der Laudatio auf Jaspers der Begriff erweitert,
um den herstellenden Titigkeitsbereich mit zu umfassen. Der Autor ist auch
ein »what, ein dem herstellenden Prozess, seiner Logik und seinen Abliu-
fen Unterworfener. Die Person, d.h. das »whox, iiberschreitet den Zwang der
Herstellungslogik und prasentiert nicht ein Werk, sondern lasst iiber das vor-
gelegte Werk hinaus das Handeln und die politische Relevanz des Einzelnen
in der Offentlichkeit vernehmen. Die Person setzt sich der Wahrnehmung
durch andere aus.”®

In The Origins of Totalitarianism zeichnet Arendt die Schichten der Person-
haftigkeit nach, nimlich die Bedingungen, die erfiillt werden miissen, damit
der Mensch als »who« erscheinen kann. Arendt beschreibt, wie der totalitire
Terror das »what« der Verfolgten zerstorte und es somit verunmdoglichte, dass
sie als politische Akteure auftreten kénnen. Aus Arendts Zerstérungsanalyse
kann man entnehmen, dass sich das »what« aus individuellen Eigenschaften,
aus moralischen Entscheidungen und aus juristischen Rechten zusammen-
setzt.”™” Jedoch fithrt das Vorhandensein eines intakten »what« nicht zwangs-
weise dazu, dass der Einzelne im politischen Raum erscheint und zu handeln

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

129


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Beriihrbarkeit als conditio humana

beginnt. Die Ebene des »what« ermdglicht zwar den 6ffentlichen Auftritt bzw.
ist dessen unentbehrliche Voraussetzung, aber sie verursacht ihn nicht.

Wie wird daher das Subjekt (»what«) zur Person (»who«)? Wodurch iiber-
schreitet der Mensch die Schwelle, wieso bringt er den Mut auf, sich zu expo-
nieren? Arendts Dissertation Der Liebesbegriff bei Augustin bietet eine mogliche
Antwort auf diese Frage.

3.3.2 Politisierung durch Liebe zur Welt

In ihrer Dissertation erforscht Arendt Augustins Begriff der Nichstenliebe
aus philosophischer Perspektive. Sie entwickelt ausgehend von den Uberle-
gungen des Kirchenvaters ein komplexes Modell menschlicher Verbindun-
gen im Modus des Begehrens. Den Menschen setzt sie ontologisch als ei-
nen Sterblichen und als einen Isolierten voraus. Aus dem Zusammenkommen
dieser zwei Grundeigenschaften menschlichen Seins entspringt die Relevanz
der Liebe. Sie soll es dem Menschen ermoglichen, Einsamkeit und Verlust zu
tiberwinden.

Liebe thematisiert Arendt in Anschluss an Augustin einerseits als cupidi-
tas, d.h. als die begehrende Liebe weltlicher Objekte (Personen und Gegen-
stinde), deren Besitz die Aufhebung der Isolation verspricht. Andererseits
thematisiert Arendt Liebe als caritas, d.h. als Liebe zu Gott, der durch seine
ewige Essenz dem Menschen Unsterblichkeit gibt. Arendt zeigt aber, dass die
von Augustin vorgegebenen Liebesmoglichkeiten, ob cupiditas oder caritas, fir
das grundlegende Problem keine Losung bieten konnen. Cupiditas wechselt
permanent ihre Objekte, in der Hoffnung, dass sie bei einem die endgiilti-
ge Erfullung und die Sicherheit des unverlierbaren Besitzes finden wird. Da
dies aber unmaoglich ist — der Verlust des Liebesobjektes geschieht spitestens
mit dem eigenen Tod —, miindet ihre Suche in Zerstreuung, in Selbstverges-
senheit und schlieflich auch in Selbstverlust. Durch caritas meint der Mensch
das unveridnderbare Objekt des Begehrens gefunden zu haben, nimlich das
ewige Leben in Gott, doch muss er dafiir die Welt als sein natiirliches Umfeld
aufgeben. Sein gegenwirtiges Sein wird zu einer unbedeutenden Zwischen-
station in der eigentlichen Geschichte seines Seins bei Gott. »The concrete
course of life is no longer important«*®, kommentiert Arendt. Indem caritas
vom Menschen verlangt, dass er sich von allem lost, was weltlich und ver-
ginglich ist, wird der Mensch als Individuum ganzlich ausgehohlt und von
der diesseitigen Welt isoliert. Er ist nicht mehr in der Lage, reale Verbindun-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

gen aufzubauen, weil er selbst nicht mehr von dieser Welt ist. Somit tauscht
er die diesseitige Isolation fir die jenseitige in Gottes Prisenz ein.

Cupiditas und caritas bestimmen nicht nur das Selbstverhiltnis des Men-
schen bzw. seine Verbindung zu Gott und den Mitmenschen, sondern auch
das Verhiltnis zu seinem weiteren Umfeld. Die Welt, in der er von Geburt
an lebt, ist die Schépfung, die der Mensch in sein Zuhause umwandeln muss.
Das geschieht durch das Herstellen von Gegenstinden, Gebiuden oder sozia-
len Strukturen nur nachtraglich. Denn das Eigentliche, was die vorhandene
Welt in ein Zuhause des Menschen verwandelt, ist seine Liebe zu dieser Welt,
»it is through love of the world that man explicitly makes himself at home

39 Durchs Herstellen allein wiirde die Welt nicht zum Zuhause

in the world«
werden. Sie wiirde dem Menschen etwas Auferliches bleiben. Das von Men-
schenhand Erschaffene wire zwar vorhanden, aber ohne wirkliche Verbin-
dung zu seinem Hersteller. Erst die Liebe zur Welt verwandelt die Fremdheit
in Zugehorigkeit.

Diese Liebe zur Welt bezeichnet Arendt als amor mundi. Sie etabliert trotz
der ontologischen Isoliertheit eine selbstverstindliche Form des menschli-
chen Zusammenlebens in der civitas terrena. Dieser politische Raum bietet
zwar keine Heilmittel gegen Sterblichkeit, Isolation und gegen die aus ih-
nen resultierenden Abhingigkeiten von einem externen bonum. Doch wirkt
amor mundi, indem sie den politischen Raum stiftet, transformativ. Die frem-
de Welt wird zum Zuhause. Die blofie Erhaltung des eigenen biologischen
Lebens wird mit der (Fiir-)Sorge um diese Welt ergidnzt. Die isoliert Leben-
den bilden eine Gemeinschaft und zihmen die bedrohliche Abhingigkeit da-
durch, dass diese zur Interdependenz wird. Diese Gemeinschaft der civitas
terrena ist nicht die Vereinigung souverdner Individuen, auch nicht ihre Ver-
schmelzung zu einem homogenen politischen Kérper, sondern das mensch-
liche Miteinander im Modus der Interdependenz.

Amormundi, die Liebe zur Welt, fiigt den Menschen in ein tatsichlich exis-
tierendes Netz der Menschheit ein. In amor mundi wird in erster Linie nicht
ein anderer Mensch oder Gott geliebt — sondern die Welt als natiirliches Zu-
hause des Menschen. Er bewohnt sie gemeinsam mit anderen. Indem sich der
Mensch durch amor mundi in der Welt niederlisst, etabliert er Beziehungen
zu allem, was sich in ihr befindet. Amor mundi wird somit die Voraussetzung
dafiir, dass man wirkliche Verbindung und Zugehorigkeit erleben kann - oh-
ne, dass die prinzipielle Abhingigkeit oder Sterblichkeit aufgehoben werden
konnten. Sie bestehen weiterhin, werden aber durch das Miteinander trag-
bar. Die bedriickende Abhingigkeit von einem unbestimmten duferen bonum

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

131


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Beriihrbarkeit als conditio humana

wird zu einer gegenseitigen, von allen empfundenen und von allen gelebten
Interdependenz.

Die Liebe zur Welt macht den isolierten und unfrei begehrenden Men-
schen zum Teil einer menschlichen Gemeinschaft, in der er nicht mehr alleine
ist. Amor mundi ist daher die Form von Liebe, die politisch relevant und so-
gar unverzichtbar ist. Sie ermdglicht das menschliche Zusammenleben. Erst
durch diese Liebe erkennt der Mensch seine Zugehorigkeit zur Menschheit
und damit auch, dass es in der miteinander geteilten Welt gemeinsame An-
gelegenheiten gibt, die alle betreffen. Erst durch amor mundi wird es fir den
Menschen méglich, seine prinzipielle Abhingigkeit anzunehmen und daran
nicht zu zerbrechen, weil sie in der Interdependenz aufgefangen und mit-
getragen wird. Es ist amor mundi, die den Menschen zum Sein in der civitas
terrena bewegt und ihm somit einen Umgang mit Unberechenbarkeit und Ver-
anderlichkeit bietet. Amor mundi etabliert Vertrauen in die ausreichende Sta-
bilitit des irdischen Staates, in die vorhandene Verbindung untereinander.

Arendt stellt in einer Vorlesung im Jahr 1963 fest: »It is amor mundi, which
makes us political minded.«*° Dieser Zusammenhang mit der Sphire des
Politischen wird noch durch die Tatsache gestirke, dass der urspriinglich ge-
plante Titel von The Human Condition ebenfalls Amor mundi lautete.™*'Als fiir-
sorgliche Liebe zur Welt richtet sich amor mundi auf die Erhaltung einer ge-
meinsamen Welt und stiftet so den politischen Raum. Durch Geschichten
werden Worte und Handeln vorausgehender Generationen am Leben erhal-
ten, durch Revolutionen wird die Freiheit aktualisiert, durch politische Urtei-
le werden die Ereignisse ausgewertet. Durch diese Prozesse verdichtet sich
das menschliche Bezugsgewebe und die Welt kristallisiert sich als gemein-
samer Referenzpunkt immer deutlicher heraus. Nach Arendts Definition ist
der Mensch, der im Offentlichen erscheint und das Risiko der Sichtbarkeit
eingeht, die Person. Amor mundi bewegt das Subjekt dazu, aus der privaten
Zerstreuung in das Licht der Offentlichkeit itberzugehen und in dieser zur
Person zu werden. Auf solche Weise findet der Mensch, trotz seiner apore-
tischen Grundsituation, ein Zuhause in dieser Welt und beginnt gemeinsam
mit anderen, eine politische Gemeinschaft zu etablieren.

3.3.3 Dynamische Ubergange

Die Person etabliert sich durch das emotionale Engagement fiir die Bewah-
rung der gemeinsamen Welt. Fiir den Menschen selbst wird seine Person —
sein »who« — dabei nicht einmal erfahrbar. Fiir sich selbst existiert er nur als

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politiken der Beriihrbarkeit

Subjekt — als »what« —, d.h. als Konglomerat von Eigenschaften, Leistungen,
Einschrinkungen und Rechten. Die Person gibt es nur in den Augen der an-
deren, die einen als Sprechenden und Handelnden vernehmen. Ohne diesen
externen, fiir das Selbst nicht greifbaren oder kontrollierbaren, zusammen-
setzenden Blick, konnte der Mensch die seiner Natalitit inhirenten Poten-
ziale gar nicht verwirklichen. Sein »who« ist fremdbestimmt und es ist die
Liebe zur Welt, die ihn dazu bewegt, sich dieser existenzstiftenden Fremd-
wahrnehmung zu stellen und in den politischen Bereich einzutreten.

Amor mundi ist somit eins von zwei dynamisierenden Momenten, die das
»what« zum »who« tiberfithren. Dass amor mundi ein politisches Miteinander
stiftet, beschreibt Arendt (als civitas terrena) schon in ihrer Dissertation. Ih-
ren anderen Frithwerken, ihr Buch tiber das Leben der Rahel Varnhagen und
einem leidenschaftlichen Essay aus 1943 betitelt We Refugees'*?, ist das zweite
dynamisierende Moment zu entnehmen. Politische Handlungsfihigkeit er-
reicht man, indem man die eigene Identitit, d.h. die unverinderlichen Gege-
benheiten der eigenen Existenz, bejaht. Varnhagens Lebensgeschichte fithrte
sie zur Annahme ihrer Zugehoérigkeit zum Judentum. Durch die Akzeptanz
dieser unhintergehbaren Tatsache wurde Varnhagen in Arendts Narration zu
jemanden, der in der Wirklichkeit prisent ist — betreffbar, berithrbar, mit un-
zihligen Verbindungen an die Welt und an andere Menschen gebunden.

Diese Argumentation wiederholt Arendt in der Wir-Form in We Refugees.
Arendt rekapituliert in einem ironischen und gleichzeitig tragischen Ton die
Geschichte jiidischer Assimilation: eines Versuchs, nicht das zu sein, was man
ist, d.h. Jude. Sie leitet aus der verzweifelten Verleugnung der eigenen Identi-
tit die Unfihigkeit ab, zu sehen, dass das individuelle Schicksal Konsequenz
politischer Verfolgung und nicht personlicher Unzulinglichkeiten ist. »Now
they find some mysterious shortcomings in themselves which prevent them
from getting along.«*** Um diese eingebildeten Unzulinglichkeiten zu korri-
gieren, argumentiert Arendt, versuchten sich Juden so gut wie méglich an-
zupassen, ihre Heimat, ihre Muttersprache, ihre Geschichte und ihre tragi-
schen Verluste zu vergessen und eine neue, passendere Identitit anzuneh-
men. »Lacking the courage to fight for a change of our social and legal status,
we have decided instead, so many of us, to try a change of identity.«** Arendts
Gedankengang fithrt schlieRlich zu Bernhard Lazares Konzept der »conscious

15 und sie schlussfolgert: »Those few refugees who insist upon telling

pariahs«
the truth [die Wahrheit, dass sie nimlich Parias sind], [...] get in exchange for
their unpopularity one priceless advantage: history is no longer a closed book

to them and politics is no longer the privilege of gentiles.«*¢ Indem die eige-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Beriihrbarkeit als conditio humana

ne Identitit bejaht, sogar darauf beharrt wird, erdffnet sich dem »what« der
Raum des Politischen.

Damit behauptet Arendt selbstredend nicht, dass die verfolgten Juden
durch pure Akzeptanz ihrer jiidischen Zugehoérigkeit die politische Macht
hitten ergreifen konnen. Sie sagt jedoch, dass sich ihnen, den Gefliichte-
ten, durch diese Identititsbejahung eine andere Wirklichkeit aufgetan hitte
— eine, deren Teil sie sind, wenn auch als Parias. Das soll kein billiger Trost
fir die Verfolgung sein, sondern ihre Benennung als Ungerechtigkeit und als
unertrigliches, zu verinderndes Faktum in der Welt. Unterdriickung zu be-
nennen, stiftet ein politisches Miteinander mit anderen Verfolgten — und als
Wirklichkeitsstiftung ist es der Schritt auf dem langen Weg zu einer wahr-
haften civitas terrena.

Amor mundi bewegt den Menschen zum Eintritt in die Gemeinschaft. Dort
setzt er sich dem Kontrollverlust und der Pluralitit aus, um die Welt als ein
Miteinander bewahren zu kénnen. Um jedoch einen Standpunkt in diesem
Miteinander einnehmen zu kénnen, muss man die eigene Identitit akzeptie-
ren. Erst so etabliert sich die Perspektive, aus der die Welt auf die einmali-
ge Weise jedes einzelnen »who« wahrgenommen wird. Von dieser Perspek-
tive aus kann seine Stimme die Etablierung eines gemeinsamen Bezugsrau-
mes mitgestalten. In dieses Modell politischer Emanzipation flie3t der gesell-
schaftliche Status des Menschen ein. Erst durch die Akzeptanz seines »what«
nimmt er seinen Standpunkt im politischen Miteinander ein. Was er dort
artikuliert, ist jedoch nicht mehr die individuell erfahrene Unterdriickung,
sondern Unfreiheit, Ungerechtigkeit und Ausgeliefertsein als systematische
Probleme, die mit den Mitteln des Politischen {iberwunden werden kénnen.
Das »what« bestimmt das »who« nicht, aber es bedingt es. Ahnlich verfihrt
amor mundi als dynamisierendes Moment. Die Anerkennung einer ontologi-
schen Bedingtheit und Angewiesenheit befihigt den Einzelnen dazu, in der
civitas terrena ein Miteinander zu finden, das ihn mittrigt, das er mitgestal-
ten kann und das seine Bediirftigkeit ertragbar macht, obwohl es sie nicht
behebt.

Auch bei Arendt gibt es kein Auflerhalb des Miteinanders, kein totales
Befreitsein. Doch bekennt sich ihr politisches Denken dazu, dass die Mog-
lichkeit auf bedingte Freiheit unter diversen gesellschaftlichen Umstinden
besteht - solange die conditio humana, die grundlegende Berithrbarkeit des
Menschen, nicht zerstoért wird.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

Durch die Exegese von Arendts Schriften habe ich in den vorherigen Kapiteln
einerseits dafiir argumentiert, emotionale Phinomene in ihrem Verhiltnis
zur Berithrbarkeit zu untersuchen und zu bewerten. Andererseits habe ich
vorgeschlagen, Beriithrbarkeit als wesentliche Bedingung politischen Mitein-
anders zu verstehen. AbschlieRend méchte ich noch einen weiteren Aspekt
herausarbeiten: das Verhiltnis von Berithrbarkeit und politischer Philoso-
phie. Diese thematisiert Arendt in ihren Ausfithrungen tber das thaumazein.
Durch zwei Fallstudien - erstens Arendts Essay iiber die Ungarische Revolu-
tion und zweitens ihre umstrittene Argumentation iiber die gesetzlich ver-
ordnete Desegregation von Schulen in den USA — méchte ich nahelegen, dass
Arendts Schriften selbst Artikulationsversuche einer Berithrbarkeit sind. Eine
Ergriffenheit bzw. eine Erschiitterung sind Ausloser ihrer »trains of thought«!
und, so meine These, von Fall zu Fall auch die Ursache ihrer fehlgeleiteten po-
litischen Urteile.

4.1 Thaumazein als Erfahrung

Arendt sprach das erste Mal itber das thaumazein und seine Bedeutung fir
das politische Denken in einer Vortragsreihe, die sie Anfang 1954 an der Notre
Dame University mit dem Titel The Problem of Action and Thought after the French
Revolution hielt. Die dritte und letzte Vorlesung wurde von Arendt mehrfach
tiberarbeitet und erschien 1990 posthum unter dem Titel Philosophy and Poli-
tics.” In diesem Text diskutiert sie thaumazein als Anfang der Philosophie.
Arendt bezieht sich nach eigenen Angaben auf zwei Stellen bei Platon.
Die erste ist im Theaitetos zu finden und die zweite im Siebten Brief . Die erste
Stelle zitiert Arendt wie folgt: »[...] for wonder is what the philosopher en-
dures most; for there is no other beginning of philosophy than wonder [...].<*

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Beriihrbarkeit als conditio humana

Bei der zweiten bezieht sie sich auf die Sprachlosigkeit und auf die fehlen-
de Mitteilbarkeit gewisser Erkenntnisse. Diese sind nicht das Ergebnis von
Denkprozessen, sondern entstehen wie durch einen Funken - »a light is lit
as from a flying fire«* -, gewissermafien unmittelbar. Ihre ergreifende Er-
eignishaftigkeit verhindert, dass sie geordnet und adiquat mitgeteilt werden
kdnnen. »Speechless wonder is the beginning of philosophy.«*, schlussfolgert
Arendt. Die sprachlose Verwunderung hief? im Griechischen thaumazein, »the
wonder at that which is as it is, is according to Plato a pathos, something
which is endured [...]. The wonder that man endures or which befalls him
cannot be related in words because it is too general for words.«® Demnach
wird der Menschen von diesem Anfangsmoment der Philosophie iiberfallen.
Er muss es erleiden und ist sogar einer nachtriglichen, die Erfahrung verge-
meinschaftlichenden Mitteilung beraubt.

Der Beginn der Philosophie steht damit im eindeutigen Kontrast zur
meinungsformenden Aktivitit im 6ffentlichen Bereich, d.h. zum Sprechen
dariiber, wie die Welt von der eigenen Warte aus wahrgenommen wird. So
steht thaumazein, als erschiitterndes und nicht-kommunikatives, passives
Sich-Wundern, im Gegensatz zur »doxa«’” bzw. zum doxazein, d.h. zu den
Meinungen und ihrer aktiven Bildung.

Wihrend sich doxa immer auf einen bestimmten Gegenstand bezieht und
mit der Moglichkeit verbunden ist, dariiber zu sprechen, betrifft thaumaze-
in nie das Partikulare, sondern das nicht in Worte fassbare, universale Sein,
»everything that is as it is«®. Im Erleiden dieses Ausgesetztseins verschwim-
men sowohl Wissen als auch Meinungen. Der Philosoph bleibt mit nichts zu-
riick, als der Erkenntnis seines Nicht-Wissens. »[...] for the result left behind
in the mind of the person who has endured the pathos of wonder can only
be expressed as: Now I know what it means not to know; now I know that
I do not know.«’ Thaumazein schenkt dem Erleidenden keine Wahrheit. Im
Gegenteil, es nivelliert sogar sein Wissen, seine Meinungen, seine Ansichten
und destabilisiert seinen Standpunkt in der Welt.

Die Erfahrung des thaumazein ist in zweifacher Hinsicht prinzipiell ein-
sam. Einerseits ist es sprachlich weder wihrend des Geschehens als pathos
noch nachtriglich als Erkenntnisgewinn mitteilbar. Andererseits ist es eine
radikal singulire Erfahrung. Thaumazein betrifft den Einzelnen, er erleidet es
alleine, getrennt von der pluralen Welt der Menschen.” In The Human Condi-
tion behauptet Arendt, dass Platons Verstindnis der Philosophie seiner Zeit
als Schiiler von Sokrates entstamme, in der er seinen Meister ofters in einem
regungslosen, versunkenen Zustand erlebte.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

»It seems to me highly probable that this Platonic contention is the imme-
diate result of an experience, perhaps the most striking on, that Socrates
offered his disciples: the sight of him time and again suddenly overcome by
his thoughts and thrown into a state of absorption to the point of perfect
motionlessness for many hours.«"

Durch die thaumatische Erfahrung wird der Betroffene »for a fleeting
moment [...] with the whole of the universe«** konfrontiert. Durch diese Er-
griffenheit ist er fiir die Mitwelt nicht mehr errreichbar. Gleichzeitig betont
Arendt, dass diese Erfahrung nicht dem Philosophen vorbehalten bleibt.
Um thaumazein zu erfahren, bendtigt man weder eine spezifische Bildung
noch einen besonderen gesellschaftlichen Status. Die einzige Voraussetzung
dieser Erfahrung ist die Bereitschaft, sich einer Betroffenheit auszusetzen.
Das Besondere der philosophischen Haltung veranschaulicht Arendt mit dem
Bedeutungsunterschied zwischen thaumazein und doxazein: Wissensverlust
durch die isolierende Erschiitterung einerseits, geschiftige Meinungsbildung
und -vermittlung im Miteinander andererseits und offene Berithrbarkeit im
Kontrast zum geschlossenen Standpunkt. »[..] the difference between the
philosophers, who are few, and the multitudes [is] by no means [...] that the
majority knows nothing of the pathos of wonder, but much rather that they
refuse to endure it. This refusal is expressed in doxadzein [...].«*

Der Philosoph ist niemand, der sich durch sein Wissen, seine Tiefsicht
oder seine besondere gesellschaftliche Aufgabe auszeichnet. In dieser Hin-
sicht ist er kein Besonderer. Seine Expertise besteht »in wondering«**. Ihn
zeichnen eine spezifische Bereitschaft und Berithrbarkeit aus, durch welche
die verunsichernde innerweltliche Erfahrung des thaumazein erst ermoglicht
wird. Arendt sieht in diesem ereignishaften Erleiden-Koénnen die Kernaussa-
ge der philosophischen Tradition vor Descartes. Mit ihm und mit der Ein-
fithrung des (An-)Zweifel(n)s wurde die erleidende Offenheit verdringt. Das
ergriffene Sich-Wundern® iiber die Gegebenheit des Seins ist eine deutlich
andere Haltung als das Hinterfragen der Existenz.™

Laut Arendt setzte sich nicht die thaumatische Erfahrung, sondern eine
andere Konzeption der Kontemplation durch, die im Bezug zu Platons Ideen-
lehre steht. Im Gegensatz zur erlittenen thaumazein-Erfahrung der Wenigen
verkniipft Platon Kontemplation mit der Erfahrung des herstellenden Men-
schen. Homo faber ist ein gesellschaftlich anschlussfihigerer Bezugspunkt,
weil die herstellende Titigkeit fiir die Mehrheit aus eigener Erfahrung be-
kannt ist.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

137


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Beriihrbarkeit als conditio humana

Die Platon’schen Ideen dienen auch dem Herstellen als Modelle. Der
Tischler hat das Idealbild des anzufertigenden Produktes vor Augen, wenn
er mit der Arbeit am partikularen Tisch beginnt. Weil diese Modelle per-
fekte Vorbilder und die Essenz des Materiellen sind, wird das Hergestellte
immer nur ein glanzloser Abzug des Ideellen sein. Der Herstellungsprozess
beschidigt und verstellt das Idealbild in der konkreten Verwirklichung.
»Therefore, the proper attitude toward the models which guide work and
fabrication, that is, toward Platonic ideas, is to leave them as they are and
appear to the inner eye of the mind.«” Kontemplation bedeutet zwar in
diesem Kontext das Aussetzen der herstellenden Tatigkeit, aber keinen prin-
zipiellen Paradigmenwechsel. Die Praxis zu pausieren heift nimlich nicht,
dass man ihre Modelle als ideale Anschauungen verlassen hat. Sondern nur,
dass man sie im Herstellungsprozess voriibergehend nicht mehr zerstort.
»Contemplation, in this respect [..] is and remains part and parcel of a
fabrication process even though it has divorced itself from all work and all
doing [...].<*®

Der Unterschied zwischen thaumazein und der Betrachtung der Ideen
wihrend der pausierten Titigkeit ist eindeutig. Ersteres iiberfillt den Men-
schen, ist »incidental« und »unintended, versetzt ihn in Bewegungslosigkeit
und Sprachlosigkeit.” Dagegen ist die Betrachtung der Modelle eine be-
wusste Entscheidung. Kontemplation in diesem zweiten Sinne impliziert das
selbstgewihlte Aussetzen der herstellenden Titigkeit und eine gewisse Lust
wihrend der Vertiefung in den Anschauungen. Die Haltung des Philosophen
im Sinne dieser zweiten Kontemplationskonzeption behebt sowohl passives
Ausgeliefertsein als auch Ausgesetztsein und ersetzt sie durch eine souverine
Handlung. So ist Kontemplation nicht mehr »the enraptured state of wonder
with which man responds to the miracle of Being as a whole«*°. Sie kann
in einer Gesellschaft, deren Mitglieder mit den herstellenden Prozessen
vertraut sind, akzeptiert und sogar als meditative Praxis verbreitet werden.

Auch wenn sich philosophiegeschichtlich eine Auffassung der Kontempla-
tion als bewusst pausiertes Titigsein und nicht als Ergriffenheit durchsetzte,
plddiert Arendt fir thaumazein. Sie behauptet am Ende ihrer Vorlesung aus
dem Jahr 1954, dass nicht nur wahrhafte Philosophie, sondern auch politische
Philosophie aus dem thaumazein entspringe. Sie fordert politische Philoso-
phen dazu auf, sich der unbegreifbaren und aporetischen Tatsache mensch-
licher Pluralitit auszuliefern, sich der verwirrenden, aufregenden und nicht
selten entsetzlichen Mehrstimmigkeit im Miteinander auszusetzen.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

»If philosophers [..] were ever to arrive at a true political philosophy they
would have to make the plurality of man, out of which arises the whole realm
of human affairs — in its grandeur and misery — the object of their thau-
madzein.«*

In der Gegeniiberstellung von thaumazein und dem Platon’schen Kontempla-
tionsverstindnis erfahren das Unkontrollierbare und die Bereitschaft zum
Sich-Aussetzen erneut eine Aufwertung. Der Philosoph, der fir das thaumaze-
in offen ist, exponiert sich so, wie sich laut Arendt auch Rahel Varnhagen dem
Leben aussetzte. Thaumazein, als Anfang des politischen Denkens, ist nur auf-
grund von Berithrbarkeit moglich.

4.2 Die politische Rolle des Philosophen

Die prinzipielle Aporie im Verbindungsversuch von Philosophie und Politik
besteht laut Arendt darin, dass die Philosophie grundsitzlich unpolitisch ist.
»Since philosophical truth concerns man in his singularity, it is unpolitical by
nature.«** Wihrend thaumazein vereinzelt, verstummt und paralysiert, ist das
Politische der Bereich von Pluralitit, Sprachlichkeit und Handeln.

Die Gegeniiberstellung von Politik und Philosophie hat eine Jahrtausende
alte ideengeschichtliche Tradition, die Arendt auf den Prozess gegen Sokra-
tes zuriickfithrt. Laut Arendt wurde Platons »furious denunciation of doxa«*
von Sokrates’ Verurteilung verursacht, da die Todesstrafe aus den Meinungen
der Athener Biirger resultierte. Auf ebendiese traumatisierende Erfahrung
fithrt Arendt Platons Bemithung zuriick, die Philosophie zum gesellschaft-
lichen Ordnungsprinzip kitren zu wollen. »[..] to use the ideas for political
purposes, that is, to introduce absolute standards into the realm of human
affairs, where, without such transcending standards, everything remains rel-
ative.«**

Strukturell liegt die Unvereinbarkeit von Philosophie und Politik darin,
dass die Philosophie auf Wahrheit, das Politische aber auf Meinungen rekur-
riert. Solange das Politische ein freier, 6ffentlicher Raum ist, wird alles, was
in ihm erscheint zur doxa, d.h. zu einer der vielen, gleichwertigen Stimmen.
Solange keine Unterdriickung herrscht, haben absolute Wahrheit und ihre Al-
ternativlosigkeit in diesem Bereich keinen Platz.

Arendt unterscheidet zwischen philosophischer Wahrheit und Tatsachen-
wahrheit. Philosophische Wahrheit — empfangen in der Sphire der Singula-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Beriihrbarkeit als conditio humana

ritit — erscheint im Bereich der menschlichen Angelegenheiten in zwei For-
men. Entweder als ein Standard,” nach dem sich die Organisation des Zu-
sammenlebens zu richten hat oder, falls Pluralitit und Meinungsvielfalt re-
spektiert werden, nur noch als persénliche Meinung des Philosophen ohne
Wahrheitsanspruch oder allgemeine Giiltigkeit. »As soon as the philosopher
submitted his [...] reflection of the eternal to the polis, it became immediately
an opinion among opinions [...].«*

Tatsachen- oder Faktenwahrheit dagegen entsteht nicht im Alleinsein,
sondern im Bereich der Pluralitit als Wirklichkeit, die sich durch Ereignis-
se und Zeugenaussagen im menschlichen Miteinander etabliert.”” »Factual
truth [..] is political by nature.«*® Zwar werden Fakten durch die Aussagen
und die Anerkennung der Vielen innerweltlich, doch sind sie nicht mit Mei-
nungen gleichzusetzen. Tatsachen sind namlich genauso wenig diskutabel,
wie die als Standard auftretende philosophische Wahrheit. Jedoch kénnen
Fakten ohne die Anerkennung und Bestitigung durch eine Gemeinschaft, oh-
ne dass sich Menschen auf diese Tatsachen als gemeinsame Realitit beziehen
wiirden, nicht existieren. Ihre Angewiesenheit auf Anerkennung macht Fak-
tenwahrheiten extrem verletzlich und leicht zerstorbar. Das ist verstirkt der
Fall, wenn die Grenze zwischen Meinung und Tatsache verwischt wird. Dass
ein Faktum im 6ffentlichen Bereich zur Meinungsfrage und seine Anerken-
nung optional werden, ist eine machtstabilisierende Methode der Politik, um
unerwiinschte Tatsachen zu tabuiiseren. Obwohl im Politischen entstanden
und ohne permanente Anerkennung kraftlos, sind auch Faktenwahrheiten ge-
wissermaf3en unvereinbar mit dem politischen Bereich. »Truth carries within
itself and element of coercion [...] once perceived as true and pronounced to
be so, they have in common that they are beyond agreement, dispute, opinion,
or consent.«*

Doxa jedoch ist ein durch und durch politisches Phinomen. Unter Mei-
nung versteht Arendt nicht subjektives Empfinden, Vorlieben, Illusionen oder
arbitrire Fehlinterpretationen,* sondern die individuelle Artikulation davon,
wie die Welt fiir den Sprechenden erscheint. »[DJoxa was the formulation in
speech of what dokei moi, that is, of what appears to me.«* Doxa driickt nicht
unterschiedliche Weltanschauungen aus, sondern Unterschiede in der Be-
trachtung und in der Wahrnehmung der Welt, die als Bezugspunkt fiir alle Be-
trachtenden dient. Meinungsunterschiede entstehen nicht dadurch, dass der
Bezugspunkt verindert oder durch Liigen deformiert wurde, sondern durch
die unterschiedlichen Positionen der Betrachtenden®” in der geteilten Welt.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

»[...] the world opens up differently to every man, according to his position in
it.«*

Die relevante Unterscheidung, die sich aus dem doxazein ergibt, ist da-
her nicht die Spannung zwischen Wahrheit und Meinung. Sondern jene zwi-
schen ungepriiften Annahmen und Urteilen, die sich als doxa darstellen, auf
der einen und zwischen untersuchten, befragten und reflektierten Meinun-
gen auf der anderen Seite. »For mortals the important thing is to make doxa
thruthful«®*, schreibt Arendt und verweist erneut auf Sokrates, der die Athe-
ner anstelle ihres blinden Glaubens und ihrer unhinterfragten Vorurteilen zu
wahrhaftigen Meinungen verhelfen wollte.

Sokrates, der in Arendts Werk das Modell des Philosophen und des Phi-
losophierens ist, besaf nur eine einzige Wahrheit, mit der ihn die Erfahrung
des thaumazein zuriickliefk: das Wissen darum, dass er nichts weif. Diese
Wahrheit versuchte er auf dem Markeplatz zu vermitteln. Indem er die Athe-
ner nach ihren Meinungen ausfragte und diese gemeinsam mit ihnen unter-
suchte, offenbarte er ihre doxa als Konglomerat von Annahmen und Vorur-
teilen. Obwohl sie nur Ansichten aufgrund eines gewissen Standpunktes in
der Welt waren, wurden sie von ihren Trigern wie Wahrheiten behandelt.
Laut Arendt brachte Sokrates seinen Gesprichspartnern bei, dass ihre An-
sichten von ihrer individuellen Position und ihrer einmaligen Existenz in der
Welt abhingen. Zu wissen, was genau die eigenen Ansichten sind, diese von
unreflektierten Annahmen, geerbten Vorurteilen und gesellschaftlichen Kon-
ventionen zu trennen bzw. zu reinigen, kristallisiert erst die eigene Position
in dieser Welt heraus. Ziel der Zerlegung des Selbstverstindlichen ist es, eine
unbewusst gelebte, individuelle Wahrheit zu bergen, die den eigenen Stand-
punkt in der Welt bestimmt.

»[..] only through knowing what appears to me —only to me, and therefore
remaining forever related to my own concrete existence — can | ever under-
stand truth. Absolute truth, which would be the same for all men and there-
fore unrelated, independent of each man'’s existence, cannot exist for mor-
tals.«*s

Diesen eigenen Standpunkt zu erkennen und anzuerkennen ist dariiber hin-
aus die Voraussetzung dafiir, Verbindung zur Welt und zu anderen etablieren
zu konnen. Die Gespriche, die Sokrates mit den Biirgern fithrte, initiierten
durch die Bewusstwerdung der eigenen Position in dieser Welt und durch das
Kennenlernen der eigenen doxa einen Dialog zwischen den Biirgern tiber ihre
Meinungen. Sokrates beabsichtigte einen wirklichen Austausch tiber die An-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

141


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Beriihrbarkeit als conditio humana

sichten, welche die gemeinsame Welt nicht nur betreffen, sondern sie auch
formen. Die Gemeinsambkeit der Welt kann sich erst in einem solchen Aus-
tausch herauskristallisieren. Nur im Gesprich kann mitgeteilt und vernom-
men werden, auf welche Realitit sich der Sprechende bezieht und wie die
Welt vom Sprechenden wahrgenommen wird.

Ein Gesprich wie jenes unter Freunden,* das war laut Arendt Sokrates’
Ziel. In einem solchen Austausch entsteht eine gemeinsame Welt als Bezugs-
raum. Indem sich die Freunde durch das Zuhéren immer besser verstehen,
ihre Positionen in dieser Welt gegenseitig kennen und nachvollziehen ler-
nen, etablieren sie ein Miteinander. Das ist der Grund dafiir, warum Freund-
schaft fiir Arendt eine pripolitische Form, die Einiibung des politischen Mit-
einanders, ist. »This kind of understanding — seeing the world [...] from the
other fellow’s point of view - is the political kind of insight par excellence.«*
Erst durch ein solches Gesprich etablieren sich Beziehungen zwischen den
Sprechenden. Fiir die Athener waren Sokrates’ Bemithungen existentiell not-
wendig, denn ihre Stadtmauer und ihre Gesetze alleine bewirkten keine er-
fahrbare Beziehung, keine gemeinsame Welt zwischen den Biirgern. »[..] the
comonness of the political world [...] was not seen or experienced in the rela-
tionships between the citizens«®®.

Dass man sich die Welt mit anderen teilt, dass man selbst Teil einer po-
litischen Gemeinschaft ist, ist erst durch aktive Beziehungen zwischen den
Biirgern erfahrbar. Gibt es diese Beziehungen nicht, gibt es keine realweltli-
che Erfahrung des Gemeinsamen. Gesetze und Institutionen, sogar der geo-
grafisch geteilte Raum bleiben duRerlich bzw. reine Formalititen ohne Trag-
kraft. Ohne Berithrungspunkte im Miteinander nehmen auf dem Marketplatz
Annahmen, Vermutungen, Liigen und Isolation rasant iiberhand.

Arendt sieht in der Person Sokrates ein Modell fur das >Wie?« der Ver-
bindung von Politik und Philosophie. Der Philosoph wird als inkarnierter
Vermittler zwischen diesen Bereichen adressiert. Als solchen beauftragt ihn
Arendt mit vier Aufgaben. Erstens unterstiitzt der Philosoph die Geburt eines
Miteinanders ohne Herrschaft. »[Tlhe political function of the philosopher
was to help establish this kind of common world, built on the understanding
of friendship, in which no rulership is needed.«** Zweitens bewirkt er die Eta-
blierung einer gemeinsamen Welt, indem er Meinungen als solche enttarnt.*
Somit werden individuelle Positionen fiir den Sprechenden artikulierbar und
fiir die anderen vernehmbar. Als doxa bezwingen sie andere nicht (mehr), blei-
ben fiir andere Erfahrungen offen, sind beriihr- und formbar.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

In Truth and Politics (1967) erginzt Arendt die politische Aufgabenbeschrei-
bung des Philosophen um zwei weitere. Da sich philosophische Wahrheit fiir
den offentlichen Bereich aufgrund ihres Ursprungs im Singuliren nicht eig-
net, muss sie sich ins Exemplarische verwandeln. Dem Philosophen kommt
drittens die Aufgabe zu, die politischen Konsequenzen der thaumazein-
Erfahrung durch ein »teaching by example«* ins Offentliche zu iibertragen.
Sein Leben wird zum exemplarischen Sein und als solches zur Inspirations-
quelle fiir das Handeln.** Fiir den Philosophen, der im Betrachten zu Hause
ist, ist ein solcher handlungsinspirierende Auftritt eine Grenzerfahrung.®
Ekstase, ein Aus-sich-Heraustreten. »This transformation of a theoretical or
speculative statement into exemplary truth [...] is a borderline experience for
the philosopher: by setting an example [...] he has begun to act.«*

Viertens kann der Philosoph zum »truthteller«* werden. Nicht als Ver-
kiinder der Wahrheit (da diese zwingend und monologisch ist, sich nicht fiir
den politischen Bereich eignet), sondern als »spectrator«*®. Als solcher schaut
ervon aufden zu und kann aufgrund seiner Unbeteiligung wahrnehmen, wenn
das Miteinander von Liigen, Tiuschungen und falschen Wahrheiten wber-
schwemmt wird. Benennt er in einer solchen Situation seine doxa, d.h. die
von seinem Standpunkt sichtbare Verfilschung der Welt, wird sein Sprechen
zum Handeln. Seine Mitteilung verindert nimlich das Miteinander, indem
sie auf die faktische Wirklichkeit verweist. »Where everybody lies about ev-
erything of importance, the truthteller, whether he knows it or not, has begun
to act [...] he has made a start toward changing the world.«*

Der Philosoph, der seine thaumatische Erfahrung durch sein exemplari-
sches Sein veréffentlicht, iibersetzt und in doxa transformiert, steht im star-
ken Gegensatz zum Platon’schen Modell des Philosophenstaates, in dem die
philosophische Wahrheit das politische Leben bestimmen und ordnen soll. In
Platons Konzept ist der Zwang, welcher der Wahrheit inharent ist, nicht zu
ignorieren. Da es sich mit der Wahrheit nicht diskutieren lisst — »[...] truth
has a despotic character«*® — eignet sie sich laut Arendt nicht fiir den politi-
schen Raum der Freiheit und Gleichheit.*

Zwar wollte Sokrates’ Hebammenkunst der Polis keine absolute Wahrheit
aufzwingen, doch war seine Mieutik auf dem Marktplatz gefihrlich. Da er
fir das kritische und aufrichtige Hinterfragen der verbreiteten doxa pladierte,
stiftete er Unruhe und destabilisierte die politische Ordnung von Athen. Die
Wahrhaftigkeit der eigenen doxa zu tiberpriifen kann dazu fithren, dass diese
doxa — welche »the world of one’s own«™ ist — zerstdrt wird, wie Arendt das
mit dem Beispiel von Oedipus’ Lebensgeschichte illustriert. »Truth therefore

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

143


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Beriihrbarkeit als conditio humana

can destroy doxa, it can destroy the specific political reality of the citizens.«""
Die Un-Wahrhaftigkeit der eigenen doxa anzuerkennen, hat zwingende und
destruktive Folgen.

Die Zerstérungswucht, die das Erkennen begleitet, stellt fiir die politische
Ordnung eine ernstzunehmende Gefahr dar. Die Anerkennung des Nicht-
Wissens erschiittert das Bestehende, ohne ihm einen stabilisierenden Ersatz
anzubieten. Indem die Entlarvung der doxa das Bestehende perspektiviert
und damit relativiert, destabilisiert sie die Ordnung. Sie unterbricht repetiti-
ve Abliufe, Gewohnheiten und die Akzeptanz des So-Zustandes. Obgleich die
unmittelbare Wirkung destruktiv ist, eréffnet sie zugleich auch einen neuen
Erfahrungsraum. Als Vermittler zwischen thaumazein und dem Marketplatz hat
der politische Philosoph die Fihigkeit (nicht das Wissen) zu sensibilisieren,
die festgefahrene Ordnung aufzubrechen und sie fiir eine neue empfinglich
zu machen. Daher sind er und seine Titigkeit fiir die politische Macht gefihr-
lich.

Laut Arendt hat die politische Philosophie in ihrem Verhiltnis zum 6f-
fentlichen Leben philosophiegeschichtlich zwei Méglichkeiten. »[...] either of
interpreting philosophical experience with categories which owe their origin
to the realm of human affairs, or, on the contrary, of claiming priority for
philosophic experience and judging all politics in its light.«*> Ein dritter, d.i.
der Sokrates’sche Weg, besteht in der Verbindung dieser Bereiche durch die
bzw. in der Person des Philosophen. So wird das Ringen zwischen Politik und
Philosophie um Geltungshoheit behoben. Durch die Verbindung pluralisiert
der Philosoph auch sich selbst. Er ist nicht nur derjenige, der thaumazein er-
litt bzw. der immer bereit bleibt, »the pathos of wonder«*® zu erleiden, son-
dern ist er im Miteinander auch ein Gleicher unter den anderen,** jemand
mit eigener doxa. Indem er sein am thaumazein geschultes »who« 6ffentlich
erscheinen lisst, prigt er das politische Miteinander.

Wiirde der Philosoph versuchen, den Augenblick des thaumazein verewi-
gen zuwollen — so deutet Arendt Platons Konzept des bios theoretikos® — wiirde
er nicht nur dauerhafte Einsamkeit und Isolation erleiden, sondern schlief3-
lich auch »the plurality of the human condition within himself«*® zerstdren.
Thaumazein ist monologisch. Es ergreift den berithrbaren Einzelnen. Es steht
als Ereignis und als Widerfahrnis am Beginn der Philosophie, auch der poli-
tischen Philosophie. Es kann nicht dauerhaft bestehen, weil es verstummen
lisst, aus dem Miteinander herauslost und isoliert. Jedoch kann es sich durch
die Bewahrung der Berithrbarkeit immer wieder ereignen. Nicht als Gelehr-
ter oder als Experte ist der Philosoph fiir das politische Miteinander relevant,

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

sondern als einer, der die Berithrbarkeit verkérpert und sie immer wieder zu
aktualisieren bereit ist. Er lebt den Mut zur Destabilisierung vor.

4.3 Thaumazein als politisches Ereignis

Thaumazein als Initiationsmoment der politischen Philosophie ist laut Arendt
ein erschiitterndes, aufwithlendes und ein zu erleidendes, passivierendes
Sich-Wundern iiber die Pluralitit des menschlichen Miteinanders. Es ist
zwar prototypisch die Erfahrung des Philosophen, potenziell aber ein Wider-
fahrnis das alle, die sich ihm auszusetzen bereit sind, erleben kénnen. Da
thaumazein pluralisiert werden kann — nicht als kollektive Erfahrung, aber als
Erfahrung der vielen — ist es von politischer Bedeutung.

Fir die politische Relevanz bzw. Auswirkung dieser urspriinglich philo-
sophischen Erfahrung ist ihr Ereignischarakter ausschlaggebend. Politisches
Handeln ist laut Arendt ereignishaft. Am deutlichsten manifestiert sich dies
in der Revolution. »Events, by definition, are occurences that interrupt rou-
tine processes and routine procedures [...].«*” Thaumazein, als erschiitternde
Ergriffenheit, ist die ultimative Unterbrechung der alltiglichen Denk- und
Tatigkeitsprozesse. Es fordert das Bestehende heraus. Es bewirkt, dass der
Mensch seine Orientierung verliert, sich als fragendes Wesen (wieder-)ent-
deckt und sich fiir das Neue offnet.

»And as soon as the speechless state of wonder translates itself into words,
it will not begin with statements but will formulate in unending variations
what we call the ultimate questions. [...] In asking the ultimate, unanswer-
able questions, man establishes himself as a question-asking being.«’®

Erleiden und Sich-Aussetzen begreift Arendt nicht als Risiken fiir das Subjeke,
sondern als Voraussetzung seiner Freiheit, seiner Verbindung zur Welt und
seiner Beziehung zu den Mitmenschen. Menschliche Berithrbarkeit und in-
dividuelles Erleiden-Kénnen sind laut Arendt nur fiir die totalitire Politik ge-
fahrlich, da diese durch (Ver-)Schliefdung Sicherheit und Stabilitit verspricht,
d.h. unmittelbare Antworten, konsistente Ideologie, berechenbare Repetiti-
on. Als erlittene Ereignishaftigkeit und als Einbruch des Neuen prigt thau-
mazein den politischen Raum. Zwar fithrt es nicht zur konkreten Handlungs-
anleitung fiir politische Akteure, aber es formt das politische Miteinander
durch den Menschen, der das thaumazein erlitt und mit dieser Erfahrung im
offentlichen Miteinander erscheint. Derjenige, dem thaumazein widerfahren

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

145


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Beriihrbarkeit als conditio humana

ist, verkorpert diese an sich sprachlose Erfahrung in seinem Handeln, in sei-
ner doxa und in seiner Bereitschaft, sich dem thaumazein immer wieder aus-
zusetzen.

Laut Arendt ist thaumazein eine Erschiitterung, die fiir die politische Phi-
losophie als Entstehungsmoment unentbehrlich ist. Das Erschiitternde und
das politische Prinzip der Pluralitit bieten eine Erklirung dafiir, warum das
Herzstiick von Arendts politischem Denken die Revolution ist: Die Revolu-
tion verwirklicht beide Momente am intensivsten. Revolution ist Unterbre-
chung des Bestehenden durch das gemeinsame Handeln der vielen. Sie ist ei-
ne Kraft, die in der Lage ist, das Gegebene herauszufordern und fundamenta-
le Verinderungen zu bewirken. Sie entlarvt die bestehende Ordnung als doxa
und 6ffnet so den Weg fiir ein anderes Miteinander. Die Revolution macht die
unendliche Potenzialitit des Handelns innerweltlich. »[..] revolutions have
been the time-space where action with all its implications was discovered.«*
Weil die Revolution Auftritt des Neuen ist, entfaltet sich die, dem Handeln
inhirente, Natalitit in diesem Umbruchsmoment. Auch die Pluralitit wird
im revolutionidren Handeln konkret. Die Singularitit der bestehenden Ord-
nung wird umgeworfen, sodass Raum fiir die Vielfalt alternativer Formen des
politischen Miteinanders entsteht. Revolution selbst ist Pluralitit. Einerseits,
weil sie durch die Vielstimmigkeit der Akteure stattfindet, andererseits weil
sie die Pluralitit moglicher politischer Riume offenlegt.

Was bewirkt die erschiitternde Erfahrung fiir das politische Denken jen-
seits der politischen Bithne? Thaumazein entspringt keine wahre Erkenntnis,
es fithrt nicht zu einem neuen, besseren Wissen oder zu einer politischen
Erleuchtung in Form einer Vision der idealen Gesellschaft. Jedoch wird nach
dem Moment des sprachlosen, isolierten Erleidens die Erfahrung des thau-
mazein ins Denken iiberfithrt. Dieses vom thaumazein geprigte Denken ist
kein definierendes, sondern ein fragendes, kein festhaltendes, sondern ein
offenlegendes Erkunden des menschlichen Miteinanders. Aus diesem, durch
das thaumazein erschiitterten und destabilisierten Dialog mit sich selbst (der
gleichzeitig die innere Reprisentation der Welt und der Mitmenschen ist),
entsteht die politische Philosophie.

Laut Arendt bezieht sich thaumazein im Kontext der politischen Philoso-
phie auf die Tatsache der menschlichen Pluralitit. Darauf, dass Gott den Men-
schen als Frau und Mann, d.h. als unterschiedlich und nicht identisch, als
plural und nicht singulir erschuf.® Diese, der Zweigeschlechtlichkeit ent-
stammende, Pluralitit aktualisiert und manifestiert sich in jedem Ereignis,

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

in dem Vielfalt, Heterogenitit und die Abweichung vom Gegebenen erfahr-
bar werden.

Thaumazein als Widerfahrnis verunsichert das Wissen und verwandelt es
in eine fragende Haltung. Der politische Philosoph, der seine Einsichten und
sein Denken dem thaumazein immer wieder aussetzt, wird folglich keinen
Gesellschaftsentwurf erarbeiten, keine ideale Macht- oder Gesellschaftsform
vorschlagen. Er griindet nicht, sondern weist lediglich auf die Abgriindigkeit
des Griindungsmoments hin.® Seine Theorie ist fragmentarisch, punktuelle
Reflexionen nach erneutem thaumazein. Arendt lisst strukturelle Fragen, die
sich im konkreten politischen Zusammenleben unvermeidbar stellen, unbe-
antwortet. Sie schwirmt zwar vom Rite-System, beantwortet aber nicht, wie
diese revolutionire Selbstverwaltungsform langfristig erhalten werden kann,
ohne die ihr intrinsische Freiheit und Verinderungskraft zu verlieren.®> Wenn
das politische Denken thaumazein integrieren bzw. immer wieder aktualisie-
ren soll, dann sind die Etablierung eines geschlossenen Denksystems und ei-
ne endgiiltige Deutung des Bestehenden ausgeschlossen. Thaumazein zerstort
und offnet das Bestehende. Laut Arendt ist eine mit Freiheit vereinbare Sta-
bilitit nur dann moglich, wenn Destabilisierung, Offenheit und Veranderbar-
keit grundsitzliche Bestandteile politischen Denkens und Handelns bleiben,
auch nach der (Neu-)Konstitution.

Bezogen auf das politische Denken bedeutet thaumazein nicht nur, dass
feste Kategorien, Interpretationsweisen und etabliertes Wissen immer aufs
Neue destabilisiert werden, sondern auch, dass das Denken des politischen
Philosophen, sein Gespriach mit sich selbst, von der Welt immer wieder in-
spiriert wird.

Thaumazein bedeutet, dass am Anfang der politischen Philosophie nicht
Wissen oder Erkenntnis stehen, sondern Orientierungsverlust, Verunsiche-
rung und Passivitit. Diese Erfahrung hat Auswirkungen auf die Form, in
der sich das politische Denken bzw. die politische Philosophie artikulieren.
Arendt selbst bezeichnet ihre >Methode« in einer Vorlesung im Jahr 1960 als
»my old-fashioned storytelling«®. Was einem zustsf3t, wiirde die theoreti-
schen Gedankenginge auslosen, behauptet Arendt. »[...] I have always believed
that, no matter how abstract our theories may sound or how consistent our
arguments may appear, there are incidents and stories behind them which
[..] contain as in a nutshell the full meaning of whatever we have to say.«*

Die »incidents« sind demnach nicht nur Ausléser des Denkprozesses, son-
dern beinhalten in Form von Geschichten auch die Bedeutung, den Sinn des-
sen, was der politische Philosoph zu sagen hat. Die philosophischen Gedan-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

147


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Beriihrbarkeit als conditio humana

kenginge fithren zwar vom beginnenden Ereignis weg, miissen dieses aber
durchgehend bewahren, sonst verliert sich das Denken in einer fiir die inner-
weltliche politische Realitit irrelevanten Sphire. »Thought itself [...] arises out
of the actuality of incidents, and incidents of living experience must remain
the guideposts by which it takes its bearing [...].«* Storytelling ist somit keine
Methodologie und liefert keine Antwort auf die wissenschaftliche Frage, wie
sich schone Literatur und politische Philosophie zueinander verhalten.® Sto-
rytelling ist die organische Ausdrucksform eines philosophischen Denkens,
das seinen Ursprung im thaumazein hat und dem Morgenstern »Keine Theo-
rien! Vergessen Sie alle Theorien!«” folgt. Die Erzihlung bleibt mit dem Er-
eignis verbunden und ist die 6ffentliche Artikulationsform eines von Ergrif-
fenheit und Erschiitterung initiierten Denkens.®® Liegt der Ursprung der po-
litischen Philosophie in der Erfahrung® von thaumazein, kann der politische
Philosoph nur als storyteller auftreten.

Storytelling ist weder die genaue Wiedergabe von Fakten noch Wissensak-
kumulation. Es ist die mitteilbare Bedeutung bzw. der Sinn des Ereignisses.
Das Ereignis selbst offenbart »for a fleeting second«’® etwas, was in den au-
tomatischen und repetitiven Abliufen des alltiglichen Lebens und Denkens
nicht wahrnehmbar ist. Das Ereignis erhellt. In dieser illuminierenden, auf-
blitzenden und unterbrechenden Hinsicht ist thaumazein selbst ein Ereignis.

Vor diesem Hintergrund zeichnet sich in Arendts politischem Denken ei-
ne fraktale Struktur ab, eine Selbstihnlichkeit des groRen Ganzen und seinen
kleinsten Ausformulierungen.” Natalitit ist das Phinomen, dessen Struktur
andere zentrale Elemente des Arendt’schen Denkens bestimmt. Das radikal
Neue, Unterbrechende und Unerwartete der Gebiirtigkeit findet sich im thau-
mazein, im Denken, im Handeln und in der Revolution genauso wie in der
Bewaltigung der unbeabsichtigten Konsequenzen in Form von Vergeben und
Versprechen. Geboren zu werden ist eine Bewegung aus der Unsichtbarkeit
hin zu einem physisch wahrnehmbaren Kérper. Eine solches Sichtbarwerden
lasst sich auch in Arendts Werken wiederfinden, die verschiittete Fragmente
aufdecken und diese in ein innerweltliches Miteinander einftigen. Natalitit
ist Ereignishaftigkeit schlechthin. Diese Grundstruktur wiederholt und arti-
kuliert sich in allen politisch relevanten Phinomenen, die Arendt themati-
siert.

Laut Arendt verlangt das Ereignis vom Denken keine Systematisierung,
keine wissenschaftliche Analyse, sondern Verstehen. Dieses Verstehen richtet
sich nicht auf die Etablierung neuen Wissens oder neuer Erkenntnisse, son-
dern auf Sinn- und Bedeutungsproduktion. Das Verstehen trigt das Ereignis

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

in das 6ffentliche Miteinander hiniiber, wie der Philosoph die thaumatische
Erfahrung auf den Markeplatz. Diese Transformation und Translation sind
unentbehrlich, will sich der Mensch mit den Widerfahrnissen des Lebens ver-
sohnen. »The result of understanding is meaning, which we originate in the
very process of living insofar as we try to reconcile ourselves to what we do
and what we suffer.«’* Eine solche Verséhnung ist keine individuelle Angele-
genheit, sondern weltstiftend. Alles, was nicht verstanden und ertragen wird,
kann kein Teil der Welt werden und fithrt frither oder spiter zur Zerstérung
der Wirklichkeit, des gemeinsamen politischen Raumes.

Verstehen ist nicht Vergeben,” aber doch Verséhnung damit, was einem
in der Welt zugestofRen ist. Indem durch das Verstehen den Ereignissen ei-
ne Bedeutung zukommt, finden sie ihren Platz im Bezugsgewebe menschli-
cher Angelegenheiten, sie werden integriert und zum Teil der gemeinsamen
Wirklichkeit. Arendt setzt Verstehen und Urteilen miteinander beinahe gle-
ich, weil beides subsumiert und summiert: »[...] understanding [is so] closely
related to and inter-related with judging that one must describe both as the
subsumption (of something particular under a universal rule) [...].«™* Weil
das Verstehen die Ereignisse in das Miteinander einfiigt, ist es der Konter-
part des Handelns — »[...] understanding becomes the other side of action«”
- und die Tatigkeit, die die Natalitit des Handelns in die Welt integriert.
Durch das Handeln erscheint das Ereignishafte fir einen Augenblick in die-
ser Welt. Durch das Verstehen wird es zum permanenten Teil der geteilten
Wirklichkeit. Das Erschiitternde findet seinen Ort im Miteinander durch das
sinnproduzierende Verstehen.”

Das verstehende Herz, um das Koénig Salomo in seinem Gebet” Jahve bat,
ist in Arendts Lesart der symbolische Ort des Verstehens selbst, weil es das
Organ des Ertragen- und Erleiden-Kénnens ist. »[...] only an »understanding
heart«, and not mere reflection or mere feeling, makes it bearable for us to
live with other people, strangers forever, in the same world [...].<’® Das Herz,
das die Ereignisse erleiden und deshalb verstehen kann, ist fir Arendt gleich-
zeitig auch der symbolische Ort der Imagination. Ausschlaggebend ist, dass
sich Arendt an dieser Stelle nicht auf Kant und die Einbildungskraft bezieht,
sondern »imagination« im alltagssprachlichen Sinne als Sich-Vorstellen, Sich-
Ausmalen versteht. Eine solche Imagination ist die Bedingung von Klarsicht
und Verstehen. Um zu verdeutlichen, was sie meint, zitiert Arendt nicht Kant,
sondern den Dichter Wordsworth: »[...] imagination, as Wordswoth said, >is
but another name for ... clearest insight, amplitude of mind,/And Reason in
her most exalted mood«.«”

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

149


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Beriihrbarkeit als conditio humana

Im Verstehensprozess kommt der Imagination die Rolle zu, die angemes-
sene Distanz, aus der das Verstehen moglich ist, zwischen dem Urteilenden
und dem Ereignis zu erschaffen. Das Erleiden des Ereignisses, ob als Han-
deln oder als thaumazein, lisst keinen Raum zwischen dem Menschen und
der Welt zu. Dass Erleiden- Kénnen fir das politische Zusammensein ele-
mentar ist, lisst sich Arendts Kritik an der fehlenden Tiefe des amerikani-
schen Griindungsaktes entnehmen. Wenn das Erlittene jedoch nicht artiku-
liert, nicht in eine 6ffentlich vernehmbare Erscheinung transformiert wird,
bleibt es politisch bedeutungslos. Diesen Artikulationsprozess unterstiitzt die
Einbildungskraft, indem sie es einem erméglicht, klar zu sehen, was einen
umgibt. »Imagination alone enables us to see things in their proper perspec-
tive [...] distancing of some things and bridging the abysses to others is part
of the dialogue of understanding [..].«*

4.4 Beriihrbarkeit der politischen Philosophin Hannah Arendt

Dass eine solche Distanzierung durch die Imagination nicht mit Neutralisie-
rung gleichzusetzen ist, legen Texte nahe, die Arendt iiber zeitgendssische
Ereignisse verfasste. Aus ihrer Formulierung und aus ihrer Argumentation
spricht eine leidenschaftliche Involviertheit, obwohl sie die konkreten Ereig-
nisse aus der Distanz beobachtete. Ihre Schlussfolgerungen (in Form von Be-
griffen oder politischen Urteilen) gehen aus ihrer Wahrnehmung dieser Er-
eignisse hervor und aus einer leidenschaftlichen Verbindung mit der Welt.
Diese Ergriffenheit und das damit verbundene pathische Involviertsein be-
einflussen Arendts Werke sowohl auf der inhaltlichen als auch auf der forma-
len Ebene.

Ein besonders eindriickliches Beispiel dafiir ist der Aufschlag ihres Essays
Die ungarische Revolution, der es wegen seiner Anschaulichkeit Wert ist, linger
zitiert zu werden:

»Fast zwei Jahre sind vergangen, seit die Flammen der Ungarischen Revolu-
tion in zwolf langen Tagen den enormen Raum erhellten, den eine der tota-
litiren Diktaturen seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges beherrscht. Dies
Ereignis kann nicht an Sieg oder Niederlage gemessen werden, seine Gro-
e beruht und ist gesichert in der Tragddie, die sich in ihm entfaltete. Noch
sehen wir den schwarzen Zug schweigender Frauen, der durch die StraRRen
des bereits von den Russen besetzten Budapest schritt, um in grofRer Offent-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

lichkeit den Toten der Revolution die letzte Ehre zu erweisen. Dies war die
letzte politische Geste des Freiheitskampfes, und es war offenbar der letzte
Akt eines tragischen Geschehens, wie wir es in solch einfacher Eindringlich-
keit kaum aus der neueren Geschichte kennen. Danach vertrieb der Terror
in wenigen Wochen und Monaten wieder alle in die Dunkelheit ihrer Hau-
ser, in denen nicht Geborgenheit waltet, sondern die immer gegenwartige
Angst herrscht. Und doch hatte das besiegte und terrorisierte Volk ein Jahr
nach der Niederlage noch Kraft genug, um wenigstens fiir den Jahrestag der
Niederlage sich aus der Dunkelheit herauszuwagen und zu bekunden, daf3
in den Hiusern neben der Angst auch die Erinnerung umgeht, jenes An-
denken ndmlich, das allein Gehandeltes dauerhaft machen undihm schlieR-
lichseinen Platzin der Geschichte sichern kann. Am ersten Todestag der Frei-
heit blieb das ganze Volk einmiitig und in voller Spontaneitit allen Vergnii-
gungsstatten, den Theatern und Kinos, den Cafés und Restaurants fern, und
es schickte seine Kinder mit kleinen Kerzen in die Schule, die sie in die Tin-
tenfasser der Klassenpulte steckten. Dafs dem Ereignis der Revolution die
GroRe eignete, die fiir Geschichtlichkeit unerlaRlich ist, war damit erwiesen.
Nun mag es nur noch an uns liegen, ob wir die Kraft des Gedachtnisses und
des Nachdenkens aufbringen kénnen, durch die das geschichtlich Ereignete
in der Geschichte gehalten werden muf.«*

Der Auftakt des Essays ist eindringlich und lisst auf den kommenden Seiten
eher eine literarische Bearbeitung als die wissenschaftliche Analyse der sich
im Herbst 1956 ereigneten ungarischen Revolution vermuten. Doch prisen-
tiert der Essay, in Abgrenzung zur imperialistischen Kolonialgeschichte, eine
Theorie des kontinentalen Imperialismus. Dieser wurde laut Arendt fir die
wissenschaftliche Analyse sowohl als Begriff als auch als politisches Phino-
men erst durch den ungarischen Aufstand etabliert. Arendt behauptet, dass
die politische Erkenntnis, dass das sowjetische System eine kontinentale Va-
riation des kolonialisierenden Imperialismus sei, tberhaupt erst durch die
ungarische Revolution inspiriert war.

Arendt war von dem historischen Ereignis der ungarischen Revolution
weitestgehend ergriffen und sah in ihr die Verwirklichung bzw. die realpoli-
tische Entsprechung ihrer theoretischen Uberlegungen iiber Freiheit und po-
litisches Handeln. Der Preis dafiir ist jedoch eine Verkiirzung faktischer Ge-
schehnisse. Um die Entsprechung von Theorie und Ereignis nicht zu stéren,
lisst Arendt stellenweise Fakten weg oder verkleinert ihre Bedeutsamkeit. So
lisst sie die Tatsache, dass sich nicht nur politische, sondern auch 6konomi-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Beriihrbarkeit als conditio humana

sche Rite bildeten (als Selbstverwaltung- und Selbstorganisationseinheiten
der Arbeiter in Fabriken) aufier Acht, da nach ihrer Auffassung Freiheit, die
durch die Ritestruktur ermoglicht wird, nur im Politischen, aber nicht im
Wirtschaftlichen denkbar ist. Dariiber hinaus beschreibt Arendt die Revolu-
tiondre als friedlich und gewaltfrei, Unterdriickung und militirische Aktio-
nen stellt sie nur bei den Sowjets fest. Diese Darstellung entspricht jedoch
nicht den historischen Fakten. Die Aufstindischen iibten Gewalttaten aus.
Quellen berichten von Lynchjustiz in der lindlichen Region und von anderen
Angriffen auf regierungsnahe Personen, auf Einrichtungen und auf ethnische
Minderheiten.®

Eine Erklirung fiir Arendts Ungenauigkeit kann die Quellenlage sein, die
zum Zeitpunkt der Entstehung des Textes nur begrenzt war. Doch erkennt
man im Duktus des Essays eine vertraute Arendt’sche Tendenz. Historische
Fakten, personliche Meinungen und die Kontextualisierung der Ereignisse
ordnet Arendt so an, dass sie eine Eindeutigkeit erzeugen. Eine solche Zuspit-
zung entwirft zwar nicht den Idealfall, den jede politische Handlung nachah-
men sollte, doch soll sie Essenzielles und Existenzielles iiber das Wesen des
Politischen (wie es Arendt bestimmt) eindriicklich mitteilen. Sie wirkt daher
fieberhaft und ist mit jener Erregung, welche die Ereignisse auslosten, tief
verbunden. Das pathische Moment dient dem Denken nicht nur als Inspirati-
onsquelle, sondern wird in der Darstellung aufbewahrt und sogar wiederholt.

Arendt begriindet die Art ihrer politischen Reflexion in diesem Essay mit
einer verallgemeinernden These dariiber, wie wahrhafte theoretische Einsicht
zu gewinnen ist. Dafiir fihrt sie den Begriff des kontinentalen Imperialismus
durch die Berufung auf zwei Radioansagen wihrend der Revolutionstage ein.
Der Sprecher des Senders Kossuth soll in der letzten Sendung vor der Niederla-
ge der Revolution behauptet haben, dass »der Moskauer Imperialismus keine
Grenzen«® kenne. Eine weitere Radioansage im Revolutionssender Rajk ver-
kiindete, dass »eines der Ziele der Ungarischen Revolution gewesen sei, der
Welt sein klares Bild von der brutalen russischen Kolonialherrschaft zu pra-
sentierenc.«* Diese Aussagen itber den »Moskauer Imperialismus« und iiber
»russische Kolonialherrschaft« aufgreifend, pladiert Arendt dafiir, die sowje-
tische totale Herrschaft als neue Form von Imperialismus zu bewerten und als
solche zu analysieren. Fiir diesen begriffstheoretischen Vorschlag gibt sie kei-
ne weiteren Griinde an. Sie nimmt die Aussagen der politischen Akteure als
Erkenntnisquelle fir das wissenschaftliche (Nach-)Denken. Dass diese Aus-
sagen im Eifer des Gefechts getroffen wurden, schmilert laut Arendt ihren
theoretischen Wert nicht, sogar im Gegenteil:

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

»Was diejenigen, die in Freiheit handeln und fir Freiheit kimpfen, sagen,
hat mehr Gewicht und findet, so mdchten wir hoffen, ein ernsteres Gehérals
alle theoretischen Betrachtungen, gerade weil diese Worte im Zuge und in
der Erregung des Ereignisses selbst gesprochen werden. Denn eine solche Er-
regung ist nicht hysterisch und stumpft den Geist nicht ab, vielmehr scharft
und erweitert sie den Verstand, wie sie die physische Leistungsfahigkeit und
die Intensitit der Sinne steigert und die Kraft des Herzens starkt. Wenn die,
welche kimpften, aus der Intensitit des Kampfes heraus meinten, daf$ sie
gegen einen Imperialismus kimpften, so mufs die politische Wissenschaft
das akzeptieren [..].<*

Arendt erkennt nicht nur die revolutionire Aufregung der Freiheitskimpfer
als verstandliche Begleiterscheinung ihres Handelns an, sondern sieht in die-
ser Erregung einen besonderen Zugang zur Erkenntnis, der auf anderen We-
gen nicht zu erreichen gewesen wire. Laut Arendt erweiterte die situations-
spezifische Erregung das Denkvermdgen der Revolutionire, so wie das Auf-
gebrachtsein die physische Leistung steigert. Die Erregung motivierte nicht
nur das Handeln der Freiheitskimpfer, sondern erweiterte auch ihr Denkver-
mogen. Einen solchen Erkenntnisgewinn fordert Arendt von der politischen
Wissenschaft selbst.?¢ Erkenntnis, hier verstanden als Situationswissen mit
allgemeiner Giiltigkeit, kann nicht aus einer theoretischen Haltung heraus
entwickelt werden. Arendt plidiert fiir einen leidenschaftlichen Nachvollzug
politischer Ereignisse, damit aus dem Partikularen generalisierbare Bedeu-
tung gewonnen werden kann.

Berithrbarkeit bedingt solches theoretische Wissen in zweifacher Hin-
sicht. Erstens entsteht die Erkenntnis in der Situation der Betroffenheit er-
eignishaft. Die Revolutionire sind berithrte, ergriffene Akteure schlechthin.
Zweitens gelingt dem politischen Denken die Analyse und das sinnvolle Ver-
stehen des Geschehenen laut Arendt nur dann, wenn sich der politische Phi-
losoph in seinem Denkprozess von der Erregung und den Erkenntnissen der
Freiheitskimpfer berithren lisst. Dafiir scheint Arendt selbst in ihrem Essay
die pathische Involviertheit mitzuvollziehen. Fiir so ein performatives Den-
ken muss sie sich aber vorstellen konnen, wie diese initiale Ergriffenheit sich
anfithlen musste. Sie muss durch die Einbildungskraft den Standpunkt ein-
nehmen, von dem die Freiheitskimpfer die Welt erfahren und wahrgenom-
men haben. Dass ein solcher Perspektivenwechsel in Berufung auf pathische
Erfahrungen der anderen tiefst problematisch ist, mochte ich durch Arendts
kontroverse Schrift Reflections on Little Rock zeigen.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

153


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Beriihrbarkeit als conditio humana

4.5 Pluralitat Fiihlen

Neben Arendts Bericht itber den Jerusalemer Eichmann-Prozess® ist ihr
1958 in der Zeitschrift Dissent veroffentlichter Essay ihre meistdiskutierte
Schrift.® In dieser bezieht Arendt Stellung zu den sogenannten Brown
I (1954) und Brown II (1955) Beschliissen des Supreme Court, welche die
Segregation der Schulen in den US-Siidstaaten endgiiltig beenden sollten.
Die Entscheidung des Obersten Gerichtshofs lehnt Arendt ab und bewertet
sie als falsch.

Als die neue Gesetzgebung durch die Aufnahme schwarzer Schiiler und
Schiilerinnen in weifle Schulen im Jahr 1957 erstmalig durchgesetzt werden
sollte, verursachte das politischen Widerstand u.a. durch den Gouverneur Or-
val Faubus und den Senator Harry F. Byrd. Ersterer bestellte die Nationalgar-
de nach Little Rock, um die neuen Schiilerinnen und Schiiler im Betreten der
Schule zu verhindern. Letzterer beschloss, alle staatlichen Schulen im Bun-
desstaat Virginia lieber ganz schliefRen zu lassen, anstatt diese fir die In-
tegration zu 6ffnen. Uber den politischen Widerstand hinaus traten auch le-
bensbedrohliche Situationen fiir die betroffenen Kinder auf. Zwei Fotografien
wurden im September 1957 weltbekannt. Auf der einen ist Elisabeth Eckfort
vor dem Central High School in Little Rock (Arkansas) zu sehen, umgeben
einerseits von Nationalgardisten, die ihren Eintritt verhindern sollten und
andererseits von einem wiitenden weiflen Mob. Auf der zweiten Fotografie
sind Dorothy Counts und Dr. Edwin Thompkins in Charlotte (North Caroli-
na) abgelichtet, wie sie ebenso von einem weifen Mob umgeben zur Harding
High School laufen.®” Arendt kannte diese Fotografien, die am 5. September
1957 in The New York Times auf der Titelseite abgedruckt wurden. Ihre Reflexion
tiber Little Rock entziindete sich an diesen Bildern. Dabei begang sie bereits
bei der Titelgabe ihrer Meinungsschrift einen Fehler: Jenes Foto, das sie in
ihrem Essay beschreibt, zeigt nicht Elisabeth Eckfort in Little Rock, sondern
Dorothy Counts (begleitet von einem Familienfreund) in Charlotte. Kathryn
T. Gines interpretiert diese Verwechselung als erstes Anzeichen von Arendts
rassistisch motivierter Ignoranz. Dass sich Arendt gegeniiber Details gene-
rell etwas ignorant verhielt, diirfte keine Uberraschung sein.*® Von einem
rassistischen Unterton zeugt viel mehr Arendts paternalistische Belehrung
der NAACP (National Association for the Advancement of Colored People),
die sich laut Arendt nicht fiir die Desegregation der Schulen, sondern fiir die
Legalisierung von ethnisch gemischten Ehen hitte einsetzen sollen. Dariiber
hinaus wirft Arendt schwarzen Eltern vor, ihre Kinder in der Hoffnung auf

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

sozialen Aufstieg egoistisch ausnutzen.” Diese Passagen in Reflections...sind
nicht die einzigen in Arendts Werk, in denen sie sich iiber schwarze US-
Biirger und ihre Belange abschitzig duflert.” In der Sekundirliteratur findet
die Bewertung von Reflections... tendenziell auf drei Weisen statt: (1) Arendts
Fehleinschitzung resultiere aus ihrer kategorischen Trennung zwischen dem
Privaten, dem Gesellschaftlichen und dem Politischen, (2) Arendts Denken sei
rassistisch, (3) da Arendt europdische Einwanderin war, sei ihr die Situation
schwarzer Menschen in den USA nicht vertraut genug gewesen, sie hitte das
eigentliche Problem nicht verstanden und deshalb die falschen Schliisse ge-
zogen.”

Eine andere Interpretationsebene erdffnet sich, wenn man nicht nach den
inhaltlichen Behauptungen von Arendts Essay fragt, sondern danach, wie sie
zu ihren Aussagen kam. Eine solche Fragestellung fithrt ins Herz von Arendts
von Kant inspirierten Gedanken iiber jene erweiterte Denkungsart, die die
Praxis politischer Urteilsfindung ist.** Eine solche Urteilsfindung besteht dar-
in, sich die Positionen der anderen vorzustellen und abzuwiegen, die Situa-
tion von deren Standpunkt her zu betrachten, schliefllich als Summe dieser
unterschiedlichen Blickwinkel zu einer validen Beurteilung der Lage zu kom-
men. Ich mochte dafiir argumentieren, dass Arendts Urteilsfindung miss-
lang, weil in diese ihre persénlichen Leidenschaften involviert waren.®® Fiir
diese Interpretation muss die Nachgeschichte von Reflections... stirker von ei-
nem analytischen Blick untersucht werden.

Arendts Essay erschien nicht, wie geplant, im Laufe des Jahres 1957 in der
Zeitschrift Commentary, sondern erst in der Winterausgabe 1959 des Journals
Dissent.”® Reflections on Little Rock geht eine Anmerkung der Herausgeber vor-
aus, in der sie sich vom Inhalt des Aufsatzes abgrenzen, sich gleichzeitig aber
zum Glauben an Meinungsfreiheit bekennen. Da es zu diesem Zeitpunkt der
Veroffentlichung schon simtliche Spekulationen und Geriichte tiber den In-
halt des Textes gab, stellte Arendt ihren Gedanken Preliminary Remarks vor, in
denen sie den Leser darum bittet, sie fraglos als Unterstiitzerin jeglicher Min-
derheiten zu betrachten, denn als Jidin sei sie selbst Mitglied einer solcher
Gruppe.”

Die Entscheidung des Supreme Court, die Desegregation der Schulen ge-
setzlich zu erzwingen, lehnt Arendt in ihrem Essay wesentlich aus drei Griin-
den ab. Erstens ist sie der Meinung, die Schulproblematik sei keine Prioritit
und bewertet die Kriminalisierung von Mischehen als das eigentliche recht-
liche Problem.*® Zweitens argumentiert Arendt dafiir, die Schulen nicht zur
Bithne politischer Handlungen zu machen. Schulen gehéren in Arendts Auf-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

155


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Beriihrbarkeit als conditio humana

fassung in den Bereich des Gesellschaftlichen und zum Teil in den Bereich
des Privaten. Denn es sollte ausschlieflich die Entscheidung der Eltern sein,
in welche Gesellschaft sie ihre Kinder tiglich schicken. Als dem Gesellschaft-
lichen zugehérig ist in den Schulen das Prinzip der Diskriminierung zuldssig
- Gleichheit, so Arendt, gibe es nur im politischen Raum, soziale Gruppen-
strukturen beruhten immer auf Ausschluss.”® Drittens sieht Arendt durch den
Beschluss des Obersten Gerichtshofs die Selbststindigkeit der Bundesstaaten
gefihrdet und sogar beschnitten, was sie als immenses politisches Problem
bewertet.’° Sie schlussfolgert:

»Hence it seems highly questionable whether it was wise to begin enforce-
ment of civil rights in a domain where no basic human and no basic political
rightis at stake, and where other rights —social and private —whose protec-

tion is no less vital, can so easily be hurt.«'*!

Dissent veroffentlichte Arendts Gedanken, noch in der selben Ausgabe, zu-
sammen mit zwei kritischen Antworten. Eine vom Politikwissenschafter Da-
vid Spitz und eine vom Soziologen Melvin Tumin.'* Spitzs Replik geht auf
Arendts Punkte systematisch ein und falsifiziert einen nach dem anderen.
Sein Kernargument ist, dass gleiche Chance auf gute Ausbildung die Voraus-
setzung gleicher Moglichkeiten im Erwachsenenleben sei und dass es keinen
Bereich des Gesellschaftlichen gibe, wie er von Arendt definiert wird. »The
political and the private are not distinct and separate entities; nor do they
exist apart from society; they are intrinsically and inextricably a part of socie-
ty.«'? Tumins Antwort ist bissig. Sein Aufschlag: »At first one thinks, this is a
horrible joke.«’°* Er bezeichnet Teile von Arendts Argumentation als »meta-
physical mumbo jumbo«®* und weist darauf hin, dass jene naturgegebenen
Unterschiede, die laut Arendt berechtigte Weise den gesellschaftlichen Be-
reich ordnen wiirden, eben die sind, an denen sich rassistische Gesinnung
entziindet.

»Which differences? As some Southern Whites view the matter, the ineradi-
cable differences are in character, intelligence, morality, ambition, respon-
sibility, passion etc. Moreover, these are tied to the same genes which give
the stereotypal Negro his kinky hair, pitch black skin, doliocephalic skull, and
everted lips.«°

Er schlidgt Arendt vor, Mitgliedern der NAACP Kurse im Rahmen von Erwach-
senenbildung anzubieten. In diesen kénnte ihnen Arendt beibringen, warum
sie sich nicht fiir gleiche Bedingungen in der Bildung, sondern fir die Legali-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

sierung von Mischehen engagieren sollten. »That would really be a masterful
piece of adult education.«'®” Der Kern von Tumins Kritik ist, dass Arendt die
Rechte von weifden Eltern so sehr schiitzen will, dass sie die Ungerechtigkeit,
die schwarze Eltern und Kinder tiglich erleiden miissen, ganz aus dem Blick
verliert. In seiner bitteren Replik bezeichnet er Arendt ab der vierten Seite
nur noch als »Miss A.«**®. Tumins Antwort endet — trotz aller Ironie und al-
lem Sarkasmus — in spiirbarer Enttiuschung.

Beide Kritiker listeten valide Einwande auf, auf die Arendt die Moglichkeit
erhielt, in der nichsten Dissent-Ausgabe zu antworten.'®® Hannah Arendt, die
Verfechterin pluralistischer Weltstiftung und des 6ffentlichen Meinungsaus-
tausches, beginnt ihre Antwort mit der Disqualifizierung beider Repliken.

»Of my two opponents, Mr. Tumin has put himself outside the scope of dis-
cussion and discourse through the tone he adopted in his rebuttel. Mr Spitz’s
argument, on the contrary, would deserve a point-by-point analysis if it con-
stituted a refutation of my points. Unfortunately, despite his fairness and
the consistency of his own position, Mr. Spitz has misunderstood and mis-
constructed my argument to such an extent that | would have to quote and
requote from our articles sentence after sentence, not to answer his rebuttal,
but only in order to correct the misunderstandings upon which this rebuttal
was based. [...] | therefore prefer to take my cue from the simple fact that my
article was not understood in the terms | wrote it, and | shall try to repeat its
essential points on a different, less theoretical level .«

Diese Wiederholung auf einem fir alle verstindlichen, »less theoretical le-
vel« erfolgt durch drei Fragestellungen. Die dritte Frage, die Arendt in ihrer
kurzen Antwort stellt, richtet sich auf den Unterschied zwischen einer ameri-
kanischen Lebensweise im Allgemeinen und der spezifischen Lebensweise in
den Siidstaaten. Die ausschlaggebende Differenz sieht Arendt zum wieder-
holten Mal in der Kriminalisierung von Mischehen, die vom Supreme Court
erst 1967 aufgehoben wurde.™

Ich mochte vorschlagen, die anderen zwei Fragen in ihrer Formulierung
und ihrer Implikationen wortwortlich zu nehmen, weil sie m.E. aufschluss-
reich sind in der Hinsicht, wie eine emotionale Wahrnehmung das Denken
im Allgemeinen und auch im Besonderen, als politische Urteilsfindung, be-
einflusst.

Die zwei weiteren Fragen, die sich Arendt beim Verfassen von Reflections...
stellte, lauten: »[W1hat would I do if I were a Negro mother?«** bzw. »[W]hat
would I do if I were a white mother in the South?« Beide Fragen, von de-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

157


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Beriihrbarkeit als conditio humana

nen Arendt behauptet, ihre Argumentation gepragt und ihre Schlussfolgerung
bestimmt zu haben, beantwortet sie mit der selben Konstruktion. »If I were
a Negro mother in the South, I would feel [..]«, im Fall der weiflen Mutter
ebenso »[...] I would feel«"**. Wie sich Arendt an Stelle dieser Miitter fithlen
wiirde, nennt sie als Begriindung ihres theoretischen Fazits insgesamt vier-
mal (dreimal im Fall der schwarzen, nur einmal im Fall der weifSen Mutter)
auf den zwei Seiten, die sie diesen imaginiren Miittern und ihren Empfin-
dungen widmet.

Zwei Schritte finden gleichzeitig statt. Erstens versetzt sich Arendt in die
Lage von anderen, zweitens befragt sie ihre eigenen Gefiihle in dieser sich
vorgestellten Situation. Weder fragt sie sich, wie sich diese Miitter in den
Stidstaaten fithlen, noch fragt sie, wie sie ihre eigene Situation beschreiben
wiirden. Auch fragt Arendt bei den Miittern selbst nicht nach, wie es ihnen
erging. Die Argumentation, die sie vorlegt, entspringt einem durchaus mo-
nologischen Prozess, iiber den Arendt gleichzeitig behauptet, er sei pluralis-
tisch, oder mindestens pluralisierend, da er andere Gefiihle miteinbezogen
habe. Diese Gefithle scheinen aber nur soweit andere zu sein, dass sie nicht
identisch sind mit der emotionalen Lage der Autorin, die im Augenblick am
Schreibtisch sitz und einen Text verfasst.

Diese Gefiihle sind nicht die tatsichlichen Gefiihle der anderen. An die-
sem Punkt liegt Arendt m.E. richtig. Es ist nicht moglich, sich vorzustellen,
wie sich andere fithlen. Behauptet man trotzdem, zu wissen, was andere emp-
finden (miissten), fithrt das unweigerlich zu ihrer Bevormundung. Arendt be-
steht daher darauf, dass die Praxis der erweiterten Denkungsart keine Ubung
in Empathie bzw. im Einfithlungsvermégen ist." Sondern ein Wechsel des ei-
genen Standpunktes, der allerdings eine emotionale-affektive Ebene umfasst.
Das verdeutlicht sie auch in einer unveréffentlichten Vorlesungsnotiz:

»Suppose | look at a specific slum dwelling and | perceive in this particular
building the general notion which it does not exhibit directly, the notion of
poverty and misery. | arrive at this notion by representing to myself how |
would feel if | had to live there [...] The judgment | shall come up with will
by no means necessarily be the same as that of the inhabitants, whom time
and hopelessness may have dulled to the outrage of their condition [...] Fur-
thermore, while | take into account others when judging, this does not mean
that | conform in my judgment to those of others, | still speak with my own
voice and | do not count noses in order to arrive at what | think is right. But
my judgment is no longer subjective either.«<"

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

Das heifdt aber in letzter Konsequenz, dass reprisentatives Denken nicht die
Perspektiven von anderen mit in die Urteilsfindung einbezieht, sondern sich
nur emotionale Erfahrungen in unterschiedlichen Situationen vorstellt, die
alle in der Person des Urteilenden zusammenlaufen. Hier kommt nicht nur
zum Vorschein, dass Arendt keine Vorstellung davon hatte, wie unterschied-
liche soziale Umstinde und Prigungen die Wahrnehmung beeinflussen."”
Sondern auch, dass eine so konzipierte »enlarged mentality« in Wirklichkeit
nur die eigenen Annahmen reproduziert, sie aber nicht erweitert oder auch
nur herausfordert.” So erscheint es zutiefst problematisch, dass Arendt die
emotionale Intensitit der ungarischen Revolutioniren in ihrem Essay mit-
vollzieht und sogar als erkenntniserméglichend bewertet, wihrend sie die
Verzweiflung von Slumeinwohnern ausblendet. Die Urteilsfindung scheitert
offensichtlich nicht an den angesetzten theoretischen Kategorien, sondern an
jenem emotionalen Gehalt, welcher der Situationen zugeschriebenen wird.
Die ungarische Revolution bereinigt Arendt von den stérenden Faktoren — wie
der okonomisch motivierte Aufruhr in den Fabriken oder die Verfolgung von
judischen Minderheiten in der lindlichen Region —, um die Integritit revolu-
tionirer Leidenschaften auszustellen und sie fir die politische Wissenschaft
als zwingende Erkenntnisquellen zu bezeichnen. Dagegen delegitimiert sie
das Aufbegehren schwarzer Biirger nach guter Bildung und weist jegliche Ar-
gumente, die verstindlich machen wollen, wie unabdingbar gleiche Bildung
fiir die Freiheit im Miteinander ist, zuriick.

Eine weitere bemerkenswerte Facette in Arendts Argumentation ist, dass
sie sich in der Position der schwarzen Mutter Sorge um die Sicherheit des
Kindes und um die eigene Integritit (nicht vom Staat zum >social climbing«
gezwungen zu werden) vorstellt. In der Position der weiflen Mutter dagegen
imaginiert sie Emporung dariiber, als Staatsbiirgerin nicht nach ihrem Ein-
verstindnis gefragt geworden zu sein, in welcher Gesellschaft sie ihr Kind in
der Schule wissen wollte.

Eine spite Wendung in der Nachgeschichte von Reflections... verdeutlicht
die emotionale Ebene der politischen Urteilsfindung noch einmal. In einem
Interview im Jahr 1965 duflerte sich Ralph Ellison erneut zu Arendts Reflec-
tions... und sagte, Arendt hitte nicht verstanden, dass integrierte Schulen eine
Art Initiationsprozess fir schwarze Kinder sind. Der rassistische Hass, mit
dem sie in der Schule tiglich konfrontiert werden, sollte ihnen beibringen,
wie sie mit demselben Phinomen und der systematischen Unterdriickung in
der Erwachsenengesellschaft umgehen sollten.” Arendt las dieses Interview
und schrieb am 29. Juli 1965 an Ellison einen persénlichen Brief."*° In diesem

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Beriihrbarkeit als conditio humana

sieht sie ihren Fehler ein und fithrt ihn darauf zuriick, dass sie die bewusste
Entscheidung der schwarzen Eltern, ihre Kinder als Vorbereitung auf spitere
Ausgrenzungserfahrungen in integrierte Schulen zu schicken, nicht begriffen
habe. Gleichzeitig gesteht sie Ellison, dass sie schon immer dachte, mit ihrem
Urteil falsch zu liegen, nur habe sie nicht gewusst, warum genau:

»l know that | was somehow wrong and thought that | hadn't grasped the
element of stark violence, of elementary, bodily fear in the situation. But
your remarks seem to me so entirely right, that | now see that I simply didn’t
understand the complexities in the situation.«'*

Es ist bemerkenswert, dass Arendt die Komplexitit der Situation erst durch
eine Berichtigung ihrer emotionalen Annahmen anzuerkennen bereit war,
nicht aber durch die systematisch angefithrten Argumente von Spitz oder
Tumin. Sie gesteht in ihrem Brief an Ellison, dass ihr Urteil um eine Er-
schiitterung kreiste. Nun stellt es sich aber heraus, dass die Angst, die sich
Arendt in der Situation vorstellte, Arendts eigene, fehlgeleitete Ergriffenheit
war. Sie war in ihrer Urteilsfindung, in ihrem politischen Denken nicht be-
rithrbar, sondern konstruierte sich eine Wahrnehmung, die nicht weltéffnend
und wirklichkeitsstiftend, sondern im Gegenteil, weltverschliefend wirkte.

Arendts Einschitzung fehlt in diesem Fall eine wirkliche Dialogizitit.'*
Ein solches Gesprich war aber nicht wegen der Starrheit ihrer Kategorien
oder wegen der Begrenztheit ihrer Vorstellungskraft unmoglich. Das Hinder-
nis liegt in Arendts Konzeption des reprisentativen Denkens, verstanden als
sich die Situation nicht nur vorzustellen, sondern sich in sie auch als ganz-
korperliche Erfahrung hineinzuversetzen. Die Urteilsfindung versteht Arendt
als Erfahrung zweiten Grades. Nicht als Nachempfinden der Wahrnehmung
anderer, sondern als Nachvollzug dieser Wahrnehmung unter den Bedingun-
gen der eigenen Person. Bis auf Ralph Ellison antwortete auf Arendts Gedan-
kengang niemand auf dieser Erfahrungsebene. Arendt war von ihren eigenen
emotionalen Vorstellungen (die mit hoher Wahrscheinlichkeit verbreiteten,
rassistischen Vorurteilen unterlagen) bzw. davon, wie sie sich in der Situation
fithlen witrde, so sehr eingenommen, dass die pluralisierend gedachte Den-
kitbung des Standpunktwechsels schlieflich zu einem monologischen Urteil
fithrte. Arendt konnte sich nicht vorstellen, dass Stolz, Mut, die Bereitschaft,
sich der Diskriminierung und der Gewalt auszusetzen, fiir die eigene Frei-
heit und Gleichheit zu kimpfen, emotionale Phinomene waren, die sowohl
die schwarzen Kinder als auch ihre Eltern bewegten."?

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Thaumazein und politische Urteilsfindung

Die Grundstruktur Arendt’scher politischer Philosophie als thaumatische
Erfahrung impliziert, dass an jedem Denken und an jeder politischen Urteils-
findung eine affektive Involviertheit beteiligt ist. Diese resultiert nicht zuletzt
daraus, dass der Mensch als berithrbares Wesen in der Welt prisent ist. Seine
Wahrnehmung erfolgt in erster Linie iiber seine Sinnesorgane. Was ihm zu-
stoRt, betrifft ihn, noch bevor er das Erfahrene begrifflich artikulieren kénn-
te. Dass eine Berithrbarkeit als conditio humana jedem Aspekt des menschli-
chen Lebens zugrunde liegt, ist, in der von mir vorgeschlagenen Lesart, ei-
ne zentrale Einsicht von Arendts politischem Denken. Diese Berithrbarkeit
garantiert, dass Wirklichkeit als solche erfahren werden kann. Zwar reflek-
tiert Arendt, dass Berithrbarkeit durch gewisse Praktiken und Einwirkungen
zerstort werden kann (ihre Beispiele dafir sind u.a. Rousseaus Gefithlskul-
tur und die menschenverachtende Gewalt totalitirer Politik), doch scheint sie
nicht mitzudenken, dass Berithrbarkeit auch jenseits extremer Abstumpfung
geformt ist. Sie kann nicht nur im KZ ausgeldscht werden, sondern unter-
liegt auch im Alltag formenden Kriften. Sie garantiert keine vorurteilslose,
vollstindige Wahrnehmung. Vielmehr muss die Frage danach gestellt wer-
den, welche Phinomene tiberhaupt erst als solche ausgezeichnet sind, die
berithren konnen.

Pluralitit kann man in der eigenen Person, durch die eigene Vorstellungs-
kraft, durch die Selbstbefragung >Wie wiirde ich mich in deren Schuhe fith-
len?« nicht herstellen. Sie bedarf des Gesprachs mit dem Anderen. Nicht nur
die philosophische Wahrheit muss im Miteinander in eine Meinung unter
den anderen transformiert werden. Auch die Erschiitterung und die Ergrif-
fenheit des Philosophen muss ihre Totalitit verlieren und zu einer Erfahrung
unter anderen werden. Sonst verliert jenes Urteil, das urspriinglich durch die
Integration der Erschiitterung wirklichkeitsstiftend war, die Welt des Mitein-
anders und wird unberiihrbar.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 07:33:41,


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ein letztes Wort zum Weltverlust

Weltverlust als politisches Problem ist ein zentrales Motiv in Hannah Arendts
Denken. Da das Politische erst durch das gemeinsame Sich-Beziehen auf die-
se Welt etabliert wird, da es ein innerweltliches Miteinander in Freiheit und
Pluralitit ist, bedeutet Weltverlust auch das Ende des Politischen. Die Welt ist
nimlich der Ort, wo das Politische stattfindet. Die Sorge um ihre Bewahrung
ist der Gegenstand politischer Bemithungen, die Welt als geteilte Wirklichkeit
kristallisiert sich erst im politischen Miteinander heraus.

Arendt analysiert in ihrer Dissertation, wie die Welt durch cupiditas und
caritas verlorengeht, wihrend sie durch amor mundi wiedergewonnen und zur
Basis politischen Miteinanders werden kann. Durch die Kritik an Rousseau
(in Rahel Varnhagen... und On Revolution) wird deutlich, dass die Instrumenta-
lisierung einer pathischen Erfahrung zum Weltverlust fithrt. Als Perversion
einer tatsichlichen Ergriffenheit ist das Gefiihl selbstreferenziell, ausschlief3-
lich mit den individuellen Regungen und Empfindungen beschiftigt. Es ver-
falscht die Wahrheit, weil sie keine Wirklichkeit im Miteinander zulisst und
es isoliert den Einzelnen, so dass er weder mit der Welt noch mit dem Neuen
oder mit dem Ereignis in Berithrung kommen kann. Das Gefiihl schiitzt vor
einer Unberechenbarkeit, indem es fiir diese unempfinglich macht.

Das Politische besteht jedoch im Ereignishaften und Unvorhersagbaren.
So verhindert die Berufung auf verschlieRende und gleichzeitig stabilisieren-
de Gefiihle, dass sich der politische Raum herausbilden kann. In The Origins
of Totalitarianism zeigt Arendt, wie totalitare Politik durch die Zerstérung des
Menschen jegliche Moglichkeiten der Berithrbarkeit vernichtet. Durch die Eli-
minierung der Berithrbarkeit wird es dem totalitiren Staat méglich, die Welt
als geteilte Wirklichkeit durch die Liige der Terrorherrschaft zu ersetzen.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Beriihrbarkeit als conditio humana

5.1 Moderner Weltverlust

Die Welt, als Voraussetzung fiir die Etablierung politischen Miteinanders
bzw. als Referenzpunkt fiir die politische Philosophie, ist nicht nur die Bithne
fir das Handeln, sondern auch der Gegenstand, um dessen Bewahrung
Arendts politisches Denken ringt. Arendts Gedanken politisierten sich vor
dem Hintergrund totalitirer Weltzerstorung. Weltverlust als Phinomen ver-
bindet sie jedoch nicht allein mit Terrorherrschaft. Seine Wurzeln verortet
sie in der Moderne und verkniipft mit dem Abhandenkommen der sinnli-
chen Wahrnehmung. In der Reduktion der »vita activa« auf das Arbeiten,
das Arendt als repetitiv, als notgedrungen und als prinzipiell weltverloren
beschreibt, erreichte jene technische und philosophische Entwicklung seinen
Endpunkt, die den Menschen der Welt beraubt.

Laut Arendt brach das moderne Zeitalter mit drei Ereignissen an. Mit
der Entdeckung des amerikanischen Kontinents, mit der Reformation und
mit der Erfindung des Teleskops.” Diese technische Entwicklung interpretiert
Arendt als ausschlaggebend fir Weltverlust. Das Teleskop entfernte den ar-
chimedischen Punkt von der Erde. Durch das teleskopische Sehen verinderte
sich nicht nur die Relation der Himmelskorper zueinander, sondern verlor
auch die korperliche Erfahrbarkeit des unmittelbaren Umfeldes an Relevanz.
Die Wahrnehmung vom menschlichen Standpunkt aus entlarvte sich als un-
geniigend, ja falsch. Die Sonne dreht sich nicht um die Erde, auch wenn der
menschliche Blick es so wahrgenommen hatte. Die Verlegung des Bezugs-
und Betrachtungspunktes in das sich erweiternde Universum entfremdete
den Menschen von seiner Umwelt. »[...] leaving the surface of the earth [...]
alienating man from his immediate earthly surroundings«<®. Dies ging mit
der Erkenntnis einher, dass sich Erscheinung und Wahrheit nicht entspre-
chen.* Das Wahrnehmbare wurde verdichtig, die wirklichkeitsstiftende Wir-
kung der Wahrnehmung zweifelhaft, »our very organs for the reception of
reality, might betray us«®. Auf der Suche nach Wahrheit iibernahm ein In-
strument den Platz der triigerischen Sinnesorgane. Die Entwertung der un-
mittelbaren Erfahrungen und der Berithrbarkeit durch die Umwelt sind in
diesem Modell die Voraussetzung des Wissens.

Das Teleskop veridnderte nicht nur den Standpunkt, von dem aus die
Wahrheit erkennbar ist, sondern auch den Modus des Erkennens selbst.
Das Instrument entstand nimlich durch eine herstellende Titigkeit. »It was
an instrument, the telescope, a work of man’'s hands, which finally forced
nature, or rather the universe, to yield its secrets.«® Philosophische Wahr-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ein letztes Wort zum Weltverlust

heitsfindung — thaumazein oder das Denken als stummes Selbstgesprich
— wurde durch die herstellende Logik, durch Experimente und durch die
Entwicklung von weiteren Instrumenten ersetzt.” An dieser Entwicklung
ibt Arendt in zweifacher Weise Kritik. Erstens konnten Experimente nur
die vom menschlichen Geist entworfenen Hypothesen beweisen oder wider-
legen. So ergibt sich eine geschlossene bzw. verschlossene Zirkularitit von
Annahme-Beweis, die den Menschen einsperrt »into the prison of his own
mind, into the limitations of patterns he himself created«®. Zweitens richtet
sich Arendts Kritik an jene neuen Prinzipien, die von nun an die Struktur
des Wissens bestimmen. »Certainty of knowledge could be reached only
under a twofold condition: first, that knowledge concerned only what one
had done himself [..] and second, that knowledge was of such a nature that
it could be tested only through more doing.«’ Der Modus des Herstellens
bestimmt somit sowohl den Erkenntnisgewinn als auch die Uberpriifung von
Wahrhaftigkeit. Die herstellende Titigkeit ist in Arendts Lesart jedoch von
einer Zweck-Mittel-Logik und einer zielgerichteten Niitzlichkeit bestimmyt.

»And, indeed, among the outstanding characteristics of the modern age
from its beginning to our own time we find the typical attitudes of homo
faber: his instrumentalization of the world, his confidence in tools and
in the productivity of the maker of artificial objects; his trust in the all-
comprehensive range of the means-end category, his conviction that every
issue can be solved and every human motivation reduced to the principle
of utility; his sovereignty, which regards everything given as material and
thinks of the whole nature as of >an immense fabric from which we can cut
out whatever we want to resew it however we like< [...] finally, his matter-
of-course identification of fabrication with action.«™®

Aus dieser Instrumentalisierung der Umgebung und dem Dienlichmachen
der Welt leitet Arendt die Kurzlebigkeit jener erzeugten Gegenstinde ab, die
dem urspriinglichen Ziel des Herstellens, nimlich der Etablierung einer dau-
erhaften Welt, nicht mehr entsprechen. »The shift from the swhy< and >what«
to the >how« implies that the actual objects of knowledge can no longer be
things or eternal motions but must be processes.«" Solche selbstbestimmt an-
getretene Prozesse, die jene Instrumente erzeugen, die wiederum fiir weitere
Zwecke verwendet werden, bieten fiir den Einbruch des Unkontrollierbaren
und des Unerwarteten” keinen Raum. Das Ereignis, als Wiederfahrnis und
als Beriihrtsein von der Welt, wird durch beherrschbare Produktionsprozesse
und durch eine geschlossene Herstellungslogik verhindert.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

165


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Beriihrbarkeit als conditio humana

Arendt stellt die Frage, welcher Wert dem Herstellungsprozess noch inne
sei, wenn das Hergestellte selbst kein Endprodukt, sondern nur ein niitzli-
cher Gegenstand, d.h. Mittel fiir einen weiteren Zweck ist.” Als Antwort ver-
flechtet sie modernen Produktionswahn mit jenem Relikt christlicher Welt-
anschauung,'* welches das individuelle Leben als am wertvollsten auf dieser
Welt schitzt. So wurde das korperliche Wohlbefinden zum hochsten Zweck
der Produktion. »[...] the ultimate standard of measurement is [...] shappi-
nesss, that is, the amount of pain and pleasure experienced in the production
or in the consumption of things.«** Herstellen im Dienst einer kérperlichen
Gliickserfahrung zieht ein Wechsel vom homo faber in die Muster des animal
laborans mit sich. Denn es ist das Arbeiten, das sich auf das biologische Leben
richtet und dessen listige N6te zu beheben bemiiht ist.

Arbeiten ist jedoch in Arendts Auffassung die weltverschlossenste Titig-
keitsform. Es stillt die wiederkehrende, tigliche Not des Korpers nach Nah-
rung und Versorgung. Es verschlingt und verzehrt, was es im Auflen fin-
det, bewegt sich zwischen Sittigung und Hunger, im repetitiven Zirkel von
Schmerz bzw. Mangel einerseits und Gliick bzw. Befriedigung andererseits.
Arbeiten versorgt die fundamentalen Bediirfnisse des Menschen, tritt aber
in keine wirkliche Interaktion mit der Welt, weil es dafiir keine Kapazititen
hat. Es ist von einem inneren Gebot und einer unhintergehbaren Not regiert.
Arendt sieht in den Entwicklungen der Moderne den Siegeszug des animal la-
borans, einer alles verschlingenden Logik des Arbeitens, um Schmerz zu ver-
meiden und Gliick zu empfinden. Die herstellende Titigkeit, die zu Beginn
der Moderne durch die neuen Instrumente einen Zugang zur Wirklichkeit
bzw. zum Erkennen der Welt versprach, wurde somit vom weltverlorenen Be-
friedigungsappell einverleibt. Weltbezug wurde durch das Streben nach indi-
viduellem Gliick ersetzt, durch ein unstillbares Verlangen nach mehr, um die
Not zu befriedigen, die weder Arbeit noch Konsum noch cupiditas zu stillen
vermag: die Isolation in einer fremden Welt.

Diese, zur Isolation fithrende, technische Entwicklung findet Arendt auch
in der Philosophie von René Descartes wieder. Die Verlegung des archime-
dischen Punktes von der Erde ins Universum zog die Entwertung der Sin-
nesorgane mit sich. Auf die menschliche Wahrnehmung sei kein Verlass. Vor
diesem Hintergrund interpretiert Arendt Descartes’ »cogito ergo sum« als
eine weitere Verschiebung des archimedischen Punktes. »The Cartesian so-
lution [..] was to move the Archimedean point into man himself, to choose
as ultimate point of reference the pattern of the human mind itself, which
assures itself of reality and certainty [...].«'® Den stabilen Bezugspunkt in den

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ein letztes Wort zum Weltverlust

individuellen mentalen Prozessen zu finden, heif3t fiir Arendt, »to reduce all
experiences with the world as well as with other human beings, to experi-
ences between man and himself«”. Arendt interpretiert Descartes’ Methode
des Anzweifelns als Riickzug ins Ich,'® als Sich-VerschlieRen vor der Welt und
als eine ausschliefiliche Beschiftigung mit dem Selbst, dhnlich zum Arbei-
ten. Dieser Riickzug 6ffnet den Menschen nicht einmal fiir ein immaterielles
Jenseits, wie das noch die Augustin’sche cupiditas oder die Platon’schen Ide-
en getan haben. »Cogito ergo sum« werfe den Menschen ginzlich auf sich
zuriick.

»[...] modern philosophy had made sure in introspection that man concerns
himself only with himself. Descartes believed that the certainty yielded by
his new method of introspection is the certainty of the I-am. Man, in other
words, carries his certainty, the certainty of existence, within himself [..].«

Arendts Kritik an dieser Entwicklung ist keine moralische, sie ist nicht der
Vorwurf einer weltvernichtenden Selbstsucht. Doch attestiert sie dem moder-
nen Menschen einen allgemeinen Weltverlust, der in einer fehlenden sinnli-
chen Verbindung zum Umfeld besteht und notgedrungen in Verbindungslo-
sigkeit und in Isolation miindet. Die Dominanz des Arbeitens und die Phi-
losophie des Zweifelns (im Gegensatz zur Philosophie der Betroffenheit, d.h.
zum thaumazein) wurden laut Arendt wegen ihrer isolierenden und weltent-
fremdenden Wirkung zum politischen Problem. Sie zerschlugen die Grund-
siulen des Politischen, das nur in einem innerweltlichen Miteinander statt-
finden kann.

5.2 Ver-Wiistung

Arendt analysiert in ihren Schriften, wie ideengeschichtliche und historische
Entwicklungen die Fihigkeit des Menschen, nimlich von der Welt und von
seinen Mitmenschen berithrt zu werden, formten. Eine solche Beriihrbar-
keit ist die Voraussetzung von Beziehungen und damit einhergehend vom
Politischen selbst, da letzteres ein Beziehungsraum ist. »[...] man is apoliti-
cal. Politics arises between men, and so quite outside of man. There is there-
fore no real political substance. Politics arises in what lies between men and is
established as a relationship.«*° Arendt untersucht Phinomene, welche die
geteilte Welt und die zwischenmenschliche Interaktion bzw. Interdependenz
zerstoren: von bestimmten Gefithlen bis hin zu politischen Systemen und phi-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

167


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Beriihrbarkeit als conditio humana

losophischen Primissen. Die Zerstérung erfolgt in jeder Situation dadurch,
dass die menschliche Interaktionsfihigkeit radikal eingeschrinkt bzw. ganz
zuriickgeschnitten wird. Das Ende solcher Prozesse ist ein repetitiver, nicht
mehr ansprechbarer Mensch bzw. eine Welt, in der nur noch automatische
Ablaufe stattfinden. Berithrbarkeit ist die Kehrseite solcher Destruktion. Sie
ist die Voraussetzung fiir die Erfahrbarkeit der Welt, fiir die Herausbildungen
von Beziehungen und somit das Apriori des Politischen. Gleichzeitig ist es die
Verantwortung des politischen Raumes, sich immer wieder so auszurichten,
dass Berithrbarkeit moglich bleibt.

Die Metapher, mit der Arendt Weltverlust verbildlicht, ist die der Wiiste.*
»The modern growth of worldlessness, the withering away of everything be-
tween us, can also be described as the spread of the desert.«** Laut Arendt
war es Nietzsche, der die Wiiste als moderne Kondition erkannte. Jedoch, so
Arendt, begann er einen mafigeblichen Interpretationsfehler, indem er die
Wiiste in sich, und nicht im Aufen lokalisierte. Nietzsches verfehlte Schluss-
folgerung schreibt Arendt seinem fehlenden Urteilsvermégen zu, einem Ur-
teilen im Sinne von »to suffer and to condemn«?. Ist der Mensch nicht fihig,
das Gegebene gleichzeitig zu erleiden und zu verurteilen, weist er die Schuld
fiir sein Leiden nicht mehr den Umstinden, sondern sich selbst zu.

Diesen Versuch der Aufhebung der Spannung zwischen dem mensch-
lichen Erleben und der Umwelt, bewertet Arendt als gefihrlich. Erstens,
weil das menschliche Leiden der Beweis dafiir sei, dass das Individuum sein
humanes Gesicht noch nicht verloren habe, dass es selbst noch nicht zur
Wiiste geworden sei.** Zweitens, weil die Annahme, die Welt sei intakt, das
Individuum dagegen verwistet, zur Befestigung des Bestehenden fiihre.
Arendt bezichtigt die Psychologie, zu diesem lethargischen Verhalten der
Welt gegeniiber beigetragen zu haben. »Insofar as psychology tries to shelp<
us, it helps us >adjust« to those conditions, taking away our only hope, namely
that we, who are not of the desert though we live in it, are able to transform
it into a human world.«*® Totalitarismus und Psychologie wiirden in der
Hinsicht dhnlich wirken, dass sie den Wiistenzustand konservieren. Beide,
totalitire Bewegungen und psychologische Handreichungen, verringern
das menschliche Leiden durch die Verminderung der Leidensfihigkeit und
der Betreftbarkeit, nicht aber durch die Verinderung der Umstinde. Der
Verlust der Leidensfihigkeit fithrt laut Arendt ausschliellich zur Verfesti-
gung des Status quo, d.h. zur fraglosen Annahme des Bestehenden, zu einer
reibungslosen Anpassung.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ein letztes Wort zum Weltverlust

»[...] we lose the faculty of suffering and with it the virtue of endurance. Only
those who can endure the passion of living under desert conditions can be
trusted to summon up in themselves the courage that lies at the root of ac-
tion, of becoming an active being.«*¢

Wird die Wiiste nicht mehr wahrgenommen und erlitten, wird es auch keinen
Grund geben, die Umstinde zu verindern, den Einbruch des Neuen zu er-
moglichen. Die Wahrnehmung der Wirklichkeit ist fiir Arendt vom Erleiden-
Konnen untrennbar. Wird diese Fihigkeit nicht mehr entfaltet bzw. gelebt,
wird auch die Verbindung zur Welt durchtrennt. So muss die Wiiste zwar
nicht mehr erlitten werden, jedoch zahlt man dafiir mit dem Beziehungs-
verlust zur Welt und zu den Mitmenschen. Ohne die Fihigkeit, erleiden zu
kénnen, was einem zust6f3t, ist man nicht linger berithrbar von der Welt.
Ohne eine berithrbare Offenheit ist es jedoch nicht méglich, ein Miteinander
zu etablieren. Arendt zeigt das am Beispiel von Athen. Die Stadtmauer und
das gemeinsame Rechtssystem fiithrten nicht dazu, dass die Biirger die Zu-
gehorigkeit zu einer gemeinsamen Welt empfanden. Sokrates’ Bemithungen
richteten sich darauf, dieses formale Miteinander zu beriithren und durch das
Aufriitteln der einzelnen Biirger ihre Uberzeugungen, Routinen und Trug-
bilder zu erschiittern. Durch die Destabilisierung sollte ein auf Freundschaft
gegriindetes, neues Bezugsgewebe entstehen, das durch Berithrbarkeit und
durch eine freundschaftliche Zugewandtheit konstituiert bzw. erhalten wer-
den sollte.

Fehlende Berithrbarkeit verursacht die Unverinderbarkeit des Gegebe-
nen, die Quellen des Handelns versiegen. »[T]he two faculties that patient-
ly enable us to transform the desert rather then ourselves, [are] the conjoi-
ned faculties of passion and action«*’. Leidenschaft und Handeln bewirken,
dass sich die Wiiste in civitas terrena verwandelt. Die Revolution, die das Herz-
stiick von Arendts Denken ist, verwirklicht ein solches Zusammenspiel von
Ergriffenheit und Umbruch. Sie kann aber nur dann stattfinden, wenn der
archimedische Punkt aus dem Universum bzw. aus dem abstrakten Denken
zuriick in die sinnliche Wahrnehmung verlegt wird, die den Menschen iiber
den Zustand der Welt informiert und ihn dariiber aufklirt, wo Verinderung
notwendig ist.

Eine solche Wahrnehmungsfihigkeit biirgt dafiir, dass der Mensch von
der Mitwelt erreicht und angesprochen werden kann. Dass er in diesem Sinne
berithrbar ist, beeinflusst und pragt jene Urteilskraft, mit deren Hilfe er einen
Standpunkt in der Welt bezieht.?® Eine solche Beurteilungsfihigkeit beglei-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

169


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Beriihrbarkeit als conditio humana

tet den Menschen auch in seinen profansten Entscheidungen. Jerome Kohn,
Arendts letzte Assistent, berichtet von einem Kant-Seminar, in dem Arendt
die Urteilskraft mit den Vorbereitungen einer Dinnerparty veranschaulichte.

»Wenn Sie es all lhren Gasten recht machen wollen, miissen Sie sich in je-
den einzelnen hineinversetzen; zudem miissen Sie lhre Fihigkeiten und Be-
schrankungen in der Kiiche bericksichtigen. Der Anfang ist das Schwerste.
Ich mache eine gute Erbsensuppe, und wenn meiner Einschiatzung nach al-
le Leute, die ich einlade, diese auch moégen werden, dann bereite ich sie zu.
Was folgt, ist ein bisschen leichter: eine Bratente mit Kraut beispielsweise,
dazu jede Menge Bordeaux, Kaffee und Kuchen. Meistens funktioniert das:
Wir genief3en es, beisammen zu sein.«**

In diesem Beispiel wird beides wahrgenommen und anerkannt: sowohl die ei-
genen Beschrinkungen als auch die Vorlieben der anderen. Um tiber letztere
Bescheid zu wissen und ins Menil integrieren zu konnen, muss man diejeni-
gen kennen, fir die man zu kochen plant. Problematisch wird die Parallele
mit der Dinnerparty aber, wenn nicht reflektiert wird, dass der genussvollen
Geselligkeit eine Entscheidung dariiber vorausging, wer zu dem Abendessen
eingeladen werden sollte und wer nicht. Zwar plidiert Arendt im Modell der
erweiterten Denkungsart fiir eine wirklichkeitsstiftende und realititserwei-
ternde Wahrnehmung aus unzihligen Perspektiven, doch endet die Entspre-
chung zwischen ihren Forderungen und ihren politischen Urteilen, wenn es
um die Einwohner von Afrika, um die Ureinwohner von den USA oder um
schwarze Mitbiirger geht. Das politische Miteinander, das Arendt in The Hu-
man Condition mit einer Tischgesellschaft vergleicht,*® ist erst dann von der
Welt wirklich berithrbar, wenn keine Vorentscheidungen dariiber getroffen
werden, wem es erlaubt ist, am Tisch zu sitzen.

5.3 Wiistenoase

Jene politische Herrschaftspraxis bzw. jene philosophiegeschichtliche Tradi-
tion, die Emotionen als irrational bewerten, lehnt Arendt ab. Sie deutet die
Abwertung des Emotionalen als weiteres Anzeichen von Weltverlust. Indem
der Mensch von seiner Umwelt isoliert, auf seine mentalen und kérperli-
chen Abliufe zuriickgeworfen lebt, ist er anstelle von Widerfahrnissen nur
noch seinen inneren Prozessen ausgesetzt. Seine Weltlosigkeit (d.h. die nach
Innen verlagerte Wiiste) macht es ihm nicht mehr méglich, seine Empfin-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ein letztes Wort zum Weltverlust

dungen in Relation zur Welt zu setzen bzw. seine Aufmerksambkeit von den
korperlichen Abliufen auf das Miteinander zu lenken. Aufgrund seiner feh-
lenden Innerweltlichkeit und der mangelnden Interaktionserfahrung kann er
zwischen biologischen Néten und innerweltlichen Leidenschaften keinen Un-
terschied mehr feststellen. Kérperliches Unbehagen hort laut Arendt in der
Moderne auf, ein biologisches Bediirfnis zu sein, das die notwendige Vorstu-
fe des politischen Erscheinens ist. Korperliche Empfindungen wurden total
und verdringten auch die Leidenschaften, die den Menschen iiber die Welt
informierten.

»The only contents left were appetites and desires, the senseless urges of the
body which he mistook for passion and which he deemed to be sunreason-
ablec<because he found he could notsreason<[...] with them.<!

Leidenschaften sind in Arendts Werk im Privaten Zuhause, weil sie dort un-
mittelbar erscheinen kénnen, ohne eine voraussetzungsreiche 6ffentliche Ar-
tikulation oder Verallgemeinerung (die immer auch Entsinnlichung bedeutet)
durchlaufen zu miissen. Das Politische verlangt nach Erscheinung und Mit-
teilung. Nur in dem so erzeugten Miteinander, das sich als ein »inter-est«
ohne Verschmelzung und ohne Zerstreuung formt, konnen Phinomene po-
litisch besprochen werden. Doch bezeichnet Arendt Leidenschaften nicht als
Gegenpol des Politischen, sondern als »life-giving sources«**, die den Men-
schen davor beschiitzen, die Wiiste zu akzeptieren. Die pathischen Erfah-
rungen im Privaten verhindern eine Abstumpfung und tragen dazu bei, dass
der Mensch jene Berithrbarkeit, die fiir die Offenheit und Verinderbarkeit
des politischen Raumes unentbehrlich ist, nicht verliert. »Without the intact-
ness of these oases we would not know how to breathe, and political scientists
should know this.«* Politische Philosophie ist von Arendt dazu angehalten,
emotionale Phinomene mitzudenken. Ohne Berithrbarkeit und Berithrung
im Privaten kann es keine politischen Akteure geben, die vom erlittenen Pa-
thos zur politischen Artikulation und zum politischen Handeln bewegt wer-
den. Gibe es keine Oasen der Berithrung, wiirde sich die Welt unwiderruflich
in eine unverinderbare Wiiste verwandeln. Das politische Miteinander muss
fiir private Riume solcher Berithrbarkeit sorgen und die Erkenntnisse, die aus
der leidenschaftlichen Wahrnehmung der Welt resultieren, in seine Struktur
integrieren.

Mit diesen Ausfithrungen erkennt Arendt nicht nur die politische Rele-
vanz und den welterhaltenden Wert des privaten Bereichs an. Sie macht auch
deutlich, dass emotionale Phinomene weder dem Politischen noch dem Ra-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Beriihrbarkeit als conditio humana

tionalen widersprechen. Indem sie Ausdruck von Berithrbarkeit sind, sind sie
Siulen des pluralen und freien Miteinanders. Eine gemeinsame Welt ist nicht
denkbar ohne das Miteinbeziehen individueller pathischer Erfahrungen. Was
der Einzelne erlitten hat, muss auf das Gemeinsame durch Wege der Trans-
formation und Translation auswirken. Individuelle Erfahrung wird dadurch
noch lange nicht despotisch. Im Prozess des Sich-Einfiigens wird sie ausdis-
kutiert, beurteilt und wie ein weiterer Faden ins Bezugsgewebe hineingewo-
ben. Ohne diesen Einbezug des existentiellen Erleidens wiirde das Politische
selbst zum weltlosen Bereich werden. Die Welt zu bewahren bedeutet eine un-
unterbrochene Interaktion mit ihr. Diese Interaktion ist ein Sich-Exponieren
der Ereignishaftigkeit der Welt gegeniiber. Berithrbarkeit ist unumginglich,
soll der Weltbezug aufrechterhalten bleiben.

»Absence of emotions neither causes nor promotes rationality. [..] In order
to respond reasonably one must first of all be smoveds, and the opposite of
emotional is nots>rationals, whatever that may mean, but either the inability
to be moved, usually a pathological phenomenon, or sentimentality, which
is a perversion of feeling.«<**

Das Gegenteil von emotionalen Phinomenen ist nicht Rationalitit oder Ord-
nung, sondern Unberithrbarkeit als pathologische Nicht-Betreftbarkeit von
den Ereignissen, als eine Unfihigkeit darauf zu antworten, was einem ge-
schieht. Emotionale Antworten, soweit sie nicht instrumentalisiert werden,
sind fiir das Politische von prinzipieller Notwendigkeit. Indem sie von Wahr-
nehmung und Verbindung zum Aufien zeugen, driicken sie die Sorge um den
Erhalt der Welt aus und die Bemithung, sie nicht zur Wiiste werden zu lassen.
In Arendts Werken zeichnet sich ein politischer Bereich aus, der nicht nur
als Raum der Befreiung und des Neuanfangs konzipiert ist. Das Politische ist
auch der Ort, wo individuell erlittene Erfahrungen artikuliert und fiir alle
anderen auch wahrnehmbar werden. Durch Veréffentlichung und Mitteilung
bildet sich die Welt als geteilte Wirklichkeit. Das Politische ist Weltgewinn.
Es ist die Etablierung eines Bezugsgewebes, das Ereignisse — vom einzelnen
Schmerz iiber historische Umschwinge bis hin zum thaumazein des Philoso-
phen — wahrnehmen und als Elemente der Wirklichkeit anerkennen kann.
Wiiste, als Endphase des Weltverlustes, einerseits und politisches Mitein-
ander, als Inseln im unendlichen Ozean, andererseits sind zwei Arendt’'sche
Metaphern, die kaum noch gegensitzlicher sein konnten. Wiirden Inseln zum
Festland zusammenwachsen, um dem Miteinander Stabilitit, Berechenbar-
keit und Vorhersagbarkeit zuzusichern, wiirden sie unumginglich zur Wiiste

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ein letztes Wort zum Weltverlust

werden. Das Bild der Inseln im Ozean steht fiir Ausgesetztsein und fiir Be-
rithrbarkeit von einer unkontrollierbaren, verinderlichen Umwelt. Der Welt-
bezug im Modus der Freiheit ist jedoch nur durch Erdulden von Unvorher-
sagbarkeit und durch den Mut méglich, auf souverine Selbstbestimmung zu
verzichten und betreffbar zu bleiben. Eine solche berithrbare Freiheit ist die
einzigartige Erfahrung im Politischen und sie enthiillt das Wesen des Men-
schen. Er ist von Geburt aus Triger des Neuen und gleichzeitig der Unbere-
chenbarkeit der Welt ausgesetzt.

In Arendts Denken ist das Politische der Bereich, wo sich die Einmalig-
keit und Einzigartigkeit des Menschen offenbaren. Es ist auch die Form des
Miteinanders, in der es am deutlichsten wahrnehmbar ist: Beriithrbarkeit ist
conditio humana.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

173


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 07:33:41,


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dank

Jede wissenschaftliche Arbeit ist iiber schon vorhandenes Wissen hinaus auch
in ein »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten« eingebunden. Institu-
tionen und Personen haben in vielerlei Hinsicht dazu beigetragen, dass meine
Dissertation und dieses Buch entstehen konnten.

Ich méchte mich bei Martin Butler und Thomas Alkemeyer dafiir bedan-
ken, dass sie sich von meinen unausgegorenen Promotionsskizzen iiberzeu-
gen lieflen und mich in das Promotionsprogramm Kulturen der Partizipation
bzw. ins DFG-Graduiertenkolleg Selbst-Bildungen. Praktiken der Subjektivierung
in historischer und interdisziplinirer Perspektive aufgenommen haben. Diese in-
stitutionelle Einbindung war nicht nur eine unentbehrliche finanzielle Exis-
tenzsicherung, sondern auch der inspirierende und herausfordernde Kon-
text, in dem ich als Nachwuchswissenschaftlerin geformt wurde. Den Spre-
cher:innen des Graduiertenkollegs gilt mein besonderer Dank dafir, dass sie
mir die finanziellen Mittel fiir einen lingeren Forschungsaufenthalt in den
USA bereitstellten. Der Koordinatorin des Graduiertenkollegs, Marta Mazur,
danke ich fur ihre vielfiltige und kreative Unterstiitzung in bitrokratischen
Angelegenheiten.

Diese Arbeit nahm durch Banu Bargus Einladung an The New School for
Social Research eine neue Richtung. Ihr danke ich dafir, dass ich als visiting
scholar sechs Monate am Politics Department verbringen durfte. The Institute
for Critical Social Inquiry und insbesondere Richard. J. Bernstein danke ich fir
meine spannendste und inspirierendste akademische Erfahrung, den zwei-
wochigen Masterkurs in New York tiber Hannah Arendts Denken und Leben.

Bei den Betreuern meiner Dissertation, Johann Kreuzer und Martin Saar,
bedanke ich mich fiir den Vertrauensvorschuss und fiir die freie Hand, die sie
mir bei der Erstellung dieser Arbeit gaben. Die diskussionsfreudigen Dokto-
randenkolloquien in Oldenburg, Leipzig und Frankfurt erinnerten mich im-
mer aufs Neue daran, dass das Promovieren auch Spafd macht.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Beriihrbarkeit als conditio humana

Die Belastungen des Arbeitsprozesses wiren ohne Oasen, wie Hannah
Arendt zwischenmenschliche Beziehungen bezeichnet, nicht zu ertragen ge-
wesen. Meinen langjahrigen Freundinnen, Karoline Doil, Lotta-Lili Fiedel und
Milena Rolka verdanke ich so viel, dass fir die Auflistung ein eigenes Buch
notig wire. Meiner Mutter, Aniké Hecker, danke ich fir ihre, mich stets be-
gleitende, Liebe.

Meine Grofmutter, die aufgrund zeithistorischer Umstinde die Schule
nicht beenden konnte, war besonders stolz darauf, dass eines ihrer Enkelkin-
der promoviert. Obwohl sie im hohen Alter Zeit und Raum um sich verlor,
vergafl sie nie, mich mit vor Erwartungsfreude strahlenden Augen zu fragen,
ob ich meine Dissertation schon fertig geschrieben hitte. Ihr Blick hat mich
tiber viele Schreibtiefen getragen. So ist dieses Buch ihr, Huddk Sindorné
Vantus Maria, gewidmet.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliografie

Primarquellen

ARENDT Hannah: Between Past and Future. Eight Exercises in Political
Thought, New York: 2006.

ARENDT, Hannah: »[The Origins of Totalitarianism]: A Reply, in: The Review
of Politics, Vol. 15, No. 1 (Jan. 1953), S. 76-84.

ARENDT, Hannah: »A Reply to Critics, in: Dissent 1/2 (Spring 1959), S. 179-
181.

ARENDT, Hannah: »Action and the >Pursuit of Happiness«, in: Dies.: Think-
ing without a Banister, hg.v. Jerome Kohn, New York: 2018, S. 201-219.
ARENDT, Hannah: »Civil Disobedience, in: Dies.: Crises of Republic, San

Diego/New York/London: 1969, S. 50-102.

ARENDT, Hannah: »Collective Responsibility«, in: Dies.: Responsibility and
Judgment, hg.v. Jerome Kohn, New York: 2003, S. 147-158.

ARENDT, Hannah: »Epilogue, in: Dies.: The Promise of Politics, hg.v. Jerome
Kohn, New York: 2005, S. 201-204.

ARENDT, Hannah: »Introduction into Politics, in: Dies.: The Promise of Pol-
itics, hg.v. Jerome Kohn, New York: 2005, S. 93-200.

ARENDT, Hannah: »Introduction into Politics«, Vorlesung an der University
of Chicago (1963), The Hannah Arendt Papers of the Library of Congress,
Subject File, 1949-1975, Sign.: 023805.

ARENDT, Hannah: »Laudatio auf Karl Jaspers«, in: Hannah Arendt. Menschen
in finsteren Zeiten, hg.v. Ursula Ludz, Miinchen: 2012, S. 90-100.

ARENDT, Hannah: »On Violence«, in: Dies.: Crises of the Republic, San
Diego/New York/London: 1969, S. 103-198.

ARENDT, Hannah: »Personal Responsibility Under Dictatorship«, in: Dies.:
Responsibility and Judgment, hg.v. Jerome Kohn, New York: 2003, S. 17-
48.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Beriihrbarkeit als conditio humana

ARENDT, Hannah: »Philosophy and Politics«, in: Social Research, Vol 57, No.1
(Spring 1990), S. 73-103.

ARENDT, Hannah: »Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. Seminarno-
tizen 1955 und 1968«, in: Wolfgang Heuer, Irmela von der Lithe, (Hg.):
Dichterisch Denken. Hannah Arendt und die Kiinste, Géttingen: 2007,
S. 213-223.

ARENDT, Hannah: »Reflections on Little Rock, in: Dissent, 6/1 (Winter 1959),
S. 45-56.

ARENDT, Hannah: »The Concept of History. Ancient and Moderng, in: Dies.:
Between Past and Future, S. 41-90.

ARENDT, Hannah: »Thinking and Moral Considerations, in: Dies.: Respon-
sibility and Judgment, hg.v. Jerome Kohn, New York: 2003, S. 159-189.
ARENDT, Hannah: »Totalitarian Imperialism. Reflections on the Hungarian

Revolutiong, in: The Journal of Politics, Vol. 20, No. 1 (Feb. 1958), S. 5-43.

ARENDT, Hannah: »Truth and Politics und Lying in Politics«, In: Dies.: Crises
of the Republic, San Diego/New York/London: 1969, S. 1-47.

ARENDT, Hannah: »Truth and Politics«, in: Dies.: Between Past and Future.
Eight Exercises in Political Thought, New York: 2006, S. 223-259.

ARENDT, Hannah: »Understanding and Politics. The Difficulties of Under-
standings, in: Dies.: Essays in Understanding, hg.v. Jerome Kohn, New
York: 1994, S. 307-327.

ARENDT, Hannah: »We Refugeesc, in: Dies: The Jewish Writings, hg.v. Jerome
Kohn und Ron H. Feldman, New York: 2007, S. 264-274.

ARENDT, Hannah: Crises of the Republic, San Diego/New York/London: 1969.

ARENDT, Hannah: Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer philosophi-
schen Interpretation, hg.v. Frauke A. Kurbacher, Hamburg: 2018.

ARENDT, Hannah: Die ungarische Revolution, Miinchen: 1958.

ARENDT, Hannah: Eichmann in Jerusalem. A Report on the Banality of Evil,
London: 1963.

ARENDT, Hannah: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht iiber die Banalitit des
Bosen, Miinchen/Ziirich: 2011.

ARENDT, Hannah: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitis-
mus, Imperialismus und totale Herrschaft, Miinchen: 2016.

ARENDT, Hannah: Essays in Understanding, hg.v. Jerome Kohn, New York:
1994.

ARENDT, Hannah: Freundschaft in finsteren Zeiten. Gedanken zu Lessing,
hg.v. Matthias Bormuth, Berlin: 2018.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliografie

ARENDT, Hannah: Hannah Arendt — Karl Jaspers — Briefwechsel 1929-1969,
hg.v. Lotte Kohler, Hans Saner, Miinchen: 1985.

ARENDT, Hannah: Ich will verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk,
hg.v. Ursula Ludz, Miinchen: 2006.

ARENDT, Hannah: Lectures on Kant’s Political Philosophy, hg.v. Ronald
Beiner, Chicago: 1992.

ARENDT, Hannah: Life of the Mind, New York: 1978.

ARENDT, Hannah: Love and Saint Augustine, hg.v. Joanna Vecchiarelli Scott,
Judith Chelius Stark, Chicago: 1996.

ARENDT, Hannah: On Revolution, London: 2016.

ARENDT, Hannah: Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jidin
aus der Romantik, Miinchen: 1981.

ARENDT, Hannah: Rahel Varnhagen. The Life of a Jewess, Baltimore, Mary-
land: 1997.

ARENDT, Hannah: Responsibility and Judgment, hg.v. Jerome Kohn, New
York: 2003.

ARENDT, Hannah: Sokrates. Apologie der Pluralitit, iibersetzt v. Joachim Kal-
ka, Berlin: 2016.

ARENDT, Hannah: The Human Condition, Chicago: 1998.

ARENDT, Hannah: The Jewish Writings, hg.v. Jerome Kohn, Ron H. Feldman,
New York: 2007.

ARENDT, Hannah: The Origins of Totalitarianism, New York/San Diego/Lon-
don: 1976.

ARENDT, Hannah: The Origins of Totalitarianism. Cleveland/New York: 1962.

ARENDT, Hannah: The Promise of Politics, hg.v. Jerome Kohn, New York:
2005.

ARENDT, Hannah: Thinking without a Banister, hg.v. Jerome Kohn, New York:
2018.

ARENDT, Hannah: Uber die Revolution, Miinchen: 201s.

ARENDT, Hannah: Vita Activa oder Vom titigen Leben, Miinchen: 1981.

ARENDT, Hannah: Vom Leben des Geistes, Miinchen: 1998.

ARENDT, Hannah: Wahrheit und Liige in der Politik. Zwei Essays, Miinchen:
2013.

ARENDT, Hannah: Was ist Politik?, Miinchen: 2003.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

179


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Beriihrbarkeit als conditio humana

Sekundarliteratur

AHMED, Sara: »Affective Economies, in: Social Text, 79/ Vol. 22, Nr. 2 (Sum-
mer 2004), S. 117-139.

AHMED, Sara: The Cultural Politics of Emotion, Edinburgh: 2004.

AHMED, Sara: The Promise of Happiness, Durham, North Carolina: 2010.
ALKEMEYER, Thomas, BUDDE, Gunilla, FREIST, Dagmar: Selbst-Bildungen.
Soziale und kulturelle Praktiken der Subjektivierung, Bielefeld: 2013.
ALTHAUS, Claudia: Erfahrung denken. Hannah Arendts Weg von der Zeitge-

schichte zur politischen Theorie, Géttingen: 2000.

ALTHUSSER, Louis: »Ideology and Ideological State Apparatuses, in: Ders.:
Lenin and Philosophy and Other Essays, London: 1971, S. 127-186.

AMERY, Jean: Jenseits von Schuld und Sithne. Bewiltigungsversuche eines
Uberwiltigten, Stuttgart: 2019.

ANGERER, Marie-Luise: Vom Begehren nach dem Affekt, Ziirich: 2007.

ARISTOTELES: Politik, Hamburg: 2012.

BACHKONIG, Wolfgang: Ungarnaufstand 1956. Zeitzeugen erzihlen, Mund-
erfing: 2016.

BACHTIN, Michael: Probleme der Poetik Dostoevskijs, Miinchen: 1971.

BAIER, Angelika, BINSWANGER, Christa, HABERLEIN, Jana, NAY, Yv Eve-
line, ZIMMERMANN, Andrea (Hg.): Affekt und Geschlecht. Eine einfith-
rende Anthologie, Wien: 2014.

BALDWIN, James: »Letter from a Region in My Mind, in: New Yorker, 17. No-
vember 1962..

BARGETZ, Brigitte, SAUER, Birgit: »Der affective turn. Das Gefithlsdispositiv
und die Trennung von 6ffentlich und privat, in: Femina Politica 2015/1,
S. 93-102..

BARGETZ, Brigitte: »Jenseits emotionaler Eindeutigkeit. Uberlegungen zu
einer politischen Grammatik der Gefithle«, in: Angelika Baier, Christa
Binswanger, Jana Hiberlein, Yv Eveline Nay, Andrea Zimmermann (Hg.):
Affeke und Geschlecht. Eine einfithrende Anthologie, Wien: 2014.

BARGETZ, Brigitte: »Politik der Empathie. Eine feministische Kritik, In: Po-
litikum, Heft 1/2020, S. 28-31.

BEDORF, Thomas, KLASS, Tobias Nikolaus: Leib-Korper-Politik. Untersu-
chungen zur Leiblichkeit des Politischen, Weilerswist: 2015.

BEDORF, Thomas: »Politische Gefiihle«, in: Thomas Bedorf, Tobias Nikolaus
Klass (Hg.): Leib-Korper-Politik. Untersuchungen zur Leiblichkeit des Po-
litischen, Weilerswist: 2015, S. 249-265.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliografie

BENHABIB, Seyla: »Feminist Theory and Hannah Arendt’s concept of public
space, in: History of the Human Sciences Vol. 6, No. 2 (1993), S. 97-114.

BENHABIB, Seyla: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moder-
ne, Frankfurt a.M.: 2006.

BENHABIB, Seyla: The Reluctant Modernism of Hannah Arendt, Thousand
Oaks/London/New Delhi: 1996.

BERLIN, Isaiah: Four Essays on Liberty, Oxford: 1969.

BERNASCONI, Robert: »The double face of the Political and the Social. Han-
nah Arendt and America’s Racial Divisiong, in: Research in Phenomenol-
ogy, Vol. 26 (1996), S. 3-24.

BERNSTEIN, Richard J.: Hannah Arendt and the Jewish Question, Cam-
bridge, UK: 1996.

BERNSTEIN, Richard J.: Pragmatic Encounters, New York/London: 2016.

BERNSTEIN, Richard J.: Why Read Hannah Arendt Now?, New York: 2018.

BERTHEAU, Anne: >Das Midchen aus der Fremde«. Hannah Arendt und die
Dichtung. Rezeption-Reflexion-Produktion, Bielefeld: 2016.

BIRMINGHAM, Peg: Hannah Arendt and Human Rights. The Predicament of
Common Responsibility, Bloomington, Indianapolis: 2006.

BLUME, Doris, BOLL, Monika, GROSS, Raphael (Hg.): Hannah Arendt und
das 20. Jahrhundert, Miinchen: 2020

BOHME, Hartmut: »Vom phobos zur Angst. Zur Transformations- und Kul-
turgeschichte der Angst, in: Hg.v. Martin Harbsmeier, Sebastian Méckel:
Pathos, Affekt, Emotion. Transformationen der Antike, Frankfurt a.M.:
2009, S. 154-184.

BURROUGHS, Michael D.: »Hannah Arendt, >Reflections on Little Rocks, and
White Ignorances, in: Critical Philosophy of Race, Vol. 3, Issue 1 (2015),
S. 52-78.

BUSCH, Kathrin, DARMANN, Iris (Hg.): »pathos«. Konturen eines kulturwis-
senschaftlichen Grundbegriffs, Bielefeld: 2007.

BUSCH, Kathrin: »Passivitit«, Hamburg: 2012.

BUTLER, Judith: Gefihrdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M.: 2017.

BUTLER, Judith: Notes Toward a Performative Theory of Assembly, Cam-
bridge, Massachusetts: 2015.

BUTLER, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt
a.M.: 2015.

BUTLER, Judith: Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen,
Frankfurt a.M.: 2010.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Beriihrbarkeit als conditio humana

CANOVAN, Margaret: Hannah Arendt. A Reinterpretation of Her Political
Thought, Cambridge, UK: 1992.

CANOVAN, Margaret: The Political Thought of Hannah Arendt, New York:
1974.

CHRISTOPHERSEN, Claudia: »Der lange Weg zur Lex Arendt<. Ein Wie-
dergutmachungsverfahren vor dem Bundesverfassungsgericht«, in: Do-
ris Blume, Monika Boll, Raphael Gross (Hg.): Hannah Arendt und das 20.
Jahrhundert, Miinchen: 2020, S. 177-187.

CIOMPI, Luc, ENDERT, Elke: Geftihle machen Geschichte. Die Wirkung kol-
lektiver Emotionen — von Hitler bis Obama, Géttingen: 2011.

CIOMPI, Luc: Die emotionalen Grundlagen des Denkens. Entwurf einer frak-
talen Affektlogik, Géttingen: 1997.

DEGERMAN, Dan: »Within the Heart’s Darkness. The Role of Emotions in
Arendts Political Thought, in: European Journal of Political Theory, Vol.
18/2, S. 153-173.

DEUMERT, Anna: »On Racism and How to Read Hannah Arendt, in: Diggit
Magazine, 27. 02. 2020

DIETZ, Mary G.: »Feminist Receptions of Hannah Arendt, in: Bonnie Honig
(Hg.): Feminist Interpretations of Hannah Arendt, Pennsylvania: 1995,
S.17-50.

DISCH, Lisa: Hannah Arendt and the Limits of Philosophy, Ithaca/London:
1994.

DOMOTORFI, Tibor: »Akteure des Aufstandesc, in: Riidiger Kipke (Hg.): Un-
garn 1956. Zur Geschichte einer gescheiterten Volkserhebung, Wiesbaden:
2006, S. 44-65.

DOSTOJEWSKI, Fjodor M.: Die Briider Karamasow, ii. v. Hermann Rohl, Te-
gernsee: 2020.

ELLISON, Ralph: »The World and the Jugc, in: Ders.: Shadow and Act, New
York: 1964, S. 107-143.

FOUCAULT, Michel: »Uberwachen und Strafen, in: Ders.: Die Hauptwerke,
Frankfurt a.M.: 2008, S. 701-1020.

FREVERT, Ute (Hg.): Gefiithlswissen. Eine lexikalische Spurensuche in der
Moderne, Frankfurt a.M.: 2011.

FREVERT, Ute: Vergingliche Gefiihle, Gottingen: 2013.

FRITZ-HOFFMANN, Christian: »Grundziige eines erweiterten Berithrungs-
begriffs. Zur Materialitit des Hautkontakts und dariiber hinausc, in: So-
ziale Welt 68/2-3 (2017), S. 199-223.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliografie

FROMM, Erich: Die Pathologie der Normalitit. Zur Wissenschaft vom Men-
schen, hg.v. Rainer Funk, Ulm: 200s.

GAMBETTI, Zeynep: »Risking Oneself and One’s Identity. Agonism Revis-
ited«, in: Hg.v. Judith Butler, Zeynep Gambetti, Leticia Sabsay: Vulner-
ability in Resistance, Durham, North Carolina: 2016, S. 28-51.

GINES, Kathryn T.: Hannah Arendt and the Negro Question, Bloomington,
Indiana: 2014.

GRUNENBERG, Antonia: Hannah Arendt und Martin Heidegger. Geschichte
einer Liebe, Miinchen: 2006.

GUNDOGDU, Ayten: Rightlessness in an Age of Rights. Hannah Arendt and
the Contemporary Sturggles of Migrants, New York: 2014.

HANH, Barbara, KNOTT, Marie L. (Hg.): Von den Dichtern erwarten wir die
Wahrheit. Hannah Arend und die Literatur, Berlin: 2007.

HAYFORD, Harrison PARKER, Hershel (Hg.): The writings of Herman
Melville. The Northwestern-Newberry edition, Vol. 13: Billy Budd, sailor
and other uncompleted writings, Evanston, Illinois: 2017.

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Phinomenologie des Geistes, Frankfurt
a.M.: 1970.

HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit, Frankfurt a.M.: 2018.

HEINS, Volker: »Reasons of the Heart. Weber and Arendt on Emotiong, in:
The European Legacy, 12: 6, S. 715-728.

HERZOG, Annabel: »Illuminating Inheritance. Benjamin’s Influence on
Arendt’s Political Storytelling«, in: Philosophy and Social Criticism, Vol.
26, Nr. 5, S. 1-27.

HEUER, Wolfgang, HEITER, Bernd, ROSENMULLER (Hg.): Arendt Hand-
buch. Leben-Werk-Wirkung, Stuttgart/Weimar: 2011

HEUER, Wolfgang, LUHE, Irmela von der (Hg.): Dichterisch Denken. Hannah
Arendt und die Kiinste, Géttingen: 2007.

HILL, Melvyn A. (Hg.): Hannah Arendt. The Recovery of the Public World, New
York: 1979.

HIRSCH, Alfred: »Politik der Verletzlichkeit«, in: Thomas Bedorf, Tobias Ni-
kolaus Klass (Hg.): Leib-Korper-Politik. Untersuchungen zur Leiblichkeit
des Politischen, Weilerswist: 2015, S. 193-214.

HITZER, Bettina: Emotionsgeschichte. Ein Anfang mit Folgen. Veroffentlicht
am 23.11.2011 auf H-Soz-Kult, http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/fo
rum/2011-11-001

HONIG, Bonnie (Hg.): Feminist Interpretations of Hannah Arendt, Pennsyl-
vania: 1995.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

183


http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001

184

Beriihrbarkeit als conditio humana

HONIG, Bonnie: »Introduction. The Arendt Question in Feminismg, in: Bon-
nie Honig (Hg.): Feminist Interpretations of Hannah Arendt, Pennsylva-
nia: 1995, S. 1-16.

JAEGGI, Rahel: »Die im Dunkeln sieht man nicht. Hannah Arendts Theorie der
Politisierung, in: Heinrich-Boll-Stiftung (Hg.): Hannah Arendt. Verbor-
gene Traditiown — Unzeitgemifle Aktualitit?, Berlin/Boston: 2007, S. 241-
250.

JAEGGI, Rahel: Welt und Person. Zum anthropologischen Hintergrund der
Gesellschaftskritik Hannah Arendts, Berlin: 1997.

JAEGGI, Rahel: Wie weiter mit Hannah Arendt?, Hamburg: 2016.

JAHANBEGLOO, Ramin: Conversations with Isaiah Berlin, London: 2000.

JASPERS, Karl: »Das radikal Bose bei Kantx, in: Ders.: Aneignung und Pole-
mik, Miinchen: 1968, S. 183-204.

JAY, Martin: »Lamenting the Crisis of Experience. Benjamin and Adorno, in:
Ders.: Songs of Experience. Modern American and European Variations
on a Universal Theme, Berkeley/Los Angeles/London: 2005, S. 312-360.

KANT, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft,
hg.v. Bettina Stangneth, Hamburg: 2003.

KANT, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Werkausgabe Band 3, Frankfurt
a.M.: 1995.

KANT, Immanuel: Werke in zehn Binden, hg.v. Wilhelm Weischedel, Frank-
furt a.M.: 1975.

KARAKAYALI, Serhat: »Regime der Alteritdt: Politik und Affekt«, in: Ange-
lika Baier, Christa Binswanger, Jana Hiberlein, Yv Eveline Nya, Andrea
Zimmermann (Hg.): Affekt und Geschlecht. Eine einfithrende Anthologie,
Wien: 2014, S. 297-318.

KATEB, George: Hannah Arendt: Politics, Conscience, Evil, Totowa, New Jer-
sey: 1984.

KERTESZ, Imre: Roman eines Schicksallosen, Reinbek bei Hamburg: 1996.

KIPKE, Ridiger (Hg.): Ungarn 1956. Zur Geschichte einer gescheiterten Volks-
erhebung, Wiesbaden: 2006.

KREUZER, Johann: »Der Begrift der Person in der Philosophie des Mittelal-
ters«, in: Dieter Sturma (Hg.): Person. Philosophiegeschichte,Theoretische
Philosophie, Praktische Philosophie, Paderborn: 2001, S. 59-77.

KRISTEVA, Julia: Das weibliche Genie. Hannah Arendt, Hamburg: 2008.

LEVI, Primo: Ist das ein Mensch? Ein autobiographischer Bericht, Miinchen:
1992..

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliografie

LOCKE, Jill: »Little Rock’s Social Question: Reading Arendt on School Deseg-
regation and Social Climbingx, in: Political Theory 41/4 (2013), S. 533-561.

MARCHART, Oliver: Die politische Differenz, Berlin: 2010.

MASSUM]I, Brian: Ontomacht. Kunst, Affekt und das Ereignis des Politischen,
Berlin: 2010.

MASSUMI, Brian: Politics of Affect, New York: 2015.

MITTELWEG 36: »Affekte Regieren«, Heft 1-2 (April/Mai 2015), 24. Jahrgang,
Zeitschrift des Hamburger Instituts fitr Sozialforschung.

MOHRMANN, Judith: Affekt und Revolution. Politisches Handeln bei Arendt
und Kant, Frankfurt a.M.: 2015.

MOREY, Maribel: »Reassessing Hannah Arendt’s >Reflections on Little Rock«
(1959)«, in: Law, Culture and the Humanities, Vol 10/1 (2014), S. 88-110.

MOUFFE, Chantal: Fiir einen linken Populismus, Berlin: 2018.

MYRDAL, Gunnar: An American Dilemma, New York: 1944.

NELSON, Deborah: Tough Enough: Arbus, Arendt, Didion, McCarthy, Sontag,
Weil, Chicago: 2017.

NIETZSCHE, Friedrich: »Gétzen-Didmmerung, in: Ders.: Werke in drei Bin-
den, Band 2, Miinchen: 1954, S. 1014-1015.

NORTON, Anne: »Heart of Darkness: Africa and African Americans in the
Writings of Hannah Arendt«, in: B. Honig: Feminist Interpretations...,
S. 247-261.

NUSSBAUM, Martha C.: Politische Emotionen. Warum Liebe fiir Gerechtig-
keit wichtig ist, Berlin: 2014.

ORLIE, Melissa A.: »Forgiving Trespasses, Promising Futures«, in: Bonnie
Honig (Hg.): Feminist Interpretations of Hannah Arendt, Pennsylvania:
1995, S. 337-356.

ORWELL, George: »1984«, in: Peter Hobley Davison, Ian Angus, Sheila Davison
(Hg.): The Complete Works of George Orwell, Band 9, London: 1997.

OTT, Michaela: Affizierung. Zu einer dsthetisch-epistemischen Figur, Miin-
chen: 2010.

OWENS, Patricia: »Racism in the theory canon. Hannah Arendt and >the one
great crime in which America was never involved«, in: Millennium, 45/3
(2017), S. 403-424.

PITKIN, Hannah Fenichel: The Attack of the Blob. Hannah Arendt’s Concept
of the Social, Chicago: 1998.

PLAMPER, Jan: Geschichte der Gefiihle. Grundlagen der Emotionsgeschichte,
Miinchen: 2012.

PLATON: Werke in acht Binden, hg.v. Gunther Eigler, Darmstadt: 1971.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

185


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Beriihrbarkeit als conditio humana

PLESSNER, Helmuth: Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen
Radikalismus, Frankfurt a.M.: 2002..

PLUTARCH: Finf Doppelbiographien, Ziirich/Minchen: 1994.

PODHORETZ, Norman: Making it, New York: 1967.

RANCIERE Jacques: Die Nacht der Proletarier. Archive des Arbeitertraums,
Wien/Berlin: 2013.

RANCIERE, Jacques: Zehn Thesen zur Politik, Ziirich: 2008.

REDECKER, Eva von: Revolution fiir das Leben. Philosophie der neuen Pro-
testform, Frankfurt a.M.: 2020.

RICOEUR, Paul: »Action, Story and History. On Re-reading The Human Con-
dition«, in: Reuben Garner (Hg.): The Realm of Humanitas. Responses to
the Writings of Hannah Arendt, New York: 1990, S. 149-164.

ROBESZKIEVICZ, Maria: Ubungen im politischen Denken. Hannah Arendts
Schriften als Einleitung der politischen Praxis, Wiesbaden: 2017.

ROSA, Hartmut: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin: 2019.

SALECL, Renata: Uber Angst, Wien: 2009.

SCHEVE, Christina von: Emotionen und soziale Strukturen, Frankfurt a.M.:
2009.

SCHURMANN, Volker: »Fremde Leiblichkeitc, in: hr. v. Thomas Bedorf, Tobias
Nikolaus Klass: Leib-Koérper-Politik. Untersuchungen zur Leiblichkeit des
Politischen, Weilerswist: 2015, S. 21-41.

SCHUTZ, Alfred: »Equality and the Meaning of the Structure of the Worlds,
in: Ders.: Collected Papers 11, Studies in Social Theory, Dordrecht/Heidel-
berg/London/New York: 1976, S. 226-273.

SHKLAR, Judith N.: Uber Hannah Arendt, Berlin: 2020.

SONDEREGGER, Ruth: »Die Herausforderung, (nicht) fiir andere zu spre-
chen. Was Jacques Ranciére von Gayatri Spivak lernen kénntes, in: Oster-
reichische Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaften, Band 27, Nr. 1 (2016),
S. 22-45.

SONTAG, Susan: »Fascinating Fascism, in: New York Review of Books, 6.
Februar 1975.

SPAEMANN, Robert: Personen. Versuche iiber den Unterschied zwischen >et-
was< und >jemands, Stuttgart: 1996.

SPITZ, David: »Politics and the Realm of Beingx, in: Dissent, 6/1 (Winter 1959),
S. 56-65.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty: Can the Subaltern Speak? Postkolonialitit und
subalterne Artikulation, Wien: 2008.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliografie

STANDEISKY, Eva: »Antisemitismus in Ungarn zur Zeit der Revolutions, in:
Ridiger Kipke (Hg.): Ungarn 1956. Zur Geschichte einer gescheiterten
Volkserhebung, Wiesbaden: 2006, S. 97-115.

STRASSENBERGER, Grit: »Das Literarische und das Politische: Narrativisti-
sche Dimensionen politischer Theorie, in: Eckart Reinmuth (Hg.): Politi-
sche Horizonte des Neuen Testaments, Darmstadt: 2010, S. 119-143.

STRASSENBERGER, Grit: Uber das Narrative in der politischen Theorie, Ber-
lin: 200s5.

TEMIN, David Meyer: »Nothing much had happened«. Settler colonialism in
Hannah Arendt, in: European Journal of Political Theory, o/o (2019), S. 1-
25.

THADDEN, Elisabeth von: Die berithrungslose Gesellschaft, Miinchen: 2018.

TOMMEL, Tatjana Noemi: Wille und Passion. Der Liebesbegriff bei Heidegger
und Arendt, Berlin: 2013.

TUMIN, Melvin: »Pie in the Sky. A Replyx, in: Dissent, 6/1 (Winter 1959), S. 65-
71.

VILLA, Dana R.: Arendt and Heidegger. The Fate of the Political, Princeton,
New Jersey: 1995.

VILLA, Dana R.: Politics, Philosophy, Terror. Essays on the Thought of Hannah
Arendt, Princeton, New Jersey: 1999

VOEGELIN, Eric: »The Origins of Totalitarianism, in: The Review of Politics,
Vol. 15, No. 1 (Jan. 1953), S. 68-76.

WALDENFELS, Bernhard: Bruchlinien der Erfahrung. Phinomenologie-
Psychoanalyse-Phinomenotechnik, Frankfurt a.M.: 2002.

WARREN, Robert Penn: Who Speaks for the Negro?, New Haven/London:
1965.

WEISSBERG, Liliane: »Die verlorene Unschuld. Hannah Arendt als Politolo-
gine, in: Ulla Kriebernegg, Gerald Lamprecht, Roberta Meierhofer, Andrea
Strutz (Hg.): »Nach Amerika namlich!« Jidische Migrationen in die Ame-
rikas im 19. Und 20. Jahrhundert, Géttingen: 2012, S. 69-89.

WEISSPFLUG, Maike: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, Berlin:
2020.

WIESEL, Elie: Die Nacht, Freiburg Br./Basel/Wien: 2008.

WORDSWORTH, William: The Prelude or Growth of a Poet’s Mind, London:
1850.

YOUNG-AH GOTTLIEB, Susannah: »Seit jener Zeit«. Hannah Arendt und ihre
Literaturkritike, in: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Text+Kritik. Zeitschrift
fir Literatur, 166/167: Hannah Arendt, Miinchen: 2005, S. 138-149.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

187


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Beriihrbarkeit als conditio humana

YOUNG-AH GOTTLIEB, Susannah: Hannah Arendt. Reflections on Literature
and Culture, Stanford: 2007.

YOUNG-AH GOTTLIEB, Susannah: Regions of Sorrow. Anxiety and Messian-
ism in Hannah Arendt and W. H. Auden, Stanford: 2003.

YOUNG-BRUEHL, Elisabeth: Why Arendt Matters, New Haven: 2006.

ZERILL], Linda M.G.: »The Arendtian Bodyx, in: Bonnie Honig (Hg.): Feminist
Interpretations of Hannah Arendt, Pennsylvania: 1995, S. 176-193.

ZERILL], Linda M.G.: A Democratic Theory of Judgment, Chicago: 2016.

ZERILL], Linda: Feminism and the Abyss of Freedom, Chicago: 2005.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quellen und Anmerkungen

Einleitung

1 Das Motto stammt aus Hannah Arendts Lessing-Rede, zu finden in: Han-
nah Arendt: Freundschaft in finsteren Zeiten, hg.v. Matthias Bormuth,
Berlin:2018, S. 69.

2 Der »affective turnc« erreichte mittlerweile alle Disziplinen. Im Umfang
dieser Arbeit ist es weder moglich noch zielfithrend, die einzelnen
Forschungsfragen und -ergebnisse im Detail vorzustellen. Bezeichnend
fir den >affective turn« ist die Etablierung einer Kategorie, die ratio-
nalen und vorhersagbaren Abliufen zuwiderliuft, Unberechenbarkeit,
Spontaneitit und — als Realisierung des Ausgesetztseins — mangeln-
de Souverdnitit markiert. Sie wird mit dem Begrift des Affektes/des
Affektiven bezeichnet. Der Affekt wird nicht nur als Gegensatz zum
Rationalen, Verniinftigen und Logischen verstanden, sondern auch als
Gegensatz zum Gefithl. Wihrend das Gefiihl eine nachtrigliche, durch
kognitive Prozesse beeinflusste und artikulierte Verarbeitung emotio-
naler Betroffenheit ist, ist der Affekt unmittelbar und dadurch auch als
authentischer bewertet als das Gefiihl. Der geisteswissenschaftliche af-
fective turn«< beruft sich hiufig auf Entdeckungen und auf Experimente
in der Hirnforschung bzw. in der Neurowissenschaft, die nachgewiesen
haben, dass es eine Verzégerung zwischen Impuls und intellektueller
Antwort gibt. Diese »fehlenden Halbsekunde« ist jedoch kein Leerlauf,
sondern die Zeitspanne, in der sich die affektive Antwort ereignet, ohne
artikuliert oder kognitiv gepriift geworden zu sein. Solche Experimente
sollen auch beweisen haben, dass der Mensch kein homo oeconomicus
ist, der ausschlieflich vom rationalen Selbstinteresse geleitet handelt,
sondern ein Wesen, dessen Gefiihle seine Entscheidungen beeinflussen.
Dritber hinaus ist fiir gesellschaftliche Analysen die Geformtheit der
Gefiihle von grofler Bedeutung: wie sie politische Ordnung bzw. Macht-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Beriihrbarkeit als conditio humana

verhiltnisse bestimmen und legitimiere, wie Geftihle Kérper zueinander
positionieren und Menschen subjektivieren, wessen Gefiihle als valide
empfunden oder abgewertet werden u.v.m.: Vgl. Sara Ahmed: Affective
Economies, in: Social Text, 79 (Vol. 22, Nr. 2), Summer 2004, S. 117-139.
bzw. Sara Ahmed: The Cultural Politics of Emotion, Edinburgh:2004 und
Sara Ahmed: The Promise of Happiness, Durham, North Carolina:2010,
Brigitte Bargetz, Birgit Sauer: »Der affective turn. Das Gefithlsdispositiv
und die Trennung von 6ffentlich und privat, in: Femina Politica 2015/1,
S. 93-102.

Einige weitere Titel, die mich in der Herauskristallisierung meiner
eigenen Lesart prigten, sind: Bettina Hitzer: Emotionsgeschichte. Ein
Anfang mit Folgen. Verdffentlicht am 23.11.2011 auf H-Soz-Kult, ht
tp://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum/2011-11-001  (abgerufen
am 24.01.2021), Ute Frevert: Vergingliche Gefiihle, Gottingen:2013.
bzw. hg.v. Dies.: Gefuhlswissen. Eine lexikalische Spurensuche in
der Moderne, Frankfurt a.M.:2011, Jan Plamper: Geschichte der Ge-
fithle. Grundlagen der Emotionsgeschichte, Miinchen:2012, Christina
von Scheve: Emotionen und soziale Strukturen, Frankfurt a.M.:2009,
»Affekte Regieren« Heft 1-2, April/Mai 2015 (24. Jahrgang) von Mit-
telweg 36. Zeitschrift des Hamburger Instituts fiir Sozialforschung,
Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung. Phinomenologie-
Psychoanalyse-Phinomenotechnik, Frankfurt a.M.:2002, Michaela Ott:
Affizierung. Zu einer isthetisch-epistemischen Figur, Miinchen:2010,
Renata Salecl: Uber Angst, Wien:2009, Brian Massumi: Ontomacht.
Kunst, Affekt und das Ereignis des Politischen, Berlin:2010 bzw. Brian
Massumi: Politics of Affect, New York:2015, Kathrin Busch: »Passivi-
tit«, Hamburg:2012 bzw. hg.v. Kathrin Busch, Iris Dirmann: »pathos«.
Konturen eines kulturwissenschaftlichen Grundbegriffs, Bielefeld:2007,
Marie-Luise Angerer: Vom Begehren nach dem Affekt, Ziirich:2007,
Luc Ciompi: Die emotionalen Grundlagen des Denkens. Entwurf einer
fraktalen Affektlogik, Gottingen:1997.

Das Phinomen, das im raffectiv turn« als Affekt bzw. das affektive Mo-
ment bezeichnet und aufgewertet wurde, ist fir die unterschiedlichsten
Disziplinen wegen seiner unterbrechenden und einer utilitaristischen
Logik zuwiderlaufenden Wirkung bedeutsam. In Arendts Werk ist
dieses Motiv des Ereignishaften auch ohne affekttheoretische Konno-
tation durchgehend prisent. Ihre zentralen Begriffe der Natalitit und
des Handelns bzw. der Revolution und der Erfahrung sind Ausdruck

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/forum%20/2011-11-001

Quellen und Anmerkungen

eines Denkens, das seinen Ursprung in der Unterbrechung und in dem
Erleiden als nicht-souverine Haltung hat.

Brigitte Bargetz: »Jenseits emotionaler Eindeutigkeit. Uberlegungen
zu einer politischen Grammatik der Gefiihle«, in: Hg.v. Angelika Baier,
Christa Binswanger, Jana Hiberlein, Yv Eveline Nay, Andrea Zimmer-
mann: Affekt und Geschlecht. Eine einfithrende Anthologie, Wien:2014,
S. 119.

Mir ist keine Arbeit bekannt, die emotionale Phinomene in Arendts
Werk und ihrem Denken systematisch untersuchen wiirde. Die verbrei-
tete Annahme ist, dass Arendt Gefithle und Leidenschaften aus dem
politischen Bereich heraushalten wollte. Meine Lesart, dass Arendts
Schriften von der immensen politischen Bedeutung von Berithrbarkeit
zeugen, ist meines Wissens neu.

Es gibt jedoch einige Analysen, die sich bestimmten Gefiihlen in Arendts
Werk widmen. Z.B. Judith Mohrmann: Affekt und Revolution. Politi-
sches Handeln bei Arendt und Kant, Frankfurt a.M.:2015, Deborah
Nelson: Tough Enough: Arbus, Arendt, Didion, McCarthy, Sontag, Weil,
Chicago:2017, Dan Degerman: »Within the Heart’s Darkness. The Role of
Emotions in Arendts Political Thought, in: European Journal of Political
Theory, Vol. 18/2, S. 153-173, Volker Heins: »Reasons of the Heart. Weber
and Arendt on Emotiong, in: Politics, European Legacy, 12:6, S. 715-728
und Tatjana Noemi Tommel: Wille und Passion. Der Liebesbegriff bei
Heidegger und Arendt, Berlin:2013.

Zwar sind die Herangehensweisen unterschiedlich, doch sind alle der
genannten Autoren darin einer Meinung, dass bei Arendt Emotionen
solche Phinomene sind, die sich fiir offentliches Erscheinen nicht
eigenen. Dagegen argumentiere ich in meiner Arbeit, dass emotionale
Inhalte durch Prozesse der Transformation und Ubersetzung bzw. Arti-
kulation und Verallgemeinerung zu wichtigen Elemente des politischen
Miteinanders werden konnen.

Mohrmann vertritt jene verbreitete Interpretation, wonach Arendt die
Schuld fiir das Scheitern der Franzosischen Revolution dem Mitleid
gebe. Degermans und Heins’ Aufsitze belegen zwar, dass fiir Arendt
Vernunft und Emotion keine Gegner sind, fithren aber die Konsequenz
dieser Behauptung nicht weiter aus. Nelsons Ansatz steht meiner
These am nichsten. Sie zeigt, dass bei Arendt »to suffer« fir die Er-
fahrbarkeit der Realitit unentbehrlich ist. Jedoch versteht Nelson »to
suffer« nur im Sinne von >Schmerz auszuhalten<. Fiir Arendt bedeutet

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

191


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Beriihrbarkeit als conditio humana

10

11

12

es aber generell das Erleiden von allem, was dem Menschen geschieht.
Nicht nur von Schmerz, sondern auch von Ergriffenheit, Freude und
Aufbruchstimmung.

Vgl. Judith N. Shklar: »Hannah Arendt als Pariac, in: Dies.: Uber Hannah
Arendt, Berlin:2020, S. 98.

Vgl. Hannah Arendt: Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deut-
schen Jiidin aus der Romantik, Miinchen:1981 bzw. Dies.: Rahel Varnha-
gen. The Life of a Jewess, Baltimore, Maryland:1997.

Vgl. Hannah Arendt: Men in Dark Times, New York:1983, S. 33-56. bzw.
Dies.: Menschen in finsteren Zeiten, hg.v. Ursula Ludz, Miinchen:2012,
S. 46-74.

Vgl. H. Arendt: Men in Dark Times, S. 95-109. bzw. Dies.: Menschen in
finsteren Zeiten, S. 117-135.

Vgl. H. Arendt: Men in Dark Times, S. 153-206. bzw. Dies.: Menschen in
finsteren Zeiten 195-258.

Vgl.: Hannah Arendt: Die Ungarische Revolution, Miinchen:1958. und
Dies.: »Totalitarian Imperialism. Reflections on the Hungarian Revolu-
tiong, in: The Journal of Politics, Vol. 20., No. 1. (Feb., 1958), S. 5-43.
Julia Kristeva: Das weibliche Genie. Hannah Arendt, Hamburg:2008,
S. 319.

Fanfundvierzig Jahren nach Arendts Tod ist die Sekundirliteratur iiber
ihr Leben, Denken und Werke uniiberschaubar. Die Interpretationen
wenden unzihlige Analyseoptiken an, stellen Arendt in unterschiedliche
Denktraditionen, ernennen sie zur Expertin von philosophischen, po-
litiktheoretischen, kulturphilosophischen oder geschichtswissenschaft-
lichen Untersuchungen. Arendt ist fir diverse Forschungsinteressen
anschlussfihig. Die Arendt-Forschung etablierte nicht nur zentrale Be-
griffe fiir wissenschaftliche Analysen (Vgl.: Hg.v. Wolfgang Heuer, Bernd
Heiter, Stefanie Rosenmiiller: Arendt Handbuch. Leben-Werk-Wirkung,
Stuttgart/Weimar:2011), sondern auch ihre eigenen Institutionen und
Stargelehrten, deren Texte international rezipiert sind. Um nur die
Bekanntesten zu nennen: Selya Benhabib (Seyla Benhabib: The Reluctant
Modernism of Hannah Arendt, Thousand Oaks/London/New Delhi:1996.
Auf Deutsch: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Mo-
derne, Frankfurt a.M.:2006), Dana Villa (Dana R. Villa: Arendt and
Heidegger. The Fate of the Political, Princeton, New Jersey:1996 bzw.
Politics, Philosophy, Terror. Essays on the Thought of Hannah Arendt,
Princeton, New Jersey:1999), Richard J. Bernstein (Richard ]. Bernstein:

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13
14

15

16

17

18

Quellen und Anmerkungen

Hannah Arendt and the Jewish Question, Cambridge, UK:1996 bzw. Why
Read Hannah Arendt Now?, New York:2018), Lisa Disch (Lisa Disch:
Hannah Arendt and the Limits of Philosophy, Ithaca/London:1994),
Linda Zerilli (Linda Zerilli: Feminism and the Abyss of Freedom,
Chicago:2005 bzw. A Democratic Theory of Judgment, Chicago:2016),
Hannah Fenichel Pitkin (Hannah Fenichel Pitkin: The Attack of the
Blob. Hannah Arendt’s Concept of the Social, Chicago:1998), Margaret
Canovan (Margaret Canovan: The Political Thought of Hannah Arendt,
New York:1974 bzw. Hannah Arendt. A Reinterpretation of Her Political
Thought, Cambridge, UK:1992) und Arendts erste Biografin, Elisabeth
Young-Bruehl (Elisabeth Young-Bruehl: Hannah Arendt. For Love of the
World, New Haven:1982. bzw. Why Arendt Matters, New Haven:2006).
Thre prominenten Lesarten bestimmen bis heute die Arendt-Forschung,
die deshalb, trotz der thematischen Vielfalt, doch oft geschlossen und
repetitiv wirkt. Kritische Stimmen, wie Kathryn T. Gines’ Analyse ras-
sistischer Stellen in Arendts Schriften (Kathryn T. Gines: Hannah Arendt
and the Negro Question, Bloomington, Indiana:2014) sind in der Min-
derheit. Die Wirkung der Sekundirliteratur ist dariiber hinaus eine Art
Vorselektion von solchen Passagen und Denkfiguren in Arendts Werk,
auf die sich wissenschaftliche Interpretationen beziehen, wihrend
andere nur am Rande diskutiert oder ganz aufler Acht gelassen werden.
Meine exegetische Analyse sucht das Gesprich mit Arendts Texten
ohne den rezeptionsgeschichtlichen Filter. Gleichzeitig kann sich meine
Herangehensweise erst vor dem Hintergrund einer fruchtbaren und
inspirierenden Tradition abheben und verweist somit immer wieder auf
die Vorarbeiten anderer.

Vgl. Kapitel 2 in diesem Buch: »Emotionale Phinomene und Weltbezug«.
Hannah Arendt: Vita Activa oder Vom titigen Leben, Miinchen:1981,
S. 174.

Vgl. Hannah Arendt: Love and Saint Augustine, hg.v. Joanna Vecchiarelli
Scott, Judith Chelius Stark, Chicago:1996. bzw. Hannah Arendt: Der Lie-
besbegrift bei Augustin. Versuch einer philosophischen Interpretation,
hg.v. Frauke A. Kurbacher, Hamburg:2018.

Hannah Arendt: On Revolution, London:2016. bzw. Dies.: Uber die Re-
volution, Miinchen:2015.

Hannah Arendt: »On Violencex, in: Dies.: Crises of the Republic, San
Diego, New York, London:1969, S. 103-198.

H. Arendt: Freundschaft in finsteren Zeiten, S. 56f.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Beriihrbarkeit als conditio humana

19
20

21

22

23

24

25

26

27

Vgl. Kapitel 3 in diesem Buch: »Politiken der Berithrbarkeit«.

Vgl. Kapitel 4 in diesem Buch: »Thaumazein und politische Urteilsfin-
dung«.

Vgl. Hannah Arendt: Sokrates. Apologie der Pluralitit. Ubersetzt v. Joa-
chim Kalka, Berlin:2016, S. 75f.

Hannah Arendt: The Human Condition, Chicago:1998, S. 246.

Arendt: Vita Activa, S. 216.

Hannah Arendt: »Action and the >Pursuit of Happiness«, in: Dies.:
Thinking without a Banister, hg.v. Jerome Kohn, New York:2018, S. 201-
219.

Vgl. Hannah Arendt: »Philosophy and Politics«, in: Social Research, Vol
57, No.1 (Spring 1990), S. 73-103, hier S. 99.

Die Thematisierung dieser Frage zieht sich durch die ganze Arbeit und
l4sst sich nicht auf ein konkretes Kapitel beschrinken.

Somit sind Arendts Uberlegungen eindeutig von anderen abzugrenzen,
die fir die bewusste politische Implementierung von jenen Gefithlen
plddieren, die sie als stabilisierende Bausteine einer gerechten Gesell-
schaft bewerten. Die prominenteste Vertreterin dieser Denkrichtung,
Martha C. Nussbaum (Martha C. Nussbaum: Politische Emotionen.
Warum Liebe fiir Gerechtigkeit wichtig ist, Berlin:2014), entwickelt eine
aus philosophischen und ethisch-moralischen Uberlegungen abgeleitete
Theorie, die bestimmte Gefithle in der Gesellschaft zu erzeugen und
einzusetzen aufruft, »um die schlechten Neigungen zu itberwinden, die
Menschen dazu bringen, sich gegenseitig zu tyrannisierenx. (S.569.)
Dafiir legt Nussbaum ein »Konzept politisch wirksamer Emotionen«
(S.578) vor, in dem sie Emotionen innerhalb einer Zweck-Mittel-Logik
prasentiert und im Blick auf das Ideal einer guten Gesellschaft als
niitzlich oder als verwerflich bewertet. Nussbaums Uberlegungen stel-
len u.a. riumliche und kiinstlerische Méglichkeiten vor, durch die in
der Gesellschaft positive Emotionen erzeugt werden koénnen. Chantal
Mouffe argumentiert nicht firr die Nitzlichkeit bestimmter Gefiihle,
sondern fiir ihre Notwendigkeit, um einem rechtsgerichteten Popu-
lismus entgegenzuwirken. In Fiir einen linken Populismus (Berlin:2018)
postuliert sie nicht nur, dass Emotionen fur die Konstruktion kollekti-
ver Identititen unentbehrlich sind (vgl. S. 85 und 98), sondern fordert
auch die »Mobilisierung gemeinsamer Affekte zur Verteidigung der
Gleichheit und sozialen Gerechtigkeit [..] die es ermdglichen wird,
die vom Rechtspopulismus propagierte fremdenfeindliche Politik zu

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

29

Quellen und Anmerkungen

bekimpfen.« (S.17.) Sowohl Nussbaum als auch Mouffe entwerfen
durch die Implementierung von Gefiihlen eine politische Agenda und
gehen davon aus, dass Gefithle Menschen und Gesellschaften verindern
konnen. Arendts Position verhilt sich dazu kontrar. In einer Passage in
The Origins of Totalitarianism (Hannah Arendt: The Origins of Totalitari-
anism, New York/San Diego/London:1976 bzw. auf Deutsch: Elemente
und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus und
totale Herrschaft, Miinchen:2016) schreibt sie, dass das antizipierende
Nachempfinden jenes Grauens, das die KZ-Hiftlinge erleben muss-
ten, unerlidsslich ist, um das Wesen des Totalitarismus’ zu begreifen.
Doch, fihrt Arendt fort, kann dieses nachempfundene Entsetzen nicht
als Mittel fir die Etablierung einer besseren politischen Gemeinschaft
eingesetzt werden. Zeugenaussagen und die dadurch im Zuhorer ausge-
16sten Emotionen bewirken keine wirkliche Veranderung im Menschen,
sondern tragen hochstens zu einer voritbergehenden Mobilisierung
politischer Affekte bei. Mit dem Ziel politischer Bildung eingesetzte
Emotionen konnen das menschliche Zusammenleben weder qualitativ
verbessern noch gerechter machen. »Such thoughts are useful only for
the perception of political contexts and the mobilization of political
passions. [...] Just as the horror, or the dwelling on it, cannot affect a
change of character in [men], cannot make men better or worse, thus it
cannot become the basis of a political community or party in a narrower
sense.« (S. 441.)

Obwohl tiber Berithrungslosigkeit und Unberiithrbarkeit nach dem
Pandemie-Jahr 2020 zu schreiben so aktuell wire, wie vielleicht noch
nie zuvor. Zur Kulturgeschichte der Berithrung siehe Elisabeth von
Thadden: Die berithrungslose Gesellschaft, Miinchen:2018. Uber die
Materialitit des Hautkontaktes: Christian Fritz-Hoffmann: »Grundzii
geeineserweitertenBerithrungsbegriffs. ZurMaterialititdesHautkonta
ktsunddariiberhinaus«, in: Soziale Welt 68 (2-3) 2017, S.199-223. Die
korperlichen Aspekte des politischen Miteinanders untersuche ich in
dieser Arbeit nicht, wobei ich es selbstverstindlich teile, »[d]ass das
Politische leiblich resp. das Leibliche politisch ist.« (Volker Schiirmann:
»Fremde Leiblichkeit, in: Hr. v. Thomas Bedorf, Tobias Nikolaus Klass:
Leib-Korper-Politik. Untersuchungen zur Leiblichkeit des Politischen,
Weilerswist:2015, S. 21-41, hier S. 21.)

Vgl. Alfred Hirsch: »Politik der Verletzlichkeit«, in: T. Bedorf, T.N. Klass:
Leib-Korper-Politik..., S. 193-214. und Judith Butlers Arbeiten, z.B. »Ge-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501
https://pub.uni-bielefeld.de/record/2933501

196

Beriihrbarkeit als conditio humana

30

31

32

33

34

35

fihrdetes Leben, in: Dies.: Gefihrdetes Leben. Politische Essays, Frank-
furt a.M.:2017, S. 154-178.

Diese akzeptierende Anwesenheit ist eine der Voraussetzungen davon,
im Politischen erscheinen zu kénnen. Mehr dazu im Kapitel 3.

Ich denke, an diesem Punkt unterscheidet sich eine solche Beriihrbarkeit
von Hartmut Rosas einflussreichen Gedanken iiber Resonanz. Arendts
Denkweg beginnt nicht damit, dass der Mensch von der Welt als ihr
zugehorig bestitigt wird, sondern umgekehrt: Wie aus einer Aufien-
perspektive bestitigt der Mensch die Welt, ihren Ist-Zustand, indem
er die Gegebenheiten und die Bedingtheiten seiner Existenz annimmt.
Erst durch diesen Umweg findet er sein Zuhause in der Welt. Die Welt
kommt zuerst, danach das Miteinander und schliefflich das Individu-
um. Vgl. Hartmut Rosa: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung,
Berlin:2019.

So heifdt es unter einem Foto von Arendt in einem Zeitungsinterview mit
Eva von Redecker tiber Arendts Denken. Vgl. »Hannah Arendt: Denken
ohne Gelinder. Zur Aktualitit von Hannah Arendt - ein Gesprich mit der
Philosophin und Autorin Eva von Redecker«, in: Dolomiten, 22. Jinner
2021, S. 7.

Eine der wichtigsten ontologischen Gegebenheiten ist die Gebiirtigkeit
des Menschen. Die zentrale These von Julia Kristevas Arendt-Monografie
ist, dass sich Arendts Genialitit in ihrem Natalitits-Gedanken manifes-
tiert.

Seyla Benhabib: »Feminist Theory and Hannah Arendt’s concept of public
spacex, in: History of the Human Sciences Vol. 6. No. 2 (1993), S. 97-114,
hier S. 100.

Hannah Arendt: Denktagebuch 1950-1973, Miinchen:2016.

Emotionale Phanomene und Weltbezug

Teile des Kapitels 2.1 und 2.2 erschienen unter dem Titel »Emotionale
und affektive Phinomene im Werk Hannah Arendts und ihre Relevanz
fiir das Politische«, in: Zeitschrift fiir Kulturphilosophie, 2019/2, S. 197-
239.

H. Arendt: The Human Condition, S. 242. »Love, by its very nature, is
unworldly, and it is for this reason rather than its rarity that it is not only

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quellen und Anmerkungen

apolitical but antipolitical, perhaps the most powerful of all antipolitical
human forces.«

Das Wort »Affektlehre« verwendet Arendt in diesen Biichern nicht.
Dass ihr das Konzept nicht fremd war, beweist ihre 1959 gehaltene sog.
Lessing-Rede, die sie bei der Entgegennahme des Lessing-Preises der
Freien und Hansestadt Hamburg hielt. In dieser spricht sie dariiber,
dass »die griechische Affektlehre«, dhnlich wie Lessing, die Affekte
daran maf, »wie viel Wirklichkeit die Leidenschaft der Seele vermit-
telt.« Hannah Arendt: »Gedanken zu Lessing. Von der Menschlichkeit in
finsteren Zeiten, in: Dies.: Freundschaft in finsteren Zeiten, S. 44.

Vgl. Hartmut Bohme: »Vom phobos zur Angst. Zur Transformations-
und Kulturgeschichte der Angstc, in: Hg.v. Martin Harbsmeier, Sebastian
Mockel: Pathos, Affekt, Emotion. Transformationen der Antike, Frank-
furt a.M.:2009, S. 154-184.

Dass sich Arendt wegen der Flucht aus Deutschland nicht mehr habi-
litieren konnte, hatte eine juristische Nachgeschichte, die zum Prize-
denzfall wurde. 1966 klagte Arendt durch ihre Anwélte Martin Hirsch und
Adolf Arndt eine »nachtrigliche Anerkennung ihres Habilitationsverfah-
rens« in Karlsruhe ein. Der Prozess endete erst 1971, mit einem Erfolg.
Doch war der Weg dahin steinig. Karl Jaspers verfasste mehrere Gutach-
ten, die beweisen sollten, dass Arendts Biografie der Rahel Varnhagen
als Habilitationsschrift fertig und mit Sicherheit akzeptiert geworden
wire, wire das fiir die Jildin Hannah Arendt nach Hitlers Machtiiber-
nahme biirokratisch noch moglich gewesen. Dass Arendts Buch knapp
40 Jahre nach dem Verfassen als Habilitationsschrift anerkannt wurde,
ging als Lex Arendt in die Rechtsgeschichte ein und diente als Beru-
fungsgrund fur ihnliche akademische Fille. Vgl. Claudia Christopher-
sen: »Der lange Weg zur Lex Arendt«. Ein Wiedergutmachungsverfahren
vor dem Bundesverfassungsgericht, in: Hg.v. Doris Blume, Monika Boll,
Raphael Gross: Hannah Arendt und das 20. Jahrhundert, Miinchen:2020,
S. 177-187.

Vgl. Einleitung von Arendt’s Love and St. Augustine. Joanna Vecchiarelli
Sotts and Judith Chelius Starks behaupten, die Dissertation sei »[..] as
the missing link between Arendt’s >politicalc and >moral< epistemology
[...]J« zu betrachten. In: H. Arendt: Love and St. Augustine, S. vii.

Seyla Benhabib argumentiert auch fiir das Zusammenlesen von Arendts
Frithwerk mit den spiteren berithmten politischen Schriften: »Denn
Frithwerke sind auch Anfinge, und Anfinge liegen oft niher am Nerv

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

197


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Beriihrbarkeit als conditio humana

10
11
12
13

14
15

16

17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27

des (Euvres eines Denkers, weil weder die Zeit noch Erfahrung, Verfei-
nerung und wissenschaftlicher Apparat die existentiellen Fragen und
Anliegen verschiittet haben, die an den Quellen des Denkens liegen.« S.
Behabib: Hannah Arendt..., S. 55.

H. Arendt: Rahel Varnhagen..,, S. 12.

Vgl. ebd., S.17.

Ebd., S. 12.

Ebd.

Ebd., S. 13.

»Selbstdenken heifdt den obersten Probierstein der Wahrheit in sich selbst
(d.i. in seiner eigenen Vernunft) suchen; und die Maxime jederzeit selbst
zu denken, ist die Aufklirung.« Immanuel Kant: »Was heif3t: Sich im Den-
ken orientieren?«, in: Ders.: Werke in zehn Binden, Band 5, hg.v. Wil-
helm Weischedel, Frankfurt a.M.:1975, S. 283.

H. Arendt: Rahel Varnhagen..,, S. 23.

Dieses Motiv wiederkehrt in We Refugees. Arendt argumentiert, dass die
Tatsache, dass die Gefliichteten ihre eigene Identitit durch Assimila-
tion fiir eine neue eintauschen wollen, es verhindert, dass sie als Ju-
den politisch auftreten kénnen. Vgl. Hannah Arendt: »We Refugeesc, in:
Dies: The Jewish Writings, hg.v. Jerome Kohn und Ron H. Feldman, New
York:2007, S. 264-274.

Dem letzten Kapitel des Buches gab Arendt die Uberschrift: »Aus dem
Judentum kommt man nicht heraus«.

H. Arendt: Rahel Varnhagen..,, S. 24.

Ebd., S. 24. (Hervorhebung im Original, sofern nicht anders angegeben.)
Ebd.

Ebd.

Ebd.

Ebd., S. 25.

Ebd.

Ebd.

Ebd.

Ebd.

Ebd. S.26. Wie diese Wirklichkeit durch politische Machtbestrebung
verstellt wird, ist ein von Arendt mehrfach besprochenes Thema. Vgl.
Hannah Arendt: »Truth and Politics« (in: Dies.: Between Past and Fu-
ture. Eight Exercises in Political Thought, New York:2006, S. 223-259
und »Lying in Politics«, In: Dies.: Crises of the Republic, San Diego/New

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28
29
30
31
32
33

34

35
36
37
38
39
40
41

42
43
44
45

46
47

Quellen und Anmerkungen

York/London:1969, S. 1-47. bzw. Hannah Arendt: Wahrheit und Liige in
der Politik. Zwei Essays, Miinchen:2013.

H. Arendt: Rahel Varnhagen..., S. 34.

Ebd.

Ebd., S. 36.

Ebd., S. 35.

Ebd.

Arendt sieht in Rousseau das »erste groRe Vorbild der Indiskretion mit
sich selbst«. Ebd.

Seyla Benhabib interpretiert dagegen die deutsche (unterschieden von
der franzésischen) Salonkultur als ein zentrales Phinomen einer alter-
nativen Genealogie der Moderne, die sie mit Arendt entwirft. Im Sinne
dieser Genealogie sei die Moderne nicht vom 6konomischen Wandel hin
zum Kapitalismus bestimmt, sondern von der Etablierung »neuer For-
men der Geselligkeit«. Dazu gehérten nicht nur die Salons — als Riume
»weiblicher Offentlichkeit« — sondern auch das Briefschreiben als ver-
breitete Praxis der Selbstmitteilung, in der Rahel Varnhagen brillierte.
Vgl. S. Benhabib: Hannah Arendt..., S. 45-56.

H. Arendt: Rahel Varnhagen..,, S. 66.

Ebd., S. 75.

Ebd., S. 84.

Ebd., S.187.

Vgl. ebd., S. 90.

Ebd., S. 117.

Ich priife Arendts Lesart der Franzosischen Revolution nicht auf ih-
re historische und faktenbezogene Richtigkeit hin. Untersucht wird
nur Arendts Argumentation beziiglich emotionaler Phinomene im
politischen Raum.

H. Arendt: On Revolution, S. 53.

Ebd.

Ebd., S. 71.

Arendts Kritik verdeutlicht, dass es ihr nicht um die Gegeniiberstellung
von Emotionalitit und Rationalitit im Politischen ging, sondern um das
fur die Herrschaft problematische Verhiltnis zwischen Kontingenz und
Kontrolle. Arendt argumentiert, dass durch die Instrumentalisierung
des Mitleids Kontingenz eliminiert und Kontrolle implementiert wurde.
Vgl. H. Arendt: On Revolution, S. 74.

Ebd., S. 75.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

199


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Beriihrbarkeit als conditio humana

48
49
50

51

52
53
54
55
56

57
58
59
60
61

62
63
64
65
66
67
68

Ebd.

Ebd.

Vgl. Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung..., ins. Kapitel I und Kapitel
I1I und Ott: Affizierung..., ins. Kapitel 3 bzw. Katrin Busch: Passivitit,
S. 41.

Fjodor M. Dostojewski: Die Briider Karamasow, ii. v. Hermann Réhl, Te-
gernsee:2020.

Arendt: On Revolution, S. 81.

Ebd.

Ebd

Ebd.

Brigitte Bargetz schligt vor, Empathie als »komplexe Machtdynamik kri-
tisch« zu reflektieren. Ihr Argument, dass die Berufung auf Mitleid ei-
ne Distanz und damit einhergehend auch ein hierarchisches Verhiltnis
zwischen Mitleidenden und Leidenden schafft, erinnert an Arendts Aus-
fithrungen. Dass bestimmte politisch erzeugte und kulturhistorisch tra-
dierte Gefiihle keine privaten Phinomene sind, sondern Mittel um Hier-
archien zwischen unterschiedlichen Bevélkerungsgruppen zu etablieren
und zu konservieren, ist auch Sara Ahmeds zentrale These. Vgl.: Brigitte
Bargetz: »Politik der Empathie. Eine feministische Kritike, In: Politikum,
Heft 1/2020, S. 28-31 bzw. Sara Ahmed: »Affective Economies, in: Social
Text, 79 (Vol. 22, Nr. 2), Summer 2004, S. 117-139.

H. Arendt: On Revolution, S. 81.

Vgl. ebd.

Vgl. ebd., S. 81f.

Ebd. S. 83f.

Hgwv. Harrison Hayford, Hershel Parker: The writings of Herman
Melville. The Northwestern-Newberry edition, Vol. 13: Billy Budd, sailor
and other uncompleted writings, Evanston, Illinois:2017.

Arendt: On Revolution, S. 78.

Ebd., S. 79.

Vgl. ebd., S. 82.

Vgl. ebd., S. 8s.

Vgl. ebd., S. 83.

Ebd., S. 34.

Arendts Uberlegungen zu den distinktiven (Titigkeits-)Bereichen wur-
den oft als Entweder-oder-Kategorien gelesen, zwischen denen es keine
Vermittlung, zudem eine hierarchische Unter- bzw. Uberordnung gibt.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quellen und Anmerkungen

Dabei entwarf Arendt weder die Polis noch die unterschiedlichen Berei-
che als Idealtypen, sondern als Situationen, die spezifisch menschliche
Eigenschaften, Fihigkeiten, Note und Bestrebungen ausstellen. Obwohl
Arendt nie eine Theorie der Uberginge vorlegte, sprach sie iiber deren
Vorhandensein. Hinsichtlich der Trennungslinie zwischen dem Sozialen
und dem Politischen behauptete sie auf einer Konferenz 1972 in Toron-
to, dass die Themen der 6ffentlichen Auseinandersetzung im politischen
Raum nicht festgelegt sind, sondern historisch variieren. »Life changes
constantly, and things are constantly there that want to be talked about.
At all times people living together will have affairs that belong in the
realm of the public [...] What these matters are at any historical moment
is probably utterly different.« (Hannah Arendt: »On Hannah Arendt, in:
Hg.v. Melvyn A. Hill: Hannah Arendt. The Recovery of the Public World,
New York:1979, S. 301-339, hier S. 316.)

Neuere Sekundirliteratur ist der Durchlissigkeit der Arendt’schen Kate-
gorien in unterschiedlichen Kontexten nachgegangen. Rahel Jaeggi stellt
in ihrer Magisterarbeit (Rahel Jaeggi: Welt und Person. Zum anthro-
pologischen Hintergrund der Gesellschaftskritik Hannah Arendts, Ber-
lin:1997) die Frage, welche die Eigenschaften sind, »[..] die eine The-
matik fiir den Eintritt in den Bereich des >Politischen« (S. 84.) qualifi-
zierten. Damit legt sie zwei Lesarten nahe. Erstens, dass das Politische
kein geschlossener, nicht erweiterbarer, festgelegter Themen- und Per-
sonenbereich ist, sondern durch eine Prozessualitit, durch ein Werden
entsteht. Zweitens, dass dieses Feld nicht vorbestimmten, als politisch
ausgewiesenen Inhalten verschrieben ist, sondern Qualititen, die sich
als politisch be- und erweisen. Vor diesem Hintergrund behauptet Ja-
eggi in einem spiteren Aufsatz (Rahel Jaeggi: Wie weiter mit Hannah
Arendt?, Hamburg:2016), dass »[d]as Politische ein Verhaltnis [ist] und
kein Ort« (S. 13.) und dass es »[...] ein Modus der Thematisierung, nicht
ein Gegenstandsbereich« (S. 13.) ist. Dieses performative Verstindnis des
Politischen weitet sie auf Arendts ganze Theorie aus, indem sie Arendts
Denken als eine »Theorie der Politisierung« bezeichnet: »Arendts Theorie
wire dann weniger eine Theorie der Politik oder eine >politische Theoriex,
als vielmehr eine Theorie der Politisierung, eine Theorie also, die nach
dem Charakter, den Bedingungen und den historischen (aber auch den
gewissermaflen anthropologisch angelegten) Moglichkeiten politischen
Handelns als der Titigkeit gemeinsamer Selbstregierung und der freien
Gestaltung der gemeinsamen Lebensbedingungen fragt.« (Rahel Jaeggi:

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

201


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Beriihrbarkeit als conditio humana

»Die im Dunkeln sieht man nicht. Hannah Arendts Theorie der Politi-
sierung, in: Hg.v. Heinrich-Boll-Stiftung: Hannah Arendt. Verborgene
Tradition — Unzeitgemifle Aktualitit?, Berlin/Boston:2007, S. 241-250,
hier S. 242.)

Jaeggis eher allgemein gehaltene Uberlegungen iiber eine Arendt’sche
Konzeption der Politisierung erginzen zwei prominente Stimmen aus
der englischsprachigen Sekundirliteratur, die das Arendt’sche Phino-
men der Politisierung in zeitgendssisch relevanten Kontexten untersu-
chen: Linda Zerilli in ihrem Buch tber demokratische Urteilsfindung
(Linda M.G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment, Chicago:2016)
und Ayten Giindogdu in ihrer Schrift iiber Menschenrechte. (Ayten Giin-
dogdu: Rightlessness in an Age of Rights. Hannah Arendt and the Con-
temporary Sturggles of Migrants, New York:2014.)

Zerillis Behauptung ist, in Ankniipfung an Hannah Arendt, dass Urteile
durch ihren Modus der Urteilsfindung, nicht durch den zu beurteilen-
den Gegenstand politisch werden. Das Politische existiert auch in Zeril-
lis Interpretation nicht auflerhalb des politisierenden Prozesses, nicht
als etwas, das von der Modalitit der Thematisierung unabhingig oder
extern gibe. Wie die Urteilsfindung stattfindet, entscheidet dariiber, ob
das Urteil am Ende politisch ist oder nicht. Es wird durch den Prozess
der Politisierung dem Bereich des Politischen zugehorig.

Ayten Giindogdus Buch bezieht sich explizit auf die Arendt’schen Kate-
gorien von Arbeiten, Herstellen, Handeln und stellt die Idee der Politisie-
rung bezogen auf diese Bereiche im Kontext der Menschenrechte bzw.
der Existenz gefliichteter Menschen dar. Dabei hebt sie die hierarchische
Interpretation der Arendt’schen Taitigkeitsbereiche auf und argumen-
tiert, dass sowohl Arbeiten als auch Herstellen notwendige Bestandteile
eines entfalteten, menschlichen Lebens sind. Als solche sind sie Voraus-
setzungen dafiir, dass man sich in der Welt zu Hause fithlen kann und
Kapazititen fiir das 6ffentliche Erscheinen und fiir das Handeln hat.
Indem Menschen mit dem Recht auf Arbeit auch die selbstbestimm-
te Befriedigung ihrer biologischen Néte verwehrt wird bzw. wenn sie
am Recht auf Herstellen (ob als Kunstschaffende oder durch den Bau ei-
nes Zuhauses) nicht teilhaben diirfen, kénnen sie ihre juristischen Men-
schenrechte auf der politischen Bithne auch nicht einfordern: »I argue
that the stateless are rightless because they are deprived of not only a
right to action but also a right to work and a right to labor.« (S.20.)
Giindogdu weist darauf hin, dass Arendt iber human condition«, nicht

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

69

70
71
72
73
74
75
76
77

78
79
80

81
82
83
84

Quellen und Anmerkungen

iiber »human nature« spricht: »As different from >human nature, which
denotes a static essence, shuman condition« indicates a dynamic inter-
action between what is given and what human beings create with their
own activities [...].« (S. 129.) Diese dynamische Interaktion findet sie wie-
der, wenn sie das Verhiltnis zwischen dem Gesellschaftlichen und dem
Politischen analysiert und dabei, ebenso wie Jaeggi oder Zerilli, ein Kon-
zept der Politisierung entwirft. Politisierung bezieht sich laut Giindog-
du auf die Herstellung bzw. Wiederbelebung dynamischer Interaktionen
zwischen dem Offentlichen und dem Privaten, zwischen Freiheit und
Zwang, zwischen dem Politischen und dem Gesellschaftlichen. (S. 59f.)
Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S.40. »As we know from the
most social form of government, that is, from bureaucracy (the last
stage of government in the nation-state just as one-man rule in benev-
olent despotism and absolutism was its first), the rule by nobody is not
necessarily no-rule; it may indeed, under certain circumstances, even
turn out to be one of its crudest and most tyrannical versions.«

Ebd., S. 50.

Ebd.

Ebd., S. 199.

Vgl. ebd., S. 52.

Ebd., S. 52.

Ebd., S. 41.

Vgl. ebd., S. 187.

Vgl. ebd., S.179f.: »[..] it is more than likely that the »who«, which ap-
pears so clearly and unmistakably to others, remains hidden from the
person himself, like the daimon in Greek religion which accompanies each
man throughout his life, always looking over his shoulder from behind
and thus visible only to those he encounters.«

Ebd., S.173.

Vgl. ebd., S. 55.

Vgl. ebd., S. 50.: »The presence of others who see what we see and hear
what we hear assures us of the reality of the world and ourselves.«

Ebd.

Ebd., S. 168.

Ebd.

In ihrer Arendt-Monografie schreibt Julia Kristeva, dass nicht nur die
»schopferische Imagination« eine Entsinnlichung durchliuft, um kon-
krete Gedanken oder Romanfiguren zu erschaffen, sondern dass sich

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

203


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Beriihrbarkeit als conditio humana

85
86
87
88
89
90
91
92
93

94
95
96
97
98
99
100
101
102
103
104
105
106
107
108
109

Arendt selbst diesem Prozess unterzogen hat, »einer Spannung [...] je-
ner Versinnlichung/Entsinnlichung, die aus einer Frau einen genialen
Denker machen.« Kristeva: Das weibliche Genie..., S. 162f.

H. Arendt: The Human Condition, S. 4.

Ebd.,, S.3.

Ebd., S. 26.

Ebd.

Ebd., S.173.

Ebd., S. 7.

Ebd., S. 57f.

Ebd., S. 58.

Vgl. Michael Bachtin: Probleme der Poetik Dostoevskijs. Kapitel 5/4: »Der
Dialog bei Dostoevskij« Miinchen:1971, S. 284-305. Bachtins Konzeption
der Vielstimmigkeit in Dostoevskijs Romanen ist beeindruckend dhn-
lich zu Arendts Auffassung der Pluralitit. Laut Bachtin kénnen sich die
Protagonisten in Dostoevskijs Romanen erst durch das Gesprach mit-
einander erkennen, sind fiir sich selbst nicht begreifbar. Jede Stimme ist
gleich Wert, es gibt keine hierarchischen Verhiltnisse in der Wichtigkeit
bzw. Bedeutsambkeit einzelner Sprechenden. Die eigentliche Geschich-
te der Romane ist laut Bachtin die Vielstimmigkeit, die im Dialog Aus-
druck findet. In dieser Pluralitit der Stimmen ergibt sich der Sinn der
von Dostoevskij erzihlten Geschichten.

Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 188.

Ebd., S. 180.

Ebd., S. 183.

Ebd.

H. Arendt: Vita Activa, S. 174.

Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 184.

Ebd.

Ebd., S. 190.

Vgl. Aristoteles: Politik. Hamburg:2012.

Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 25.

Ebd., S. 65.

Ebd., S. 121.

Vgl. ebd., S. 234.

Ebd., S. 233f.

Vgl. ebd., S. 234.

Ebd.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110
111
112
113
114
115
116

117

118
119

120
121
122
123

Quellen und Anmerkungen

Ebd., S. 177.

Ebd., S.178.

Ebd.

Ebd., S. 192.

Ebd., S. 95.

Ebd.

Die Intensitit der Leidenschaft bewirkt die Verschmelzung der Betei-
ligten auch in der Liebe. Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 242:
»Love, by reason of its passion, destroys the in-between which relates us
to and separates us from others. As long as its spell lasts, the only in-be-
tween which can insert itself between two lovers is the child, love’s own
product. The child, this in-between to which the lovers now are related
and which they hold in common, is representative of the world in that it
also separates them [...].«

Serhat Karakayali argumentiert dhnlich fir eine gemeinschaftsformen-
de, positive Wirkung affektiver Erfahrungen. Gegen eine verbreitete
kultur- und politikwissenschaftliche Lesart, wonach »Gefiihle [..] nur
noch Verstirker bereits existierender Grenzmarkierungen« und Macht-
verhiltnissen sind, sieht Karakayali in transindividuellen Gefithlen
das machtkritische Potenzial. »Sie sind nicht mehr dazu verdammt,
die Grundstruktur des Subjekts zu reproduzieren, sondern vermdgen,
den Block als Ganzes in Bewegung zu versetzen.« Serhat Karakayali:
»Regime der Alteritit: Politik und Affekt«, in: Hg.v. Angelika Baier,
Christa Binswanger, Jana Hiberlein, Yv Eveline Nya, Andrea Zimmer-
mann: Affekt und Geschlecht. Eine einfithrende Anthologie, Wien:2014,
S.297-318, hier S. 310.

H. Arendt: On Revolution, S. 83f.

Thomas Bedorf legt fir Gefithle, um als politisch qualifiziert zu werden,
drei Kriterien vor, die sich in ihrer Stofdrichtung den Arendt’schen dhn-
lich sind. So miissen sie handlungsleitend, vergemeinschaftet und 6f-
fentlich artikuliert sein, um im politischen Bereich Relevanz zu erlan-
gen. Vgl. Thomas Bedorf: »Politische Gefiihle, in: T. Bedorf, T.N. Klass:
Leib-Korper-Politik..., S. 249-265.

H. Arendt: On Revolution., S. 91.

Vgl. ebd.

Ebd.

Ebd., S.107. Die deutsche Ubersetzung von »rage« ist »Wut«, das mei-
nes Erachtens eine deutlich abgeschwichte Form des englischen Begrifts

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

205


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Beriihrbarkeit als conditio humana

124
125
126
127
128
129
130
131
132

133

134

135

ist. (Vgl. Arendt: Uber die Revolution, S. 140.) In Judith Butlers Raster des
Krieges wird »rage« mit »Zorn« wiedergeben. Thr Argument zeigt Ahn-
lichkeiten mit Arendts Gedanken: Zorn, als Ausdruck von erlittener Un-
gerechtigkeit, ist fiir politische Verinderung essenziell. Vgl. Judith But-
ler: Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen. Frankfurt
a.M.:2010.

Arendt: On Revolution, S. 107.

Ebd.

Ebd.

Ebd.

Ebd.

Ebd.

Vgl. ebd., S. 161.

Ebd.

Den Begriff entnehme ich Eva von Redecker, die ihn anhand indige-
ner Kritik an kapitalistischer Ausbeutung entwickelt. Weltwahrung steht
mit Arendts zentraler Forderung, die Welt als menschliches Zuhause zu
schiitzen und aufrechtzuerhalten, in Verwandtschaft. Bei Arendt kann
die Welt nur dann bewahrt werden, wenn sie von unterschiedlichen Per-
spektiven her immer wieder erzihlt und durch das Erzihlen aufs immer
Neue als Raum des Miteinanders konstituiert wird. Ahnlich schreibt von
Redecker: »Wenn tiberhaupt etwas einen Anspruch auf die Welt begriin-
det, dann dass man sie von seinem jeweiligen Standpunkt aus insgesamt
aufrechterhilt. Von diesem Standpunkt aus wird zugleich klar, dass die
Erde, wie das Wasser, kein Eigentum ist. Sie ist Leben. Die Weltwahrung
ist eine der Sachherrschaft kontrire Haltung. Sie braucht kein Eigen-
tum, aber einen Standort, von dem aus sie ihrer Verpflichtung gegen-
tiber anderem Lebedingen gerecht werden kann: namlich der Verpflich-
tung, seine Gezeiten aufrechtzuerhalten.« Eva von Redecker: Revolution
fiir das Leben. Philosophie der neuen Protestform. Frankfurt a.M.:2020.,
S. 274.

Hannah Arendt: Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer philoso-
phischen Interpretation, hg.v. Frauke A. Kurbacher, Hamburg:2018.

Die Entstehungsgeschichte der englischen Fassung ist detailliert in der
Einleitung von Love and Saint Augustine nachzulesen. Vgl. S. viii-xiv.

Vgl. ebd., S. xiii.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quellen und Anmerkungen 207

136 Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem. A Report on the Banality of Evil,
London:1963. Auf Deutsch: Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem. Ein
Bericht iiber die Banalitit des Bosen. Miinchen/Ziirich:2011.

137 H. Arendt: Love and Saint Augustine, S. 39.

138 Vgl. ebd., S. 93.

139 Ebd., S.112.

140 Vgl. ebd., S. 111.

141 Vgl. ebd., S. 112.

142 Vgl. ebd.

143 Eine informative Darstellung der wichtigsten Rezensionen liefern die
Herausgeberinnen der englischen Ausgabe, S. xvi-xvii.

144 Vgl. Arendt: Love and Saint Augustine, S. 4.: »By interpreting we mean
making explicit what Augustine himself has merely implied and show-
ing by this explication how different intentions go together and mutu-
ally influence each other in one and the same context. The inquiry will
be analytical throughout, that is, it will be an analysis that attempts to
pierce the very recesses not clarified by Augustine himself. The result
is a systematic approach that, far from seeking to yoke Augustine to a
consistency unknown to him, merely attempts to interpret even seem-
ingly heterogeneous statements and trains of thought in the direction
of a substantially common base. [...] The purpose of this analysis is to
demonstrate this connection. Thus, for all its systematic approach in de-
tails, this analysis shows the very disjointedness of the whole.«

145 Ebd., S. xvii.

146 Ebd., S.18.

147 Ebd., S.20.

148 Ebd.

149 Vgl. ebd.

150 Ebd., S.19.

151 Vgl. ebd., S. 9.

152 Ebd., S.19.

153 Ebd., S.18.

154 Ebd., S.9.

155 Vgl. ebd., S. 19.

156 Ebd., S. 10.

157 Ebd.

158 Ebd.

159 Ebd., S.19.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Beriihrbarkeit als conditio humana

160
161
162
163
164

165

166
167
168
169
170
171

172
173
174
175
176
177
178
179
180
181
182
183
184
185
186

Ebd., S. 11.

Ebd., S. 20.

Ebd., S. 21.

Vgl. ebd., S. 23.

Vgl. ebd., S. 45.:»[...] life itself, the presupposition of all happiness, is not
in our possession.«

Vgl. ebd., S. 12.: »All other accidents of life, which man does not have in
his hand, are traced back to his lack of power over life itself.«

Ebd., S. 20.

Vgl. ebd., S. 51.

Ebd., S. 23.

Ebd., S. 13.

Ebd.

Vgl. ebd., S. 46. Arendt referiert in diesem Kontext knapp die Augus-
tin'sche Zeitauffassung, die auf dem rémischen Konzept beruht: Zeit ver-
lauft nicht aus der Vergangenheit in die Zukunft, sondern umgekehrt,
»time [...] comes out of the future and runs, as it were, backward through
the present and ends in the past.« In diesem Verstindnis existiert tat-
sichlich ausschlieRlich die Gegenwart, da es die Zukunft nur im Modus
der Erwartung und die Vergangenheit nur in der Erinnerung gibt, vgl.
S.15: »It is only by calling past and future into the present of remem-
brance and expectation that time exists at all. Hence the only valid tense
is the present, the Now.«

Ebd., S. 9.

Ebd., S.17.

Ebd., S.18.

Ebd., S.17.

Vgl. ebd., S. 13.

Ebd., S.17.

Vgl. ebd., S.18.

Ebd., S. 19.

Ebd.

Vgl. ebd., S. 20.

Vgl. ebd.

Ebd., S. 23.

Ebd.

Ebd.

Ebd., S. 31.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

187
188
189
190
191
192
193
194
195
196
197
198
199
200
201
202
203
204
205
206
207
208
209
210
211
212
213
214
215

216
217
218
219
220
221

Ebd., S. 27.
Ebd.

Ebd., S. 30.
Vgl. ebd.

Ebd., S. 34.
Ebd.

Ebd., S. 35.
Vgl. ebd., S. 34.
Vgl. ebd., S. 38.
Vgl. ebd., S. 37.
Vgl. ebd., S. 19.
Ebd., S. 23.
Ebd., S. 31.
Ebd., S. 24.
Ebd., S. 26.
Ebd., S. 25.
Ebd., S. 28.
Vgl. ebd., S. 29.
Ebd., S. 32.
Ebd., S. 30.
Ebd.

Ebd., S. 27.
Ebd., S. 76.
Ebd., S. 91.
Vgl. ebd., S. 78 und S. 94.
Ebd., S. 76.
Ebd., S. 94.
Ebd., S. 96.

Vgl. ebd., S. 25.: »Self-discovery and discovery of God coincide, because

Quellen und Anmerkungen

by withdrawing into myself I have ceased to belong to the world.«

Vgl. ebd., S. 26.
Ebd.

Ebd., S. 28.
Ebd., S. 51.
Ebd., S. 95.
Ebd., S. 94.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

209


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beriihrbarkeit als conditio humana

222

223
224
225
226
227
228
229
230
231

232
233

234
235

236
237
238
239
240
241

242
243

244
245
246
247
248
249
250
251

252
253

254
255

256
257

Vgl. ebd., S. 96.: »[...] I love my neighbor in his true being, which is in his
createdness. [...] I love him in his createdness. I love something in him,
that is, the very thing which, of himself, he is not.«
Ebd.

Vgl. ebd., S. 94.

Ebd., S. 95.

Ebd., S. 111.

Vgl. ebd., S. 95.

Ebd., S. 94.

Ebd., S. 96.

Ebd., S. 111.

Ebd.

Vgl. ebd., S. 66.

H. Arendt: Vita Activa, S. 174.

H. Arendt: Love and St. Augustine, S. 66.
Ebd., S. 67.

Vgl. ebd.

Vgl. ebd.

Ebd., S. 23.

Vgl. ebd., S. 77.

Vgl. ebd.

Ebd., S. 100.

Ebd.

Ebd., S.101.

Vgl. ebd., S. 79.

Ebd., S. 34.

Ebd.

Ebd., S. 33.

Ebd., S. 93.

Vgl. ebd.

Ebd., S. 108.

Vgl. ebd., S. 98.

Ebd., S. 108.

Vgl. ebd.

Ebd.

Ebd., S. 109.

Ebd., S. 99.

Vgl. ebd., S. 111.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

259

260
261

262
263
264
265
266
267
268

269
270
271
272
273
274
275
276

Quellen und Anmerkungen

Hannah Arendt: »Introduction into Politics«. Vorlesung an der University
of Chicago, Chicago 1963. The Hannah Arendt Papers of the Library of
Congress. Subject File, 1949-1975, Signatur: 023805.

Vgl. »Ja, die Weite der Welt mochte ich Thnen diesmal bringen. Ich habe
8o spit, eigentlich erst in den letzten Jahren angefangen die Welt wirk-
lich zu lieben, daR ich es eigentlich kénnen miisste. Aus Dankbarkeit
will ich mein Buch tiber politische Theorien >Amor Mundi«< nennen. Da-
von will [ich] die Kapitel iiber Arbeit in diesem Winter schreiben, als eine
Vortragsreihe fiir die Chicagoer Universitit, die mich fir April eingela-
den hat.« Hannah Arendt in einem Brief an Karl Jaspers am 6. August
1955, in: Hannah Arendt — Karl Jaspers — Briefwechsel 1929-1969, hg.v.
Lotte Kéhler, Hans Saner, Miinchen:198s, S. 301.

H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 478.

Arendt unterscheidet voneinander Formen der Macht: »power,
»strength«, »force«, »authority« und »violence«. Vgl. H. Arendt: On
Violence, S. 143-145. Ins. S. 143.: »Power corresponds to the human ability
not just to act but to act in concert. Power is never the property of an
individual; it belongs to a group and remains in existence only so long
as the group keeps together.«

H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 474.

Vgl. ebd.

Ebd.

Ebd., S. 475.

Ebd., S. 474f.

Vgl. ebd., S. 315.

Vgl. ebd., S. 475. »Loneliness [...] is closely connected with uprootedness
and superfluousness which have been the curse of modern masses since
the beginning of the industrial revolution and have become acute with
the rise of imperialism at the end of the last century and the break-down
of political institutions and social traditions in our own time.«

Ebd., S. 478.

Ebd.

Ebd.

Vgl. ebd.

Vgl. ebd., S. 476.

Ebd.

Ebd.

Ebd., S. 474.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

pAll


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beriihrbarkeit als conditio humana

277

278
279
280
281
282,
283
284
285
286
287

288
289
290

291

Hannah Arendt: The Origins of Totalitarianism. Cleveland and New
York:1962.

H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. vii.

Ebd.

Ebd., S. viii.

Vgl. ebd., S. 448.

Ebd., S. 453.

Ebd., S. 353.

Vgl. ebd., S. 183.

Ebd., S. 281.

Ebd., S. 347.

Moderne Vereinzelung und die damit verbundene Aufwertung der Ge-
meinschaft ist ein verbreitetes Thema philosophischer und soziologi-
scher Untersuchungen in der ersten Hilfte des zwanzigsten Jahrhun-
derts. Vgl. Helmuth Plessner: Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des
sozialen Radikalismus, Frankfurt a.M.:2002..

H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 353.

Ebd., S. 409.

Vgl. ebd., S. 437: »We know even less how many of the normal people
around us would be willing to accept the totalitarian way of life - that is,
to pay the price of a considerably shorter life for the assured fulfillment
of all their career dreams. It is easy to realize the extent to which total-
itarian propaganda and even some totalitarian institutions answer the
needs of the new homeless masses, but it is almost impossible to know
how many of them, if they are further exposed to a constant threat of
unemployment, will gladly acquiesce to a >population policy« that con-
sists of regular elimination of surplus people, and how many, once they
have fully grasped their growing incapacity to bear the burdens of mod-
ern life, will gladly conform to a system that, together with spontaneity,
eliminates responsibility.«

Ebd., S. 195.

Wie Arendt das Aufeinandertreffen von Kolonialisierenden und Urein-
wohner beschreibt (Vgl. The Origins of Totalitarianism, S. 189-197.), ist
hochst problematisch und schiirt zunehmend Debatten tiber Arendts
eigenen Rassismus. Ihr Bild der schwarzen Einwohner Afrikas zeigt
Menschen ohne Kultur, ohne Geschichte, ohne politische Institutionen.
Arendts Verteidiger argumentieren, dass sie — Joseph Conrads Heart
of Darkness zitierend — die Perspektive der Buren eingenommen hit-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quellen und Anmerkungen

te und diese nur zitieren, mit ihr aber nicht einverstanden sei. (Vgl.
George Kateb: Hannah Arendt: Politics, Conscience, Evil, Totowa, New
Jersey:1984.) Dagegen wendet Anne Norton berechtigt ein, dass Arendt
ihrem selbstproklamierten Anspruch der Pluralitit widerspreche, wenn
sie nur die Sichtweise der Kolonisierenden, nicht aber die der Kolonia-
lisierten nacherzihlt. (Vgl. Anne Norton: »Heart of Darkness: Africa and
African Americans in the Writings of Hannah Arendt«, in: B. Honig:
Feminist Interpretations..., S.247-261.) Das Problem wird dadurch
verschirft, dass Arendt Zitate auch in diesen Passagen nicht konse-
quent markiert: Die von Norton als Beweis fiir Arendts rassistischen
Blick angefiithrten Textstellen — wie die Beschreibung der schwarzen
Bevolkerung als »prehistoric man«, »mere play of shadows« bzw. die
Beschreibung ihrer Welt als »a world of folly« — sind entweder wortwort-
liche Zitate oder Paraphrasen aus Conrads Roman, d.h. nicht Arendts
eigene Worte.

Doch dndert das die Bewertung von Arendts Erzihlung wesentlich?
Maike Weif3fplug argumentiert, dass es Arendt um den »Erfahrungshin-
tergrund« ging, der zum Rassismus als Staatsideologie fithrte, nicht um
die Bewertung dieser Sentiments. (Vgl. Weifpflug: Hannah Arendkt...,
S.149-165.) Doch was ist mit dem Erfahrungshintergrund der Kolo-
nisierten selbst? Beim Lesen dieser problematischen Passagen in The
Origins of Totalitarianism wird man den Eindruck nicht los, dass Arendt
fiir den misslungenen Kolonialisierungsversuch der Buren eine negative
Anpassung zwischen den Buren und der schwarzen Bevolkerung ver-
antwortlich macht, d.h. die Buren wiren auf das Niveau der >Wildenc
gesunken — anders als die spateren britischen Kolonisten.

Die Diskussion um Arendts Rassismus fithrt weit und wird auch in
Hinblick auf Arendts spitere Ausfithrungen tiber schwarze Bevolke-
rungsgruppen in den USA heif} diskutiert. David Meyer Temin wirft
Arendt vor, nur »stock images« iiber Indigene und »African-derived«
Menschen zu kennen bzw. in ihren Beschreibungen zu reproduzieren.
(Vgl.: David Meyer Temin: »Nothing much had happened:. Settler
colonialism in Hannah Arendt, in: European Journal of Political Theory,
0(0) 2019, S. 1-25.) Particia Owens und Robert Bernascouni sehen einen
schweren Fehler darin, dass Arendt die amerikanischen Siedler nicht als
Kolonisierende versteht. In Arendts Auffassung war der amerikanische
Kontinent frei und unbewohnt, daher wurde er niemandem wegge-
nommen. (Vgl.: Patricia Owens: »Racism in the theory canon. Hannah

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Beriihrbarkeit als conditio humana

292
293
294
295
296
297
298
299
300

Arendt and >the one great crime in which America was never involved,
in: Millennium, 45(3) 2017, S.403-424. und Robert Bernasconi: »The
double face of the Political and the Social. Hannah Arendt and America’s
Racial Division, in: Research in Phenomenology, Vol. 26 (1996), S. 3-24.)
Ich habe keinen Hinweis in der Sekundirliteratur gefunden, der auf die
Verbindung zwischen Arendts Ausfithrungen und John Lockes Arbeits-
theorie verweisen wiirde. Locke begriindet Eigentum mit Aneignung
durch Arbeit - ein Argument, das fir die Kolonialisation der Amerikas
von zentraler Bedeutung war. Die weiflen Siedler hitten ein Recht auf
das Land, da es von den Ureinwohnern nicht bearbeitet wurde. Siedlung
bedeutet vor diesem Hintergrund nicht Kolonialisierung, sondern den
legitimen Erwerb des Landes via Arbeit. In The Origins of Totalitarianism
fithrt Arendt etwas sehr Ahnliches aus. Sie kritisiert die Buren fiir
ihren Unwillen zu arbeiten, genauer gesagt das Land zu beackern und
es fruchtbar zu machen — eine Faulheit, die Arendt auch bei Afrikas
Ureinwohnern feststellt. Da weder letztere noch die Buren arbeitswillig
waren, hitten sie keine Kultur entwickelt und lebten auflerhalb des
Gesetzes, willkiirlich, der Natur ausgesetzt und gewalttitig. »The poor
whites in Africa [...] whose standard of living does not differ much from
that of the Bantu tribes, are today a warning example of this possibility
[i.e. »white races living beside and together with black races from whom
in the end they would differ only in the color of their skin«]. Their
poverty is almost exclusively the consequence of their contempt for work
and their adjustment to the way of life of black tribes. Like the blacks,
they deserted the soil if the most primitive cultivation no longer yielded
the little that was necessary or if they had exterminated the animals of
the region.« (H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 194.)

H. Arendt: The Origins of Totalitarianism., S. 445.

Ebd., S.190.

Ebd., S. 6.

Vgl. ebd., S. 443.

H. Arendt: Elemente und Urspriinge..., S. 937.

H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 443.

Ebd., S. 467.

Ebd., S. 373.

Begehren und Totalitarismus lassen sich auch unter >faschistische
Erotik/Erotik des Faschismus’ verbinden. »Between sadomasochism and

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

301
302
303
304
305
306

307
308

309
310

311

Quellen und Anmerkungen

fascism there is a natural link.«, schreibt Susan Sontag in »Fascinating
Fascismg, in: New York Review of Books, 6. Februar 197s.

H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 439.

H. Arendt: The Human Condition, S. 31.

Ebd., S. 101.

Ebd., S.108.

Ebd., S. 119.

Dasselbe Argument wiederholt Arendt bezogen auf die amerikanischen
Sklavenhalter in On Revolution, S. 110: »All rulership has its original and
its most legitimate source in man's wish to emancipate himself from life’s
necessity, and men achieved such liberation by means of violence, by
forcing others to bear the burden of life for them. This was the core of
slavery, and it is only the rise of technology, and not the rise of modern
political ideas as such, which has refuted the old and terrible truth that
only violence and rule over others could make some men free.«

H. Arendt: The Human Condition, S. 120.

Arendt bezieht sich kurz auf Nietzsche in diesem Kontext. Vgl. ebd.,
S. 97.: »Birth and death presuppose a world which is not in constant
movement, but whose durability and relative permanence makes appear-
ance and disappearance possible, which existed before any one individ-
ual appeared into it and will survive his eventual departure. Without a
world into which men are born and from which they die, there would
be nothing but changeless eternal recurrence, the deathless everlasting-
ness of the human as of all other animal species. A philosophy of life
that does not arrive, as did Nietzsche, at the affirmation of >eternal re-
currence« (ewige Wiederkehr) as the highest principle of all being, simply
does not know what it is talking about.«

Ebd., S. 115.

Vgl. ebd. Die Isolation der Sklaven wird erst jetzt in seiner ganzen onto-
logischen Ungeheuerlichkeit verstindlich. Denn sie sind nicht >nur< ge-
sellschaftlich unterworfen, sondern auch dazu gezwungen, den repeti-
tiven, perspektivenlosen Bereich des menschlichen Lebens nie verlassen
zu diirfen. Aufler der Aufrechterhaltung des eigenen biologischen Seins,
sind sie dazu verpflichtet, auch die Verantwortung und Sorge fir das
biologische Leben ihrer Besitzer zu ibernehmen. Wodurch sie gar keine
Freiriume mehr dafiir haben, andere Bereiche des menschlichen Lebens
zu betreten bzw. den dunklen Bereich der Notwendigkeit je zu verlassen.
H. Arendt: The Human Condition, S. 112.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beriihrbarkeit als conditio humana

312
313
314
315

316
317

318
319
320

321
322

323

324
325
326
327

Vgl. ebd., S. 113.

Ebd., S. 310.

Ebd., S. 51.

Die literarische Bearbeitung der KZ-Erfahrung widerspiegelt Arendts
Behauptungen. Dass der Uberlebende seinen Platz in der Gesellschaft
nicht mehr findet, dass er einsam ist und sich nicht verstindlich mit-
teilen kann, ist das zentrale Motiv von Jean Améry: Jenseits von Schuld
und Siihne. Bewiltigungsversuche eines Uberwiltigten (Stuttgart:2019),
Imre Kertész: Roman eines Schicksallosen (Reinbek bei Hamburg:1996),
Primo Levi: Ist das ein Mensch? Ein autobiographischer Bericht (Miin-
chen:1992) und Elie Wiesel: Die Nacht (Freiburg Br./Basel/Wien:2008).
H. Arendt: The Human Condition, S. 97.

Hannah Arendt: »The Concept of History. Ancient and Modern, in: Dies.:
Between Past and Future, S. 41-90.

Vgl. ebd., S. 42.

Ebd.

Wie diese Grundbestimmung der Arbeit zur heutigen 6kologischen Krise
fithrte, fithrte ich in einem Essay »Politics of Susceptibility« aus, erschie-
nen im Oktober 2020 im online Journal Mezosfera. http://mezosfera.or
g/the-politics-of-susceptibility/ (abgerufen 19. Januar 2021).

Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 246.

Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, §51. Das Sein zum Tode und die
Alltaglichkeit des Daseins, Frankfurt a.M.:2018, S. 335-339.

H. Arendt: The Human Condition, S. 246. Dass Arendt Martin Heideg-
gers »Sein zum Tode« umkehrt, ist nicht zu iiberhdren. In Heideggers
Auffassung bedeutet Gebiirtigkeit, als Entspringen vom Ursprung, De-
generation. »Der ontologische Ursprung des Seins des Daseins ist nicht
»geringer« als das, was thm entspring, sondern er iiberragt es vorgingig
an Michtigkeit, und alles >Entspringen< im ontologischen Felde ist De-
generation.« M. Heidegger: Sein und Zeit. § 67, S. 67.

Uber Heideggers Einfluss auf Arendts Leben und Denken vgl.: Dana R.
Villa: Arendt and Heidegger. The Fate of the Political, Princeton, New
Jersey:1995 und Antonia Grunenberg: Hannah Arendt und Martin Hei-
degger: Geschichte einer Liebe, Miinchen:2006.

H. Arendt: The Human Condition, S. 246.

Ebd., S. 241.

Vgl. ebd., S. 247.

Ebd., S.9.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/
http://mezosfera.org/the-politics-of-susceptibility/

Quellen und Anmerkungen 217

328 Ebd., S.177.

329 Vgl. ebd., S.176.

330 Ebd., S.177.

331 Ebd., S.178.

332 Ebd., S.177.

333 Ebd., S.178.

334 H. Arendt: Vita Activa, S. 216.

335 Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 190.

336 Ebd.

337 Ebd.

338 Vgl. ebd., S. 220.

339 Vgl. ebd.

340 Grit StraRenberger bezeichnet Vergeben und Versprechen als Kompen-
sationsangebote einer politischen Theorie, die dem »politischen Han-
deln inhirente Enttiuschungsstruktur« systematisch freilegt. Julia Kris-
teva beschreibt diese Kompensationsleistung durch Vergeben und Ver-
sprechen als »psychopolitische Eingriffe« fir das Herstellen bzw. Wie-
derermoglichen politischen Miteinanders in Freiheit und Pluralitit. Vgl.
Grit Straflenberger: Uber das Narrative in der politischen Theorie, Ber-
lin:2005, S. 121 bzw. Julia Kristeva: Das weibliche Genie..., S. 319.

341 H. Arendt: The Human Condition, S. 247.

342 Ebd., S. 241.

343 Ebd.

344 Vgl. ebd.

345 Ebd.

346 Vgl. ebd.

347 Vgl. Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der blofien
Vernunft, hgv. Bettina Stangneth, Hamburg:2003. Siehe dazu auch
den Aufsatz von Arendts Lehrer und lebenslangen Freund Karl Jas-
pers: »Das radikal Bose bei Kantg, in: Ders.: Aneignung und Polemik,
Miinchen:1968, S. 183-204.

348 H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 459.

349 Arendt verwendet in ihrem spiteren Buch On Revolution einen dritten
Begriff fiir das gleiche Phinomen: »elemental evil«. Die Bedeutung des
Wortes ist gleich mit den Bedeutungen vom »radikal« und »absolut« Bo-
sen. Es bezeichnet die von Menschen begangene Tat, die innerhalb des
menschlichen Systems nicht angemessen bestraft werden kann. »The
law, moving between crime and virtue, cannot recognize what is beyond

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Beriihrbarkeit als conditio humana

350

351
352

353
354
355

356
357
358
359

it [...] it has no punishment to mete out to elemental evil.« (On Revoluti-
on, S.79.)

H. Arendt: The Human Condition, S.241. Richard ]. Bernstein argu-
mentiert dhnlich und weist damit u.a. Gershom Scholems Kritik an
Arendt zuriick, wonach Arendt die nachvollziehbare Bezeichnung des
radikal Bésen in ihrem Bericht iiber den Eichmann-Prozess fiir die
blasphemische »Banalitit des Bosen« eingetauscht hitte. Bernstein
weist darauf hin, dass letzterer Ausdruck aus einem Brief Karl Jaspers,
aus dem Jahr 1946, stammt. In dem Brief und in Arendts Antwort darauf
ging es um die Natur der NS-Verbrechen. Jaspers und Arendt waren
sich darin einig, dass diese nicht als dimonische Taten zu bewerten
bzw. nicht mystifiziert werden diirfen. Arendt argumentiert gleichzeitig
dafiir, dass diese Griueltaten die Kategorie juristischen Verbrechens
zersprengten. Bernstein zeichnet die Verbindungskette vom radikalen
Bosen iiber das absolut Bése bis zur Banalitit des Bésen nach und be-
hauptet, diese Begriffe wiirden das gleiche Phinomen des menschliche
Mafstibe iibersteigenden Verbrechens beschreiben, wobei in Arendts
Analyseoptik eine Verschiebung festzustellen ist. Wihrend sie in ihren
fritheren Schriften das Bése vor dem Hintergrund eines Uberfliissig-
machung-des-Menschen betrachtet (»superfluousness«), versteht sie
das Phinomen spiter vor dem Hintergrund einer Gedankenlosigkeit
(»thoughtlessness«). Vgl. Richard ]. Bernstein: Hannah Arendt and
the Jewish Question, Cambridge, UK:1996, S.137-153 und Richard J.
Bernstein: Pragmatic Encounters, New York/London:2016, S. 140-157.

H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 459.

Arendt verweist beziiglich des Vergebens ausschliefilich auf Jesus. Sie
erwihnt nicht die prominente Stelle iiber das Verzeihen bei Hegel. Vgl.:
Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phinomenologie des Geistes VI/c: Das
Gewissen. Die Schone Seele, das Bose und seine Verzeihung. Frankfurt
a.M.:1970, S. 492..

H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 241.

Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 240.

Ebd., S. 238. Jesus ist in Arendts Texten selbstverstindlich nie der Chris-
tus, sondern ausschliefSlich der Mann aus Nazareth.

Vgl. ebd., S. 239.

Vgl. ebd., S. 240.

Ebd., S. 239.

Ebd., S. 241.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

360
361
362
363
364
365
366
367
368
369
370
371
372
373
374
375
376

Quellen und Anmerkungen

Vgl. ebd., S. 242.

Ebd., S. 243.

Ebd., S. 240.

H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 459.

Ebd.

H. Arendt: The Human Condition, S. 243.

Ebd.

Ebd., S. 244.

Ebd.

Vgl. ebd.

Vgl. ebd.

Ebd.

Ebd.

Ebd., S. 237.

Vgl. ebd.

Vgl. ebd.

Vgl. Platon: »Der Staat/Buch VIl«, in: Ders.: Werke in acht Binden Grie-
chisch und Deutsch, Band IV, hg.v. Gunther Eigler, Darmstadt:1971.) Hier
fithrt Platon aus, warum die Philosophen den Staat regieren sollten. Ei-
ne andere prominente Stelle in diesem Kontext ist der komplexe Mythos
des Seelenwagens (Platon: »Phaidros«, 246a-249d, in: Werke in acht Bin-
den...Band V, 1983), der u.a. das Verhiltnis zwischen den unterschiedli-
chen Seelenanteilen und ihre Disziplinierung bespricht. Im Rahmen die-
ser Arbeit konnen diese Stellen bei Platon nicht ausfithrlich dargestellt
oder diskutiert werden, sie werden nur als philosophische Modelle einer
anders gearteten gesellschaftlichen Ordnung als die von Arendt entwor-
fene, erwihnt. Julia Kristeva betont den prinzipiellen Unterschied zwi-
schen Platons und Arendts Vorstellung politischer Ordnung, indem sie
iber das Versprechen und das Verzeihen schreibt: »[...] ihr Spiel in der
Politik begriindet Prinzipien, die den klassischen moralischen Geboten,
wie sie sich aus dem Platon’schen Begriff der Herrschaft ergeben, diame-
tral entgegengesetzt sind. Letzterer beruht auf der Beziehung zwischen
Ich und Ich. Das Gerechte und das Ungerechte ergeben sich dabei aus
der Haltung mir selbst gegeniiber, so dafy die Gesamtheit der Offent-
lichkeit als ein erweiterter Mensch« verstanden werden kann. Dagegen
beruhen die leitenden Prinzipien, die sich aus dem Doppelvermégen,
zu verzeihen und zu versprechen, ableiten lassen, >auf Erfahrungen, die

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

219


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Beriihrbarkeit als conditio humana

im Rahmen des Umgangs mit sich selbst itberhaupt nicht auftauchen, in
ihm gar nicht vorkommen.« Julia Kristeva: Das weibliche Genie..., S. 369.

377 H. Arendt: The Human Condition, S. 35.
378 Ebd., S.347.

Politiken der Beriihrbarkeit

Judith N. Shklar: »Hannah Arendt als Paria«, in: Dies.: Uber Hannah
Arendt, Berlin:2020, S. 98.

Fur die Herauskristallisierung dieser allgemeinen Aspekte subjekti-
vierungstheoretischer Ansitze danke ich Lotta-Lili Fiedel. Die Sekun-
dirliteratur zu der Frage, wie Macht Subjekte erzeugt, ist mittlerweile
uniiberschaubar. Grundlegende Arbeiten sind Louis Althusser: »Ideolo-
gy and Ideological State Apparatuses«, in: Ders.: Lenin and Philosophy
and Other Essays, London:1971, S.127-186, Michel Foucault: »Uberwa-
chen und Strafen, in: Ders.: Die Hauptwerke, Frankfurt a.M.:2008,
S.701-1020 bzw. Judith Butler: Psyche der Macht. Das Subjekt der
Unterwerfung, Frankfurt a.M.:2015.

In jiingster Zeit wird Arendt fur feministische Gesellschaftskritik immer
hiufiger als Referenzpunkt herangezogen. Eine Entwicklung, die lange
undenkbar war. Denn Arendt wurde aus feministischer Perspektive fiir
die Unsichtbarkeit des privaten Bereiches kritisiert. Dafiir, dass sie nicht
verstanden hitte, dass das Private politisch sei. Diese Arendt-Lesart
verdndert sich zunehmend. So argumentiert Hannah Fenichel Pitkin,
dass Arendt kein elitistisches Politik-Verstindnis hat, sondern durch das
Konzept des Politischen auf die Problemlage im Gesellschaftlichen hin-
weist: Darauf, dass durch den Automatismus der Abliufe keine Fragen
mehr gestellt werden, die Macht und Ohnmacht, Méglichkeiten und
Grenzen des Handelns, Freiheit versus Unfreiheit, die Verinderbarkeit
von Umstidnden oder des eigenen Selbst thematisieren wiirden. Arendts
Fokus auf Freiheit im politischen Raum soll den gesellschaftlichen
Bereich zur Selbstreflexion und zur Transformation aufrufen: »[..] re-
constituting ourselves: reorganizing institutions, reforming character,
contesting ideas.« (Hannah Fenichel Pitkin: The Attack of the Blob,
S. 284.)

Im Hinterfragen gesellschaftlicher Gegebenheiten sieht Melissa A.
Orlie den Ausdruck menschlicher Freiheit. »Social rule represents the

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quellen und Anmerkungen

effective rule of the social, the predictable ordering of self as subject,
what Arendt calls what we are. To live responsibly and freely — to act
extraordinarily and to reveal who we are — requires that we disrupt and
unsettle social rule because when we do not, we reinforce and expand
the >necessities< that not only harm others, but also constrict the power
of our own action.« (Melissa A. Orlie: »Forgiving Trespasses, Promising
Futures«, in: hg.v. Bonnie Honig: Feminist Interpretations of Hannah
Arendt, Pennsylvania:1995, S.337-356., hier S.339.) Das Potenzial der
Neugestaltung, das in der Unabgeschlossenheit des Subjekts liegt, ist
fiir ideologiebasierte politische Macht, u.a. auch fir den Faschismus,
gefihrlich: »Fascist ideology promises a readymade, unified identity —
fixed, static, without contradiction, and utterly reliable.« (Peg Birming-
ham: Hannah Arendt and Human Rights. The Predicament of Common
Responsibility, Bloomington, Indianapolis:2006, S. 111.)

Wenn Arendt vom Freisein spricht, meint sie nie ein abgeschlossenes,
autonomes Subjekt. IThrem Menschenbild liegt eine unhintergehbare
Abhingigkeit zugrunde. Dieses Subjektverstindnis ist der Grund dafiir,
warum zeitgendssische feministische Ansitze an Arendt nun fruchtbar
anschliefien kénnen. Marie G. Dietz stellt in ihrem Aufsatz Feminist Re-
ceptions of Hannah Arendt die Geschichte feministischer Arendt-Rezeption
vor. (Mary G. Dietz: »Feminist Receptions of Hannah Arendt, in: B.
Honig: Feminist Interpretations...,, S.17-50.) Die vielfiltige Kritik an
Arendts Denken beinhaltete Vorwiirfe, wie: Arendt sei das beste Beispiel
dafiir, wie sich eine Frau minnliches Denken und minnliche Normen
aneigne und fiir die schwierige Lage des eigenen Geschlechts blind
bleibe. Ferner bezogen sich die Vorwiirfe auf Arendts als diskriminie-
rend bewertete Konzeption des Politischen, auf ihre Ignoranz fur die
unsichtbare Arbeit und fiir die Kérperlichkeit im Privaten. Da sich femi-
nistische Theorien zunehmend Fragen der Subjektkonstitution und der
Machtverhiltnisse auflerhalb geschlechtlicher Bedingtheit widmen, er-
gab sich eine prinzipielle Anderung im Umgang mit Arendt: »The earlier
feminists’ exclusive focus on the >Woman Question in Arendt« has given
way to a more explicit concern with the >Arendt Question in Feminismx.«
(Bonnie Honig: »Introduction. The Arendt Question in Feminism, in:
Dies.: Feminist Interpretations..., S.1-16, hier S.3.) Arendts kritische
Beschiftigung mit Machtstrukturen, ihr innovatives politisches Denken
jenseits der politikphilosophischen Tradition macht sie gegenwirtig zur
vielzitierten Referenz feministischer Analysen. Nicht nur, weil Arendts

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

221


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Beriihrbarkeit als conditio humana

Werke einer minnlich und heteronormativ konnotierten Philosophiege-
schichte gegeniiberstehen, sondern auch weil ihre eigene Konzepte eine
prinzipielle Offenheit bewahren: »Arendt’s concepts are fluid; they mix
and match, intermingle, separate, change positions, appear, disappear
and reappear along a narrative course that is itself a tales of cyclicalities,
lineations, reversals, dead stops, and boundless possibilities.« (Dietz:
Feminist Receptions..., S. 22.)

Individuation ist bei Arendt ein fremdbestimmter Prozess. Geborenwer-
den ist fremdbestimmt, der Kontext, in dem man aufwichst, ist nicht
selbst gewidhlt und die Wirkung eigener Initiative ist ebenso begrenzt
und durch das Umfeld, in das sie hineinagiert, enteignet. Freisein be-
deutet aktive Artikulations- und Gestaltungsmoglichkeiten, doch ist der
Mensch nicht nur handelnd, sondern auch relational. »[...] individuation
occurs in a web through embodied and situated practices. Individua-
tion is an in-between, a potential that escapes potestas.« (Vgl. Zeynep
Gambetti: »Risking Oneself and One’s Identity. Agonism Revisitedx, in:
Hg.v. Judith Butler, Zeynep Gambetti, Leticia Sabsay: Vulnerability in
Resistance, Durham, North Carolina:2016, S. 28-51, S. 33f.)

Die Abhingigkeit des Menschen zeigt sich allein schon an seiner kor-
perlichen Verfasstheit, die auf Ressourcen aus der Welt angewiesen ist.
Die Korperlichkeit ist, wie es Judith Butler in Notes Toward a Performativ
Theory of Assembly durch Berufung auf Arendt betont, eine unhinter-
gehbare Gegebenheit. (Vgl. Judith Butler: Notes Toward a Performative
Theory of Assembly, Cambridge, Massachusetts:2015.) Arendts Kategorie
des Arbeitens bezieht sich auf dieses biologisch-koérperliche Sein des
Menschen und verdeutlicht, dass ohne die Befriedigung der physischen
Bediirfnisse weder Herstellen noch Handeln méglich sind. Kérperliches
Sein ist dariiber hinaus ein geschlechtsunabhingiges Faktum mensch-
licher Existenz. Die Tatsache, dass es einen Korper hat, verwickelt das
Subjekt in diverse Prozesse, die sich seiner Kontrolle entziehen. Dieser
Verlust der Souveranitit 16st Angst und Entsetzen aus, wie Linda Zerilli
argumentiert: »[...] what [Arendt] makes visible: namely, the terror of
having a body, an anxiety about mortality and loss of symbolic mastery
[..].« (Linda M.G. Zerilli: »The Arendtian Bodyx, in: B. Honig: Feminist
Interpretations..., S. 176-193, hier S. 174.)

Die Herangehensweise der feministischen Uberlegungen hebt die pas-
sive Seite des Subjekts hervor und betrachtet diese als fiir die Identitit

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10
11
12
13
14

15

Quellen und Anmerkungen

konstitutiv. Was erlitten wird, formt den Menschen und die Welt, die er
gemeinsam mit anderen gestaltet.

Eine kiirzere Fassung dieser Uberlegungen erscheint im Sammelband
Selbstverlust und Welterfahrung. Erkundungen einer pathischen Moderne. Hg.v.
Bjorn Bertrams und Antonio Roselli. Wien:2021, S. 132-150.

Dies ist ein wiederkehrender Ausdruck in The Human Condition, z.B.
S. 121, 144.

Ebd., S. 32.

Arendt benutzt das Wort mehrfach in The Human Condition, z.B. S. 51,
58.

Vgl. ebd., S. 57f.

Vgl. ebd., S. 71.

Ebd., S. 58.

Ebd., S. 51.

Ebd.

Vgl. Ebd., S. 26. (Fuf3note 8)

Diese findet man nur in der englischen Fassung des Werkes. Arendt zi-
tiert Plutarchs Erzihlung aus dem Gedichtnis und ohne Quellenverweis.
Auf Deutsch ist die zitierte Stelle wie folgt zu finden: Plutarch: Fiinf Dop-
pelbiographien. (2. Teil), Ziirich/Miinchen:1994, S. 913.: »Es wird auch er-
zihlt, als ein Mensch zu ihm kam, ihn um seinen Beistand vor Gericht
bat und lang und breit erzihlte, er sei von jemand gepriigelt worden,
habe Demosthenes gesagt: >Aber von all dem, was du da redest, ist dir
ja gar nichts passiert!« Da habe der Mann seine Stimme erhoben und
geschrien: >Mir soll nichts passiert sein, Demosthenes?«>Ja, wahrhaftig,
habe jetzt Demosthenes erwidert, >jetzt hore ich die Stimme eines Man-
nes, dem Unrecht angetan worden istl«

Wessen Aufschrei gehort wird, dass das Gehdrt-Werden strukturelle Vor-
aussetzungen hat und auf Machtverhiltnisse zuriickzufithren ist, ver-
tieft Arendt nicht. Die (Un-)Moglichkeiten des Gehdrtwerdens beschreibt
Gayatri Chakravorty Spivak in Can the Subaltern Speak? Postkolonialitiit und
subalterne Artikulation (Wien:2008) und Jacques Ranciére in Die Nacht der
Proletarier. Archive des Arbeitertraums (Wien/Berlin:2013). Ruth Sondereg-
ger liest diese zwei Texte zusammen und iibt mit Spivak an Rancieres
emanzipatorischen Optimismus Kritik. Spivak zeige, dass nicht einmal
Widerstand eindeutig als Widerstand vernommen wird. Vgl. Ruth Son-
deregger: »Die Herausforderung, (nicht) fiir andere zu sprechen. Was

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

223


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Beriihrbarkeit als conditio humana

16
17
18
19

20
21
22
23
24
25
26
27
28

29
30
31
32
33
34
35

Jacques Ranciére von Gayatri Spivak lernen kénnte, in: Osterreichische
Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaften, Band 27, Nr. 1 (2016), S. 22-45.
H. Arendt: The Human Condition, S. 50.

Ebd., S.181.

Ebd.

Schon die Philosophie des Mittelalters kannte die Unterscheidung zwi-
schen dem »was« und dem »wer«. Vgl. Johann Kreuzer: »Der Begrift der
Person in der Philosophie des Mittelalters«, in: Hg.v. Dieter Sturma: Per-
son. Philosophiegeschichte-Theoretische Philosophie, Praktische Philo-
sophie, Paderborn:2001, S. 59-77. Diese philosophiegeschichtlichen Vor-
ginger zitiert Arendt nicht. Uber den Unterschied zwischen »was« und
»wer« siehe auch: Robert Spaemann: Personen. Versuche iiber den Un-
terschied zwischen setwas< und >jemands. Stuttgart:1996.

Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 180f.

Ebd., S. 208.

Ebd., S. 179.

Ebd., S.181.

Ebd., S. 179f.

Vgl. ebd., S. 180.

Vgl. ebd.

Vgl. ebd., S. 208.

Diese Freiheitskonzepte werden auch als negative vs. positive Freiheit
bezeichnet. Unter Arendts Zeitgenossen war Isaiah Berlin der promi-
nenteste Autor, der sich mit diesem Thema beschiftigte (der aber Arendt
und ihre Art 6ffentlich abwertete). Vgl. Isaiah Berlin: Four Essays on Li-
berty, Oxford:1969. Nietzsches Ausfithrungen iiber Freiheit (Mein Begriff
von Freiheit) sind in diesem Kontext auch relevant, obwohl sich Arendt
auf ihn nicht bezieht. Vgl. Friedrich Nietzsche: »Gotzen-Dimmerungc,
in: Ders.: Werke in drei Binden, Miinchen:1954, Band 2, S. 1014-1015.
Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 180.

Ebd., S. 183.

H. Arendt: Vita Activa, S. 174.

Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 189f.

Vgl. ebd.

Ebd.

Jacques Ranciére wirft in Zehn Thesen zur Politik (Ziirich:2008) Arendt vor,
den Handelnden in den souverinen Herrscher transformiert zu haben
bzw. Herrschen und Freisein miteinander gleichzusetzen (S. 12.). Fir

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

37
38
39
40
41
42
43
44

Quellen und Anmerkungen

sein Argument bezieht er sich nicht auf die Stelle in The Human Condition,
sondern auf eine Passage aus Arendts unvollendet gebliebenem Buch-
projekt Was ist Politik (Miinchen:2003). Da zitiert Arendt tatsichlich nur
die Bedeutung von archein, aber ihr Anliegen ist nicht die Gleichsetzung
von Herrschaft und Freiheit, sondern mithilfe etymologischer Urspriin-
ge nachzuweisen, dass Freiheit nur im 6ffentlichen Handeln moéglich ist.
(S. 34f.) Die »schwindelerregende Verkiirzungx, fiir die Ranciére Arendt
kritisiert, ist nicht in Arendts Text zu finden.

Yoko Tawada sagte in ihrer Laudatio auf Ilma Rakusa (Kleist-Preis 2019)
folgendes: »Schon wieder denke ich, dass manche deutschen Worter un-
bedingt das Genus dndern miissen: Die Wehmut ist minnlich, wihrend
der Mut feminin ist.« Wie anders wire die Bewertung von Arendts mut-
fokussiertem politischen Handeln, wenn Mut kein minnliches Attribut
wire, wenn das Phinomen nicht einmal mit dem maskulinen gramma-
tikalischen Geschlecht verbunden wire? (Tawadas Rede ist auf folgender
Seite abzurufen: https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaf
t/kleist-preis/ — abgerufen am 21.1.2021)

Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 189.

Ebd., S. 190.

Ebd., S. 235.

Ebd., S. 193.

Ebd., S.187.

H. Arendt: Elemente und Urspriinge, S. 936

H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 438.

Vgl. H. Arendt: On Revolution, S. 102f. Hier erklirt Arendt die urspriing-
liche Bedeutung des Wortes Person: »[...] the history of the Latin word
persona. In its original meaning, it signified the mask ancient actors used
towear in a play. [...] The mask as such obviously had two functions: it had
to hide, or rather to replace, the actor’s own face and countenance, but
in a way that would make it possible for the voice to sound through. At
any rate, it was in this twofold understanding of a mask through which a
voice sounds that the word persona became a metaphor and was carried
from the language of the theater into legal terminology. The distinction
between a private individual in Rome and a Roman citizen was that the
latter had a persona, a legal personality, as we would say; it was as though
the law had affixed to him the part he was expected to play on the public
scene, with the provision, however, that his own voice would be able to
sound through. The point was that»it is not the natural Ego which enters

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

225


https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/
https://www.heinrich-von-kleist.org/kleist-gesellschaft/kleist-preis/

226  Beriihrbarkeit als conditio humana

45
46
47
48
49
50
51
52
53
54
55
56
57
58
59
60
61
62
63
64
65
66
67

68
69
70
71
72
73
74
75

a court of law. It is a right-and-duty-bearing person, created by the law,
which appears before the law.« Without his persona, there would be an
individual without rights and duties, perhaps a >natural manc« — that is,
a human being or homo in the original meaning of the world, indicating
someone outside the range of the law and the body politic of the citizens,
as for instance a slave — but certainly a politically irrelevant being.«

H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 451.

Ebd., S. 301.

Ebd.

Vgl. ebd.

Ebd.

Vgl. ebd.

Vgl. ebd.

Vgl. ebd., S. 302.

Ebd.

Vgl. H. Arendt : On Violence, S. 137-138.

H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 146.

Ebd., S. 141.

Ebd., S. 60.

Vgl. ebd., S. 72.

Ebd., S. 169.

Ebd., S. 72.

Vgl. ebd., S. 302.

Vgl. ebd., S. 451f.

Ebd., S. 452.

Vgl. ebd.

Ebd.

Ebd.

Hannah Arendt: »Collective Responsibility«, in: Dies.: Responsibility and
Judgment, hg.v. Jerome Kohn, New York:2003, S. 147-158, hier S. 151.
Ebd.

Vgl. ebd., S. 154.

Ebd., S. 154.

Ebd., S. 151.

Ebd., S.153.

Ebd., S. 156.

Ebd., S. 155.

Ebd., S.157.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

77
78
79
80
81
82
83
84
85
86
87

88
89
90
91

92
93
94
95
96
97
98
99
100
101
102,
103

Quellen und Anmerkungen

Hannah Arendt: »Personal Responsibility Under Dictatorships, in: Dies.:
Responsibility and Judgment, hg.v. Jerome Kohn, New York:2003, S. 17-
48, hier S. 43f.

Ebd., S. 46.

Ebd., S. 44.

Vgl. ebd., S. 45.

Vgl. ebd., S. 44.

Ebd.

Ebd.

Ebd., S. 4s5.

Ebd.

Vgl. ebd.

Ebd., S. 4s5.

Hannah Arendt: »Thinking and Moral Considerations, in: Dies.: Respon-
sibility and Judgment, hg.v. Jerome Kohn, New York:2003, S. 159-189, hier
S. 180.

Vgl. ebd., S. 168.

Vgl. ebd., S. 174f.

Ebd., S. 174.

Vgl. Platon: »Theaitetos« 149a—151c. In: Ders.: Werke in acht Binden...,
Band VI, Darmstadt:1970.

Sokrates bezeichnet diese als »Mondkalb« (150b) oder »Mifdgestalt« (150¢)
H. Arendt: Thinking and Moral Considerations, S. 174.

Ebd., S. 175.

Ebd., S.181.

Ebd.

Ebd., S. 182f.

Vgl. ebd., S. 183.

Ebd., S.184.

Ebd.

Ebd.

Ebd.

Vgl. ebd.: »So long as I am conscious, that is, conscious of myself, I am
identical with myself only for others to whom I appear as one and the
same. For myself, articulating this being-conscious-of-myself, I am in-
evitably two-in-one — which incidentally is the reason why the fashionable
search for identity is futile and our modern identity crisis could be re-
solved only by losing consciousness.«

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

221


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Beriihrbarkeit als conditio humana

104
105
106
107
108
109
110
111
112
113
114
115
116
117
18
119
120
121
122,
123
124
125
126
127

128
129
130
131

132
133
134
135
136

Ebd.

Ebd., S. 18s.

Ebd.

Vgl. ebd., S. 187.

Vgl. ebd., S. 188.

Ebd., S. 189.

Ebd., S.188.

Ebd.

Ebd.

Ebd., S. 174f.

Ebd., S.176.

Vgl. ebd., S. 166.

Ebd.

Ebd., S. 167.

Vgl. ebd., S. 187.

Ebd., S. 178.

Ebd., S. 187.

Vgl. ebd.

Ebd., S. 159.

Ebd., S. 160.

H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 453.

Ebd., S. 456.

Ebd., S. 455.

George Orwells Roman 1984 veranschaulicht das am Beispiel einer Lie-
besbeziehung sehr plastisch. Vgl. George Orwell: »1984«, in: Hg.v. Pe-
ter Hobley Davison, Ian Angus, Sheila Davison: The Complete Works of
George Orwell, Band 9, London:1997.

H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 456.

Ebd., S. 455.

H. Arendt: Elemente und Urspriinge..., S. 921.

Hannah Arendt: »Laudatio auf Karl Jaspers«, in: Hannah Arendt. Men-
schen in finsteren Zeiten, hg.v. Ursula Ludz, Miinchen:2012, S. 90-100.
Vgl. ebd., S. o1.

Ebd.

Ebd.

Ebd., S. o1f.

Arendts begriffliche Unterscheidung zwischen dem »what« und »who«
verweist auf die Doppeldeutung des Subjekts als Unterworfene und

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

137
138
139
140

141
142

143
144
145
146

Quellen und Anmerkungen

als Handelnde. Vgl.: Hg.v. Thomas Alkemeyer, Gunilla Budde, Dag-
mar Freist: Selbst-Bildungen. Soziale und kulturelle Praktiken der
Subjektivierung, Bielefeld:2013, S. 9-22.

Vgl. H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. 451-457.

H. Arendt: Love and Saint Augustine..., S. 76.

Ebd., S. 67.

Hannah Arendt: »Introduction into Politics«, Vorlesung an der University
of Chicago (1963). The Hannah Arendt Papers of the Library of Congress,
Subject File, 1949-1975, Sign.: 023805.

Vgl. H. Arendt-K. Jaspers: Briefwechsel 1929-1969, S. 301.

Hannah Arendt: »We Refugees«, in: Dies: The Jewish Writings, hg.v.
Jerome Kohn und Ron H. Feldman, New York:2007, S. 264-274.

Ebd., S. 268.

Ebd., S. 271.

Ebd., S. 274.

Ebd.

Thaumazein und politische Urteilsfindung

Vgl. Hannah Arendt: Between Past and Future, Eight Exercises in Politi-
cal Thought, New York:2006, S. 12..

Auf Deutsch erschien der Text iibersetzt von Joachim Kalka. Hannah
Arendt: Sokrates. Apologie der Pluralitit, Berlin:2016.

Hannah Arendt: »Philosophy and Politics«, in: Social Research, Vol 57,
No.1 (Spring 1990), S. 73-103, hier S. 97. Auf Deutsch heif3t die Stelle: »[...]
die Verwunderung; ja es gibt keinen anderen Anfang der Philosophie als
diesen.« In: Platon: Theaitetos, 155d.

H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 97. Auf Deutsch ist die Stelle in
Platons Siebtem Brief zu finden (340b): »[...] von der Philosophie wie von
einem Feuer ergriffen [..]« bzw. 341d: »[...] denn es 1if3t sich keineswegs
in Worte fassen wie andere Lerngegenstinde, sondern aus hiufiger ge-
meinsamer Bemithung um die Sache selbst und aus dem gemeinsamen
Leben entsteht es plotzlich — wie ein Feuer, das von einem tibersprunge-
nen Funken entfacht wurde [...]«. In: Platon: Werke in acht Binden...Band
V, Damstadt:1983.

H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 98.

Ebd., S. 97.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

229


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Beriihrbarkeit als conditio humana

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22

23
24
25
26
27
28
29
30
31

32

33
34
35

Ebd.

Ebd., S. 98.

Ebd., S. 99.

Vgl. ebd., 100.

H. Arendt: The Human Condition, S. 302.

H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 100.

Ebd., S. 99.

Ebd.

Vgl. H. Arendt: The Human Condition, S. 302.

Vgl. ebd., S. 273f.

Ebd., S. 303.

Ebd.

Vgl. ebd.

Ebd.

H. Arendt: Politics and Philosophy, S. 103.

Hannah Arendt: »Truth and Politics«, in: Dies.: Between Past and Fu-
ture. Eight Exercises in Political Thought, New York:2006, S. 223-259,
hier S. 241.

H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 74.

Ebd., S. 75.

Vgl. H. Arendt: Truth and Politics, S. 233.

H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 77f.

Vgl. H. Arendt: Truth and Politics, S. 233f.

Ebd., S. 234.

Ebd., S. 235.

Vgl. H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 80. und S. 85.

Ebd., S. 80.

Zwar leitet die Sekundarliteratur Arendts Gedanken tiber politische Ur-
teilskraft von ihrem Kant-Bezug ab, doch sind die Verweise auf Kant
(prominent in Arendts Kant-Vorlesungsreihe an The New School for So-
cial Research im Wintersemester 1970) und auf seine Kritik der Urteils-
kraft viel spateren Datums als die hier zitierte Vorlesung. Die Methode
der erweiterten Denkungsart wird aber — ohne den Begriff zu nennen —,
schon an dieser Stelle eingefithrt und als prinzipielle politische Interak-
tionsform bezeichnet.

H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 80.

Ebd., S. 84.

Ebd.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36
37
38
39
40
41
42
43

44
45
46

47
48
49

50
51
52
53
54
55
56
57
58
59

60

Quellen und Anmerkungen

Vgl. ebd., S. 82.

Ebd., S. 84.

Ebd.

Ebd.

Vgl. ebd., S. 81.

H. Arendt: Truth and Politics, S. 243.

Vgl. ebd.

Die Konsequenz in Platons Hoéhlengleichnis (»Der Staat/Siebtes Buch«
514a—517a) ist, dass der Philosoph, nachdem er die Ideale am Tageslicht
erblickt hat, in die Hohle zuriickkehren muss, um die zu unterrichten,
die die Trugbilder anschauen. Er kehrt zwar unter die Menschen zuriick,
aber nicht als Exempel oder Inspiration des Handelns, sondern als Leh-
rer, dessen Aufgabe es ist, die Wahrheit zu verkiinden, statt auf dem
Marktplatz Meinungen zu besprechen.

H. Arendt: Truth and Politics, S. 244.

Ebd., S. 247.

Hannah Arendt: Lectures on Kant’s Political Philosophy, hg.v. Ronald
Beiner, Chicago:1992, S. 15. und S. 52.

H. Arendt: Truth and Politics, S. 247.

Ebd., S. 236.

In der Lessing-Rede argumentiert Arendt dhnlich, wenn sie sagt, dass
keine Wahrheit es wert ist, ihr eine Freundschaft zu opfern. Das plurale
Miteinander bevorzugt Arendt gegeniiber einer despotischen Wahrheit.
Vgl. H. Arendt: Freundschaft in finsteren Zeiten, S. 82-87.

H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 90.

Ebd., S. 90.

Ebd., S. 92.

Ebd., S.101.

Vgl. ebd., S. 92.

Vgl. ebd., S. 101.

Ebd.

H. Arendt: On Violence, S. 110.

H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 99.

H. Arendt: »Action and the >Pursuit of Happiness«, in: In: Dies.: Think-
ing without a Banister, hg.v. Jerome Kohn, New York:2018, S. 201-219,
hier 8. 218.

Vgl. H. Arendt: Philosophy and Politics, S. 103.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

231


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Beriihrbarkeit als conditio humana

61

62

63
64
65
66

67

68

Das Politische ist bei Arendt nicht nur durch die Differenz zur Politik be-
stimmt, sondern auch durch eine radikale Kontingenz und den perma-
nenten Bedarf der Neukonstitution, da eine finale Griindung das Wesen
des Politischen vernichten wiirde. Dariiber hinaus wiirde so eine Finali-
tat auch die conditio humana zerstéren. Die Wirklichkeit kann laut Arendt
nur dann bewahrt werden, wenn es ein unabschlieRbares Gesprich dar-
tiber gibt, was im Miteinander als Wirklichkeit wahrgenommen und an-
erkannt wird. Auf der Grundlage dieser Uberlegungen von Arendt bin ich
der Meinung, dass ihre Ansitze in die Debatte iiber eine politische On-
tologie und tiber die politische Differenz viel stirker einbezogen werden
konnten, als das bis jetzt der Fall ist. Nicht nur als eine fir die aktuelle
Debatte relevante »Traditionslinie« (Vgl. Oliver Marchart: Die politische
Differenz. Berlin:2010, S. 35-38), sondern auch als eine Denkerin, die die
tiberwiegend von mannlichen Autoren dominierte Diskussion mit origi-
nellen und bemerkenswerten Impulsen bereichern kann.

Einer ihrer Vorschlige in dieser Hinsicht ist es, die Vertreter von Wi-
derstandbewegungen (wie z.B. Kriegsdienstverweigerer wihrend des
Vietnam-Krieges), dhnlich wie Lobbyisten, in den Regierungsinstitu-
tionen zu integrieren. (Vgl.: Hannah Arendt: »Civil Disobediencex, in:
Dies.: Crises of Republic, S.50-102, insbesondere 101f.) Jedoch wiirde
dies die Widerstindigkeit dieser Gruppen abschwichen, eventuell sogar
ganz neutralisieren — ein Aspekt, den Arendt nicht mitdenkt.

H. Arendt: Action and the »Pursuit of Happinessc, S. 211.

Ebd., S. 201f.

Ebd., S. 202.

Zu Arendsts literarischen Vorlagen und deren Einfluss auf Arendts politi-
sche Theorie siehe: Hg.v. Wolfgang Heuer, Irmela von der Lithe: Dich-
terisch Denken. Hannah Arendt und die Kiinste, Gottingen:2007 und
hg.v. Barbara Hanh, Marie L. Knott: Von den Dichtern erwarten wir die
Wahrheit. Hannah Arend und die Literatur, Berlin:2007 und Anne Ber-
theau: >Das Midchen aus der Fremde«. Hannah Arendt und die Dich-
tung. Rezeption-Reflexion-Produktion, Bielefeld:2016.

Hannah Arendt: »Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. Seminar-
notizen 1955 und 1968«, in: Hg.v. W. Heuer, L.v.d. Lithe: Dichterisch Den-
ken..., S. 213-223, hier S. 217.

Die Frage, wie Arendt Theorie schreibt, wird in der Sekundirlitera-
tur breit diskutiert. Thre Texte wurden immer wieder als ahistorisch,
willkiirlich und unsachlich bewertet. Isaiah Berlin summierte in den

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quellen und Anmerkungen

8oer Jahren: »[She] produces no arguments, no evidence of serious
philosophical or historical thought. It is all a stream of metaphysi-
cal free association.« (Ramin Jahanbegloo: Conversations with Isaiah
Berlin, London:2000, S. 82.) Nach der Verdffentlichung von The Origins
of Totalitarianism schrieb Eric Voegelin iiber das Werk, es sei »a nihilistic
nightmare«. (Eric Voegelin: »The Origins of Totalitarianismc, in: The
Review of Politics, Vol. 15, No. 1 (Jan. 1953), S. 68-76.) In ihrer Antwort
verteidigt sich Arendt durch die Abgrenzung von der Tradition sine
ira et studio und betont, dass sie bewusst nicht nach der Methode der
klassischen Geschichtswissenschaft verfahren wollte. (Hannah Arendt:
»[The Origins of Totalitarianism]: A Reply«, in: The Review of Politics,
Vol. 15, No. 1 (Jan. 1953), S. 76-84.)

Seyla Benhabib bezeichnet Arendts ungewohnliche Schreibweise als
»fragmentarische Historiographie«. Diese sei »[..] keine Ubung in
nostalgischer Verfallsgeschichte, sondern ein Versuch, die in Sprach-
schichten und Begriffssedimenten abgelagerte Menschheitsgeschichte
zu durchdenken. Wir miissen lernen, die Momente des Bruchs, der
Verschiebung und Verwerfung in der Geschichte zu erkennen.« (S. Ben-
habib: Hannah Arendzt..., S.158.) Eine solche Erzihlweise historischer
Fakten, die Benhabib nach Benjaminschen Vorbild mit der Tatigkeit
des Sammelns vergleicht, soll »the explosions of truth in history« ver-
deutlichen (Annabel Herzog: »Illuminating Inheritance. Benjamin’s
Influence on Arendt’s Political Storytelling«, in: Philosophy and Social
Criticism, Vol. 26, Nr. 5, S. 1-27, hier S. 15.). Die Wahrheit nimlich, dass
Geschichte keine Entwicklung, Erfolg oder Lied der Sieger ist, sondern
ein zeitlicher Verlauf mit Unterbrechungen, Scheitern, individuellen
Erfahrungen und das Ringen der Betroffenen um Verséhnung mit dem,
was ihnen zugestof3en ist.

Weil bei Arendt der Fokus auf der Erzihlung liegt, bezeichnet Grit
Strafienberger ihre Schreibweise als narrativistische politische Theorie,
die auf drei Bereiche Bezug nehme: »[Die] Tradierung politischer Er-
fahrungen, ihre Beurteilung und schliefilich die gegenwartsbezogene
Ausdeutung ihrer praktischen Relevanz.« (Grit Strafenberger: »Das
Literarische und das Politische: Narrativistische Dimensionen politi-
scher Theorie«, in: Hg.v. Eckart Reinmuth: Politische Horizonte des
Neuen Testaments, Darmstadt:2010, S. 119-143, hier S. 171.) Vergangene
Erfahrungen gewinnen durch die Urteilsfindung exemplarische Giiltig-
keit und werden als solche fir zukiinftige Erfahrungen relevant. Weil

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

233


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Beriihrbarkeit als conditio humana

69

Arendt die allgemeine Gilltigkeit aus menschlicher Erfahrung ableitet,
bezeichnet Straflenberger Arendts politische Theorie als »Erfahrungs-
wissenschaft«. (S. 120.)

Maria Robaszkievicz argumentiert dariiber hinaus, dass durch Arendts
Erzihlweise »de[r] kontingente Hintergrund des Handelns selbst«
sichtbar wird. (Maria Robeszkievicz: Ubungen im politischen Den-
ken. Hannah Arendts Schriften als Einleitung der politischen Praxis,
Wiesbaden:2017, S. 66.) Robaszkievicz zufolge lisst Arendts »narrative
Denkart« (S. 64.) eine zeitliche und riumliche Offenheit zu. Die zeitliche
Offenheit besteht darin, dass die Bedeutung der Erzihlung durch die
Zuhorer aufs immer Neue aktualisiert wird. Die raumliche Offenheit
bezieht sich auf die aktive Beteiligung des (imaginierten) Publikums:
»Sowohl der Geschichtenerzihler als auch seine Zuhorer bleiben dabei
nicht passive Vermittler oder Empfinger einer historischen Wahrheit,
sondern beteiligen sich aktiv an der Sinnstiftung, die das Geschichten-
erzdhlen mit sich bringt.« (S. 83.)

Arendts Texte konnen daher als Interaktion mit der Welt interpretiert
werden. Im interaktiven Prozess riicken Kontingenzerfahrungen, Erfah-
rungsbezug des theoretischen Denkens und Offnung sowohl tradierten
Wissens wie auch eingeiibten Miteinanders ins Zentrum. Diese Aspekte
betonen auch Paul Ricoeur (Paul Ricoeur: »Action, Story and History.
On Re-reading The Human Conditiong, in: Hg.v. Reuben Garner: The
Realm of Humanitas. Responses to the Writings of Hannah Arendt,
New York:1990, S.149-164) und Susannah Young-Ah Gottlieb (Susan-
nah Young-Ah Gottlieb: Hannah Arendt. Reflections on Literature and
Culture, Stanford:2007 bzw. Susannah Young-Ah Gottlieb: Regions of
Sorrow. Anxiety and Messianism in Hannah Arendt and W. H. Auden,
Stanford:2003).

Eine systematische Erarbeitung von Arendts Erfahrungsbegrift liegt
Claudia Althaus vor. Vgl. Claudia Althaus: Erfahrung denken. Hannah
Arendts Weg von der Zeitgeschichte zur politischen Theorie, Géttin-
gen:2000. Arendts Erfahrungsbegriff wird in der Sekundirliteratur
oft aus Walter Benjamins Uberlegungen abgeleitet. Zu Benjamins
Erfahrungsbegriff siehe Martin Jay: »Lamenting the Crisis of Experi-
ence. Benjamin and Adornog, in: Ders.: Songs of Experience. Modern
American and European Variations on a Universal Theme, Berkeley/Los
Angeles/London:200s5, S. 312-360.

70 H. Arendt: Action and the Pursuit of Happiness, S. 202..

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

71

72

73
74

75
76
77

78
79

Quellen und Anmerkungen

Luc Ciompi und Elke Endert machen die mathematische Entdeckung des
Fraktals fiir ihre These einer Affektlogik fruchtbar. Sie schreiben: »Eben-
falls aus der modernen Chaos- und Komplexititstheorie abgeleitet ist
die so genannte Fraktalhypothese der Affektlogik, das heifit die im Rah-
men dieses Buches besonders wichtige Annahme, dass die beschriebe-
nen Wechselwirkungen zwischen Fithlen und Denken auf der individu-
ellen und auf beliebigen mikro- bis makrosozialen Ebenen (im Kleins-
ten wie Grofiten) gleichartigen grundsitzlichen Gesetzmafligkeiten ge-
horchen. Der Begrift der Fraktalitit geht auf eine Entdeckung des fran-
zosischen Mathematikers Benoit Mandelbrot aus den Siebzigerjahren
des vergangenen Jahrhunderts zuriick, wonach die unendliche Erschei-
nungsvielfalt der Natur zu einem groflen Teil auf der Tatsache beruht,
dass hinter jedem Teilaspekt oder Fragment (daher der Ausdruck >frak-
tal)) und der Gesamtheit vieler Naturphinomene immer wieder diesel-
ben grundsitzlichen Konstruktionsregel (oder so genannten Algorhyth-
men) am Werk sind.« Luc Ciompi, Elke Endert: Gefithle machen Ge-
schichte. Die Wirkung kollektiver Emotionen - von Hitler bis Obama,
Gottingen:2011, S. 32. Ich denke, dass Fraktalitit ein sinnvolles Konzept
ist, Arendts zentrale Begriffe bzw. ihre strukturellen Ahnlichkeiten mit-
einander zu verbinden und sie alle unter dem Begrift der Natalitit — als
ihre spezifischen Ausprigungen — zu subsumieren.

H. Arendt: »Understanding and Politics. The Difficulties of Under-
standing, in: Dies.: Essays in Understanding, hg.v. Jerome Kohn, New
York:1994, S. 307-327, hier S. 309.

Vgl. ebd., S. 308.

Ebd., S. 313. Arendt verweist hier kurz auf die Stelle B172-173 in Kants
Kritik der reinen Vernunft. (Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft.
Werkausgabe Band 3, Frankfurt a.M.:1995.)

H. Arendt: Understanding and Politics, S. 322.

Vgl. H. Arendt: The Origins of Totalitarianism, S. vii.

Das Gebet ist in der Bibel an folgender Stelle zu finden: 1. Konige 3:6-9.
Die Luther-Ubersetzung gibt die von Arend zitierte Stelle als »gehorsa-
mes Herz« wieder. In der englischen Version, auf die sich Arendt bezieht,
steht: »an understanding heart«.

H. Arendt: Understanding and Politics, S. 322.

Ebd. S. 323. Die Stelle von Wordsworth ist in The Prelude-Book X1V zu fin-
den. Vgl. William Wordsworth: The Prelude or Growth of a Poet’s Mind,
London:1850.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

235


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Beriihrbarkeit als conditio humana

80
81

82

83

84

85

86

87

88

89

H. Arendt: Understanding and Politics, S. 322.

Hannah Arendt: Die ungarische Revolution, Miinchen:1958, S. 7f. Der
Text wurde auf Englisch verfasst und erschien unter dem Titel Totali-
tarian Imperialism. Reflections on the Hungarian Revolution (in: The Journal
of Politics, Vol. 20, No. 1 (Feb., 1958), S. 5-43). Ins Deutsche wurde er
fiir eine dreiteilige Sendung des Bayrischen Rundfunks von Charlotte
Beradt iibersetzt bzw. von Arendt selbst mehrfach iiberarbeitet. Die
deutsche Fassung ist die letzte von Arendt autorisierte Version des
Gedankenganges, weshalb ich diese zitiere.

Vgl. Hg.v. Ridiger Kipke: Ungarn 1956. Zur Geschichte einer geschei-
terten Volkserhebung, Wiesbaden:2006, insbesondere Tibor Dométorfi:
»Akteure des Aufstandes« (S. 44-65) und Eva Standeisky: »Antisemitis-
mus in Ungarn zur Zeit der Revolution« (S. 97-115), bzw. Wolfgang Bach-
konig: Ungarnaufstand 1956. Zeitzeugen erzihlen, Munderfing:2016.

H. Arendt: Die ungarische Revolution, S. 49.

Ebd., S. 50.

Ebd.

Zwar kann der Akteur den Sinn seiner »story« nicht erzihlen — dafir
braucht er den Historiker oder den Geschichtenerzihler —, doch ist er in
der Lage, theoretische Erkenntnisse zu formulieren, die fiir den Beob-
achter, z.B. den politischen Philosophen, zu akzeptieren und zu befolgen
sind.

Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem. A Report on the Banality of Evil,
New York:1963 bzw. Dies.: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der
Banalitit des Bosen, Miinchen:2011.

Sogar Norman Podhoretz berichtet in seinem autobiographischen Ent-
hiillungsroman Making it (New York:1967, S. 233.) iiber den Skandal, der
die Veréffentlichung von Arendts Text begleitete. Podhoretz war zum
Zeitpunkt der geplanten, doch im Februar 1958 von Arendt selbst zu-
riickgezogenen, Publikation Redakteur bei der Zeitschrift Commentary,
in der Reflections on Little Rock urspriinglich erscheinen sollte.

Die Geschichte der Fotografien, die Beschreibung der politischen Ereig-
nisse und die Entstehungsgeschichte von Arendts Essay bzw. die fakti-
schen Fehler ihres Textes wurden von K.T. Gines detailreich rekonstru-
iert. (K.T. Gines: Hannah Arendt and the Negro Question, S. 14-30.) Mit
Gines Darstellung verglichen, liest sich die entsprechende Stelle in Eli-
sabeth Young-Bruehls Arendt-Biografie eher als Apologie, denn als ge-
naue Widergabe der Geschehnisse. (E. Young-Bruehl: Hannah Arendt...,

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

91

Quellen und Anmerkungen

S.308-318.) In deutschsprachiger Sekundarliteratur findet sich die ge-
naueste Rekonstruktion der Kontroverse um Reflections on Little Rock bei
Maike Weif3pflug. (Maike Weiflpflug: Hannah Arendt. Die Kunst, po-
litisch zu denken, Berlin:2020, S. 62-90.) Auch Liliane Weissberg geht
auf die Entstehungsgeschichte des Essays linger ein, doch ist ihre Dar-
stellung von Young-Bruehls Fehler geprigt, z.B. in der Behauptung, Dr.
Thompkins sei ein weifder Mann gewesen, obwohl er ein schwarzer Kolle-
ge von Dorothys Vater war. (Liliane Weissberg: »Die verlorene Unschuld.
Hannah Arendt als Politologing, in: Hg.v. Ulla Kriebernegg, Gerald Lam-
precht, Roberta Meierhofer, Andrea Strutz: sNach Amerika namlich!« Jii-
dische Migrationen in die Amerikas im 19. und 20. Jahrhundert, Gottin-
gen:2012, S. 69-89.)

Dass Reflections on Little Rock ein ausgesprochen schlecht recherchierter
Text ist, ldsst sich nicht nur an der Verwechselung der Photographien
und an der offensichtlichen Unkenntnis amerikanischer Segregationsge-
schichte festmachen. Jill Locke stellt in ithrem Aufsatz Little Rock’s Social
Question den Vorlaufer von Brown I und Brown II vor, einen dhnlichen,
aber gescheiterten Versuch vor dem Supreme Court, die Segregation von
Schulen zu beenden. Der Fall Plessy v. Fergusson (1896) endete mit einer
Entscheidung, die wie Arendts Kernargument lautet: Getrennte Schulen
seien nichts mehr als eine gesellschaftliche Tatsache und hitten keine
Auswirkung auf politische Gleichheit. Locke kehrt in ihrem Text diese
Logik um, indem sie argumentiert, dass segregierte Schulen Manifesta-
tion von weiflem »social climbing« sind (ein Vorwurf, den Arendt den
schwarzen Eltern macht), wodurch weifle Eltern ihren Kindern lang-
fristige Vorteile und bessere Aufstiegsmoglichkeiten verschafften. (Jill
Locke: »Little Rock’s Social Question: Reading Arendt on School Deseg-
regation and Social Climbing, in: Political Theory 41 (4), 2013, S. 533-561.)
Maike Weif3pflug argumentiert zwar, dass sich Arendt geweigert hit-
te, »die Akteure von Little Rock paternalistisch zu behandeln« (M.
Weilpflug: Hannah Arendt..., S.66), doch sind Arendts Sitze ganz
offensichtlich von Oben herab, mit einem »Olympian authority« — wie
es Ralph Ellison bezeichnete (Ralph Ellison: »The World and the Jugx, in:
Ders.: Shadow and Act, New York:1964, S. 108.) — verkiindet. Nicht nur
ignoriert sie die Bemithungen (itber die in The New York Times berichtet
wurde) sowohl der NAACP als auch der Familien, die Kinder geschiitzt
zur Schule zu bringen, auch behauptet sie, »oppressed minorities were
never the best judges on the order of priorities in such matters and there

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

237


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Beriihrbarkeit als conditio humana

92

are many instances when they preferred to fight for social opportunity
rather than for basic human or political rights.« (H. Arendt: Reflec-
tions..., S. 46.) Die Schirfe dieses belehrenden Urteils konnte eventuell
gemildert werden, wenn man aus Arendts nur zwei Jahre spiter ent-
standener Lessing-Rede zitiert, in der sie Paria-Gemeinschaften eine
generelle Weltlosigkeit, sogar Barbarei attestiert, weil die Weltverlust
der ausgegrenzten Minderheiten zu einer »furchtbare[n] Verkiimme-
rung aller Organe, mit denen wir der Welt zugewandt sind« fithre (H.
Arendt: Gedanken zu Lessing..., S. 56f.). Laut Arendt fithrt der Zustand,
aus der politischen Gemeinschaft ausgeschlossen zu sein, zu der schwa-
chen, politisch ungeniigenden Urteilsfihigkeit der Ausgegrenzten.
Eine haarstriubende Logik, zumal es im Fall von Little Rock um die
Langzeitkonsequenzen systematischer Versklavung ging.

Vgl. A. Norton: Heart of Darkness... und Anna Deumert: »On Racism and
How to Read Hannah Arendt«, in: Diggit Magazine, 27. 02. 2020 (ht
tps://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hann
ah-arendt, abgerufen am 23. o1. 2021) Besonders schockierend sind
Arendts Behauptungen iiber schwarze Studierenden in On Violence. Sie
wirft ihnen vor, das akademische Niveau dadurch zu senken, dass sie
ihre Universititszulassung fordern, ohne ausreichend gebildet zu sein.
Auch behauptet Arendt, dass die Forderungen dieser Studierenden nach
Fichern, die ihre Kultur reprasentieren wiirden, ein Hirngespinst sei:
sowohl Swahili als auch afrikanische Literatur seien »nonexistent subjec-
ts« (S. 192.) Die Sitze, die hier Arendt niederschreibt und veroffentlicht,
sind so empdrend und erschiitternd gleichzeitig, dass sie nicht unbe-
achtet oder als >Ausrutscher< bewertet werden kénnen: »Negro students,
the majority of them admitted without academic qualification, regarded
and organized themselves as an interest group, the representatives of
the black community. Their interest was to lower academic standards.
They were more cautious than the white rebels, but it was clear from the
beginning [...] that violence with them was not a matter of theory. [...] it
seems that the academic establishment, in its curious tendency to yield
more to Negro demands, even if they are clearly silly and outrageous,
than to the disinterested and usually highly moral claims of the white
rebels, also thinks in these terms [...].« (H. Arendt: On Violence, S. 120f.)
Ein weiterer prominenter Vorfall ist Arendts Brief an James Baldwin
am 21. November 1962. Arendt fithlte sich »entitled to raise objections«,
nachdem sie Baldwins frisch verdffentlichten Artikel (»Letter from a

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt
https://www.diggitmagazine.com/column/racism-and-how-read-hannah-arendt

93

94

Quellen und Anmerkungen

Region in My Mind, in: New Yorker, 17. November 1962) iiber das »Negro
problem« las. Arendt berichtigt Baldwin in diesem Brief und geht darauf
gar nicht ein, dass das eigentliche Problem — wie Baldwin argumentiert
— ein >weifles« sei. (Arendts Brief befindet sich in ihrem Nachlass in The
Library of Congress, The Hannah Arendt Papers/Correspondence File
1938-1976, n.d./General, 1938-1976, n.d. — »Bac-Barr« miscellaneous —
1955-1971, versehen mit dem Zeichen 005041, abrufbar unter http://me
mory.loc.gov/mss/mharendt_pub/o2/020140/0010d.jpg, abgerufen am
23. 01. 2021)

Vgl. Michael D. Burroughs: »Hannah Arendt, >Reflections on Little Rocks,
and White Ignorancex, in: Critical Philosophy of Race, Vol. 3, Issue 1,
2015, S. 52-78, hier S. 52. Burroughs stellt eine eigene, vierte Erklirungs-
moglichkeit vor, nimlich das Phinomen der »white ignorance«, die in
falschen epistemischen Urteilen miinde. Dariiber hinaus liefert Maribel
Morey eine m.E. durchaus iiberzeugende Interpretation, indem sie da-
fir argumentiert, dass Arendt vor allem das emotionale Leid der Kinder
vor Augen hatte, die dem Mob und dem weiflen Hass in der Situation
ausgesetzt wurden. (Maribel Morey: »Reassessing Hannah Arendt’s >Re-
flections on Little Rock« (1959)«, in: Law, Culture and the Humanities, Vol
10 (1), 2014, S. 88-110.) Jedoch funktioniert diese Erklirung auch nur un-
ter der Annahme, die Kinder wiren — genauso, wie das Arendt annimmt
- dieser Gewalt schutzlos und alleine ausgesetzt geworden. Richard J.
Bernstein verteidigt zwar Arendt vor dem Vorwurf des Rassismus, doch
bewertet er Arendts Argumentation als »grossly insensitive« (R.]. Bern-
stein: Why Read Hannah Arendt Now?, S. 55). Gleichzeitig verweist er
darauf, dass die Desegregation der Schulen die Kluft zwischen Schwar-
zen und Weiflen seit Brown I und Brown II nicht behoben, sondern eher
vertieft hat. Denn die sozial besser Gestellten schickten ihre Kinder in
private Schulen und zogen in nur von Weien bewohnten Umgebungen.
Dass durch den Versuch, gesellschaftliche Trennungslinien aufzuheben,
die Diskriminierung letzten Endes nur zunehmen wiirde, ist eine Aus-
sage von Arendt in Reflections... (vgl. H. Arendt: Reflections..., S. 48.).
Vgl. »Political thought is representative. I form my opinion by consid-
ering a given issue from different viewpoints, by making present to my
mind the standpoints of those who are absent; that is, I represent them.
This process of representation does not blindly adopt the actual views of
those who stand somewhere else, and hence look upon the world from a
different perspective; this is a question neither of empathy, as though I

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

239


http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020140/0010d.jpg

240

Beriihrbarkeit als conditio humana

95

96

97

tried to be or to feel like somebody else, nor of counting noses and joining
a majority but of being and thinking in my own identity where actually I
am not. The more people’s standpoints I have present in my mind while
I am pondering a given issue, and the better I can imagine how I would
feel and think if I were in their place, the stronger will be my capacity
for representative thinking and the more valid my final conclusions, my
opinion. (It is this capacity for an >enlarged mentality« that enables men
to judge [..].) The very process of opinion formation is determined by
those in whose places somebody thinks and uses his own mind, and the
only condition for this exertion of the imagination is disinterestedness,
the liberation from one’s own private interests. Hence, even if I shun all
company or am completely isolated while forming an opinion, I am not
simply together only with myself in the solitude of philosophical thought;
I remain in this world of universal interdependence, where I can make
myself the representative of everybody else. [...] the very quality of an
opinion, as of a judgment, depends upon the degree of its impartial-
ity.« H. Arendt: Truth and Politics, S. 237. Arendt konnte das Buch iiber
die Urteilskraft, das als dritter Teil von The Life of the Mind (New York:1978)
gedacht war, vor ihrem plotzlichen Tod nicht mehr schreiben. Doch hielt
sie im Herbstsemester 1970 eine Kant-Vorlesung an The New School for
Social Research, die von Ronald Beiner herausgegeben wurde. Vgl. H.
Arendt: Lectures on Kant’s Political Philosophy.

Seyla Benhabib argumentiert, dass Arendts erweiterte Denkungsart dar-
an scheiterte, dass »sie ihre eigene Geschichte und Identitit auf die von
anderen« projizierte, statt deren Standpunkt tatsichlich einzunehmen.
(S. Benhabib: Hannah Arendt..., S. 246.) Meike WeiRpflug macht auf die
Grenzen der Vorstellungskraft aufmerksam: »Die Grenzen der Urteils-
kraft liegen in der Vorstellbarkeit der Position des Anderen.« (M. Weif3-
pflug: Hannah Arendt..., S. 84.)

Hannah Arendt: »Reflections on Little Rocke, in: Dissent, 6(1), Winter
1959, S. 45-56.

Ein Nebenstrang der Geschichte ist, dass sich Arendt in ihren Prelimi-
nary Remarks auf Sidney Hooks im April 1958 in der New Leader publi-
zierten Artikel bezieht, in dem Hook behauptet, fiir die schwarze Bevol-
kerung sei die Legalisierung von Mischehen keine Prioritit. Hook wur-
de urspriinglich von den Herausgebern von Commentary beauftragt, eine
Antwort auf Arendts Essay zu schreiben. Arendt las Hooks Replik noch
bevor sie Reflections... von der Veroffentlichung im Februar 1958 zuriick-

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98
99
100
101
102

Quellen und Anmerkungen

zog. Diesen Riickzieher begriindete sie damit, dass die Herausgeber die
Veréffentlichung immer weiter herauszégerten und damit die New Yor-
ker Intellektuellengeriichtekiiche zum Brodeln brachten. Durch Arendts
Entscheidung konnte auch Sidney Hooks Artikel nicht wie eigentlich
geplant veréffentlich werden. Er tiberarbeitete schliefilich seinen Text,
16schte daraus jegliche Referenzen auf Arendts (nicht publizierten) Auf-
satz und veréffentlichte seine Schrift unter dem Titel Democracy and De-
segregation. Arendt kannte diese iiberarbeitete Version von Hooks Text
nicht, bezog sich darauf trotzdem in ihren einleitenden Anmerkungen,
was wiederum Sidney Hook erboste. Er schrieb einen Lesebrief (verdf-
fentlicht in der Frithlingsausgabe 1959 von Dissent), in dem er behaupte-
te, Arendt hitte ihre Reflections... von der Publikation erst zuriickgezogen,
nachdem sie seine kritische Replik gelesen hitte. Hook schlussfolgerte:
»After my article was safely out of the way Miss Arendt has the Chutzpah
(or should I say unerfrorener Frechheit) to quote not from the article as pub-
lished but from my original galleys, which were still in her possession,
without explaining to the reader how I could be >replying« to her own, not
previously published, article.« (Dissent, 1(2), Spring 1959, S. 203.) Arendt
antwortete unter Hooks Brief: »Mr. Hook misrepresents the facts.« Sie
hitte ihren Aufsatz nicht wegen seiner Kritik, sondern aufgrund der ver-
zogerten Verdffentlichung zuriickgezogen. Sie habe sich schlieflich nur
deshalb auf Hooks Artikel bezogen, weil ihr gesagt wurde, dass dieser
mit der urspriinglichen Replik identisch sei. Die publizierte Variante von
Hooks Essay kannte Arendt nicht, gibt sie zu, da sie kurz nach dessen
Publikation nach Europa abreisen musste und davor keine Gelegenheit
mehr hatte, sich den Aufsatz zu besorgen. (Vgl. Dissent, 1(2), Spring 1959,
S. 203f.) Uber diesen 6ffentlichen Briefwechsel berichten sowohl Young-
Bruehl (E. Young-Bruehl: Hannah Arendt..., S. 314f) als auch Gines kurz
(K.T. Gines: Hannah Arendt and the Negro Question, S. 15). Jedoch lohnt
es sich, diesen Austausch im Original und vollstindig zu lesen, weil er
ein duflerst unterhaltsamer Beitrag der Intellektuellengeschichte ist.
Vgl. H. Arendt : Reflections..., S. 49f.

Vgl. ebd., S. 50-53.

Vgl. ebd., S. 53f.

Vgl. ebd., S. 56.

Melvin Tumin: »Pie in the Sky. A Replyx, in: Dissent, 6(1) Winter 1959,
S. 65-71 bzw. David Spitz: »Politics and the Realm of Beingx, in: Dissent,
6(1) Winter 1959, S. 56-65. Beide Repliken sind ausgezeichnete und sich

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

241


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Beriihrbarkeit als conditio humana

103

104
105
106
107
108
109

110
111

112
113
114

erginzende Argumentationen und absolut lesenswert. Leider werden sie
in der Diskussion um Reflections on Little Rock nicht ausreichend beriick-
sichtigt.

D. Spitz: Politics and ..., S. 58. Spitz kritisiert Arendt fiir ihre tiberhe-
bliche Argumentation zwar hoflich, aber mit eindeutigen Worten: »Now,
I think it is not unfair to say that Miss Arendt is convinced that she knows
better than the Negro people what is good for them. In this as in her other
writings, Miss Arendt has always sought to dissociate herself from the
masses of the people. She is an aristocrat, not a democrat, at heart. She
is also, as she admits, an outsider, in the sense that as a European she
finds herself unable even to understand >the common prejudices of Amer-
icans in this area.< Nevertheless, she does not question the superiority of
her own practical judgment to the judgment of those who are themselves
involved. Nor does she pause to reflect that her acknowledged inability to
understand may have the effect of misleading her terribly here.« (S. 63.)
M. Tumin: Pie in the Sky..., S. 65.

Ebd.

Ebd., S. 67.

Ebd., S. 68.

Edb.

Hannah Arendt: »A Reply to Critics, in: Dissent 1(2), Spring 1959, S. 179-
181.

Ebd., S.179.

Arendt zieht nicht in Betracht, dass der Widerstand gegen die Legali-
sierung von Mischehen bei der weifien Bevolkerung am gréften war.
Auch war die schwarze Bevolkerung an Heirat mit weiflen Individuen
am wenigsten interessiert. Die von der NAACP aufgestellte Prioritit im
legalen Kampf um Gleichheit vor dem Gesetz war eine Strategie, die rea-
listisch zum Erfolg fithren konnte. Das legen mehrere Studien nah u.a.
Gunnar Myrdal: An American Dilemma, New York:1944 und auch die Un-
tersuchungen von Alfred Schutz, ein Kollege Arendts an The New School
for Social Research. (Alfred Schutz: »Equality and the Meaning of the
Structure of the World, in: Ders.: Collected Papers 11, Studies in Social
Theory, Dordrecht/Heidelberg/London/New York:1976, S. 226-273.) Siehe
dazu auch K.T. Gines: Hannah Arendt and the Negro Question, S. 36-42.
H. Arendt: Reply..., S. 179.

Ebd., S. 180.

Edb. S. 179f.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

115
116

117
118

119

120

Quellen und Anmerkungen

Vgl. H. Arendt: Truth and Politics, S. 237.

Zitiert von Ronald Beiner, in dem von ihm herausgegebenen Lectures on
Kant’s Political Philosophy, S. 108. Die Notiz befindet sich unter den »Han-
nah Arendt Papers« in The Library of Congress, Container 40, S. 024648
und war urspriinglich Teil zweier Vorlesungen, die Arendt unter dem Ti-
tel Some Questions of Moral Philosophy an The New School bzw. unter dem
Vortragstitel Basic Moral Propositions an der University of Chicago hielt.
Vgl. auch M. Weiffpflug: Hannah Arendt..., S. 87.

Vgl. K.T. Gines: Hannah Arendt and the Negro Question, S. 123-130. Gines
schlussfolgert, dass Arendt letzten Endes nur die Position von weiflen
Rassisten repradsentiert. (S. 127.)

»At any rate, this too has been part of the American Negro experience,
and I believe that one of the important clues to the meaning of that ex-
perience lies in the idea, the ideal of sacrifice. Hannah Arendt’s failure
to grasp the importance of this ideal among Southern Negroes caused
her to fly way off into the left field in her >Reflections on Little Rocks, in
which she charged Negro parents with exploiting their children during
the struggle to integrate the schools. But she has absolutely no concep-
tion of what goes on in the minds of Negro parents when they send their
kids through those lines of hostile people. Yet they are aware of the over-
tones of a rite of initiation which such events actually constitute for the
child, a confrontation of the terrors of social life with all the mysteries
stripped away. And in the outlook of many of these parents (who wish
that the problem didn't exist), the child is expected to face the terror and
contain his fear and anger precisely because he is a Negro American. Thus
he’s required to master the inner tensions created by his racial situation,
and if he gets hurt — then his is one more sacrifice. It is a harsh re-
quirement, but if he fails this basic test, his life will be even harsher.«
(In: Robert Penn Warren: Who Speaks for the Negro?, New Haven/Lon-
don:1965, S. 343f.)

Der Brief befindet sich in Arendts Nachlass (Hannah Arendt Papers) in The
Library of Congress, unter Correspondence File, 1938-1976, n.d./General,
1938-1976, n.d. — »E« miscellaneous — 1963-1975/Nr. 005820 und ist ab-
zurufen unter: http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/o2/020340/0
007d.jpg, abgerufen am 23. 01. 2021)

121 Young-Bruehl zitiert diesen Austausch in ihrer Arendt-Biografie (S. 316).

Seltsamerweise zitiert sie aber Arendts Brief mit einem falschen Konnek-
tor, der dessen Bedeutung verandert. Bei Young-Bruehl heif’t es: »She

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

243


http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg
http://memory.loc.gov/mss/mharendt_pub/02/020340/0007d.jpg

244 Beriihrbarkeit als conditio humana

abandoned her judgment that parvenu social behavior was being de-
manded of black children by their parents when she >grasped the el-
ement of stark violence, of elementary, bodily fear in the situation.«
Arendt selbst sagt jedoch nicht, dass sie ihre Meinung verinderte, als sie
die wirklichen Emotionen in der Situation (Gewalt, kérperliche Angst)
dank Ellison verstand, sondern im Gegenteil. Sie habe die Situation nicht
verstanden, weil sie dachte, sie sei ausschlieflich von bestimmten, sehr
starken Leidenschaften geprigt gewesen, wodurch sie die tatsichliche
Motivation der Eltern nicht begreifen konnte.

In einer fritheren Fassung meiner Gedanken zu Reflections... (»Feeling Plu-
rality. How Affectibilty Leads to Political Judgment«, im Tagungsband
Hannah Arendt: Challenges of Plurality, im Erscheinen) habe ich mich
auf Young-Bruehls Darstellung gestiitzt und im Sinne ihres Konnektors
argumentiert. Dafiir, dass ich den Brief in der Originalfassung kennen-
gelernt und diese andere Bedeutung von Arendts Einsicht entdeckt habe,
danke ich Anastasiya Kasko.

122 Ahnlich argumentiert auch Meike Weiffpflug. Vgl. M. Wei8pflug: Han-
nah Arendt..., S. 84-86.

123 Gines berichtet iiber die Vielfiltigkeit der beteiligten Emotionen. U.a.
zitiert sie Dorothy Counts, der ihr Vater beigebracht habe, dem Hass
mit einer stolzen, entschlossenen und mutigen Haltung zu entgegnen.
Vgl. K.T. Gines: Hannah Arendt and the Negro Question, S. 18.

Ein letztes Wort zum Weltverlust

1 Arendt Beschreibt den Prozess des modernen Weltverlustes im letzten
Kapitel von The Human Condition. Dabei unterscheidet sie Begriffe wie
Wahrheit, Wirklichkeit oder Wissen voneinander nicht, alle bezeichnen
das gleiche Phinomen: Die Gewissheit des Menschen, dass was er wahr-
nimmt, auch tatsichlich existiert. Vgl. H. Arendt: The Human Condition,
S. 248-325.

Vgl. ebd., S. 248.

Ebd., S. 251.

Vgl. ebd., S. 275.

Ebd., S. 262.

Ebd., S. 290.

Vgl. ebd., S. 288.

N o 1A WN

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20

21

22
23
24
25

26
27
28

Quellen und Anmerkungen

Ebd.

Ebd., S. 290.

Ebd., S. 305f.

Ebd., S. 296.

Vgl. ebd., S. 300.

Vgl. ebd., S. 309.

Vgl. ebd., S. 316.

Ebd., S. 309.

Ebd., S. 284.

Ebd., S. 254.

Vgl. ebd., S. 293.

Ebd., S. 280.

Hannah Arendt: »Introduction into Politics«, in: Dies.: The Promise of
Politics, hg.v. Jerome Kohn, New York:2005, S. 93-200, hier S. 95.

Vgl. Hannah Arendt: »Epilogue«. Der Text war urspriinglich die letzte
Vorlesung einer Reihe, die Arendt im Frithjahr 1955 an der University
California-Berkeley mit dem Titel The History of Political Theory abhielt.
In: Hannah Arendt: The Promise of Politics, hg.v. Jerome Kohn, New
York:2005, S. 201-204.

Ebd., S. 201.

Ebd.

Vgl. ebd.

Arendt: Epilogue, S. 201f. Die Kritik, die Arendt hier formuliert, steht in
der Tradition von Analysen, die die Psychologie dafiir kritisieren, dass
sie gesellschaftliche Probleme individualisiere und entpolitisiere. Erich
Fromm prigte die These der »Pathologie der Normalitit«, wonach nicht
die Menschen mit psychischen Problemen krank wiren, sondern die
Welt, d.h. die Normalitit krank sei. In Arendts Worte iibersetzt: Nicht
die Menschen sind verwiistet, sondern die Welt wurde zur Wiiste. Vgl.
Erich Fromm: Die Pathologie der Normalitit. Zur Wissenschaft vom
Menschen, hg.v. Rainer Funk, Ulm:2005.

Arendt: Epilogue, S. 202.

Ebd.

Susannah Young-ah Gottlieb weist darauf hin, dass in Arendts Denken
das Politische und das Asthetische auf eine spezifische weifle zusam-
mengehdren: »[Arendt glaubt] eine fundamentale und sozusagen zeit-
lose Verwandtschaft zwischen politischen und dsthetischen Formen der
Urteilskraft [...]J« entdeckt zu haben. Susannah Young-ah Gottlieb: »Seit

- 8 14.02.2026, 07:33:41.

245


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Beriihrbarkeit als conditio humana

29

30
31
32
33
34

jener Zeit<. Hannah Arendt und ihre Literaturkritik«, in: Hg.v. Heinz
Ludwig Arnold: Text+Kritik. Zeitschrift fiir Literatur, 166/167: Hannah
Arendt, Miinchen:2005, S. 138-149.

Jerome Kohn: »Die Urteilskraft, in: D. Blume, M. Boll, R. Gross: Hannah
Arendt..., S. 135f.

Arendt: The Human Condition, S. 52.

Ebd., S. 320f.

Arendt : Epilogue, S. 203.

Ebd., S. 202.

Arendt: On Violence, S. 161.

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie

Die konvivialistische Internationale
Das zweite konvivialistische Manifest
Fiir eine post-neoliberale Welt

September 2020, 144 S.

10,00 € (DE), 978-3-8376-5365-6

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5365-0

ISBN 978-3-7328-5365-6

Ashley J. Bohrer

Marxism and Intersectionality
Race, Gender, Class and Sexuality
under Contemporary Capitalism

2019, 280 p., pb.

29,99 € (DE), 978-3-8376-4160-8

E-Book:

PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4160-2

Jiirgen Manemann

Demokratie und Emotion

Was ein demokratisches Wir

von einem identitaren Wir unterscheidet

2019, 126 S., kart.

17,99 € (DE), 978-3-8376-4979-6

E-Book:

PDF: 15,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4979-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie

Harald Lemke

Szenarien der Ernahrungswende
Gastrosophische Essays
zur Transformation unserer Esskultur

2018, 396 S., kart.

29,99 € (DE), 978-3-8376-4483-8

E-Book:

PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4483-2
EPUB: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4483-8

Anke Haarmann

Artistic Research
Eine epistemologische Asthetik

2019, 318 S., Kart.

34,99 € (DE), 978-3-8376-4636-8

E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4636-2
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4636-8

Hilkje Charlotte Hanel
What is Rape?
Social Theory and Conceptual Analysis

2018, 282 p., hardcover
99,99 € (DE), 978-3-8376-4434-0
E-Book: 99,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4434-4

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- 8 14.02.2026, 07:33:41.


https://doi.org/10.14361/9783839457207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1. Einleitung
	1.1 Mit Arendt in die Gefühlswelt
	1.2 Berührbarkeit und Weltzugang
	1.3 Einige Anmerkungen

	2. Emotionale Phänomene und Weltbezug
	2.1 Hannah Arendts implizite Affektlehre. Zwischen Berührbarkeit und der Herstellung von Gefühlen
	2.1.1 Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jüdin aus der Romantik
	2.1.2 On Revolution
	2.1.3 Politische Instrumentalisierung der Gefühle

	2.2 Kriterien des Politischen bei Hannah Arendt
	2.2.1 Öffentliches Erscheinen
	2.2.2 Artikulation
	2.2.3 Pluralität
	2.2.4 Miteinandersein
	2.2.5 Freiheit
	2.2.6 Temporalität
	2.2.7 Fragiler Schutz

	2.3 Erlösung aus der Isolation durch Liebe
	2.3.1 Entstehungsgeschichte
	2.3.2 Thematik der Dissertation
	2.3.3 Isolation – Begehren – Glückseligkeit und Verlustangst
	2.3.4 Auswege aus der Isolation: cupiditas und caritas
	2.3.5 Ich-Selbst
	2.3.6 Ich-Gott
	2.3.7 Ich-Nächster
	2.3.8 Ich-Welt
	2.3.9 Die Relevanz der Liebe für das menschliche Zusammenleben

	2.4 Weltverlust und Repetition: Entsetzen-Schmerz-Rache
	2.4.1 Strukturelle Voraussetzungen: Isolation, Einsamkeit, Alleinsein
	2.4.2 Schock-Grauen-Angst
	2.4.3 Schmerz
	2.4.4 Repetition und Rache

	2.5 Welt-Gewinn und Neuanfang: Vergeben-Versprechen-Mut
	2.5.1 Vergeben
	2.5.2 Versprechen
	2.5.3 Mut

	2.6 Emotionale Phänomene und die Möglichkeit der Berührung

	3. Politiken der Berührbarkeit
	3.1 Wer einer ist
	3.1.1 Der Unterworfene
	3.1.2 »What« versus »Who«
	3.1.3 Der Handelnde als Erleidende
	3.1.4 Autorschaft und Geschichte

	3.2 Zerstörung
	3.2.1 Die Zerstörung der juristischen Person
	3.2.2 Die Zerstörung der moralischen Person
	3.2.3 Die Zerstörung der Individualität

	3.3 Vom Subjekt zur Person
	3.3.1 Subjekt und Person als »what« und » who«
	3.3.2 Politisierung durch Liebe zur Welt
	3.3.3 Dynamische Übergänge


	4. Thaumazein und politische Urteilsfindung
	4.1 Thaumazein als Erfahrung
	4.2 Die politische Rolle des Philosophen
	4.3 Thaumazein als politisches Ereignis
	4.4 Berührbarkeit der politischen Philosophin Hannah Arendt
	4.5 Pluralität Fühlen

	5. Ein letztes Wort zum Weltverlust
	5.1 Moderner Weltverlust
	5.2 Ver-Wüstung
	5.3 Wüstenoase

	Dank
	Bibliografie
	Primärquellen
	Sekundärliteratur

	Quellen und Anmerkungen

