Le clergé catholique face au pouvoir ottoman.
Les brevets de nomination (berdt)
des évéques et des archevéques (17 siecle)

Elisabetta Borromeo

Les non musulmans dans ’espace ottoman constituent un domaine de recherche
important des études ottomanes, notamment pour ce qui concerne leur place
dans ’Empire, dans ses dimensions juridique, socio-économique et culturelle;! la
présence des minorités de zimmi catholiques n’a cependant pas encore été traitée
de fagon systématique. Il est significatif que dans le livre sorti en 1982 sous la di-
rection de Benjamin Braude et Bernard Lewis, la seule étude consacrée aux catho-
liques apostoliques romains, due & Robert Mantran, ne traite que des marchands
étrangers a Constantinople.?

De fait, mis a part le travail pionnier d’Alphonse Belin? (sur les catholiques a
Constantinople) suivi par les études d’Eugenio Dalleggio D’Alessio (toujours sur
les catholiques a Constantinople) et par I’essai de P. Argenti* (sur les non musul-
mans a Chio) ainsi que plus récemment par les recherches de B. Heyberger,> de B.
Masters® (qui ont tous les deux travaillé sur les chrétiens au Proche-Orient), de B.
Slot” (qui a entre autres enquété sur les Latins des Cyclades), de S. M. Dzaja® (qui
consacre une partie de son étude aux catholiques en Bosnie), par le livre de Char-

Je ne citerai ici que quelques travaux parmi les plus importants parus depuis les années
1980. Cf. Benjamin Braude et Bernard Lewis (éds.), Christians and Jews in the Ottoman Em-
pire. The Functioning of a Plural Society 1-2, New-York/Londres 1982; Amnon Cohen, Jewish
Life under Islam: Jerusalem in the sixteenth century, Cambridge, Mass./Londres 1984; Ronald
C. Jennings, Christians and Muslims in Ottoman Cyprus and the Mediterranean World, 1571-
1640, New York/Londres 1993; Meropi Anastassiadou-Dumont (éd.), Identités confession-
nelles et espace urbain en terres d’islam; numéro spécial de la Revue des mondes musulmans et de
la Méditerranée 107-110 (2005), p. 229-245.

Robert Mantran, “Foreign Merchants and the Minorities in Istanbul during the Sixteenth
and Seventeenth Century”, dans Christians and Jews in the Ottoman Empire, v. 1, p. 127-137.
Alphonse Belin, Histoire de la Latinité de Constantinople, Paris 21894.

Philip P. Argenti (éd.), The Religions Minorities of Chios, Jews and Roman Catholics, Londres
1970.

Bernard Heyberger, Les chrétiens du Proche-Orient au temps de la Réforme catholique (Syrie, Li-
ban, Palestine, XVIIF-XVIIF siécles), Rome 1994.

6 Bruce Masters, Christians and Jews in the Ottoman Arab World: The Roots of Sectarianism, Cam-
bridge 2001.

B.J. Slot, Archipelagus Turbatus. Les Cyclades entre colonisation latine et occupation ottomane
¢.1500-1718 1-2, Istanbul 1982.

S.M. Dzaja, Konfessionalitit und Nationalitit Bosniens und der Herzegowina: Voremanzipatori-
sche Phase 1463-1804, Munich 1984.

https://dol.org/10.5771/6783956508826-207 - am 22.01.2026, 08:23:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506826-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 ELISABETTA BORROMEO

les A. Frazee? et par les travaux de Rinaldo Marmara (sur les catholiques ottomans
a Istanbul, au 19%™e siecle notamment!?), les études qui traitent des communautés
catholiques abordent presque toujours la question du point de vue de I’antago-
nisme entre islam et chrétienté occidentale!! ou bien dans le cadre de I'histoire re-
ligieuse (histoire des missions!? et de la Congrégation de la Propaganda Fide'3).

Pour ma part, je voudrais me placer au point de vue ottoman, en étudiant dans
cet article quelques brevets de nomination d’évéques et d’archevéques catholiques
apostoliques romains, afin d’analyser I’attitude du pouvoir ottoman face aux
zimmi catholiques ainsi que le role du clergé dans I'organisation de ces commu-
nautés.

Parmi les non musulmans bénéficiant du statut de zimm? (les chrétiens ortho-
doxes et les Juifs), la position juridique des catholiques était en effet la plus incer-
taine. Si d’un point de vue politique ils étaient des sujets ottomans comme les au-
tres, la gestion des affaires spirituelles de ces communautés dépendait d’un pou-
voir, notamment de Rome, qui non seulement se situait a Pextérieur de la juridic-
tion des sultans, mais qui était aussi farouchement hostile a 'Empire ottoman, du
moins dans le discours.! A Constantinople, celui qui occupait la fonction de «pa-
triarche latin» était un cardinal absent et son remplagant sur place, le vicaire pa-
triarcal, ne recevait aucune légitimation formelle de la part des Ottomans.!>

Sans un chef religieux reconnu, comment le clergé catholique pouvait-il exercer
son pouvoir spirituel et temporel sur ses ouailles? Létude des brevets de nomina-
tion permettra, je I’espére, de donner quelques éléments de réponse en nous éclai-
rant sur la position des religieux catholiques dans la société ottomane. Je m’arré-
terai en particulier sur le berdt accordé en 1608 a I’évéque de Syros!® pour ensuite

9 Charles A. Frazee, Catholics and Sultans. The Church and the Ottoman Empire, 1453-1923,

Londres 1983. Il s’agit d’une présentation générale de I’histoire des catholiques apostoli-

ques romains et des chrétiens ayant reconnu la suprématie du Pape, comme les Maronites,

les Arméniens apostoliques, les Melkites, etc.

Rinaldo Marmara, “Comptes rendus du cimetiére latin de Constantinople: Une source in-

connue pour l'histoire de la latinité”, Journal asiatigne 291 (2003), p. 221-247; id., Pancaldi.

Quartier levantin du XIXe siécle, Istanbul 2004; id., Le registre du bagne de Constantinople,

Montpellier 2004. 1l s’agit d’études qui, tout en ayant le mérite de mettre & disposition du

chercheur plusieurs documents tirés des archives des églises de Galata, se fondent cepen-

dant presque exclusivement sur des sources occidentales.

Cf. par exemple Massimo Petrocchi, La politica della Santa Sede di fronte all’invasione ottoma-

na, 1444-1718, Naples 1955; Marko Jacov, I Balcani tra Impero ottomano e potenze europee (sec.

XVIe XVII). Il ruolo della diplomazia pontificia, Cosenza 1997.

Cf. par exemple, Gualberto Matteucci, La missione francescana, I1. Il suo organizzarsi e fecondo

apostolato sotto i Turchi (1585-1704), Florence 1975.

Cf. Josef Metzler (éd.), Sacrae Congregationis de Propaganda Fide Memoria Rerum. 350 ans an

service des missions. 1622-1972 1-2, Rome/Fribourg/Vienne 1971-73.

14 Cf. Géraud Poumarede, Pour en finir avec la Croisade, Paris 2004.

15 Cf. Belin, Histoire, et Slot, Archipelagus, p. 109-112.

16 ASV (pour Archivio di Stato, Venezia), BC (pour fonds Bailo a Constantinopoli), busta 250-
11, f. 133.

10

11

12

13

https://dol.org/10.5771/6783956508826-207 - am 22.01.2026, 08:23:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506826-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LE CLERGE CATHOLIQUE FACE AU POUVOIR OTTOMAN 209

le comparer avec d’autres berdt destinés aux clergés aussi bien catholique!” qu’or-
thodoxe.!®

Avant d’aborder le vif du sujet, je voudrais rappeler brievement que les berdt
étaient des documents émis par le sultan (et donc portant sa tugra) pour accorder
un privilege ou nommer un agent de I’Etat.19 Les documents dont il sera question
ici sont des berdt d’investiture: il s’agit en effet de brevets de nomination a la fonc-
tion d’évéque ou d’archevéque accordés aux autorités religieuses chrétiennes, re-
connaissant aux bénéficiaires un pouvoir juridictionnel et spirituel sur leurs ouail-
les.

Regardons de plus pres le berdt octroyé en 1608 a I'évéque de Syros, la seule ile
des Cyclades qui, a ’époque, était majoritairement catholique (environ 90% de la
population).? Ce document, une copie du berdt original, est conservé dans les Ar-
chives d’Etat de Venise dans le fonds Bazlo a Constantinopoli,?' série Carte Tiurche,*

17" On étudiera notamment deux berdt dans leur traduction italienne. I s’agit du brevet de
nomination de Marino Bizzi a I’archevéché d’Antivari en 1609 (publié dans “Relatione del-
la visita fatta da me Marino Bizzi, Arcivescovo d’Antivari, nelle parti della Turchia, Antiva-
ri, Albania e Servia. Alla Santitd di Nostro Signore Papa Paolo Quinto”, éd. Franjo Racki,
“Izvjestaj barskoga nadbiskupa Marina Bizzia o svojem putovanju god. 1610 po Arbana-
skoj 1 Staroj Stbiji®, Starine. Jugoslavenska Akademija Znanosti i umjetnosti 20 (1888), p. 51-
156) et du renouvellement du Zerdt accordé en 1688 & Leonardo Balsarini, évéque de Chio
(ASV, B.C., b. 345, entre 58 et 69/6). Pour le moment, je dois me contenter de ces docu-
ments en traduction italienne. Malhereusement, je n’ai pas encore eu 'opportunité de
consulter d’autres berdt en ottoman, dont on sait que certains sont conservés dans les ar-
chives de quelques iles des Cyclades (cf. Slot, Archipelagus): certainement une recherche
dans les archives d’Istanbul en ferait d’ailleurs découvrir d’autres.

Je remercie Monsieur Vatin qui m’a aimablement mis a disposition des documents tirés du
fonds ottoman conservés dans les archives du monastére de Saint-Jean de Patmos (APO),
dont il est en train de dresser I'inventaire en collaboration avec Madame E. Zachariadou et
Monsieur G. Veinstein. Cf. Nicolas Vatin, “Note préliminaire au catalogage du fonds ot-
toman des archives du monastére de Saint-Jean & Patmos”, Tircica 33 (2001), p. 333-337.
Sur les berdt accordés au clergé orthodoxe, cf. aussi Josef Kabrda, Le systéme fiscal de I'église
orthodoxe dans I'Empire ottoman, Brno 1969.

19 Cf. L. Fekete, “Berat®, The Encyclopacdia of Islam, v. 1, p. 1205-1206. Pour un approfondis-
sement de la signification et des origines du terme zerdt, cf. Nedjet GOK, “An introduction
to the Berat in Ottoman Diplomatics”, Bulgarian Historical Review 3-4 (2001), p. 141-150.
Sur Syros a I’époque ottomane, cf. Slot, Archipelagus.

Ce fonds est constitué par les archives personnelles des bailes (ambassadeurs) de Venise a
Constantinople qui, apreés avoir été longtemps conservées sur place, ont été transférées a
Venise et laissées dans I’oubli, avant d’étre traitées finalement, au cours de ces derniéres
années. Dans ce fonds ils se trouvent des documents en italien et en ottoman (mais aussi
en grec, en hébreu, en arabe et en frangais), couvrant la période du milieu du XVI€ siécle a
la fin du XVIII® siécle. Il s’agit de traductions de textes ottomans (dont Ioriginal est par-
fois encore conservé), de la correspondance des bailes et des ambassadeurs (avec Venise,
avec les recteurs du Stato da Mar, les provveditori, les capitaines, les consuls, les drogmans,
les marchands vénitiens qui commergaient dans ’Empire ottoman, etc.), ainsi que d’actes
officiels émanant du gouvernement de la métropole (procés verbaux, dispositions des ma-
gistratures du gouvernement central de Venise, comme les patentes de nomination des
drogmans, les instructions aux bailes, etc.). Cf. Dilek Desaive, “Les documents en ottoman
des fonds des archives du baile & Constantinople”, Turcica 33 (2001), p. 369-377.

18

20
21

https://dol.org/10.5771/6783956508826-207 - am 22.01.2026, 08:23:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506826-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 ELISABETTA BORROMEO

qui rassemble par ordre chronologique les actes du gouvernement ottoman trans-
crits dans des registres, souvent partiellement,?® aprés une sélection en fonction
des intéréts spécifiques du gouvernement de Venise. Ce lerdt avait été obtenu
suite & une requéte du baile de Venise, a ’époque Ottaviano Bon (1522-1623),% la
nomination concernant en effet un sujet de Venise, Giovanni Andrea Carga
(1560-1617), originaire de San Daniele, ville du Frioul vénitien. Dans son étude
sur les Cyclades a I’époque ottomane, B.J. Slot indique que déja en 1604 Venise
avait fait pression sur Rome pour obtenir la nomination a I’évéché de Syros de
G.A. Carga, supérieur des Dominicains de Galata depuis 1601 (ou 1602) et délé-
gué apostolique des missions du Levant.2> C’est seulement en 1607 que Rome
appuya enfin la demande vénitienne et, I’année suivante, le baile obtint de la
Porte le berdt qui est 'objet de cette analyse.

Comme dans les autres documents de ce type, aprés la du’a (invocation) et la
tugra, le berdt commence par la formule «uisdn-i serif-i ‘dlisan-i sultdni... hitkmii oldur
ki»26 Puis, dans la premiére partie, on explique a qui, pourquoi et comment le e-
rdt a été accordé. De méme, on indique le nom du bénéficiaire du berdt, désigné

22 ASV, BC, Busta 250-11, f. 133.

23 Ces documents ottomans ne sont pas tous traduits, mais leur contenue est résumé dans
I'index.

Ottaviano Bon résida 2 Constantinople de 1604 a 1609. Sur son bailage a la Porte, cf. la
relation qu’il lut devant le Sénat vénitien a son retour (“Relazione del nobil’ homo ser Ot-
taviano Bon, ritornato dal bailaggio di Costantinopoli, letta nell'eccellentissimo Senato a
IX giugno MDCIX?”, dans Relazioni di ambasciatori veneti al senato. Vol. XIV. Relazioni inedite
(1512-1789), éd. Maria Pia Pedani-Fabris, Padoue 1996, p. 479-523). O.Bon écrivit aussi un
autre texte concernant I'Empire ottoman : “Massime essentiali dell’Impero ottomano dal
Bailo Ottaviano Bon,” dans Le Relazioni degli Stati europei lette al Senato dagli ambasciatori ve-
neziani nel secolo decimosettimo - Turchia, éd. Nicold Barozzi et Guglielmo Berchet, Venise
1871, p. 116-124. On lui attribue aussi la rédaction d’une relation du sérail (Relazione del
Serraglio dell’imperatore de’ Turchi, Venise 1684) qui fut trés probablement écrite par un
homme de sa suite et dont plusieurs auteurs s’attribuérent la paternité (cf. Godfrey Good-
win (éd.), The Sultan’s Seraglio. An Intimate Portrait of Life at the Ottoman Court. From the Se-
venteenth-Century Edition of Jobn Withers (1625, 1650), Londres 1996). Pour un approfondis-
sement de sa biographie, cf. M. Pasdera, “Bon, Ottaviano”, dans Dizionario Biografico degli
Italiani, Rome, p. 421-424 et la bibliographie; cf. aussi Semavi Eyice, “Bon, Ottaviano”,
dans Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, Istanbul 1992, v. 6, p. 281.

Apres avoir fui de Syros une premiere fois en 1613 par peur de représailles de la part des
Ottomans a la suite d’incursions de bateaux napolitaines en 1617, G.A. Carga fut accusé
(parmi d’autres dignitaires catholiques) d’avoir espionné pour une flotte napolitaine qui
bourlinguait alors dans I'Egée et fut exécuté sur ordre du kapudan pasa Giizelce Istankdylu
Ali Paga (cf. Francesco Luigi Pinzani, Vita del venerabile Monsignore Giovanni Andrea Carga
di Sandaniele, vescovo e martire di Sira, Sandaniele 1855; Sophrone Pétrides, “Le vénérable
Jean-André Carga, évéque latin de Syra (1560-1617) », Revue de I’Orient Chrétien 5 (1900), p.
407-422 et, notamment, Slot, Archipelagus, p. 131-134).

“L'ordre portant le chiffre sacré sultanien de haute gloire...est ce qui suit”, ASV, BC, Busta
250-11, f. 133, L.1. Ces actes d’investiture pouvaient s’ouvrir aussi sur une formule plus sim-
ple : “sebeb-i tabrir-i hurif oldur ki (la raison pour laquelle ce document est écrit est la sui-
vante)”. Cf. L.Fekete, “Berat”.

24

25

26

https://dol.org/10.5771/6783956508826-207 - am 22.01.2026, 08:23:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506826-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LE CLERGE CATHOLIQUE FACE AU POUVOIR OTTOMAN 211

dans le texte ottoman comme Fra Covan Andria (pour Giovanni Andrea Carga),
et on donne quelques renseignements sur les circonstances de sa nomination. De
suite, on précise que le berdr avait été accordé, comme je viens de le souligner, a la
requéte du baile de Venise.?”

Le nom du prédécesseur de Carga ainsi que les raisons de sa destitution, cités
dans le document, posent des problemes de lecture et d’interprétation.?8 Le nom,
qui pourrait se lire kamon ou klamon, ne se rapproche en effet ni du nom
d’Agostino Gisulfi, prédécesseur de Carga et évéque de Syros entre 1592 et 16072
ni d’Andrea Peri, un prétre originaire de Syros que Rome avait nommé vicaire
apostolique afin qu’il assure 'interim pendant la vacance du siege de ’évéché en-
tre 1607 et avril 1608,30 date a laquelle le berdt de Carga a été émis. Les raisons
pour lesquelles le mandat de ce kamon ou klamon avait pris fin ne sont pas non
plus tres claires, le déchiffrement de cette partie n’aboutissant a aucune solution
satisfaisante. La lecture de la traduction italienne du lerdz, faite a 1’époque par
Barnaba Bruti, un des drogmans au service du baile de Venise a la Porte otto-
mane, ne nous éclaire pas non plus sur ces deux points, le traducteur ayant omis
de traduire le passage concernant les raisons de la destitution de I’évéque et son
nom étant illisible. Sans pouvoir aller plus loin dans I'interprétation, on peut
donc seulement affirmer que Carga succéda a un autre évéque, que semble avoir
été reconnu par le gouvernement ottoman car son nom est cité dans le berdt en
tant qu’évéque de I'ile. Aprés 'identité du bénéficiaire et les raisons de sa nomi-
nation, a la fin de cette premiere partie, le montant de 300 aspres au titre du pegkes
(litt. don31) et la date a laquelle la somme avait été remise au Trésor impérial (le 23
avril 1608) sont précisés.??

Dans la seconde partie, on détaille les compétences d’Andrea Carga en tant
qu’évéque de Syros et les droits qu’il exerge sur ses ouailles. Le sultan enjoint
d’abord aux catholiques de I'ile (efrenc tdifesine), tant religieux que laics, d’accepter
Carga comme leur évéque en lui reconnaissant ses droits d’autorité compétente
dans les affaires qui dépendent de I’évéché, et de ne pas contrevenir a ses déci-

27 ASV, BC, Busta 250-11, f. 133, 1.4.

28 Ihidem, 1. 3.

29 Cf. Slot, Archipelagus.

30 G. Hofmann, Vescovadi cattolici della Grecia. III Syros, Rome 1937.

31" Dans PEmpire ottoman, le pegkes était une somme d’argent (parfois accompagnée par des
cadeaux) que I’agent ou le fonctionnaire versait & son supérieur ou au Trésor au moment
de son affectation a une poste, de sa nomination a une charge ou a une fonction, etc. Cf.
Halil Inalcik, “Ottoman Archival Materials on Millets”, dans Christians and Jews in the Otto-
man Empire, v. 2, p. 447-448.

“ve “Adet-i peskes igiin sene seb* ‘agre ve elf muparreminini yedinci giinsinde bizdne-i ‘dmireye ber vech-
1 nakd ii¢ yiiz akge dabil-i hazineye eylemegin mezkura bu berdt-i hiimdydini verdiim (du fait que le
septiéme jour de muharrem de 'année 1017 il a donné au titre de don ordinaire au trésor
impérial 300 aspres de bon aloi, je lui ai remis le présent berdt impérial)”, ASV, BC, Busta
250-11, f. 133, 1.4-5.

32

https://dol.org/10.5771/6783956508826-207 - am 22.01.2026, 08:23:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506826-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 ELISABETTA BORROMEO

sions.?3 D’emblée, l'autorité de I’évéque en tant que chef de la communauté des
catholiques de I'ile est affirmée.

Puis le document énumere les domaines dans lesquels ’évéque exerce son
pouvoir juridictionnel. Il ressort ainsi que I’évéque est le seul 3 pouvoir nommer
et destituer les prétres et les moines (pdpdslar: ve kesisleri);3* on précise également
que les prétres des villages (kura pdpdslar)) ne sont pas autorisés a célébrer les ma-
riages sans son accord (ma ‘rifeti yogiken).3> Lévéque est aussi investi du pouvoir de
gestion des biens de I’évéché. Il apparait ainsi que Carga a le droit d’accepter tout
testament des religieux en faveur des pauvres de I’église’® et que c’est lui qui ad-
ministre toutes les propriétés rattachées aux églises de I'lle (sous forme de wvakf,
comme le précise le document quelques lignes plus loin3?), tout comme il en gere
les rentes. Enfin, le berdr se conclut avec 'expression d’usage courante dans ce
type de documents («Soyle bileler ‘aldmet-i serife i‘timad kilalar [qu’on le sache et
qu’on préte foi a la marque sacrée]»®) et la datation®® (11 muparrem 1017, ce qui
correspond au 27 avril 1608).

Si'on compare le berdt de Giovanni Andrea Carga a d’autres brevets de nomi-
nation accordés a des ecclésiastiques catholiques, on ne constate pas de différen-
ces majeures. Certes le nom du bénéficiaire et les circonstances dans lesquelles le
brevet est octroyé ainsi que le montant du peskes changent.

Ainsi, en 1610 Marino Bizzi,*0 archevéque d’Antivari (ville sur la cdte de la mer
adriatique, aujourd’hui Bar en Monténegro) et, en 1688, Leonardo Balsarini, évé-
que de Chio,*! n’avaient pas obtenu leur berdt a la suite de I'intervention d’un re-

33 ASV, BC, Busta 250-11, . 133, 1.7-10.

3% Ibidem, 1.12-14.

35 Ibidem, 1.12.

36 “wezkurnii piskoposhgina miite ‘allik bir papas ve yabud bir kesis miird oldukta kelisa fukarasina
her ne vasiyet ederlerse makbul ola”, ibidem, 1.11. Dans le systéme juridique musulman, qui ne
reconnaissait pas les personnes morales, Iéglise ne pouvait en effet pas étre la bénéficiaire
de tels legs. Cf., a ce propos, les fervd d’Ebd-s-Su’ad dans E. Duzdag, Seybiilisiim Ebussuiid
Efend; Fetvalan. 16. Asir Tiirk Hayati, Istanbul 1983, p. 103.

37 ASV, BC, Busta 250-I1, f. 133, 1.16-17.

38 Ibidem, 1.17-18.

39 Ibidem, 1.18.

40 Marino Bizzi naquit 3 Arbe vers 1565. Apres des études de droit civil et canonique, il fut
nommé archiprétre de la cathédrale d’Arbe. En 1608, le pape Paul V le désigna comme ar-
chevéque d’Antivari, primat de Serbie et administrateur de I’église de Budva (1608-1624). Il
mourut 3 Rome en février 1625. Cf. Domenico Caccamo, “Bizzi (Bizzius, Bizza), Marino”,
dans Dizionario Biografico degli Italiant, v. 10, Rome 1968, p. 742-744; Daniele Farlato, lllyri-
ci sacri tomus septimus, Venise 1817, passim. Sur la relation de sa visite apostolique en 1610
(Marino Bizzi, “Relatione”), cf. Georg Stadtmiiller, “Die Visitationsreise des Erzbischofs
Marino Bizzi”, dans Serta Monacensia, Leiden 1952, p. 184-199.

41 ASV, B.C., b. 345, entre 58 et 69/6. Leonardo Balsarini fut nommé en 1668 évéque titu-
laire de Philadelphie et coadjuteur cum futura successione de ’évéque de Chio, Andrea Sof-
fiano, 4 qui il succéda en 1680. Il joua un réle important en 1695 pendant 'occupation de
Chio par les Vénitiens, a qui il servit d’espion. Quand les Vénitiens furent chassés par les
Ottomans dans les premiers mois de 1696, Balsarini quitta aussi I'lle, tout en gardant le ti-

https://dol.org/10.5771/6783956508826-207 - am 22.01.2026, 08:23:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506826-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LE CLERGE CATHOLIQUE FACE AU POUVOIR OTTOMAN 213

présentant diplomatique européen. Il s’agit 1a d’un point trés important qu’il faut
souligner car ceci montre en effet que contrairement a ce qui est souvent affirmé,
les religieux qui étaient envoyés par le Saint-Siege dans 'Empire ottoman ne de-
vaient pas chercher (toujours et de fagon systématique) leur protection auprés des
puissances de I'Europe latine qui avaient conclu des Capitulations avec le Grand
Seigneur, et que les résidents catholiques dans ’Empire n’étaient pas par nature des
protégés des puissances occidentales. Dans son étude sur les Cyclades a I'époque
ottomane, B. J. Slot a de fait déja démontré que I’affirmation selon laquelle le sta-
tut juridique des catholiques de ’Empire ottoman se fondait sur les priviléges dont
jouissaient les ressortissants étrangers est seulement valable pour le 19¢me siecle.*?
La Porte n’aurait par ailleurs jamais pu accepter ouvertement qu’une partie de ses
ressortissants, leur pourcentage flit-il trés minime, passit collectivement sous juri-
diction étrangere.

Il est cependant vrai que I'intervention d’une puissance occidentale pouvait ac-
célérer 'obtention du berdt. Comme je ’ai déja souligné, Giovanni Andrea Carga,
nommé par le Saint Siege le 30 juillet 1607, dut a la requéte du baile de Venise
aupres de la Porte de se voir accorder un berdt le 27 avril 1608, seulement neuf
mois apres sa désignation.*® Marino Bizzi, qui nous dit avoir obtenu le brevet
grace au réseau que lui-méme avait établi avec les représentants du pouvoir otto-
man,* dut attendre un an et sept mois: nommé archevéque d’Antivari par le Saint
Siege le 4 février 1608, il n’obtint en effet le lerdt que le 9 septembre 1609. Le
nombre limité de berdt ici étudiés ne permet cependant pas de tirer de conclu-
sions définitives.

Il se réleve de méme que I’ecclésiastique obtint le berdt suite a la destitution de
I’évéque précédemment en poste (pour G.A. Carga®) ou parce que le siege était
vacant (pour M. Bizzi*). Il pouvait y avoir également d’autres raisons: L. Balsarini
se vit par exemple délivrer le berdt parce que I'original avait été égaré.4” En outre les

tre d’évéque de Chio jusqu’en 1698, lorsqu’il fut nommé évéque de Corinthe (Argenti, Re-
ligious Minorities).

42 Slot, Archipelagus, p. 110.

4 ASV, B.C., Busta 250-11, . 133.

44 Grace au soutien d’un certain “Mabmut Chiemanchis Pacha...mio patriotta di Arbe, che nella
guerra del 1571 fu preso sopra quell’isola con molti altri fanciulli di anni 8 dai Turchi di Obrovazzo,
e condotto a Costantinopoli, et impiegato alla disciplina militare, riusci fra laltre sue prodezze, cosi
valente nel tirar larco, che fu chiamato per soprannome Chiemanchis, cio principe degli arcieri. Per
il che nell’nltime speditioni per Ungaria hebbe il carico di conduttier di 8-m spahoglani, poi tornato
a Costantinopoli fu fatto Mirabur del Granturcho cioé gran Maresciallo, poi Bassa in Natolia,
e parente di ....Granturcho, che li diede per moglie una sultana del sangue.”, Bizzi, “Relatione”,
p. 62-63.

4 ASV, B.C,, Busta 250-11, f. 133.

46 Bizzi, “Relatione”, p. 64.

47 ASV, B.C,, b. 345, entre 58 et 69/6.

https://dol.org/10.5771/6783956508826-207 - am 22.01.2026, 08:23:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506826-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 ELISABETTA BORROMEO

brevets devaient étre renouvelés chaque fois qu'un nouveau sultan accédait au
pouvoir.*8

Quant a P’argent que le bénéficiaire du berdt devait verser au Trésor (le pegskes), il
serait également nécessaire d’examiner un plus grand nombre de documents pour
pouvoir se faire une idée plus précise des variations des montants. Pour le mo-
ment, on peut seulement constater qu’il ne se passait que quelques jours entre le
paiement et la délivrance du berdt et que la somme due au titre de peskes semble
étre fonction de I'importance du diocése (de son étendu et de ses rentes) et du ni-
veau hiérarchique de P'ecclésiastique. Si 'on prend deux zerdr émis a la méme pé-
riode, on constate en effet que Marino Bizzi, archevéque d’Antivari, versa 880 as-
pres en septembre 16094 (son dioceése comprenait les évéchés situés en Albanie
du nord, une région majoritairement catholique a I’époque®®). Giovanni Andrea
Carga, qui n’était qu’évéque de Syros’! (ile certes a majorité catholique, mais dont
la superficie est seulement de 87 km?) ne paya en revanche que 300 aspres en avril
1608.52 Pour le reste, comme je I’ai déja souligné, les berdt octroyés a des ecclésias-
tiques catholiques développaient les mémes points quant aux compétences et
pouvoirs de leur bénéficiaire.

Entre les trois berdt ici considérés, apparaissent néanmoins deux variations. On a
vu que dans le berdr de Carga les prétres ne pouvaient célébrer les mariages qu’avec
’accord de I’évéque.?3 Dans le berdt émis en faveur de Marino Bizzi>* et dans le re-
nouvellement de celui de L. Balsarini,? il est aussi précisé que seul I'ecclésiastique
bénéficiaire du brevet pouvait intervenir lorsqu’un/une de ses ouailles quittait son
conjoint, cette autorité étant élargie dans le lerdt de Bizzi au cas ou un de deux
époux désirait divorcer.’® Aussi surprenantes que ces précisions puissent paraitre

48 Cf. Kabrda, Systéme Fiscal, p. 58-60.

49 Bizzi, “Relatione”, p. 64.

50 Tarchevéché avait sous sa juridiction les dioceéses de Scutari (Shkodér), de «Sappa» (la ré-
gion des montagnes entre les fleuves Drin et Fanit) et d’Alessio (Lezhé). La population ca-
tholique se concentrait notamment dans la région d'Antivari (le kaz4 de Karadag dans le
sancdk de Shkodér), ainsi que dans les montagnes au nord et au sud du Drin (le sancdk de
Dukagjin). Sur I’Albanie a ’époque ottomane, et notamment sur les catholiques albanais,
cf. Halil Inalcik, “Armawutluk”, dans The Encyclopaedia of Islam, v. 1, p. 670-678; Peter Bartl,
“Die Albaner-Versammlung von Dukagjin im Jahre 1608”, dans Beitrige zur Siidosteuropa-
Forschung. AnlifSlich des II. Internationalen Balkanologenkongresses in Athen, 7.V.-13.V.1970,
Munich 1970, p. 7-14; Bazilije PandZic', “LCopera della S. Congregazione per le popolazio-
ni della Penisola Balcanica centrale”, dans Sacrae Congregationis de Propaganda Fide Memoria
Rerum, v. 11 (1622-1700), p. 292-315; Stravo Skendi, Religion in Albania during Ottoman Ru-
le, Boulder, CO 1988.

51 Cf. Slot, Archipelagus.

52 ASV, B.C,, b. 250-11, f. 133, 1. 5. Sur le montant du peskes versé par des ecclésiastiques or-
thodoxes, cf. Kabrda, Systéme Fiscal, p. 59-60.

53 Ihidem, 1.12

54 Bizzi, “Relatione”, p. 64.

35 ASV, B.C., b. 345, entre 58 et 69/6.

5 Ce passage concernant le pouvoir d’intervention de Iecclésiastique en cas de divorce
d’une de ses ouailles est également présent dans le renouvellement du berdt accordé & An-

https://dol.org/10.5771/6783956508826-207 - am 22.01.2026, 08:23:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506826-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LE CLERGE CATHOLIQUE FACE AU POUVOIR OTTOMAN 215

(pour Péglise catholique le mariage étant indissoluble et le divorce par conséquent
impossible), elles montrent bien comment le clergé, se faisant reconnaitre par la
Porte un pouvoir dans ce domaine, cherchait a éviter que les catholiques ottomans
s’adressaient aux prélats orthodoxes ou aux cadis pour obtenir un divorce afin de
limiter des pratiques qui, pour ’Eglise catholique post-tridentine, n’étaient que des
«abus». On sait par ailleurs que les religieux catholiques dans ’'Empire ottoman
cherchaient 4 empécher les mariages mixtes (entre femmes catholiques et musul-
mans ou entre orthodoxes et catholiques), ces unions étant pour eux une des cau-
ses de ces «abus».”’ Autrement dit, Rome essayait de protéger les catholiques rési-
dant dans "Empire ottoman des influences de I’église orthodoxe et de Iislam, ou
la répudiation et le divorce étaient licites. On comprend alors pourquoi ces préci-
sions sont absentes du erdr de Carga.’® Ce dernier, étant en effet I’évéque d’une ile
presque entierement peuplée de catholiques, n’avait probablement pas (ou presque
pas) a se confronter a ces «abus». C’était le contraire 3 Chio*® (ou Balsarini était
évéque) et dans le diocése d’Antivari (ou Bizzi avait été nommé archevéque), ou la
population catholique était loin d’étre majoritaire®® et les mariages mixtes devaient
étre nombreux.

La seconde différence entre les /lerdr étudiés ici concerne les questions
d’héritage. J’ai évoqué plus haut que dans le berdr de Carga, il était établi que tout
testament de religieux en faveur des pauvres de I’église était accepté par la Porte
(droit de fonder des vakf).! Dans les berdt de Bizzi, il apparait aussi que les biens
du religieux décédé d’'un montant supérieur a 5000 aspres revenaient au Trésor
impérial. Quand la valeur des biens était inférieure a 5000 aspres, ils allaient a
’évéque.?

Pour comprendre toute 'importance de ce passage et sa signification profonde
dans le cadre de I’étude du positionnement du clergé catholique, il faut se tourner
vers ’analyse des berdt accordés a des évéques orthodoxes. Prenons comme exem-
ple de comparaison le brevet de nomination a I’évéché de Karpathos (une ile du
Dodécanese) d’un religieux orthodoxe (un certain pdpd Yani), document daté du
30 juin 1551.93 Ce berdt présente, dans son ensemble, la méme structure et les
mémes termes que les berdt accordés au clergé catholique. Néanmoins, il révele
que I’évéque orthodoxe de Karpathos dépendait dans I’exercice de son autorité
d’un pouvoir hiérarchiquement supérieur, celui du patriarche de Constantinople.

drea Soffiano, évéque de Chio de 1642 4 1648. Le texte du brevet a été publié en traduc-
tion anglaise dans Paul Rycaut, The present state of the Greek and Armenian churches, anno
Christi 1678, Londres 1679, p. 115-118.

57 Heyberger, “Les Chrétiens”.

8 ASV, B.C., b. 250-11, f. 133.

59 Sur Chio a I'époque ottomane, cf. Argenti, Religions Minorities.

60 Sauf, comme je I’ai souligné ci-dessus, dans certaines parties de I’archevéché d’Antivari.

61 ASV, B.C.,, b. 250-1L, f. 133, 1. 11 et 16-17.

62 Bizzi, “Relatione”, p. 64.

63 APO, dossier 1b, document 20.

https://dol.org/10.5771/6783956508826-207 - am 22.01.2026, 08:23:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506826-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 ELISABETTA BORROMEO

En effet, a la différence de Marino Bizzi, qui, je I'ai souligné, était le bénéficiaire
des petits héritages, le berdt accordé a Pdpd Yanmi précise que les legs inférieurs a
5000 aspres de religieux morts sans héritiers revenaient au patriarche, c’est-a-dire
au patriarche de Constantinople.®*

La mention du patriarche orthodoxe de Constantinople figure également dans
le renouvellement du Zerdt attribué au moine Kalistos, confirmé dans ses fonc-
tions d’évéque de Leros, Kalimnos et Astipalea, le 24 mars 1567.65 Dans ce docu-
ment, on apprend en effet que la Porte lui avait accordé le berdt, sa nomination
ayant regu «I’accord du patriarche de la ville bien gardée d’Istanbul (mabrise-i Is-
tdnbul batrigi ma ‘rifeti-ile)».%6

Compte tenu du fait que, pour le clergé catholique, I’évéque bénéficiait de
’héritage des religieux, et que les berdr qui lui ont été accordés ne mentionnent
jamais d’autorité centrale pour tous les sujets catholiques de I’Empire ottoman,
on peut conclure que la Porte ne traitait les catholiques comme une seule com-
munauté. Bien d’avantage, il existait pour elle autant de communautés catholi-
ques qu’il y avait d’évéques ou d’archevéques.

Dans les deux brevets de nomination accordés aux évéques orthodoxes, on
trouve par contre la mention d’une procédure d’enregistrement, détail absent
dans les brevets de nomination accordés au clergé catholique. I ressort ainsi que
pour ces deux ecclésiastiques orthodoxes, I'octroi du Zerdr n’était possible que si
leur évéché avait été préalablement enregistré: «deflerde piskopdsligi idizerinde
mukarrer obmagin bu berdt-1 hiimdyiini verdiim (Comme son évéché est confirmé
dans le registre, je lui ai remis le présent berdt impérial)», lit-on par exemple dans
le brevet de Pdpd Yani.”

A ce propos, il est intéressant de souligner que les archives ottomanes conser-
vent des registres concernant I'organisation des évéchés orthodoxes. Dans les Pis-
kopos mukdtaast defierleri (Kdmil Kepeci),®® on a en effet enregistré les berdt et les or-
dres concernant les ecclésiastiques dépendant des patriarcats orthodoxes de Cons-
tantinople, de Jérusalem, d’Alexandrie, d’Antioche, d’Ohrid et d’Ipek (Pe¢) ainsi
que les documents portant sur le patriarcat arménien de Constantinople, pour

64 “bir kegis veyd bir papds miird olub varisi kalmasa evvelden olgelen kdnin sizre rizkinusi bes biriden

asagasi patrik igiin zabt olinub (si un moine ou un pope meurt sans héritier, en application
du kdndn ayant cours précédemment, ce qui dans son héritage sera inférieur a 5000 [as-
pres] sera saisi pour le patriarche)”, Ibidem, 1. 12-13 (translittération et traduction de M. Ni-
colas Vatin).

65 APO, dossier 1b, document 36.

66 Ibidem, 1.2.

67 APQ, dossier 1b, document 20, 1. 6 (translittération et traduction par M.Nicolas Vatin). Le
berdt du moine Kalistos est lui aussi renouvelé parce qu’il “a été confirmé que cette métro-
polite [I’évéché des iles de Leros, Kalimnos et Astipalea] revenait bien au susdit [Kalistos]
selon le registre kaghanien”, APO, dossier 1b, document 36, 1. .5-6 (traduction par M.Ni-
colas Vatin).

68 Istanbul, Basbakanlik Arsivi.

https://dol.org/10.5771/6783956508826-207 - am 22.01.2026, 08:23:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506826-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LE CLERGE CATHOLIQUE FACE AU POUVOIR OTTOMAN 217

une période allant de 1641 a 1837.%% Ces registres ont été émis par un des offices
de la chancellerie des finances de I'Empire pour enregistrer tous les documents
concernant les revenus liés 4 la charge d’évéque.

Dans la liste des si¢ges de métropolites et des évéques que Halil Inalcik a tirée
du premier de ce registre (1641-1651), on trouve aussi des évéchés/archevéchés ca-
tholiques, présentés cependant comme s’ils étaient dépendant des différents pa-
triarcats orthodoxes.”® Ceci est tout a fait significatif de la position ambigué de
I’Eglise catholique face au pouvoir ottoman: cela prouve en effet que la Porte re-
connaissait certes les ecclésiastiques catholiques, mais en les considérant cepen-
dant comme faisant partie de I’'organisation de I'Eglise orthodoxe, au moins du
point de vue fiscal et dans certaines régions de 'Empire.

On sait d’ailleurs que cette situation peu claire pouvait donner lieu a des
conflits entre les religieux orthodoxes et le clergé catholique, qui se livraient en ef-
fet & une rivalité parfois acharnée pour des questions de juridiction ecclésiastique
(comme par exemple au sujet de la perception de la dime que les fidéles devaient
verser a I'Eglise), les deux parties tentant souvent de résoudre leur conflit en solli-
citant des ordres du sultan en leur faveur.”! Dans les villages situés le long de la
Bojana, ou le patriarche orthodoxe de Pe¢ avait essayé de percevoir de la popula-
tion de rite latin les impdts dont ses ouailles étaient redevables, I’archevéque ca-
tholique d’Antivari, Marino Bizzi, s’était par exemple adressé aux cadi et voivode
d’Ulcinj pour mettre un terme a ces extorsions, en obtenant un ordre du sultan
en sa faveur.”?

Bien que ne pouvant pas arriver a des conclusions définitives vu le nombre
limité d’exemples ici analysés, cette étude comparative de quelques berdr accordés
a des ecclésiastiques orthodoxes et catholiques s’est révélé, je crois, riche d’ensei-
gnements. Il a été montré que les évéques et les archevéques que Rome nommait
dans les différents dioceses de ’'Empire ottoman devaient obtenir un berdt de
la Porte. Grice a ces berit, les religieux acquéraient en effet la reconnaissance
officielle du sultan en tant que chefs des zimmi de rite latin. LCautorité fiscale et
juridictionnelle de I’ecclésiastique était explicitée en matiére de nomination des
curés et des missionnaires, de contréle de leur activité, de gestion des affaires
internes a la communauté catholique. En cela, je I’ai souligné, la situation du

69
70

Sur ces registres, cf. Inalcik, “Ottoman Archival Materials”.

Larchevéché des catholiques (¢frenciyye) d’Antivari apparait ainsi dépendre du patriarcat de
Constantinople; 'évéché des catholiques (efrenciyan) de I'ile non identifiée d’ Andrea du pa-
triarche orthodoxe d’Ohrid ; I’évéché des chrétiens dépendant des religieux latins (rubbi-
ndn-i Latin) des sancik de Bosnle Kilis, Hersek du patriarche orthodoxe de Pe¢ (ibidem, p.
441-444),

Cf. par exemple Bizzi, “Relatione”, p. 128 et 131; Vincenzo Zmajevich, “Notizie Universali
dello stato di Albania, e dell’operato da Monsig.r Vincenzo Zmaievich Arcivescovo di An-
tivari Visitatore Apostolico dell’Albania” dans Quellen und Materialien zur Albanischen Ge-
schichte im 17. und 18. Jabrhundert, éd. Peter Bartl, Munich 1979, p. 127.

72 Bizzi, “Relatione”, p. 149-150.

71

https://dol.org/10.5771/6783956508826-207 - am 22.01.2026, 08:23:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506826-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 ELISABETTA BORROMEO

clergé catholique n’avait rien d’exceptionnel, les berdt du clergé orthodoxe ayant
la méme teneur.

On a vu que, a premiére vue, ces brevets de nomination octroyés aux ecclésias-
tiques orthodoxes ne présentaient pas de différences majeures dans leur structure
et leur contenu, I’évéque se voyant attribuer les mémes compétences que celles
accordées aux ecclésiastiques catholiques pour ce qui releve de la discipline in-
terne de la communauté et du statut personnel (mariage, héritage). Il semble ce-
pendant que les évéques orthodoxes jouissaient d’une protection plus poussée
que les ecclésiastiques catholiques. A la fin du berdt octroyé a Pipd Yani, on pré-
cise en effet qu'on ne doit pas convertir les mécréants (les ouailles de I’évéque)
par la force a I'islam;7® que les musulmans n’ont pas le droit d’entrer dans son
église pour commettre des actes de violences;’* «qu’on ne lui prenne pas sans rai-
son ses chevaux et mulets quand il va collecter les taxes».” Il s’agit d’un passage
absent des trois berdr accordés aux religieux catholiques, un silence trés significatif:
il révéle en effet la faiblesse de I’église catholique dans I’Empire ottoman, due,
comme je I’ai rappelé a plusieurs reprises, a I’absence d’une autorité catholique
supréme reconnue par la Porte. Ce vide de pouvoir explique aussi pourquoi le
clergé orthodoxe et catholique n’accomplissaient pas les mémes démarches pour
obtenir le berdt (et, par conséquence, n’étaient pas de la méme fagon légitimés par
le pouvoir ottoman).

Les berdt octroyés aux ecclésiastiques catholiques étaient obtenus a titre indivi-
duel et non au nom de celui qui occupait la fonction de «patriarche latin», le vi-
caire patriarcal de Constantinople, qui ne fut jamais reconnu par la Porte en tant
que chef des catholiques résidant dans 'Empire. Tout au contraire, ¢’était une ins-
tance laique (la Magnifica Comunita di Pera), formellement reconnue par la Porte
par les capitulations accordées aux Génois de Galata en 1453,7¢ qui représentait
les catholiques dans la capitale. Néanmoins, son pouvoir déclina lorsqu’en 1682
la Congrégation de la Propaganda Fide lui enleva entiérement I’administration des
biens ecclésiastiques. Ce développement fut accéleré par I'influence des puissan-
ces occidentales qui allait grandissant dans les affaires concernant les catholiques
de PEmpire. C’était donc souvent (mais pas toujours) par I'intermédiaire des puis-

73 APO, dossier 1b, document 20, 1. 16.

74 Ibidem, 1. 16-17.

75 “riisiim cem‘ine giderken atlarn ve katirlarin kimesne bi-vech almyalar”, Ibidem, 1.16-17 (translit-
tération et traduction par M. Nicolas Vatin).

Cet ‘ahdndme fut renouvelé en 1613, 1617, 1624 et 1652. Sur les capitulations accordées
aux Génois de Galata, cf. Halil Inalcik, “Ottoman Galata, 1453-1553”, dans Premiére ren-
contre internationale sur 'Empire ottoman et la Turquie moderne, Paris, 18-22 janvier 1985: 1. Re-
cherches sur la ville ottomane: le cas du quartier de Galata. II. La vie politique, économique et socio-
culturelle de 'Empire ottoman a I'époque jenne-turque, éd. Edhem Eldem, Paris/Istanbul 1991,
p. 17-31 et la bibliographie. Sur la Magnifica Comunita di Pera, cf. A. Belin, cit.; C. Saih, No-
tice historique sur la communanté latine ottomane, Constantinople 1908; E. Dalleggio d’Alessio,
“La communauté latine de Constantinople au lendemain de la conquéte ottomane”, Echos
&Orient 36 (1937), p. 309-317.

76

https://dol.org/10.5771/6783956508826-207 - am 22.01.2026, 08:23:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506826-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LE CLERGE CATHOLIQUE FACE AU POUVOIR OTTOMAN 219

sances catholiques que I’ecclésiastique se voyait accorder un berdr. D’ailleurs,
Rome choisissait souvent les évéques et les archevéques sous la pression des pou-
voirs européens. On a vu que Venise avait par exemple commencé a appuyer la
nomination de Giovanni Andrea Carga longtemps avant sa nomination. Ces né-
gociations masquaient souvent des conflits acharnés entre les puissances occiden-
tales qui cherchaient a exercer et a affirmer leur influence dans ’Empire otto-
man.”” La nomination par Rome (un processus souvent long) n’était ainsi que la
premiére étape d’une procédure, parfois riche d’obstacles, aupres de la Porte pour
que P’ecclésiastique soit reconnu dans ses fonctions par le pouvoir ottoman.
Labsence d’un chef religieux reconnu, et, par conséquence, d’un contrdle cen-
tralisé des sujets catholiques de ’'Empire, explique aussi pourquoi, contrairement
au cas des ecclésiastiques orthodoxes, 'obtention des berdt par les religieux catho-
liques ne requérait ni I’accord du patriarche (et pour cause) ni I’enregistrement pré-
alable de leur évéché dans la chancellerie ottomane. A la différence de I’Eglise or-
thodoxe, a la téte de laquelle figurait le patriarche de Constantinople, les catholi-
ques zimmi ne disposaient pas d’organisation qui était autorisée a les représenter
comme un ensemble plus ou moins cohérent: le gouvernement ottoman ne leur
donnait qu’une légitimation «régionale» par des berdt accordés aux divers évéques
et archevéques. De son c6té, Rome tentait d’exercer son contrdle sur I'organisation
ecclésiastique dans P’Empire ottoman et sur les catholiques de 'Empire en se ser-
vant des voies diplomatiques des puissances occidentales, qui ne se privérent
d’ailleurs pas de se disputer la protection des catholiques dans ’'Empire ottoman.

Sources d’archives

Archives du monastére de Saint-Jean de Patmos (APO), dossier 1b.
Archivio di Stato, Venezia (ASV), fonds Bailo a Constantinopoli (BC), busta 250-11,
busta 345.

Références bibliographigues

Anastassiadou-Dumont, Meropi (éd.), Identités confessionnelles et espace urbain en terre
d’Islam, numéro spécial de la Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée
107-110 (2005).

Argenti, Philip P. (éd.), The Religious Minorities of Chios, Jews and Roman Catholics,
Londres 1970.

Bartl, Peter, “Die Albaner-Versammlung von Dukagjin im Jahre 1608“, dans Bei-
trige zur Siidosteuropa-Forschung. AnléfSlich des 11. Internationalen Balkanologenkon-
gresses in Athen, 7.V.-13.V.1970, Munich 1970, p. 7-14.

77 Cf. Slot, Archipelagus.

https://dol.org/10.5771/6783956508826-207 - am 22.01.2026, 08:23:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506826-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 ELISABETTA BORROMEO

Belin, M.A., Histoire de la Latinité de Constantinople, Paris 21894.

Bizzi, Marino, “Relatione della visita fatta da me Marino Bizzi, Arcivescovo
d’Antivari, nelle parti della Turchia, Antivari, Albania e Servia. Alla Santita di
Nostro Signore Papa Paolo Quinto”, dans [Franjo Racki (éd.)] “Izvjestaj bar-
skoga nadbiskupa Marina Bizzia o svojem putovanju god. 1610 po Arbanaskoj
1 Staroj Srbiji”, Starine. Jugoslavenska Akademija Znanosti i umgetnosti 20 (1888),
p. 51-156.

Bon, Ottaviano, “Relazione del nobil homo ser Ottaviano Bon, ritornato dal bai-
laggio di Costantinopoli, letta nell'eccellentissimo Senato a IX giugno
MDCIX?”, dans Relazion: di ambasciatori veneti al senato. Vol. XIV. Relazion: inedite
(1512-1789), éd. Maria Pia Pedani-Fabris, Padoue 1996, p. 479-523.

—, “Massime essentiali dell’Impero ottomano dal Bailo Ottaviano Bon,” dans Le
Relazioni degli Stati europei lette al Senato dagli ambasciatori veneziani nzl secolo deci-
mosettimo - Turchia, éd. Nicold Barozzi et Guglielmo Berchet, Venise 1871, p.
116-124.

—, Relazione del Serraglio dell'imperatore de’ Turchi, Venise 1684.

Braude, Benjamin et Bernard Lewis (éds.), Christians and Jews in the Ottoman Em-
pire. The Functioning of a Plural Society 1-2, New York/Londres 1982.

Cohen, Amnon, Jewish Life under Islam: Jerusalem in the sixteenth century, Cambridge,
Mass./Londres 1984.

Dalleggio d’Alessio, Eugéne, “La communauté latine de Constantinople au len-
demain de la conquéte ottomane”, Echos d’Orient 36 (1937), p. 309-317.

Desaive, Dilek, “Les documents en ottoman des fonds des archives du baile a
Constantinople”, Turcica 33 (2001), p. 369-377.

Dizionario biografico degli Italiani 1-70. General Editor: Alberto M. Ghisalberti,
Rome 1960-2007.

Duzdag, E., Seybiilislim Ebussuiid Efendi Fetvalari: 16. Asir Tiirk Hayati, Istanbul
1983.

Dzaja, S.M., Konfessionalitit und Nationalitit Bosniens und der Herzegowina. Vor-
emanzipatorische Phase 1463-1804, Munich 1984.

The Encyclopaedia of Islam. New Edition 1-11, Leiden 1960-2004.

Farlato, Daniele, lllyrici sacri tomus septimus, Venise 1817.

Frazee, Charles A., Catholics and Sultans: The Church and the Ottoman Empire, 1453-
1923, Londres 1983.

GOk, Nedjet, “An introduction to the Berat in Ottoman Diplomatics”, Bulgarian
Historical Review 3-4 (2001), p. 141-150.

Goodwin, Godfrey (éd.), The Sultan’s Seraglio. An Intimate Portrait of Life at the Ot-
toman Court. From the Seventeenth-Century Edition of John Withers (1625, 1650),
Londres 1996.

Heyberger, Bernard, Les chrétiens du Proche-Orient au temps de la Réforme catholique
(Syrie, Liban, Palestine, XVIF-XVIIFE siécles), Rome 1994.

https://dol.org/10.5771/6783956508826-207 - am 22.01.2026, 08:23:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506826-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LE CLERGE CATHOLIQUE FACE AU POUVOIR OTTOMAN 221

Hofmann, G., Vescovadi cattolici della Grecia. 111 Syros, Rome 1937.

Inalcik, Halil, “Ottoman Archival Materials on Millets”, dans Christians and Jews in
the Ottoman Empire. The Functioning of a Plural Society 1-2, éd. Benjamin Braude
et Bernard Lewis, New York/Londres 1982, v. 1, p. 447-448.

—, “Ottoman Galata, 1453-1553”, dans Premiére rencontre internationale sur I'Empire
ottoman et la Turquie moderne, Paris, 18-22 janvier 1985: I. Recherches sur la ville ot-
tomane: La cas du quartier de Galata. I1. La vie politique, économique et socio-culturelle
de Empire ottoman a Iépoque jeune-turque, éd. Edhem Eldem, Paris/Istanbul
1991, p. 17-116.

Jacov, Marko, I Balcani tra Impero ottomano e potenze europee (sec. XVI e XVII). Il ruo-
lo della diplomazia pontificia, Cosenza 1997.

Jennings, Ronald C., Christians and Muslim in Ottoman Cyprus and the Mediterra-
nean World, 1571-1640, New York/Londres 1993.

Kabrda, Josef, Le systéme fiscal de I'église orthodoxe dans I'Empire ottoman, Brno 1969.

Mantran, Robert, “Foreign Merchants and the Minorities in Istanbul during the
Sixteenth and Seventeenth Centuries”, dans Christians and Jews in the Ottoman
Empire. The Functioning of a Plural Society 1-2, éd. Benjamin Braude et Bernard
Lewis, New York/Londres 1982, v. 1, p. 127-137.

Marmara, Rinaldo, “Comptes rendus du cimetiére latin de Constantinople: Une
source inconnue pour l'histoire de la latinité”, Journal asiatiqgue 291 (2003),
p. 221-247.

—, Pancaldi. Quartier levantin du XIXe siécle, Istanbul, 2004.

—, Le registre du bagne de Constantinople, Montpellier 2004.

Masters, Bruce, Christians and Jews in the Ottoman Arab World: The Roots of Sectarian-
ism, Cambridge 2001.

Matteucci, Gualberto, La missione francescana, I1. Il suo organizzarsi e fecondo aposto-
lato sotto 1 Turchi (1585-1704), Florence 1975.

Metzler, Josef (éd.), Sacrae Congregationis de Propaganda Fide Memoria Rerum. 350
ans au service des missions. 1622-1972, Rome/Fribourg/Vienne 1971-1973.

Pandzic', Bazilije, “Copera della S. Congregazione per le popolazioni della Peni-
sola Balcanica centrale”, dans Sacrae Congregationis de Propaganda Fide Memoria
Rerum. 350 ans au service des missions. 1622-1972, éd. J. Metzler, Rome/Fri-
bourg/Vienne 1971-1973, p. 292-315.

Pétrides, Sophrone, “Le vénérable Jean-André Carga, évéque latin de Syra (1560-
1617)”, Revue de I’Orient Chrétien 5 (1900), p. 407-422.

Petrocchi, Massimo, La politica della Santa Sede di fronte all'invasione ottomana,
1444-1718, Naples 1955.

Pinzani, Francesco Luigi, Vita del venerabile Monsignore Giovanni Andrea Carga di
Sandaniele, vescovo e martire di Sira, Sandaniele 1855.

Poumarede, Géraud, Pour en finir avec la Croisade, Paris 2004.

https://dol.org/10.5771/6783956508826-207 - am 22.01.2026, 08:23:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506826-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 ELISABETTA BORROMEO

Rycaut, Paul, The present state of the Greek and Armenian churches, anno Christi 1678,
Londres 1679.

Saih, C., Notice historique sur la communaunté latine ottomane, Constantinople 1908.

Skendi, Stravo, Religion in Albania during Ottoman Rule, Balkan Cultural Studies,
Boulder, CO 1988.

Slot, B.J., Archipelagus Turbatus. Les Cyclades entre colonisation latine et occupation ot-
tomane ¢.1500-1718 1-2, Istanbul 1982.

Stadtmiiller, Georg, “Die Visitationsreise des Erzbischofs Marino Bizzi”, dans Ser-
ta Monacensia, éd. Hans Joachim Kissling, Leiden 1952, p. 184-199.

Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi 1-, Istanbul 1988-.

Vatin, Nicolas, “Note préliminaire au catalogage du fonds ottoman des archives
du monasteére de Saint-Jean a Patmos”, Tircica 33 (2001), p. 333-337.

Zmajevich, Vincenzo, “Notizie Universali dello stato di Albania, e dell’operato da
Monsig.r Vincenzo Zmaievich Arcivescovo di Antivari Visitatore Apostolico
dell’Albania”, dans Quellen und Materialien zur Albanischen Geschichte im 17. und
18. Jabrbundert, éd. Peter Bartl, Munich 1979, p. 3-169.

https://dol.org/10.5771/6783956508826-207 - am 22.01.2026, 08:23:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506826-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

