
237

Macht und Verantwortung der Kommunikation 
bei Cicero
Ein historischer Beitrag zum Ethikdiskurs in der Kommunikationswissenschaft

Nikolaus Jackob

Der römische Politiker und Philosoph Marcus Tullius Cicero (106–43 v. Chr.) erlangte
vor allem aufgrund seiner Leistungen als Redner und als Rhetoriktheoretiker Berühmt-
heit. In diesem Beitrag stehen Ciceros Gedanken über die Macht und die Verantwortung
der Kommunikation im Mittelpunkt. Nach einer kurzen Einführung in die Ursprünge
der antiken Kommunikationsethik und die Rahmenbedingungen der gesellschaftlichen
Kommunikation in der Römischen Republik werden Ciceros kommunikationsethische
Gedanken dargelegt. Es wird gezeigt, welche ethischen Forderungen Cicero formulierte,
um Missbräuchen kommunikativer Macht entgegenwirken zu können. Basierend auf
seinen rhetoriktheoretischen Schriften wird zunächst herausgearbeitet, welche Bedeu-
tung Cicero der Kommunikation in der (antiken) Gesellschaft beimisst und welche
Macht er ihr attestiert sowie welche kommunikationsethischen Konsequenzen sich aus
der Rolle von Redner und Rhetorik in der zeitgenössischen Gesellschaft ergeben. An-
schließend werden Ciceros kommunikationsethischen Gedanken vor dem Hintergrund
des heutigen kommunikationsethischen Diskurses in der Medien- und Kommunikati-
onswissenschaft reflektiert, und es wird herausgearbeitet, welchen Beitrag Cicero für die-
sen Diskurs leisten könnte.

Schlagwörter: Cicero, Medienethik, Kommunikationsethik, Mediengeschichte, Kom-
munikationsgeschichte, Rhetorik

1. Einführung

Die Kommunikationswissenschaft wandte sich erst in den letzten Jahren wieder inten-
siver dem Thema Medien- bzw. Kommunikationsethik zu. Dies ist vor allem auf die em-
pirisch-sozialwissenschaftliche Neuausrichtung zurückzuführen, die das Fach seit den
1960er Jahren prägte und zu einer weitgehenden Marginalisierung normativer Fra-
gestellungen führte. Die Forschungs- und Lehrinhalte der älteren zeitungswissenschaft-
lichen Tradition, die stark auf normative Fragen rekurrierte – z. B. die normative Publi-
zistik Emil Dovifats –, wurden sukzessive an den Rand gedrängt.1 Den Mittelpunkt des
Faches bildete seither die Erforschung des Wesens, der Funktionen und der Auswir-
kungen von Massenkommunikation in der modernen Gesellschaft mit den Mitteln der
empirischen Sozialforschung. Die Befassung mit Medien- und Kommunikationsethik
setzte erst in den 1980er Jahren u. a. infolge „journalistischer Fehlleistungen spekta-
kulärer Art“2 ein: Ein „Ethikbedarf“ wurde augenfällig.3 Seither hat sich das Feld der

1 Vgl. Holderegger 1992: 8; Boventer 1996: 54; Hausmanninger 2002: 280.
2 Thomas 1998: 14. Pürer verweist in diesem Kontext auf die Publikation der gefälschten Hitler-

Tagebücher, die Barschel-Affäre, das Geiseldrama in Gladbeck und andere prominente Fälle. Er
geht jedoch u. a. auch auf das problematische Feld der „beinahe täglich erfolgenden“ Verlet-
zungen des Persönlichkeitsschutzes ein (Pürer 2003: 143; vgl. auch Ruß-Mohl/Seewald 1992:
22 ff.).

3 Vgl. Rühl/Saxer 1981: 477; Saxer 1992b: 104 ff.

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 237

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethik der Kommunikation ausdifferenziert und es rückten speziellere Perspektiven,
z. B. Ethik im Journalismus oder für Medienunternehmen und -märkte4, in den Mittel-
punkt. Dennoch ist das Thema Medien- bzw. Kommunikationsethik in der Kommuni-
kationswissenschaft immer noch eine Randerscheinung.5 Zwar ist das Forschungsfeld
mittlerweile deutlich besser strukturiert als noch Anfang der 1980er Jahre6, dennoch be-
schleicht den Betrachter angesichts zunehmender Ausdifferenzierung und Themenver-
lagerung im Diskurs der Eindruck von Unübersichtlichkeit.7

Auch der vorliegende Beitrag fokussiert auf ein sehr spezielles Thema, das überdies
jenseits dessen liegt, was den aktuellen Kern der wissenschaftlichen Debatte in den mit
Humankommunikation befassten Wissenschaften darstellt. Der beschriebene wissen-
schaftliche Wandel in unserem Fach entbindet jedoch nicht von Blicken über die aktu-
ellen Ränder des Tellers. Die empirische Forschung beispielsweise muss durch norma-
tive und auch durch historische Betrachtungen ergänzt werden: Normative Ansätze sind
nötig, weil nicht nur die Frage nach dem Zustand, dem Sein, für eine von Massenkom-
munikation und ihren Auswirkungen geprägte Welt von Relevanz ist, sondern ange-
sichts durchaus kritikwürdiger Auswüchse der Medienwelt auch die Frage nach dem
Sollen. Und historische Ansätze sind nötig, weil nur durch den Blick in die Vergangen-
heit erkennbar wird, wie weit die eigene Wissenschaft bereits fortgeschritten ist und –
um mit Robert K. Merton zu sprechen – auf den Schultern welches Riesen man gerade
steht.8 Übertragen auf das Thema dieses Beitrages kann z. B. auf die griechischen Philo-
sophen Platon und Aristoteles verwiesen werden, die als erste kommunikationsethische
Gedanken in ihren Schriften implementierten.9

Anders als seine Vorgänger Platon und Aristoteles war Marcus Tullius Cicero (106–
43 v. Chr.), der spezielle Gegenstand dieses Beitrages, Praktiker der Kommunikation,
Politiker, Anwalt und Redner. Seine kommunikationsethischen Reflektionen wurzeln
in seinen praktischen Erfahrungen und sind  auf die Lebenswirklichkeit der antiken Me-
tropole Rom und auf die vorherrschenden Zustände bezogen. Das macht ihn für eine
Untersuchung im Kontext von Kommunikationsethik besonders interessant, denn
Ethik als angewandte Philosophie bezieht sich auf die Wirklichkeit. Zwar steht auch Ci-
cero zweifellos auf den Schultern von Riesen, er bediente sich in seinen Werken der geis-
tesgeschichtlichen Tradition, die als griechischer Import nach Rom gelangte. Dennoch
ist Ciceros kommunikationsethisches Denken anders, weil es einen direkten Reflex auf
die zeitgenössische Praxis der öffentlichen Kommunikation in Rom darstellt. Cicero gilt
als eine der prägenden Persönlichkeiten der europäischen Geistesgeschichte. Seine über-
lieferten Reden, Briefe und Traktate beschäftigen sich mit einer großen Bandbreite von
Themen, z. B. mit Recht und Rechtsgeschichte, Religion und Moralphilosophie, Staats-
wissenschaft und vielen anderen Themen.10 Zu kaum einem Thema äußerte sich Cicero
so kundig wie zur Rhetorik; seine Schriften können für Jahrhunderte als die zentralen
kommunikationstheoretischen Kompendien der europäischen Literatur gelten. Ihren
Stellenwert als Eckpfeiler europäischer Bildungstradition büßten sie erst mit dem Auf-
kommen der modernen Wissenschaft ein. Davor waren sie Standardwerke zur Rolle und

M&K 54. Jahrgang 2/2006

238

4 Vgl. z. B. Wilke 1996; Karmasin/Winter 2002.
5 Vgl. Debatin 2002: 260 f.
6 Für eine Zusammenfassung vgl. Kapitel 1.4 in Thomaß 1998; als Überblick auch Karmasin 2002.
7 Vgl. Matthias Karmasin (2002) in seinem Vorwort zum Band „Medien und Ethik“.
8 Vgl. Merton 1983.
9 Vgl. Day 1991: 48 f.; vgl. auch Kapitel 2.1 dieses Beitrages.
10 Für einen Überblick vgl. Kytzler 1973; Fuhrmann 1999.

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 238

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirkung von Kommunikation in der Gesellschaft.11 Innerhalb seiner kommunikations-
theoretischen Werke nehmen Ciceros kommunikationsethische Gedanken einen be-
sonderen Stellenwert ein. Auf vielen Seiten seines Werkes beschäftigt sich Cicero mit der
Frage, welche Rolle Kommunikation in Politik und Gesellschaft hat, welche Macht sie
verleiht und welche Ethik vonnöten ist, damit durch die Macht der Rhetorik keine Ty-
rannei sondern ein besserer Staat entstünde.

2. Hintergrund

2.1 Zu den Ursprüngen der Kommunikationsethik

Für eine Annäherung an das Feld der Ethik in der Kommunikation ist es zunächst not-
wendig, einige begriffliche Klärungen voranzustellen. Mit dem Begriff Ethik sind allge-
mein Kriterien für gutes und gerechtes Handeln gemeint, die als Steuerungsmechanis-
mus fungieren, der meist dort gebraucht wird, wo keine verbindlichen Regelungs- bzw.
Steuerungssysteme wie Gesetze existieren oder diese nicht in der Lage sind, ihre Steue-
rungsleistungen zufriedenstellend zu erbringen.12 Ethik bedeutet nicht Moral, sondern
Nachdenken über Moral – Reflexion darüber, was gutes und gerechtes Handeln ist.13

Ethik ist praktische Philosophie, sie sucht nach handlungsleitenden Normen für die
Wirklichkeit.14 Die zentralen Fragen im Feld der Ethik lauten: Wie soll man handeln und
wie ist dieses Handeln zu begründen.15 Der Bezug zu den Medien als Gegenstand der
Kommunikationswissenschaft ist leicht herzustellen: Ethik befasst sich mit normativ re-
levantem Verhalten „(…) und solches Verhalten (…) taucht auch im Konnex der Medi-
en auf.“16 Dabei ist Medien- bzw. Kommunikationsethik eine Bereichsethik17, die nicht
nach Normen für das gesamte menschliche Leben sucht, sondern zum Ziel hat, Normen
für den Bereich der (Medien-)Kommunikation zu formulieren und zu legitimieren. Als
angewandte Philosophie widmet sie sich der Frage, was im Feld „Medien und Kommu-
nikation“ gut und böse ist, was moralisch und unmoralisch, was richtig und falsch.18

Die Befassung mit Cicero setzt zunächst voraus, auf den historisch-geistesgeschicht-
lichen Kontext einzugehen, der Ciceros Gedankenwelt beeinflusste. Angesichts der
breiten Rezeption der antiken Rhetorik in der Literatur aller Epochen muss dies freilich
kurz und impressionistisch erfolgen: Dieser Beitrag intendiert nicht ein philosophisches
Repetitorium, sondern eine Analyse der kommunikationsethischen Gedanken Ciceros

Jackob · Macht und Verantwortung der Kommunikation bei Cicero

239

11 Für eine Gesamtbetrachtung siehe May 2002.
12 Vgl. Ruß-Mohl/Seewald 1992: 26; Thomaß 1998: 15; Funiok 2002: 41 ff.
13 Vgl. Thomaß 1998: 17 f.; Wunden 2000: 67.
14 Vgl. Day 1991: 4; Haller/Holzhey 1992: 13 f.; Pürer 2003: 143. 
15 Vgl. Boventer 1996: 57.
16 Leschke 2001: 8.
17 Vgl. Funiok 2002: 37.
18 Vgl. Holderegger 1992: 21 f. Die Dopplung „Medien- und Kommunikationsethik“ weist dar-

auf hin, dass im modernen Diskurs vor allem die (Massen-)Medien Gegenstand der Reflektion
sind. In der kommunikationswissenschaftlichen Debatte werden sowohl die Begriffe Medien-
und Kommunikationsethik als auch der Begriff journalistische Ethik verwendet. Holderegger
(1992: 18 f.) geht näher auf die begrifflichen Unschärfen und Probleme in diesem Kontext ein.
Da über Ethik in der Kommunikation schon lange vor dem Zeitalter der modernen Massenme-
dien nachgedacht wurde und auch heute noch Kommunikation nicht nur durch Medien be-
stimmt ist (vgl. Rosenthal 1989: 139 ff.), wird im Folgenden der Begriff Kommunikationsethik
verwendet.

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 239

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unter kommunikationswissenschaftlichem Blickwinkel. Dafür sind vor allem zwei Ge-
stalten herauszuheben, die Einfluss auf die Entwicklung der Rhetorik und damit auf Ci-
cero nahmen: Platon und Aristoteles. Darüber hinaus muss auch auf die Ursprünge der
Rhetorik eingegangen werden, denn sonst bleiben die Gründe für das Aufkommen von
Kommunikationsethik in der Antike im Dunkeln.

Ausgangspunkt für die Befassung mit kommunikationsethischen Fragestellungen
war der Aufschwung der Rhetorik im 5. Jahrhundert v. Chr.: Die Herrschaftsform der
Despotie wurde erstmals in Syrakus und Athen infolge des Sturzes der jeweiligen Ty-
rannen durch ein demokratisches Herrschaftssystem ersetzt. Gemeinsame Beratschla-
gung und mehrheitliche Entscheidungsfindung hielten Einzug in die politische Praxis,
die neu gebildeten, freiheitlichen Staatswesen ermöglichten die friedliche und öffentli-
che Austragung der gesellschaftlichen Interessengegensätze.19 Seither ist Rhetorik un-
trennbar mit der Errichtung der Demokratie verbunden: Es existiert ein „(. . . ) Junktim
zwischen der freien, öffentlichen Rede (Parrhesia, Pressefreiheit) und einer sie ermögli-
chenden freien Gesellschaftsordnung (. . . ).“20 Ihre erste Blüte erlebte die Rhetorik mit
dem Aufkommen der Sophistik, prominent vertreten durch den Sizilier Gorgias aus
Leontinoi (ca. 485 – ca. 380 v. Chr.).21 „Für ihn bedeutete die Rede das Werkzeug der
Überredung und damit der politischen Macht“.22 Angesichts der systemimmanenten
Meinungspluralität in der Demokratie und des permanenten Wettstreits der Auffassun-
gen vom „richtigen“ politischen Handeln setzte sich ein skeptizistisches und relativisti-
sches Weltbild durch.23 Im Mittelpunkt der sophistischen Lehre standen Einflussnahme
vor Gericht und Einflussnahme auf die Politik; philosophisch-ethische Kategorien von
Wahrheit waren zunächst nicht von Belang. Menschliche Beredsamkeit avancierte zu ei-
nem Instrument gesellschaftlicher Einflussnahme. Gorgias’ Entdeckungen „(…) brach-
ten ihn zu der Überzeugung, daß die Macht der Rede keine Grenzen kenne und bei rich-
tiger Handhabung schlechthin alles durchzusetzen vermöge.“24

Bereits in diesem frühen Entwicklungsstadium der Rhetorik kam Kritik an der zeit-
genössischen rhetorischen Praxis auf, ein kommunikationsethischer Reflex von Seiten
der Philosophie. Platon (427–347 v. Chr.) war der Vordenker dieser philosophischen
Reaktion. Rhetorik, so Platons Kritik in seiner Schrift Gorgias, habe lediglich Überre-
dung zum Ziel, öffne Missbrauch und Manipulation Tür und Tor, indem sie sich vom
Wahren und Guten lossage, auf eine ethische Einbettung von Kommunikation verzich-
te und ausschließlich auf Wirksamkeit und Nützlichkeit aus sei.25 Platon sah die Philo-
sophie durch die Hegemonie der Rhetorik und den Staat durch das demagogische Po-
tenzial der Sprachmagie gefährdet. Rhetorik intendiere ein Primat des Meinens und
Glaubens und leiste durch einen Verlust von normativen Verbindlichkeiten dem Nihi-
lismus und Atheismus Vorschub.26 Die Kritik Platons war durchaus erfolgreich: Alle
nachfolgenden Theoretiker – das gilt auch für Cicero – bemühten sich, rhetorische Be-
einflussungstechniken in ein ethisch-normatives Konzept einzubetten. Platon wehrte
sich dagegen, dass Politik und Gesellschaft einer Herrschaftstechnik unterworfen wür-

M&K 54. Jahrgang 2/2006

240

19 Vgl. Clarke 1968: 9; Fuhrmann 1995: 16; Ueding 2000: 14 ff.
20 Kopperschmidt 1973: 11.
21 Vgl. Göttert 1998: 75 f.; Ueding 2000: 17 f.
22 Clarke 1968: 10.
23 Vgl. Fuhrmann 1995: 17; Ueding: 2000: 20.
24 Fuhrmann 1995: 19.
25 Vgl. Platon, Gorgias 452 e; Platon, Politeia 493a-b; Fuhrmann 1995: 31; Göttert 1998: 77, 79;

Ueding 2000: 27.
26 Vgl. Bohlender 1995: 35 f.

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 240

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den, deren Motivation nicht die Wahrheit sondern lediglich der Erfolg in der Umset-
zung kommunikativer Ziele liege.27

Auch Platons Schüler Aristoteles (384–322 v. Chr.) beeinflusste Ciceros Beschäfti-
gung mit Kommunikation. Anders als Platon stand in der aristotelischen Rhetorik28 je-
doch nicht Wahrheit im Zentrum, sondern Wahrscheinlichkeit und Plausibilität. Rhe-
torik sollte plausible Überlegungen in ein sprachliches Gewand kleiden, das Richtige im
Sinne einer praktischen Handlungsanleitung für die soziale Wirklichkeit erarbeiten und
glaubwürdig darstellen. Aristoteles entwickelte eine „(…) Theorie des Meinungswissens
und der wahrscheinlichen Schlüsse, der glaubhaften Argumentation und des Überzeu-
gens durch Gefühlsgründe (Psychagogie) (…).“29 Einflussmächtig wurde die aristoteli-
sche Rhetorik vor allem durch die Identifikation dreier für persuasive Kommunikation
konstitutiver Elemente: ethos, die charakterliche Disposition des Redners, pathos, die
Gemütsverfassung der Zuhörer, und logos, die argumentative Struktur und Logik der
Gedankenführung bzw. die sprachliche Gestaltung des Kommunikats.30 Auch bei Ci-
cero findet sich eine ähnliche Unterscheidung: In seinem Traktat Orator (46 v. Chr.) dif-
ferenziert er zwischen zwei Dingen: „das eine, von den Griechen ethikon (,den Charak-
ter betreffend‘) genannt, bezieht sich auf die Natur, den Charakter, die ganze Lebens-
haltung, das andere, das sie als pathetikon (,die Leidenschaften betreffend‘) bezeichnen,
bewirkt Erregung und Bewegung der Gefühle.“31 Für Cicero wie für Aristoteles war das
Ethos, der Charakter und die Moral des Kommunikators von entscheidender Bedeutung
– nicht nur, weil es Voraussetzung für das Streben nach dem Guten war, sondern auch,
weil sich nach Ansicht beider aus dem Ethos des Redners die wirksamsten rhetorischen
Mittel ableiten ließen. Aristoteles band die Rhetorik „(…) an die Wissenschaft von der
Politik und an die Ethik und fügte sie so in sein philosophisches Lehrgebäude ein“32 –
eine Verbindung von Politik, Kommunikation und Ethik, die sich auch in Ciceros
Schriften findet.

2.2 Zu den Rahmenbedingungen gesellschaftlicher Kommunikation in Rom

Um zu verstehen, welchem Kontext Ciceros kommunikationsethische Gedanken ent-
sprangen, und um seine Gedanken richtig in den aktuellen kommunikationswissen-
schaftlichen Diskurs um Kommunikationsethik einordnen zu können, ist es in einem
nächsten Schritt notwendig, kurz auf die Rahmenbedingungen gesellschaftlicher Kom-
munikation in der Römischen Republik einzugehen.33 Da ethische Forderungen immer
einem spezifischen Kontext, einem politischen, sozialen und kulturellen Klima ent-
stammen34, ohne dessen Erläuterung die Basis für eine sachgerechte Analyse fehlt, wird

Jackob · Macht und Verantwortung der Kommunikation bei Cicero

241

27 Vgl. Ueding 2000: 27.
28 Aristoteles’ eigentliche Leistung im Felde der Ethik war, sie zu einer eigenständigen Disziplin

zu erheben, mit dem Ziel, dem Menschen ein gutes und gelingendes Leben zu ermöglichen (vgl.
z. B. Höffe 2005). Doch ist an dieser Stelle nicht der ethische Gesamtentwurf von Aristoteles
relevant, sondern nur seine Rhetorik. Gegenstand der vorliegenden Betrachtungen ist Kommu-
nikationsethik als Bereichsethik, nicht generelle Ethik.

29 Ueding 2000: 30.
30 Vgl. Aristoteles Rhetorik II, 2, 4 ff.; Göttert 1998: 85.
31 Cicero, Orator 37, 128 f.
32 Fuhrmann 1995: 32.
33 Zu diesem Thema liegen neuere Betrachtungen z. B. von Laser (1997; 2001; Schwerpunkt Wahl-

kampf) und Flaig (2003) vor.
34 Vgl. Day 1991: 5.

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 241

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Folgenden – ebenfalls nur kurz – auf die Rolle der öffentlichen Rede bzw. des Red-
ners und den zeitgeschichtlichen Kontext eingegangen.

Die öffentliche Rede war seit Gründung der Republik, die anders als die griechischen
Polisdemokratien eine Adelsrepublik mit nur eingeschränkten Partizipationsmöglich-
keiten des Volkes war35, fest im politischen Alltag implementiert. Auch in Rom lässt sich
das Junktim zwischen republikanischer Verfasstheit und freier Rede seit den frühesten
Tagen der Republik nachweisen.36 Die praktische Beredsamkeit war auch hier untrenn-
bar mit dem politischen System und der politischen Kultur verwoben. Die öffentliche
Rede war das Kerngeschäft der römischen Politik, denn „(. . . ) die politische Entschei-
dungsgewalt lag in den Händen des Senats (. . . ), und mussten vor diesem höchsten Gre-
mium durch gemeinsames Beratschlagen und gegenseitige Überzeugung die Entschei-
dungen herbeigeführt werden, so galt es oftmals in einem zweiten Zuge, die jeweiligen
Entschließungen den Bürgern öffentlich zu vermitteln.“37 Römische Politiker mussten
vor die verschiedenen Volksversammlungen treten und für Zustimmung zu ihrer Poli-
tik werben. Daneben existierten sogenannte contiones, informative Versammlungen, bei
denen z. B. Gesetzentwürfe diskutiert wurden. Sie waren Arenen der kommunikativen
Interaktion zwischen Aristokraten und Volk.38 Wesentlich ist bei alledem, dass die Ver-
sammlungen des Volkes nicht von sich aus zusammentraten und beliebig diskutieren
konnten: Nur die politischen Beamten (Magistrate) waren dazu befugt. Der einberufen-
de Magistrat war der Herr der Volksversammlung, er gab das Thema vor, referierte, prä-
formierte die späteren Beschlüsse und dirigierte die Versammlung.39 Die Monopolstel-
lung des politischen Beamten, der zugleich als Redner mit eigenen kommunikativen
Absichten fungierte, ist für das Verständnis der kommunikationsethischen Gedanken
Ciceros wichtig: In Rom lag die kommunikative Macht in erster Linie bei einer exklusi-
ven Schicht von Politikern, die stets zugleich Redner waren. Kommunikative Partizipa-
tion breiter Bevölkerungsteile oder Pluralismus im heutigen Sinne existierten nicht. Das
heißt jedoch nicht, dass das Volk ohne Einfluss war; es entschied schließlich darüber,
wem kommunikative Macht zuteil wurde: Politiker war nur „(. . . ) der vom Volk ge-
wählte Beamte, während seiner Amtszeit und dann als Senator, also der, den das Volk
für würdig erklärt hat, politischen Einfluß auszuüben (. . . )“40 – und öffentlich bzw.
kommunikativ in Erscheinung zu treten.

Bei der Analyse der ciceronischen Gedanken müssen überdies die zeitgeschichtlichen
Hintergründe bedacht werden. Die beginnende Spätphase der Republik, in die Cicero
hineingeboren wurde und deren revolutionäre Umbrüche ihn entscheidend prägten,
brachte neue Möglichkeiten demagogischer Einflussnahme sowie neue politische Bewe-
gungen und Persönlichkeiten hervor, die ihre Interessen nicht nur und nicht immer mit
gewaltsamen Mitteln durchzusetzen versuchten, sondern in erster Linie mit rhetori-
schen.41 Entscheidend für die Entwicklung der von konservativen Zeitgenossen wie Ci-
cero kritisierten „Demagogen“-Rhetorik wirkte sich infolge der Armut in der Bevölke-
rung die Entstehung eines großstädtischen Proletariats aus, das zur Machtbasis ambi-
tionierter Politiker avancierte. Die Notwendigkeit von (Sozial-)Reformen wurde von

M&K 54. Jahrgang 2/2006

242

35 Vgl. z. B. Meyer 1961; Bleicken 1975; Meier 1988.
36 Vgl. Clarke 1968: 56.
37 Ueding 2000: 38.
38 Vgl. dazu ausführlich Flaig 2003: 155; 195 ff.
39 Vgl. Meyer 1961: 202.
40 Heinze 1960: 21.
41 Für einen Überblick über die römische Rhetorikgeschichte vgl. Eisenhut 1982: 45 ff.

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 242

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einzelnen, wie beispielsweise den Brüdern Tiberius (162–133 v. Chr.) und Gaius (153–
121 v. Chr.) Sempronius Gracchus erkannt, aufgegriffen und bisweilen auch für eigene
Zwecke instrumentalisiert.42 Angehörige des Amtsadels widersetzten sich der von der
eigenen Klasse geforderten Disziplin und nutzten die revolutionäre Atmosphäre, die
von tatsächlicher sozialer Not, aber auch persönlichen Ambitionen angefacht wurde,
zur Realisation individueller politischer Intentionen. Plattformen dafür waren das
Volkstribunat und die Volksversammlung, die zu einem Instrument populistischer
Attacken auf die überkommene republikanische Ordnung wurden.43 Wichtigstes Mittel
dabei war die Rhetorik: „Das Zeitalter der Gracchen mit seinem Zusammenprall von
Idealen und Persönlichkeiten gab einer gespannten und erregten politischen Beredsam-
keit starken Auftrieb.“44

Es fand ein Desintegrationsprozess statt, der auch die politische Klasse spaltete: Den
eher progressiven populares standen die konservativen optimates gegenüber, die für die
Verewigung der altrepublikanischen Strukturen fochten45 – alte Bindungen und Bezie-
hungen innerhalb der Oberschicht zersetzten sich. Stück für Stück wurden bestehende
Machtstrukturen aufgeweicht und Handlungsspielräume für Einzelne beträchtlich er-
weitert. Die überkommene Ordnung der Republik konnte die Herausforderungen nicht
bewältigen.46 Folge war eine epochale, über ein Jahrhundert gestreckte Dauerkrise.
Auch Ciceros Vita und Werk sind von dieser vielgestaltigen Problemlage nachhaltig be-
einflusst, seine Werke sind auch Dokumente dieser Krise und Ausdruck seines Strebens
nach ihrer Überwindung. Seine Interpretation der Krise führte ihn zu seinen politischen
Vorschlägen und seinen kommunikationsethischen Entwürfen. Aus Ciceros Blickwin-
kel war sie auch eine Krise der politischen Kultur und der politischen Kommunikation.
Er glaubte mit eigenen Augen ansehen zu müssen, wie Missbräuche kommunikativer
Macht in Form demagogischer Rhetorik dem Gemeinwesen Schaden zufügten. Die Mo-
nopolisierung der kommunikativen Macht bei einer kleinen Elite, von der ein Teil sich
verselbstständigte und dem Staat den Kampf erklärte, war in seinen Augen mit verant-
wortlich für den Niedergang der Republik.

Jackob · Macht und Verantwortung der Kommunikation bei Cicero

243

42 Cicero formuliert sowohl Lob an den rhetorischen Fähigkeiten der Gracchi als auch Kritik an
ihrem politischen Handeln, vor allem am „aufrührerischen Tribunat“ des älteren Bruders, ei-
nem Redner von „höchstem Rang“ (Cicero, Brutus, 103 ff.). Beide, so Cicero in De oratore,
„(. . . ) ruinierten durch jene wunderbare Lenkerin der Staaten (. . . ) den Staat (. . . )“ (Cicero, De
oratore 1, 38).

43 Vgl. Meyer 1961: 282; Meier 1988: 97; Will 1991.
44 Clarke 1968: 61.
45 Vgl. z. B. Bleicken 1975: 125; Will 1991: 67; Christ 2000: 147.
46 Zu den Herausforderungen zählten u. a. die Überdehnung des staatlichen Gefüges durch die

Machtexpansion im 2. Jahrhundert v. Chr., die kulturelle Umwälzung durch den Kontakt mit
dem Orient, der von Zeitgenossen diagnostizierte Sittenverfall in der Oberschicht, die Ver-
nachlässigung der Amtspflichten der Magistratur, das Aufreißen dramatischer sozialer Unter-
schiede, die Abwanderung der Landbevölkerung in die Städte, die ausufernde Sklavenhaltung
und die Unfähigkeit bzw. der Unwille, die breite Bevölkerung mit Land und Lebensmitteln zu
versorgen (Vgl. dazu z. B. Sallustius, Catilina, 13 f.; Bleicken 1975; Will 1991; Meier 1988; Syme
2002).

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 243

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Cicero und die Ethik der Kommunikation

3.1 Macht und Verantwortung der Rhetorik

Wie bereits dargelegt, resultierte aus der fundamentalen Rolle der Kommunikation in
den antiken Gesellschaften schon früh die von griechischen Denkern formulierte Kritik
an der Macht der Rhetorik und die Forderung nach einer kommunikativen Ethik. In den
Diskursen um Kommunikationsethik ging es in allen Zeiten um die Verbindung von
Macht und Moral.47 Dieser Zusammenhang – Kommunikation und Politik sind un-
trennbar, Kommunikation ermöglicht Macht, Macht bringt Verantwortung ein und ver-
pflichtet zu ethischer Reflektion – ist auch Ausgangspunkt der Überlegungen Ciceros.
Über den Beginn des rhetorischen Zeitalters infolge des Tyrannensturzes im 5. Jahr-
hundert v. Chr. schreibt er in seinem Traktat Brutus (46 v. Chr.):

„Diese Epoche also war es, die als erste in Athen einen vollkommenen Redner hervorgebracht hat.
Denn nicht bei den Gründern eines Staates, nicht bei Kriegführenden, nicht bei Unterdrückten, die
von tyrannischer Willkürherrschaft gefesselt sind, pflegt die Lust am Reden zu erwachen: des Frie-
dens Gefährtin ist die Redekunst, Begleiterin der Ruhe, Zögling eines schon wohl geordneten
Staatswesens.“48

Cicero sieht in der Existenz eines freiheitlichen politischen Systems die Vorausset-
zung für eine vom Meinungswettstreit der Demokratie geprägte Rhetorik. In seinen Au-
gen ist das Forum die eigentliche Heimat und die politische Rede das eigentliche Para-
digma rhetorischer Kommunikation.49 Politik, so Cicero, geschieht „(. . . ) vor der Men-
ge (. . . ) und auf dem Forum, wo ja die Redekunst zu Hause ist (. . . ).“50

In seinem großen Dialog De oratore (55 v. Chr.), der dem Wesen und den Funktio-
nen des Redners in der antiken Gesellschaft gewidmet ist, lässt Cicero sein Sprachrohr,
den Dialogpartner Crassus, ausführen, dass es, „(. . . ) nichts Herrlicheres [gibt, Anm. d.
Autors], als wenn man es vermag, die Menschen durch die Rede in seinen Bann zu schla-
gen, ihre Neigung zu gewinnen, sie zu verleiten, wozu man will, und abzubringen, wo-
von man will.“ Dies habe, so Crassus weiter, „(. . . ) bei jedem freien Volke und beson-
ders in friedlichen, ruhigen Ländern stets eine überaus glanzvolle und beherrschende Be-
deutung (. . . )“51 gehabt. Cicero geht explizit davon aus, dass Kommunikation Macht be-
deutet: Wer die Rhetorik beherrscht, könne Menschen zu nahezu allem verleiten. Diese
Annahme ist zwar wirkungspsychologisch sehr weit gefasst und vor dem Hintergrund
heutiger Erkenntnisse52 sicher nicht ohne Einschränkungen gültig – intervenierende
Faktoren sind wie in weiten Teilen der klassischen Rhetorik weitgehend ausgeblendet,
die Rolle des Rezipienten beschränkt sich auf ein Dasein als Stimulusempfänger, der
Redner verfügt autonom über die Mittel der Einflussnahme, er betrachtet den Rezipi-
enten höchstens als zu antizipierendes Element im von ihm gesteuerten Beeinflussungs-
prozess.53 Doch aus dieser Annahme ergibt sich die Frage nach der Ethik: Mit der Be-

M&K 54. Jahrgang 2/2006

244

47 Vgl. Leschke 2001: 10.
48 Cicero, Brutus 12, 45.
49 Vgl. Ueding 2000: 16.
50 Cicero, Brutus 82, 283.
51 Cicero, De oratore 1, 30.
52 Vgl. dazu moderne Persuasionsmodelle wie das „Elaboration-Likelihood-Model“ oder das

„Heuristic-Systematic-Model“ (Chaiken 1980; Petty/Cacioppo 1986a; 1986b).
53 Zur Kritik an der Rolle des Rezipienten in der (antiken) Rhetorik vgl. auch Benoit und Smythe

(2003: 97 ff.).

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 244

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutung der Rhetorik als Herrschaftstechnik geht für den, der sie beherrscht und nutzt,
eine Verantwortung einher. Cicero lässt Crassus anmerken: „Ich stehe nämlich auf dem
Standpunkt, daß sich auf das Walten und die Klugheit des wahren Redners (. . . ) das
Wohl der meisten Privatpersonen und des gesamten Staats entscheidend gründet.“54

Anhand der Zustände in der römischen Politik meinte Cicero mit eigenen Augen se-
hen zu können, was passiert, wenn kommunikative Macht in die Hände von Menschen
gelangt, die sich keinen (oder anderen) ethischen Maßstäben verpflichtet sehen. Cicero
lässt den Dialogpartner Scaevola in De oratore klagen: „(. . . ) wenn ich mich an die Bei-
spiele aus unserem und anderen Staatswesen halten wollte, so könnte ich mehr Fälle nen-
nen, in denen große Redner den Staaten schadeten, als solche, in denen sie sie förder-
ten.“55 Und seinem Erstlingswerk De inventione (ca. 80 v. Chr.) notiert der 26-jährige
Junganwalt: 

„Oft und eindringlich habe ich darüber nachgedacht, ob die Fähigkeit der Rede (. . . ) den Menschen
und Bürgerschaften mehr Gutes oder mehr Schlechtes gebracht hat. Denn wenn ich die Schäden
unseres Staates betrachte und das Unheil, das die größten Bürgerschaften seit alters heimgesucht
hat, in meinem Herzen bedenke, sehe ich, daß nicht der geringste Teil der Unglücksfälle durch die
redegewaltigsten Männer verursacht wurde (. . . ).“56

Cicero übernimmt die griechische Anschauung, „(. . . ) daß die Redegabe in jedem frei-
en Staat die erste Rolle spiele“, er lässt „(. . . ) auf der sapientia [Einsicht, Weisheit, Anm.
des Autors] des Redners das Wohl des gesamten Staates beruhen (. . . ). In der nahen Ver-
bindung von Redner und Politiker spricht Cicero übrigens zugleich aus eigener Erfah-
rung.“57 Praxis und Theorie gehen bei Cicero Hand in Hand, er variiert die Bereiche Ge-
sellschaftstheorie, Rhetoriktheorie und Ethik an vielen Stellen und bisweilen nur lose
miteinander verbunden. An keiner relevanten Stelle in seinem Werk jedoch stellt er die
Richtigkeit oder gar die Existenz einer durch rhetorische Kommunikation gestalteten
Gesellschafts- und Regierungsform in Frage. Die von Rhetorik geprägte Republik war
für ihn die einzig richtige und die mit allen Mitteln zu verteidigende historische Gestalt
des Gemeinwesens. Auf allen staatlichen Ebenen, Exekutive, Legislative und Judikative,
weist Cicero der Rhetorik die entscheidende Rolle zu: „Was ist so machtvoll, so groß-
artig“, schwärmt Crassus in De oratore, „wie wenn ein aufgewühltes Volk, gewissen-
hafte Richter oder ein würdiger Senat sich von der Rede eines Mannes lenken lassen?“58

Sein Konzept steht und fällt mit der moralischen Integrität der kommunikativ han-
delnden Person. In den Augen Ciceros ist es der charismatische Orator59, eine Einzel-
person in exponierter und mächtiger Stellung, der durch die Mittel der Kommunikation
die Zügel in der Hand hält, Politik und Gesellschaft gestaltet. Dies ergibt sich aus seinen
eigenen Erfahrungen in der rhetorischen Praxis und aus der Rolle der Personalunion von
Redner und Magistrat im politischen System Roms. Ein weiterer Grund, weshalb Cice-
ro die Fragen der kommunikativen Ethik ausschließlich an der Person des Orators fest-

Jackob · Macht und Verantwortung der Kommunikation bei Cicero

245

54 Cicero, De oratore 1, 34; vgl. auch Steidle 1973: 399.
55 Cicero, De oratore 1, 38.
56 Cicero, De inventione 1, 1.
57 Steidle 1973: 399.
58 Cicero, De oratore 1, 31.
59 Orator ist ein alter lateinischer Begriff, der in der römischen Frühzeit den Sprecher einer Ge-

sandtschaft bezeichnete, „(. . . ) der – da er die Verantwortung einer Nation tragen und mit der
Autorität einer Nation sprechen können musste – nicht nur die Fähigkeit zu sprechen haben
musste, sondern auch eine Würde und Integrität, die seiner Rolle angemessen war“ (Laughton
1973: 149).

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 245

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


macht und von ihm Tugendhaftigkeit und Integrität einfordert, liegt überdies in der Na-
tur der klassischen Rhetorik, wie Joachim Knape darlegt:

„Der Orator, den man auch (. . . ) strategischen Kommunikator nennen könnte, ist der archimedi-
sche Punkt der Rhetoriktheorie. (. . . ) Die Rhetoriktheorie interessiert sich nicht für den Kommu-
nikator in Hinblick auf seine Rolle als Mitspieler im Konzert der kommunikativen Welt, sondern
in Hinblick auf seine Rolle als Solist oder Dirigent, falls er den Taktstock ergreifen sollte.“60

Nach dem Verständnis der antiken Denker ist es der Orator, der sein Kommunika-
tionsinteresse definiert und ausgehend davon die Kommunikationsstrategie wählt. Sei-
ne kommunikativen und strategischen Fähigkeiten geben den Ausschlag, aus seiner po-
litisch-gesellschaftlichen Rolle ergeben sich sein großes Einflusspotenzial und daraus
seine große Verantwortung. Zur Untermauerung seiner Sichtweise stellt Cicero in sei-
nem Werk eine Vielzahl historischer Beispiele vor: So schreibt er über den Einfluss des
Konsuls Marcus Popilius: „(. . . ) das Volk habe sich in Empörung und Aufruhr gegen die
Patrizier erhoben. Da eilte er, so wie er war, im Priestergewand in die Volksversamm-
lung und brachte mit seinem Ansehen und mit seiner Redegewandtheit den Tumult zur
Ruhe.“61

Die außerordentliche Machtposition des Orators motiviert Ciceros Bemühen, im rhe-
torisch geprägten politischen System den Idealtypus eines philosophisch umfassend ge-
bildeten und moralisch denkenden und handelnden Redners zu implementieren. De ora-
tore ist von allen Werken am stärksten von diesem Bemühen geprägt: Dort entwirft Ci-
cero das Idealbild eines sittlich geläuterten, umfassend gebildeten, staatsmännisch ver-
antwortungsbewussten Redners. Im Mittelpunkt der Schrift stehen der Orator und seine
Voraussetzungen, seine Kompetenzen und Tätigkeitsgebiete. Zentrales Motiv ist Ciceros
Kampf um die republikanische Staatsform und Lebensweise. Es kommt ihm letztlich
„(…) auf die Rettung der Republik an, weil allein in ihr jenes menschenwürdige Dasein
möglich ist, das von der Rede geprägt wird.“62 De oratore enthält nicht nur handwerk-
liche Anleitungen, sondern ist zugleich ein Beitrag zu einer Moralphilosophie der öf-
fentlichen Kommunikation. Der Kerngedanke lautet, so Karl-Heinz Göttert: „Republi-
kanisch-zivilisatorisches Leben ist gekennzeichnet durch den Verzicht auf äußere Macht,
andererseits aber darauf angewiesen, daß große Persönlichkeiten über rednerische Macht
verfügen, um jenen gemeinsamen Willen zu erzeugen, der dem Ganzen Bestand ver-
leiht.“63 Da die zeitgenössische Krise der Römischen Republik nicht nur eine politische,
sondern in Ciceros Augen auch eine moralische war, verlangte sie Antworten, die dem
von Cicero wahrgenommenen Niedergang entgegenwirken konnten. Ciceros Antwort
war eine „Einheit von Gut-Denken, Gut-Reden und Gut-Handeln.“64 Er beabsichtigte
die ethische Läuterung der ureigensten republikanischen Herrschaftstechnik, um auf die-
sem Wege die Republik selbst zu retten. Protagonist dieses Rettungsversuches ist der
orator perfectus, der Theorie und Praxis, Rhetorik und Philosophie, Ethos und Politik
zusammenführt.65 Nur so kann die Beredsamkeit jenen Nutzen entfalten, „(. . . ) wie er
in jedem friedlichen und freien Staat beherrschende Bedeutung hat (. . . ).“66

M&K 54. Jahrgang 2/2006

246

60 Knape 2000: 33 f.
61 Cicero, Brutus 14, 56.
62 Göttert 1998: 104.
63 Göttert 1998: 104 f.
64 Ueding 2000: 46.
65 Vgl. Ueding 2000: 46.
66 Cicero, De oratore 2, 33.

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 246

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cicero bleibt bei seiner Beschreibung des idealen Orators nicht im Allgemeinen, er
entwickelt ein konkretes Bildungsprogramm, das in seinen Augen notwendig ist, damit
der Orator seine wichtigen gesellschaftlichen Funktion erfüllen kann. Dieser soll alles,
„(…) was es im Menschenleben gibt, erkundet und gehört, gelesen und erörtert, behan-
delt und betrieben haben (…).“67 Zum Bildungskanon des idealen Redners, der in Ci-
ceros Augen ein „Ehrenmann“68 sein müsse, gehören historische und politische Bildung,
die Kenntnis von Gesellschaft und Sitten, Wissen um die Psychologie des Menschen und
alle Facetten der zeitgenössischen Philosophie. Darüber hinaus fordert Cicero Fachwis-
sen im Bereich der Gesetze, einschließlich bürgerlichem Recht und Strafrecht.69 Wei-
terhin erwartet er vom Redner eine umfassende rhetorische Fachkompetenz. Zusam-
mengefasst soll der Orator wie ein „Gelehrter“ gebildet sein, aber über die besseren
Kommunikationsformen verfügen. Nicht nur inhaltlich muss der Orator mit den Phi-
losophen mithalten können, er muss ihnen auch dahingehend überlegen sein, dass er zur
Beeinflussung von Menschen durch persuasive Kommunikation in der Lage ist – und
zwar orientiert an den Rezipienten, ihren Sitten, ihrem Geschmack, ihrer Meinungsbil-
dung.70 Crassus erklärt in De oratore: „Die wahre Redekunst (. . . ) ist so umfassend, daß
sie den Ursprung, die Auswirkung und die Abwandlung aller Dinge, Tugenden und
Pflichten und der gesamten natürlichen Voraussetzungen, auf die sich Sitten, Sinn und
Leben der Menschen gründen, in sich schließt (. . . )“. Weiter, „(. . . ) daß sie zugleich die
Sitten, die Gesetze und Rechtsnormen zu beschreiben, den Staat zu lenken und alle Fra-
gen, wozu sie auch gehören mögen, wirkungsvoll und wortreich zu behandeln weiß.“71

Der orator perfectus ist zugleich ein orator philosophus, der über universelle Kompetenz
und „disziplinäre Omnipräsenz“72 verfügt und aufgrund seiner „würdigen Lebens-
führung“73, seiner Integrität und Tugendhaftigkeit – Cicero verwendet z. B. den Begriff
„Redlichkeit“ bzw. „Rechtschaffenheit“ (probitas)74 – Anspruch auf politisch-morali-
sche Führung erheben kann.

Jenseits dessen, was zunächst realisierbar erscheint, will Cicero auch in der Schrift
Orator einen Redner zeichnen, „(. . . ) wie es ihn vielleicht nie gegeben hat. Ich frage näm-
lich nicht danach, wer wohl gelebt hat, sondern was jenes ist, das von nichts mehr über-
troffen werden kann.“75 Denn nur dieser ideale Redner, der über handwerkliche Vir-
tuosität und philosophisch-moralische Bildung verfügt, kann (a) den „perfekten Stil“
entwickeln, nur er entfaltet (b) die kommunikative Macht in ihrer Gänze und hat zu-
gleich (c) jene moralische Integrität, die Cicero für unabdingbar hält, um Menschen zu
führen.76 Wird rhetorische Macht bei einzelnen Menschen monopolisiert, folgt für Ci-
cero zwangsläufig die Notwendigkeit zur Einbettung in die Ethik: Wer die Rhetorik
perfekt beherrscht, der kann so formulieren „(. . . ) daß man imstande ist, die Hörer in
jede Richtung (. . . ) zu treiben. Je größer diese Kraft ist, um so mehr gilt es, sie mit Recht-
schaffenheit und höchster Klugheit zu verbinden.“ Ciceros Überlegungen gipfeln in der
Feststellung: „Wenn wir die Macht der Rede Leuten zur Verfügung stellen, die diese Ei-

Jackob · Macht und Verantwortung der Kommunikation bei Cicero

247

67 Cicero, De oratore 3, 54. 
68 Cicero, De oratore 2, 85.
69 Vgl. Cicero, De oratore 1, 17 f.
70 Vgl. Cicero, Orator, 117.
71 Cicero, De oratore 3, 76.
72 Knape 2000: 97.
73 Cicero, De oratore 1, 87; 2, 182.
74 Cicero, De oratore 3, 55.
75 Cicero, Orator 2, 7.
76 Vgl. Cicero, De oratore 2, 35.

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 247

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genschaften nicht besitzen, so machen wir sie nicht zu Rednern, sondern geben Rasen-
den gewissermaßen Waffen in die Hand.“77

3.2 Diskussion: Cicero und der Ethikdiskurs der Gegenwart

Der Versuch, Ciceros Gedanken und den kommunikationsethischen Diskurs der Ge-
genwart zu verbinden, muss dort beginnen, wo die verschiedenen Ebenen vorgestellt
werden, die in der mit Ethik in der Kommunikation befassten Forschung unterschieden
werden: Kriterium der gängigen Unterscheidungen in der Kommunikationswissen-
schaft ist die Frage, wem die Verantwortung für die Auswirkungen von Kommunikaten
zugewiesen werden kann bzw. sollte: So kann Ethik auf das Individuum als Träger von
Verantwortung bezogen werden (Individualethik).78 Sie kann aber darüber hinaus auch
an Institutionen, Organisationen, mithin Systemen, festgemacht werden: Medieninhal-
te etwa werden heute in einem Produktionsprozess hergestellt, in dem ein vielfältiges
Geflecht von Institutionen und Organisationen partizipiert, welche ihrerseits Verant-
wortung für die Kommunikate tragen, da Medienakteure in das System eingebunden
und in ihrer Handlungsfreiheit beschränkt sind. Träger von Ethik können demzufolge
auch konkrete Medienorganisationen sowie mit dem Medienbetrieb verschränkte In-
stanzen wie Politik und Wirtschaft sein (Mediensystem-Ethik, Organisations- bzw. In-
stitutionenethik).79 Angesichts der im Mediensystem vorherrschenden Rollenpluralität
erscheint heute eine entsprechende Aufteilung geboten, es wird auch von einer gestuf-
ten Verantwortung gesprochen, die sich aus einem Ineinandergreifen von organisatio-
neller und individueller Verantwortung ergibt.80 Weiterhin wird darauf hingewiesen,
dass auch das Publikum Verantwortung für das trägt, was sich z. B. in Journalismus und
Massenkommunikation abspielt.81

Vor dem Hintergrund der beschriebenen Klassifikationsversuche wird ersichtlich,
dass Cicero das Problem der kommunikativen Macht und der daraus resultierenden
Verantwortung in Form eines radikal individualethischen Entwurfes zu lösen versucht.
Außer dem Orator selbst wird keiner anderen Instanz Verantwortung übertragen. Der
Orator als Mittelpunkt der rhetorischen Kommunikation muss Cicero zufolge über All-
gemeinbildung, rhetorische Fachkenntnis und das Talent verfügen, seine Gedanken in
Sprache kleiden und vor Publikum präsentieren zu können. Höchste Relevanz hat je-
doch die Forderung, dass er über die entsprechende charakterliche Eignung und mora-
lische Erziehung verfügen müsse, um im Dienste der Allgemeinheit und zum Wohle der
Republik kommunikativ tätig werden zu können. Nur dann nämlich lassen sich die an-
deren Qualifikationen auch für das Gemeinwesen im Guten dienstbar machen. Das per-
sönliche Ethos des Orators ist Resultat seiner Wahrhaftigkeit und Rechtschaffenheit
und spiegelt sich in seiner „Würde“, seinen „Taten“, seiner ganzen „Lebenshaltung“.82

M&K 54. Jahrgang 2/2006

248

77 Cicero, De oratore 3, 54 f.
78 Vgl. Boventer 1985; 1996; vgl. auch Auer 1996; Pürer 2003: 144.
79 Vgl. Rühl/Saxer 1981; Saxer 1992a: 108 ff.; Saxer 1992b: 107 ff.; Saxer 1996; Pürer 2003: 145.
80 Vgl. Debatin 2002: 262; Pürer 2003: 145. Das Forschungsfeld lässt sich noch weiter ausdiffe-

renzieren, Medienethik kann nach ihren Inhaltsbereichen z. B. auch in Systemethik, Institutio-
nen- bzw. Organisationsethik, Professionsethik und Individualethik aufgeteilt werden (vgl. Pü-
rer 1992). Die verschiedenen Ebenen von Ethik existieren jedoch nicht unabhängig voneinan-
der, sondern sind aufeinander angewiesen, durchdringen und ergänzen sich (vgl. Thomaß 1998:
21).

81 Vgl. Funiok 1996; Lübbe 1996; Wunden 1996.
82 Vgl. u. a. Cicero, Orator, 128; Cicero, De oratore 2, 182.

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 248

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Er muss einen tugendhaften Charakter haben: Nur so ist er nicht nur gut – technisch und
moralisch –, sondern auch glaubwürdig. Und nur in dieser Verbindung von technischer
und moralischer Eignung kann er auch persuasiv wirksam sein und seinen Mitmenschen
und der res publica als Erzieher, Aufklärer und Anführer dienen.

Der einzelne Orator hat, anders als dies für moderne Kommunikationsakteure in der
Regel zutrifft, einen immens großen individuellen Handlungsspielraum. Je größer die
Autonomie und der Handlungsspielraum, je größer die Beeinflussungsmöglichkeiten
und folglich die Macht des Einzelnen, desto folgerichtiger wird Kommunikationsethik
Individualethik sein müssen. Dieser Zusammenhang war für Cicero unmittelbar ein-
leuchtend, Verantwortung beim Publikum oder bei anderen Instanzen zu suchen, kam
ihm entweder gar nicht in den Sinn, oder nur am Rande. Sicher war er sich bewusst, dass
für die Probleme in der zeitgenössischen Politik auch die herrschende Elite verantwort-
lich war. Doch die Erkenntnis, dass das Versagen der republikanischen Ordnung nicht
nur die Schuld Einzelner ist, dringt bei ihm nicht in dem Maße durch, wie er „kommu-
nikative Einzeltäter“ bekämpft und als allein verantwortlich bezeichnet.83 Die indivi-
dualethische Antwort ist jedoch nicht nur dem individuellen Erkenntnisprozess Ciceros
oder den zeitgenössischen Zuständen geschuldet: Auch heute mag der Gedanke biswei-
len schwer fallen, Verantwortung bei anonymen Systemen zu suchen. Bei allem Grund,
den es für die Ausdifferenzierung verschiedener Teilethiken im Feld der Kommunika-
tion gibt, bleibt das einzelne Individuum für die Qualität seines Kommunikats doch stets
auch (mit-)verantwortlich.84 Dies bedeutet nicht, dass Verantwortung für kommunika-
tive Praxis „(…) jeweils den Einzelakteuren, ohne Berücksichtigung der sie umgeben-
den Bedingungen, zugewiesen werden könnte.“ Dennoch ist Ethik immer auch indivi-
duell: „Der einzelne ist nicht für den Lauf der Geschichte verantwortlich, aber er ist
dafür mitverantwortlich.“85

Es zeigt sich auch bei Cicero, dass ethische Konzepte „(…) massiv von der Stellung
des Handelnden im Gefüge der Macht abhängig sind.“86 Dies ist in umso höherem Maße
dort der Fall, wo andere Instanzen wegfallen und kein Recht und keine Selbstbindung
regulierend eingreift. Andere Implementierungsebenen von Ethik, wie sie heute unter-
schieden werden87, sind bei Cicero nirgends zu finden: Keine speziellere rechtliche Rah-
menordnung für den Orator, keine kodifizierte, institutionalisierte Selbstbindung für
die Elite – nur subjektives Ethos. Heute geben rechtliche Vorschriften einen gewissen
Teil der normativen Orientierungen vor, an denen sich Medien- bzw. Kommunikati-
onsakteure zu halten haben.88 Daneben existieren für bestimmte Gruppen von Akteu-
ren, etwa für Journalisten, auch freiwillige Übereinkünfte und Selbstbindungen, in de-
nen Normen für gutes und richtiges Handeln niedergelegt sind (z. B. Pressecodices). Sol-
che normativen „Steuerungssysteme“89 lassen sich für die römische Antike fast nirgends
erkennen. Nur rudimentär und nur anfangs war beispielsweise der Schutz der persönli-
chen Ehre vor Verunglimpfung rechtlich kodifiziert90 – später wurde die Invektive, die
publizistische Schmähung einzelner Personen, geradezu zum Markenzeichen der römi-

Jackob · Macht und Verantwortung der Kommunikation bei Cicero

249

83 Vgl. Seel 1961: 30; 81 ff.; 107 ff.
84 Pürer 2003: 147.
85 Kaminsky 2000: 43 f.
86 Leschke 2001: 49.
87 Vgl. Hausmanninger 2002: 293.
88 Dazu gehören u. a. das Grundgesetz, die Medien-, Presse- und Rundfunkgesetze sowie die Be-

stimmungen des Zivil- und Strafrechts (Pürer 2003: 144).
89 Vgl. Saxer 1992a: 107; Saxer 1992b: 107; Leschke 2001: 17.
90 Vgl. Cicero, De republica (Der Staat) 4, 12.

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 249

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Publizistik.91 Angesichts der Absenz anderer Steuerungssysteme rückt Cicero das
Ethos des Orators in den Mittelpunkt, das sich, wie das Ethos moderner Kommunika-
tionsakteure92, von dessen gesellschaftlicher Aufgabe her bestimmt.

Der Hinweis auf die individuelle Verantwortung des Orators und die zeitgenössi-
schen Bedingungen verfängt auch dort, wo die Frage nach der Verantwortung des Pu-
blikums für die in Ciceros Augen üblen Zustände in der damaligen Kommunikation ge-
stellt wird. Auch heute werfen Wissenschaftler bisweilen die Frage auf, ob – wie in Tei-
len der Fachdiskussion gefordert – „(…) undifferenzierte Größen wie ein Publikum für
etwas verantwortlich gemacht werden können.“93 Sicher kann man heute vom Publikum
mehr Mitverantwortung an der öffentlichen Kommunikation und kritische Distanz ein-
fordern, insbesondere dort, wo die Mediennutzung von Rezipienten diskutiert wird,
und gerade in solchen Zeiten, „(…) in denen demokratische Werte unterdrückt werden
oder gefährdet sind.“94 Doch ethische Forderungen an das Publikum setzen bei diesem
immer ein gewisses Maß an Aufgeklärtheit und Emanzipation voraus. Entsprechende
Eigenschaften beim ungleich besser gebildeten Publikum moderner Mediengesellschaf-
ten festzustellen, fällt manchem bisweilen auch heute noch schwer – wie abwegig muss
dieser Gedanke Cicero erschienen sein?95 Es mangelt bei Cicero nicht an Stellungnah-
men zu Bildungsfragen, doch sind diese auf die Oberschicht Roms bezogen, für die Aus-
bildung des Orators gedacht, nicht für das Publikum. Cicero stellte zwar immer wieder
fest, dass sich die zeitgenössischen Präsenzpublika durch rhetorische Kommunikation
manipulieren ließen – und er beklagte dies, wenn es in seinen Augen negative Folgen für
die Republik hatte.96 Dennoch bleiben beide Kollektive, sowohl Publikum als auch
Herrschaftselite, bei der Zuweisung der Verantwortlichkeiten außen vor. 

Wie auch bei modernen medien- und kommunikationsethischen Entwürfen handelt
es sich bei den Gedanken Ciceros nicht um den Entwurf einer generellen Ethik, die zum
Ziel hat, Normen zu formulieren, die für alle Angehörigen einer Gesellschaft oder gar
die Spezies Mensch zustimmungsfähig sind. Wir haben es mit einer Teilethik zu tun, ei-
ner Ethik der Rhetorik oder einer Oratorethik, die nicht in erster Linie – wie z. B. bei
Platon – auf klassische Kategorien wie Wahrheit rekurriert, und die nicht, wie bei mo-
dernen Diskursethikern, auf hierarchiefreies, egalitäres Kommunizieren, auf Pluralität,
Partizipation und Freiheit abzielt97, sondern um eine zutiefst auf die zeitgenössische
Praxis bezogene Akteursethik, welche die Existenz von asymmetrischen Machtverhält-
nissen und Hierarchien nicht nur hinnimmt, sondern durch individualethische Läute-

M&K 54. Jahrgang 2/2006

250

91 Vgl. Seel 1961: 73.
92 Vgl. Auer 1996: 44.
93 Pürer 2003: 147.
94 Funiok 1996: 109.
95 Zudem kann man die Frage stellen, ob der Zustand der damaligen Kommunikation aus einem

anderen als Ciceros Blickwinkel nicht anders bewertet werden kann: Ein Publikum, das sozia-
le Veränderungen wollte und daher den „Demagogen“ folgte, mag moralisch besser beurteilt
werden als ein reaktionärer Orator, der soziale Reformansätze im Keim zu ersticken versucht.
Der kritische Betrachter der Gegenwart könnte das Bemühen, die Republik ohne Blick für die
Nöte des Volkes zu verteidigen, auch als unmoralisch beurteilen (vgl. Will 1991).

96 Er klagt z. B. über das populistische Gebaren seiner Klassengenossen und über die Primitivität
der „armseligen, verworfenen Masse“, die auch an „guter“ Politik herummäkelt (vgl. u. a. De
oratore 3, 24; Topica 19, 73; Milo 42; Philippische Reden 8, 29, die letzteren beiden in „Sämtli-
che Reden“). Aber jenseits der Erkenntnis, dass die breite Bevölkerung mit Schuld ist an den
Zuständen, entwickelt er keinen Vorschlag, wie dem (z. B. durch Bildung) beizukommen sei.

97 Vgl. z. B. Arens 1996.

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 250

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rungsambitionen zu legitimieren versucht. Ethik hat auch eine Legitimierungsfunk-
tion98, im Falle des konservativen Republikaners Cicero soll der moralisch gute Orator
auch einen Beitrag zur Legitimierung der Herrschaftsverhältnisse der tradierten Adels-
republik leisten. Die Vorherrschaft der amtsadeligen Politikerkaste soll durch eine ethi-
sche Läuterung perpetuiert werden.

Weiterhin unterscheidet sich Ciceros Ethik auch deshalb von modernen medienethi-
schen Entwürfen, weil es sich im Kern um eine Ethik der politischen Kommunikation
handelt – unter der Prämisse einer Personalunion von Kommunikator und Politiker. Die
Monopolisierung aller Bedingungen der Gestaltung und Aufführung des Kommunikats
bei der Person des „Orator-Politikers“ ist Bestandteil dieser Denkweise. Solche Aus-
gangsbedingungen dürften in der politischen Kommunikation moderner (Medien-)De-
mokratien nirgendwo mehr existieren. Zwar schlüpfen Politiker auch heute unentwegt
in die Rolle des Kommunikators, in TV-Duellen oder bei Wahlkampf-, Parteitags- und
Parlamentsreden mithin in die Orator-Rolle, doch sind sie bei Weitem nicht mehr so all-
gewaltig: Überall treten heute Kommunikationsakteure zwischen sie und ihr Publikum,
als Vermittler, Beobachter, Kommentatoren, oder als Gegenstimmen. Ciceros Ethik ist
eine vormoderne Ethik, die keine Rollendifferenzierung in der gesellschaftlichen Kom-
munikation, kein Medien- und kein Journalismussystem kennt. Durch den in modernen
Demokratien existierenden Pluralismus und die gesellschaftliche Ausdifferenzierung
hat sich die kommunikative Einflussmacht der Politik verringert. Die neu hinzugekom-
menen Kommunikationsakteure, vor allem die Journalisten, haben überdies eine völlig
andere Funktion als der antike Orator. Sie sollen gerade nicht Partei werden, nicht Po-
litik aktiv gestalten. Entsprechend sind die normativen Forderungen an sie auch andere:
Ciceros Forderung nach Verantwortungsbewusstsein und Gemeinwohlorientierung
gehört auch zu allen Codices für Journalisten, aber entsprechend ihrer völlig anders ge-
arteten gesellschaftlichen Aufgabe und angesichts der politisch-philosophischen Fort-
schritte seit der Aufklärung sind die Kataloge heute viel differenzierter und umfangrei-
cher – etwa in Bezug auf die Achtung der Menschenwürde, die Ablehnung von Diskri-
minierung und Gewalt, die Verpflichtung zu Neutralität, Objektivität und Wahrhaftig-
keit usw.99

Zweifellos sind auch die Impulse ähnlich, die damals wie heute das Aufkommen von
Forderungen nach einer Ethik in der Kommunikation motivierten: Der Ruf nach einer
journalistischen Ethik in den letzten Jahrzehnten stand nicht nur in deutlicher Verbin-
dung zu den verschiedentlich konstatierten Fehlleistungen des Journalismus, sondern
auch zu dem von Kommunikationsforschern formulierten Befund, dass es im Journalis-
mus bisweilen an systematischer Ausbildung und Anleitung mangle – sowohl hand-
werklich als auch moralisch. Die Entstehung entsprechender Journalismusstudiengänge
in Deutschland in den 1970er Jahren und das Aufkommen der Debatte um journalisti-
sche Ethik in den 1980ern müssen gemeinsam im zeitgenössischen Kontext betrachtet
werden.100 Ein ähnlicher Impuls motivierte Cicero zu seinen kommunikationsethischen
Entwürfen, und entsprechend formuliert er in seinem Bildungsprogramm nicht nur An-
forderungen an die Persönlichkeit des Orators, sondern explizit auch an die handwerk-
liche Ausübung seiner Tätigkeit. Ciceros Anliegen ist, sowohl die richtigen Absichten
und Ansichten als auch handwerkliche Perfektion in der Anfertigung und Aufführung
rhetorischer Kommunikation in seinen ethischen Entwurf einzubetten. Dabei versucht

Jackob · Macht und Verantwortung der Kommunikation bei Cicero

251

98 Vgl. Hausmanninger 2002: 282.
99 Vgl. als Überblick Pürer 2003: 145.
100 Vgl. Wilke 1996.

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 251

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er zugleich, das damals existierende Schisma zwischen Philosophie und Rhetorik zu
überwinden, die – wie er sagte – „(. . . ) unsinnige, nutzlose und tadelnswerte Trennung
gleichsam zwischen Zunge und Gehirn, die dazu führte, daß uns die einen denken und
die anderen reden lehrten.“101 Er klagt: „(. . . ) die Philosophen verachteten die Rede-
kunst, die Redner schätzten die Weisheit gering und mieden jegliche Berührung mit der
Gegenseite (. . . ).“102 Ciceros Bestreben, beides wieder zusammenzuführen, macht seine
Rhetorikkonzeption einzigartig. Es ist in seiner, vom eigenen praktischen Alltag abge-
leiteten Erkenntnis begründet, dass nur dann, wenn rhetorische Technik und zugleich
auch Werte vermittelt werden, Gutes für das Gemeinwesen entstehen kann. Ausbildung
zum Orator bedeutet bei ihm zugleich handwerkliche und ethische Ausbildung – so, wie
es beispielsweise für die Journalistenausbildung auch heute noch gefordert wird.103

Ciceros kommunikationsethische Gedanken lassen sich auch dort in den Diskurs der
Kommunikationswissenschaft einfügen, wo über die Frage der Medienwirkung debat-
tiert wird. Wenn die Forderung nach Verantwortung und Ethik infolge kommunikativer
Macht in der modernen Wissenschaft lange nicht in dem Maße aufkam, wie das heute
der Fall ist, dann ist das, folgt man Jürgen Wilke, vor allem darauf zurückzuführen, „(. . . )
daß man zunehmend wieder von einer großen Wirkung, ja einer Macht der Massenme-
dien ausgeht.“104 Mit dem Paradigmenwechsel in der Wirkungsforschung in den 1960er
und 1970er Jahren105 und mit neuen Forschungsansätzen wie beispielsweise der Kulti-
vationsforschung, der Wissenskluftforschung, dem Agenda Setting oder der Schwei-
gespirale, wurde man in der Kommunikationswissenschaft zunehmend gewahr, dass
Medien mehr als nur geringen oder verstärkenden Einfluss haben, und man wurde da-
mit zugleich auch sensibler gegenüber den ethischen Folgen der medialen Darstellung
und Berichterstattung. Bei Cicero besteht nirgends Zweifel, dass der Kommunikator
Macht hat – das unterscheidet seine Überlegungen von den vorherrschenden Thesen
früherer Phasen der Medienwirkungsforschung. Heute weiß man, dass die Wirkungen
von Kommunikation weder allein vom Publikum abhängen noch zufällig und unvor-
hersehbar sind.106 Die moderne Wissenschaft musste sich bis zu diesem Punkt durch me-
thodische empirische Forschung durcharbeiten. Für Cicero, der auf Basis seiner eigenen
Beobachtungen der rhetorischen Praxis – ein primitiver, subjektiver Empirismus – zu
seinen Erkenntnissen kam, konnte der Nachweis der Macht, die interpersonale rhetori-
sche Kommunikation im Angesicht von großen Menschenmengen – mit ihren eigenen
Wechselwirkungen und Stimmungsdynamiken – haben kann, täglich auf dem Forum ge-
führt werden.

4. Fazit

Vor einer abschließenden Bewertung müssen noch einige Einschränkungen formuliert
werden, die sich aus der schwierigen Vergleichbarkeit der römischen Antike mit der
heutigen Zeit ergeben. Die Rahmenbedingungen, Strukturen, Prozesse und Akteure ge-
sellschaftlicher Kommunikation sind heute andere als damals. Kommunikation kann in
modernen Massengesellschaften „(…) nur noch im Medium der Publizität und der Pu-

M&K 54. Jahrgang 2/2006

252

101 Cicero, De oratore 3, 60 f.
102 Cicero, De oratore 3, 72.
103 Vgl. Pürer 2003: 144.
104 Wilke 1996: 2.
105 Vgl. z. B. Noelle-Neumann 1973; Brosius/Esser 1998: 345 f.
106 Vgl. Schönbach 1992: 98.

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 252

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


blizistik aufrechterhalten werden. (…) Die Massenmedien sind der einzige Ort, an dem
politische Kommunikation überhaupt noch stattfinden kann (…).“107 Die römische Ge-
sellschaft hingegen war eine „Face-to-Face“-Gesellschaft108, zeitgenössische Kommuni-
katoren hatten es nicht mit dispersen und anonymen Publika, sondern mit Präsenzpu-
blika zu tun.109 Aus diesen und den eingangs beschriebenen Eigenheiten der damaligen
Zeit ergeben sich zweifellos völlig andere Formen gesellschaftlicher Interaktion110 und
andere Rollen und Funktionen von Kommunikationsakteuren. Eine Ethik für massen-
mediale Kommunikation muss sich von einer Ethik für interpersonale Kommunikation
unterscheiden, die Akteure und Publika unterscheiden sich. Der Orator von damals
kann nur schwer mit dem Journalisten der Gegenwart verglichen werden, der nach pro-
fessionellen Regeln in einem komplex strukturierten Mediensystem arbeitet, das nach
seiner eigenen Logik operiert.111 Und auch für andere Kommunikationsakteure, man
denke an Politiker oder Öffentlichkeitsarbeiter im weitesten Sinne, gelten heute andere
Rahmenbedingungen. Der Spielraum von Macht und gesellschaftlicher Einflussnahme
ist ein anderer: Macht ist nicht mehr so konzentriert, die größere Interessenpluralität
und umfangreichere Partizipationsmöglichkeiten breiter gesellschaftlicher Gruppierun-
gen haben zu einer anderen Qualität und Quantität der öffentlichen Diskussion geführt
– die Gesellschaft selbst ist heute viel umfassender in den öffentlichen Kommunika-
tionsprozess inkludiert.112 Weil moderne Mediensysteme sehr komplex geworden sind,
können auch „(…) nur komplexe Regelungsmechanismen ihre Leistungen gegebenen-
falls optimieren (…).“113 Die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen der späten Repu-
blik hingegen boten die idealen Voraussetzungen für eine einflussreiche Beredsamkeit,
für eine große, mustergültige Epoche politischer Rhetorik.114 Rhetorische Einflussnah-
me war im Grunde nur einer kleinen Elite möglich, bei der die kommunikative Macht
akkumuliert war. Erneut wird ersichtlich, dass ethische Strukturen „sozio-historisch“
bedingt sind115, was Vergleichbarkeit zunächst erschwert.

Dennoch zeigt die Diskussion der ciceronischen Gedanken im Kontext des moder-
nen Ethikdiskurses, dass die Befassung mit anderen Epochen und ihren Geistesgrößen
für die heutige Kommunikationswissenschaft gewinnbringend sein kann. Es zeigt sich,
dass manche Fragestellungen unserer Fachwissenschaft historisch tiefer verwurzelt sind,
als dies üblicherweise bedacht wird. Und es zeigt sich, dass auch andere Denker zu die-
sem Diskurs Beiträge leisten können, nicht nur die in der Tradition der Ethik hinläng-
lich bekannten. Auch in diesem Feld der Kommunikationswissenschaft stehen die heu-
tigen Wissenschaftler auf den Schultern von Riesen. Diese Riesen zu identifizieren und
im Rahmen historischer Kommunikationsforschung Lücken in unserer Ahnenreihe zu
schließen, ist für eine so junge Fachwissenschaft wie die Kommunikationswissenschaft
eine Herangehensweise, die durchaus Profit abwerfen kann.116 Dieser Profit besteht bei-
spielsweise darin, dass wir ersehen können, wie weit wir bereits fortgeschritten sind: In
vormoderner Zeit wurde – dies legen auch die Ausführungen Ciceros nahe – nur indi-

Jackob · Macht und Verantwortung der Kommunikation bei Cicero

253

107 Hügli 1992: 70.
108 Vgl. May 2002: 56.
109 Vgl. Maletzke 1963: 32.
110 Vgl. überblickshaft Flaig 2003.
111 Vgl. Funiok 2002: 47.
112 Vgl. Holderegger 1992: 12.
113 Saxer 1992a: 118.
114 Vgl. Clarke 1968: 135.
115 Vgl. Leschke 2001: 57.
116 Vgl. Boventer 1996: 60.

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 253

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vidualethisch gedacht. Heute müssen auch andere Träger von Ethik einbezogen werden.
Profitabel ist die Befassung mit Cicero auch dort, wo erkennbar wird, dass öffentliche
Kommunikation in freiheitlichen politischen Systemen ein Dienst am Gemeinwesen ist
– dies ist nach wie vor ein aktuelles Thema kommunikationsethischer Diskurse: Dass die
eigenen kommunikativen Talente für das Gemeinwohl eingesetzt werden müssen, um
damit zum „guten und gelingenden Leben“ aller einen Beitrag zu leisten, ist eine klassi-
sche Denkkategorie der Ethik117, die heute nicht minder aktuell ist als damals. Denn De-
mokratien und Republiken sind und waren angesichts der kritischen Rolle der Kom-
munikation für ihr Funktionieren immer „Sorgenkinder“, die „(…) unter dem schlech-
ten Einfluss veränderter Kommunikationsverhältnisse leiden könnten“.118 Eindringlich
lässt sich dies in der Gegenwart – etwa wo sich junge Demokratien herausbilden – wie
auch am Beispiel der untergegangenen Römischen Republik nachvollziehen. Und
schließlich erweist es sich auch als Profit dieser Auseinandersetzung mit Cicero, dass
sich seine Ethik dezidiert als eine Ethik der politischen Kommunikation herausstellt.
Auch wenn politische Kommunikation heute unter anderen Rahmenbedingungen statt-
findet, ganz unerheblich sind Ciceros Forderungen auch für moderne Politiker nicht.
Man könnte an dieser Stelle die Frage aufwerfen, an welchen Normen sich heutige Po-
litiker orientieren, wenn sie als Kommunikatoren fungieren? Nach welchen ethischen
Maximen richten sie sich, wenn sie vor die Kamera oder ans Rednerpult treten? Auch
solche Fragen müssen Gegenstand eines modernen Diskurses um Kommunikations-
ethik sein und sind sicher ein interessanter Ausgangspunkt für weitere Studien.

Literatur

Arens, Edmund (1996): Die Bedeutung der Diskursethik für die Kommunikations- und Medien-
ethik. In: Funiok, Rüdiger (Hrsg.): Grundfragen der Kommunikationsethik. Konstanz, S. 76–
96.

Aristoteles: Rhetorik. Übersetzt und herausgegeben von Gernot Krapinger. Stuttgart, 1999.
Auer, Alfons (1996): Verantwortete Vermittlung. Bausteine einer medialen Ethik. In: Wilke, Jür-

gen (Hrsg.): Ethik der Massenmedien. Wien, S. 41–52.
Benoit, William L./Mary Jeanette Smythe (2003): Rhetorical Theory as Message Reception: A Cog-

nitive Response Approach to Rhetorical Theory and Criticism. In: Communication Studies 54,
S. 96–114.

Bleicken, Jochen (1975): Die Verfassung der römischen Republik. Grundlagen und Entwicklung.
Paderborn.

Bohlender, Matthias (1995): Die Rhetorik des Politischen. Zur Kritik der politischen Theorie. Berlin. 
Boventer, Hermann (1985): Ethik des Journalismus. Zur Philosophie der Medienkultur. Kons-

tanz.
Boventer, Hermann (1996): Macht der Medien. Zum aktuellen Stand der Ethik-Debatte in Journa-

lismus und Wissenschaft. In: Wilke, Jürgen (Hrsg.): Ethik der Massenmedien. Wien, S. 53–67.
Brosius, Hans-Bernd/Frank Esser (1998): Mythen in der Wirkungsforschung: Auf der Suche nach

dem Stimulus-Response-Modell. In: Publizistik 43, S. 341–361.
Chaiken, Shelly (1980): Heuristic versus Systematic Information Processing and the Use of Source

versus Message Cues in Persuasion. In: Journal of Personality and Social Psychology 39,
S. 752–766. 

Christ, Karl (2000): Krise und Untergang der römischen Republik. Darmstadt.
Cicero, Marcus Tullius: Brutus. Herausgegeben und übersetzt von Bernhard Kytzler. Mün-

chen/Zürich, 1990.

M&K 54. Jahrgang 2/2006

254

117 Vgl. Hausmanninger 2002: 291.
118 Vgl. Hoffmann-Riem 2003: 28.

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 254

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cicero, Marcus Tullius: De inventione. Über die Auffindung des Stoffes. Über die beste Gattung
von Rednern. Herausgegeben und übersetzt von Theodor Nüßlein. Düsseldorf/Zürich, 1998.

Cicero, Marcus Tullius: De oratore. Über den Redner. Herausgegeben und übersetzt von Harald
Merklin. Stuttgart, 1997.

Cicero, Marcus Tullius: Der Staat. Lateinisch-Deutsch. Übersetzt von Karl Bücher, herausgegeben
von Harald Merklin. Düsseldorf/Zürich, 1999.

Cicero, Marcus Tullius: Orator. Herausgegeben von Bernhard Kytzler. München, 1980.
Cicero, Marcus Tullius: Sämtliche Reden. Eingeleitet, übersetzt und herausgegeben von Manfred

Fuhrmann. Düsseldorf/Zürich, 2000.
Cicero, Marcus Tullius: Topica. Die Kunst, richtig zu argumentieren. Herausgegeben, übersetzt

und erläutert von Karl Bayer. München, 1993.
Clarke, Martin Lowther (1968): Die Rhetorik bei den Römern. Göttingen.
Day, Louis A. (1991): Ethics in Media Communications: Cases and Controversies. Belmont.
Debatin, Bernhard (2002): Zwischen theoretischer Begründung und praktischer Anwendung: Me-

dienethik auf dem Weg zur kommunikationswissenschaftlichen Teildisziplin. In: Publizistik
47/3, S. 259–264.

Eisenhut, Werner (1982): Einführung in die antike Rhetorik und ihre Geschichte. Darmstadt.
Flaig, Egon (2003): Ritualisierte Politik. Zeichen, Gesten und Herrschaft im alten Rom. Göttingen.
Fuhrmann, Manfred (1995): Die antike Rhetorik. Eine Einführung. Zürich.
Fuhrmann, Manfred (1999): Geschichte der römischen Literatur. Stuttgart.
Funiok, Rüdiger (1996): Grundfragen einer Publikumsethik. In: Funiok, Rüdiger (Hrsg.): Grund-

fragen der Kommunikationsethik. Konstanz, S. 107–122.
Funiok, Rüdiger (2002): Medienethik. Trotz Stolpersteinen ist der Wertediskurs über Medien un-

verzichtbar. In: Karmasin, Matthias (Hrsg.): Medien und Ethik. Stuttgart, S. 37–58.
Göttert, Karl-Heinz (1998): Einführung in die Rhetorik. Grundbegriffe, Geschichte, Rezeption.

München.
Haller, Michael/Helmut Holzhey (1992): Die Frage nach einer Medienethik. In: Haller, Micha-

el/Helmut Holzhey (Hrsg.): Medien-Ethik. Beschreibungen, Analysen, Konzepte für den
deutschsprachigen Journalismus. Opladen, S. 11–21.

Hausmanninger, Thomas (2002): Grundlegungsfragen der Medienethik: Für die Rückgewinnung
der Ethik durch die Kommunikationswissenschaft. In: Publizistik 47, S. 280–294.

Heinze, Richard (1960): Vom Geist des Römertums. Ausgewählte Aufsätze. Herausgegeben von
Erich Burck. Stuttgart.

Höffe, Otfried (1996): Die Frage nach dem Moralprinzip. In: Wilke, Jürgen (Hrsg.): Ethik der Mas-
senmedien. Wien, S. 13–26.

Höffe, Otfried (Hrsg.) (2005): Aristoteles-Lexikon. Stuttgart.
Hoffmann-Riem, Wolfgang (2003): Mediendemokratie zwischen normativer Vision und normati-

vem Albtraum. In: Donsbach, Wolfgang/Olaf Jandura (Hrsg.): Chancen und Gefahren der Me-
diendemokratie. Konstanz.

Holderegger, Adrian (1992): Einführung. Ethik in einer Mediengesellschaft. In: Holderegger, Ad-
rian (Hrsg.): Ethik der Medienkommunikation. Freiburg, Schweiz, S. 7–16.

Hügli, Anton (1992): Was haben die Medien mit Ethik zu tun? In: Haller, Michael/Helmut Holz-
hey (Hrsg.): Medien-Ethik. Beschreibungen, Analysen, Konzepte für den deutschsprachigen
Journalismus. Opladen, S. 56–74.

Kaminsky, Carmen (2000): Medienethik – ein Engagement zwischen Verunsicherung und Verant-
wortung. In: Schicha, Christian/Carsten Brosda (Hrsg.): Medienethik zwischen Theorie und
Praxis. Normen für die Kommunikationsgesellschaft. Münster, S. 43–52.

Karmasin, Matthias (Hrsg.) (2002): Medien und Ethik. Stuttgart.
Karmasin, Matthias/Carsten Winter (2002): Medienethik vor der Herausforderung der globalen

Kommerzialisierung von Medienkultur: Probleme und Perspektiven. In: Karmasin, Matthias
(Hrsg.): Medien und Ethik. Stuttgart, S. 9–36.

Knape, Joachim (2000): Was ist Rhetorik? Stuttgart.
Kopperschmidt, Josef (1973): Rhetorik. Einführung in die Theorie der persuasiven Kommunika-

tion. Stuttgart u. a.

Jackob · Macht und Verantwortung der Kommunikation bei Cicero

255

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 255

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kytzler, Bernhard (Hrsg.) (1973): Ciceros literarische Leistung. Darmstadt.
Laser, Günter (1997): Populo et scaenae serviendum est: Die Bedeutung der städtischen Masse in

der späten Römischen Republik. Trier.
Laser, Günter (Hrsg.) (2001): Quintus Tullius Cicero. Commentariolum petitionis. Darmstadt.
Laughton, Eric (1973): Cicero und die griechischen Redner. In: Kytzler, Bernhard (Hrsg.): Ciceros

literarische Leistung. Darmstadt, S. 149–169.
Leschke, Rainer (2001): Einführung in die Medienethik. München.
Lübbe, Hermann (1996): Mediennutzungsethik. Medienkonsum als moralische Herausforderung.

In: Wilke, Jürgen (Hrsg.): Ethik der Massenmedien. Wien, S. 68–71.
Maletzke, Gerhard (1963): Psychologie der Massenkommunikation. Hamburg.
May, James (Hrsg.) (2002): Brill’s Companion to Cicero. Oratory and Rhetoric. Leiden/Boston/

Köln.
Meier, Christian (1988): Res publica amissa. Eine Studie zu Verfassung und Geschichte der späten

römischen Republik. Frankfurt.
Merton, Robert K. (1983): Auf den Schultern von Riesen. Ein Leitfaden durch das Labyrinth der

Gelehrsamkeit. Frankfurt. 
Meyer, Ernst (1961): Römischer Staat und Staatsgedanke. Darmstadt.
Noelle-Neumann, Elisabeth (1973): Return to the Concept of Powerful Mass Media. In: Studies of

Broadcasting 9, S. 66–112.
Petty, Richard E./John T. Cacioppo (1986a): Communication and Persuasion: Central and Peri-

pheral Routes to Attitude Change. New York.
Petty, Richard E./John T. Cacioppo (1986b): The Elaboration-Likelihood Model of Persuasion. In:

Berkowitz, Leonard (Hrsg.): Advances in Experimental Social Psychology. Band 9. San Die-
go, CA, S. 123–205.

Platon: Der Staat (Politeia). Übersetzt und herausgegeben von Karl Vretska. Stuttgart, 2001
Platon: Gorgias oder über die Beredsamkeit. In der bearbeiteten Schleiermacherschen Überset-

zung, neu herausgegeben und eingeleitet von Kurt Hildebrandt. Stuttgart, 1980.
Pürer, Heinz (1992): Ethik in Journalismus und Massenkommunikation. Versuch einer Theorien-

Synopse. In: Publizistik 37, S. 304–321.
Pürer, Heinz (2003): Publizistik- und Kommunikationswissenschaft. Ein Handbuch. Konstanz.
Rosenthal, Georg (1989): Zur Ethik der Medienproduktion. In: Wunden, Wolfgang (Hrsg.): Me-

dien zwischen Markt und Moral. Beiträge zur Medienethik. Stuttgart, S. 139–156
Rühl, Manfred/Ulrich Saxer (1981): 25 Jahre deutscher Presserat. Ein Anlaß für Überlegungen zu

einer kommunikationswissenschaftlich fundierterten Ethik des Journalismus und der Massen-
kommunikation. In: Publizistik 26, S. 471–507.

Ruß-Mohl, Stephan/Berthold Seewald (1992): Die Diskussion über journalistische Ethik in
Deutschland – eine Zwischenbilanz. In: Haller, Michael/Helmut Holzhey (Hrsg.): Medien-
Ethik. Beschreibungen, Analysen, Konzepte für den deutschsprachigen Journalismus. Opla-
den, S. 22–36.

Sallustius Crispus, Gaius: Die Verschwörung Catilinas. Lateinisch-Deutsch. Herausgegeben und
übersetzt von Josef Lindauer, Düsseldorf/Zürich, 1998.

Saxer, Ulrich (1992a): Journalistische Ethik im elektronischen Zeitalter – eine Chimäre? In: Hol-
deregger, Adrian (Hrsg.): Ethik der Medienkommunikation. Freiburg, Schweiz, S. 105–120.

Saxer, Ulrich (1992b): Strukturelle Möglichkeiten und Grenzen von Medien- und Journalismus-
ethik. In: Haller, Michael/Helmut Holzhey (Hrsg.): Medien-Ethik. Beschreibungen, Analy-
sen, Konzepte für den deutschsprachigen Journalismus. Opladen, S. 104–128.

Saxer, Ulrich (1996): Konstituenten einer Medien- und Journalismus-Ethik. Zur Theorie von Me-
dien- und Journalismus-Regelsystemen. In: Wilke, Jürgen (Hrsg.): Ethik der Massenmedien.
Wien, S. 72–88.

Schönbach, Klaus (1992): Erträge der Medienwirkungsforschung für eine Medienethik. In: Haller,
Michael/Helmut Holzhey (Hrsg.): Medien-Ethik. Beschreibungen, Analysen, Konzepte für
den deutschsprachigen Journalismus. Opladen, S. 97–103.

Seel, Otto (1961): Cicero. Wort, Staat, Welt. Stuttgart.

M&K 54. Jahrgang 2/2006

256

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 256

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Steidle, Wolf (1973): Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf „De oratore“. In: Kytzler, Bern-
hard (Hrsg.): Ciceros literarische Leistung. Darmstadt, S. 372–420.

Syme, Ronald (2002): The Roman Revolution. New York.
Thomaß, Barbara (1998): Journalistische Ethik. Ein Vergleich der Diskurse in Frankreich, Groß-

britannien und Deutschland. Opladen/Wiesbaden.
Ueding, Gert (2000): Klassische Rhetorik. München.
Wilke, Jürgen (1996): Journalistische Berufsethik in der Journalistenausbildung. In: Wilke, Jürgen

(Hrsg.): Ethik der Massenmedien. Wien, S. 1–12.
Will, Wolfgang (1991): Der römische Mob. Soziale Konflikte in der späten Republik. Darmstadt.
Wunden, Wolfgang (1996): Auch das Medienpublikum trägt Verantwortung. In: Funiok, Rüdiger

(Hrsg.): Grundfragen der Kommunikationsethik. Konstanz, S. 123–132.
Wunden, Wolfgang (2000): Wirklichkeitsbezüge als Problem der Medienethik. In: Schicha, Chris-

tian/Carsten Brosda (Hrsg.): Medienethik zwischen Theorie und Praxis. Normen für die Kom-
munikationsgesellschaft. Münster, S. 62–75.

Jackob · Macht und Verantwortung der Kommunikation bei Cicero

257

M&K_02.06_04Jackob  12.05.2006  14:56 Uhr  Seite 257

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237 - am 20.01.2026, 11:17:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2006-2-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

