Einleitung

Von Freiheit sprechen wir gewohnlich dort, wo wir iiber unser Handeln nach-
denken. Aber auch dort, wo wir uns denkend zur Welt verhalten — im Erkennen
und Verstehen —, scheinen wir Freiheit zugrunde zu legen. Wir charakterisieren
das Erkennen und Verstehen als aktiven Vollzug, etwa indem wir sagen, dass
wir uns Bilder der Welt machen, dass wir Theorien entwickeln oder entwerfen,
die Dinge unter Begriffe bringen, Beschreibungen finden oder die Welt gedank-
lich ordnen. Wenn wir uns iiber epistemische Einstellungen verstidndigen, gehen
wir in der Regel davon aus, dass man sich Meinungen selbst bilden und unab-
hiingig urteilen miisse; wir sprechen von eigenen Uberzeugungen, von selbst-
staindigem Denken, geistiger Zurechnungsfihigkeit und freiem Gedankenaus-
tausch; wir verlangen, dass einer sein Verstidndnis von etwas in eigenen Worten
zum Ausdruck bringen kann; und manchmal gestehen wir anderen Personen
auch zu, dass sie berechtigterweise zu anderen Auffassungen kommen konnen.
Wie sind solche Voraussetzungen zu verstehen? Welchen Sinn haben Freiheits-
voraussetzungen im theoretischen Denken? — Das ist die Frage, um die sich diese
Studie dreht.

Der methodische Ansatzpunkt dabei ist, dass das Erkennen und Verstehen
mit dem Gebrauch von Zeichen einhergeht. Geistige Vollziige lassen sich mit
Blick auf diesen Zeichengebrauch konzipieren; es ist daher zu vermuten, dass
ein Begriff von Freiheit im Theoretischen vom Begriff des Zeichens her expli-
ziert werden kann. Das Verstehen als sprachliches und symbolisches Geschehen
zu begreifen, bedeutet, es als frei zu begreifen. — Das Erkennen und Verstehen
wird damit von der lebensweltlichen Praxis her gedacht; denn der Zeichen-
gebrauch ist fest in diese Praxis eingebettet. Es ist ein wesentlicher Teil des All-
tags, dass wir uns auf die Welt beziehen, indem wir Zeichen verwenden. Dabei
benutzen wir nicht einfach Benennungen, die fiir gegebene Gegenstiande stehen.
Der Sinn von Zeichen hingt aufs engste mit deren Gebrauch in unserer Lebens-
praxis zusammen; und ohne Rekurs auf diese Praxis ldsst sich nicht verstindlich

14.02.2026, 16:48:01. R



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10 | ZEICHEN UND FREIHEIT

machen, wie ein Zeichen tiberhaupt Bedeutung haben konnte. So ist der Zeichen-
gebrauch stets schon mit dem Handeln verwoben; und er ist auch selbst ein
Handeln: eine aktive, zuweilen produktive Angelegenheit. In den sprachlichen —
oder allgemeiner: den symbolischen — Praktiken, die wir zugrunde legen, mani-
festiert sich der erstaunliche Erfindungsreichtum von Wesen, die sich die Welt
von sich her erschliefen. Der Gebrauch solcher Praktiken erfordert die perma-
nente Fortschreibung gidngiger Darstellungsweisen, selbststindige Interpreta-
tionsleistungen und eine individuell eigene Bildung von Zeichen. Dies verhilt
sich auch dort so, wo wir unser theoretisches Verhiltnis zur Welt artikulieren,
wo wir also assertorische Aussagen machen, iiber die Dinge sprechen, Aus-
driicke fiir etwas finden, Beschreibungen geben, Karten oder Skizzen anfertigen,
ein Ereignis gestisch oder bildlich veranschaulichen. Man wird kaum leugnen
wollen, dass diese Aktivititen fiir unser Weltverstehen eine Schliisselbedeutung
haben. Indem wir die Realitit auf solche und andere Weise darstellen, machen
wir sie uns zugédnglich und geben ihr ein Gesicht.

Wer sich auf dieses Szenario einlidsst, kommt um die Frage, durch wen oder
was ein solcher Zeichengebrauch in theoretischer Absicht kontrolliert ist, kaum
herum. Wenn die Art und Weise, wie wir die Welt interpretieren oder verstehen,
nicht durch fertige Fakten prddeterminiert ist, sondern wir uns Welt in Zeichen
verstindlich machen — wodurch ist dieses Tun dann bestimmt oder iiberhaupt
nur begrenzt, was zeichnet es als angemessen aus, und in welchem Maf3e kann es
durch z. B. kulturelle oder individuelle Besonderheiten beeinflusst sein? Dabei
wird insbesondere der Gedanke der Pluralitdt zum AnstoBpunkt: Fugt sich das
Bild der Realitit nicht von den Dingen her zu einer Einheit, so ist Vielfalt zu
erwarten. Sobald man Ernst macht mit der These, dass Zeichen keine Vehikel
sind, die unabhéngige Inhalte transportieren, sondern immer auch konstitutiv
sind fiir das, was dargestellt wird, gerit die Idee einer an sich bereits definitiv
geordneten Realitdt in Schwierigkeiten, und die Moglichkeit alternativer Reali-
titskonzeptionen riickt ins Blickfeld. Nelson Goodman hat in diesem Zusam-
menhang von der Pluralitit der »Symbolwelten« und von »Weltversionen« ge-
sprochen.' Angesichts der tief verwurzelten Sichtweise, dass ohne feste Wahr-
heiten oder eine unabhingige Realitét letztlich nicht auszukommen sei, stellen
solche Uberlegungen eine Herausforderung dar. Die Intuition scheint zu sagen,
dass sich nicht alle Tatsachen in Sprache auflosen diirfen und am Ende nicht
»alles blof} Zeichen« sein kann. Wo dies nicht ohne weiteres zugestanden wird,

1 Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking. — Goodman steht an dieser Stelle natiirlich nur
stellvertretend fiir eine ganze Reihe von Autoren, die dem Gedanken des einen Welt-

ganzen, das einheitlich und von sich her geordnet ist, skeptisch gegeniiberstehen.

14.02.2026, 16:48:01. R



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 11

dréngt sich vielleicht der Verdacht auf, dass Beliebigkeit und Willkiir nicht weit
sind. Die Nicht-Variierbarkeit unserer Uberzeugungen iiber die Welt ist, konnte
man sagen, nur durch externe Berithrungspunkte begriindbar. Zumindest muss,
so scheint es, der Vielfalt der Weltsichten an irgendeinem Punkt Einhalt geboten
werden.

Gleichwohl sind die Einsichten, dass die Art und Weise, wie wir die Realitét
verstehen, nicht durch »die Sache« vorherbestimmt ist, dass wir uns unsere Welt
aktiv erschlieBen miissen und die Moglichkeit unterschiedlicher Interpretationen
offensteht, fiir diese Studie leitend. Ins Auge gefasst wird ein inniges Verhiltnis
von »Zeichen« und »Freiheit«.” Von hier her soll die Freiheit im Erkennen und
Verstehen nicht allein als Freiheit eines rationalen Urteilens oder der Zustim-
mung im argumentativen Diskurs expliziert werden, sondern als positive Freiheit
von Wesen, die sich ihre Welt von sich her verstiandlich machen: als Freiheit der
Interpretation. Gefragt werden muss dabei letztlich auch nach Elementen von
individueller Freiheit und Verantwortung. Die leitende These wird entsprechend
sein, dass die interpretierende Zeichenbildung als autonomer und zurechenbarer
Vollzug aufgefasst werden kann.

Wenn man will, ldsst die skizzierte Furcht vor Beliebigkeit oder allzu groBer
Interpretationsfreiheit unsere Thematik also in unscharfer Gestalt anklingen — sie
als Freiheitsthematik positiv aufzunehmen und systematisch zu behandeln, ist
die Absicht der Uberlegungen. Die Uberzeugung dabei ist, dass die Offenheiten
und Moglichkeitsspielrdume, die sich fiir das Weltverstehen ergeben, sofern sich
dieses in Zeichen vollzieht, wesentliche Momente dieses Verstehens sind. Des-
halb ist der Schluss, dass die Variabilitdt von symbolisierenden Zeichen besser
zu eliminieren sei, voreilig. Das theoretische Denken als frei anzusehen, bedeutet

2 Der Begriff des Zeichens setzt einen Beschreibungsrahmen und markiert die Grund-
pramisse, dass Denk- und Verstehensprozesse keine rein geistigen Geschehnisse sind,
sondern sich im Gebrauch von sprachlichen und nichtsprachlichen Ausdrucksformen
konstituieren und damit notwendig in intersubjektive Praktiken eingebettet sind. Die
Arbeit von Charles S. Peirce, der die Primisse formulierte, dass alles Denken in Zei-
chen geschieht (vgl. »Questions Concerning Certain Faculties Claimed for Man«),
sowie Nelson Goodmans Symboltheorie sind in diesem Kontext zwei der wichtigsten
Bezugspunkte. Allerdings geht diese Studie vom Freiheitsthema aus; und der Argu-
mentationsgang wird sich allein daraus ergeben. Dieses Vorgehen liegt schon des-
wegen nahe, weil der Zusammenhang von Zeichen und Freiheit bei keinem der beiden
Autoren eine nennenswerte Rolle spielt. Zentrale Bedeutung hat der Begriff der Frei-
heit indes fiir die deutschsprachige Zeichenphilosophie (bes. Simon, Philosophie des

Zeichens), welche an verschiedenen Stellen als Ankniipfungspunkt dienen wird.

14.02.2026, 16:48:01. R



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12 | ZEICHEN UND FREIHEIT

nicht, einem erkenntnistheoretischen Relativismus das Wort zu reden. Ganz im
Gegenteil konnen gerade auch die Einschriankungen aus der Logik der Freiheit
heraus begriffen und — anders als durch die Unterstellung »externer Gegeben-
heiten« — in ihrer Verbindlichkeit verstindlich gemacht werden. Es empfiehlt
sich daher, die Freiheit im theoretischen Denken selbst zum Gegenstand dieses
Denkens zu machen und als Freiheit zu reflektieren.

Ein solches Unternehmen erschopft sich nicht darin, Unbestimmtheiten um-
zudeuten und mit einem wohlklingenden Etikett zu versehen. Die Rede von einer
Freiheit im Weltverstehen kann nur einen guten Sinn gewinnen, wenn sowohl
die Endlichkeit von Freiheit im Blick bleibt als auch eine Verantwortungsdimen-
sion Gestalt gewinnt. Das heilit, es ist erstens zu beriicksichtigen, dass Interpre-
tationsfreiheit wie jede Freiheit eine Freiheit in Grenzen sein muss. Wollen wir
uns und anderen die Welt verstindlich machen, indem wir Zeichen bilden, so
liegt es z. B. nicht in unserer Macht, die Bedeutung der Ausdrucksweisen, die
wir gemeinschaftlich teilen, beliebig zu modifizieren, die Regeln der Logik
auBer Kraft zu setzen oder physische Gegenstinde herbeizuschaffen, indem wir
auf sie referieren. Ein unbegrenzter Raum der Moglichkeiten hitte keinerlei
Kontur mehr; die Idee einer »absoluten« Freiheit ist selbstdestruktiv. In diesem
Sinne hat der Einzelne in seinem Zeichengebrauch stets nur eine endliche Frei-
heit.

Gleichwohl — und dies ist der zweite Punkt — lésst sich geltend machen, dass
sich einer Person, die ihre Welt in einem aktuellen Fall interpretiert, auch unter
den jeweils gegebenen Beschrinkungen Spielrdaume der Interpretation eréffnen.
Dass sie bereits in einer Welt lebt, dndert nichts daran, dass eine besondere Inter-
pretation eine Festlegung in einem Raum von Moglichkeiten ist und als solche
zugerechnet werden kann. Es gibt notwendigerweise eine Vielzahl von richtigen
Darstellungen oder angemessenen Interpretationen. Und die Frage, welche von
diesen gewihlt wird, beantwortet sich nicht von selbst. Es stellt sich vielmehr ein
normativer Anspruch an den Interpreten: Sofern dieser selbst bestimmen muss,
wie er interpretiert, muss er sich fragen, wie er am besten interpretieren soll. An
dieser Stelle entfaltet der Freiheitsbegriff seine positive Bedeutung: Es wird
deutlich, dass bestimmte Einschrinkungen, die im theoretischen Denken gelten,
erst unter der Voraussetzung von Freiheit verbindlich werden und Begriffe wie
»Zurechenbarkeit« und »Verantwortung« Teil des theoretischen Uberlegens sein
konnen. Dies zeigt die Richtung an, in die der Gedankengang fithren wird. Die
Pointe liegt darin, dass wir als denkende Wesen — innerhalb der jeweiligen Gren-
zen — selbstbestimmt und zurechenbar und gerade deswegen nicht willkiirlich
verfahren konnen. Die Freiheit in der Interpretation, so zeigt sich, miindet nicht
in Beliebigkeit, sondern in eine Verantwortung in der Interpretation. Dies gilt

14.02.2026, 16:48:01. R



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 13

vor allem, wenn man zugrunde legt, dass endliche Personen, die sich denkend
auf ihre Welt beziehen, von der Notwendigkeit geleitet sind, sich in dieser Welt
zu orientieren. Vom Standpunkt einer solchen Person wird die Frage nach Frei-
heitsmoglichkeiten von vornherein eine Frage sein, die auf die Aufhebung von
Beliebigkeit gerichtet ist.

Dieses Szenario zu verteidigen und in eine pridzise Form zu bringen, ist das
Ziel dieser Untersuchung. Die Absicht lésst sich dahingehend zusammenfassen,
dass die Freiheitsaspekte, die notwendig eine Rolle spielen, wenn sich Erkennen
und Verstehen in Zeichen vollziehen, herausgearbeitet werden sollen. Es lohnt
sich, die Momente von Freiheit im theoretischen Denken kenntlich zu machen,
so dass diese nicht mehr als Symptome der Willkiir erscheinen — als etwas, das
es zu eliminieren gilt —, sondern als etwas, das es begreiflich zu machen gilt,
wenn es nicht in Willkiir umschlagen soll. Dafiir ist keine Beschreibung von
Vorgéngen, sondern eine Explikation gefordert, die eine Zurechnung von Inter-
pretationen ermoglicht. Der Zeichenbegriff setzt einen Rahmen, der diesem
praktischen Zweck dienen kann. Indem man das Erkennen und Verstehen iiber
den Gebrauch von interpretierenden Zeichen konzipiert, der in intersubjektive
Verhiltnisse eingebettet ist, kann das theoretische Denken als etwas begriffen
werden, das verantwortet werden muss.

Ein kurzer Uberblick sei vorausgeschickt: Im ersten Kapitel geht es darum, die
Thematik ein wenig einzugrenzen und die Fragerichtung zu bestimmen. Der
Freiheitsbegriff wird zunéchst vorldufig im Hinblick auf die Autonomie von
Personen gefasst, die im Rahmen ihrer Moglichkeiten zurechenbar handeln. Von
diesem Bild her soll die Dimension einer letztlich auch individuellen Freiheit
und Verantwortung im Bereich des theoretischen Denkens expliziert werden.
Dabei markiert der Freiheitsbegriff eine Voraussetzung, die in der lebenswelt-
lichen, intersubjektiven Praxis eine bestimmte Bedeutung haben kann. Er steht
nicht fiir die urspriingliche Selbstbestimmtheit eines der Welt enthobenen Sub-
jekts; er hat nicht beschreibenden, sondern praktischen, regulativen Sinn (I 1).
Bei der Entfaltung dieses Sinns ist zu beachten, dass die Veranschlagung von
Spielrdumen in einer deutlichen Spannung zu Begriffen wie »Wahrheit« oder
»Uberzeugung« steht. Sobald ich etwas verbindlich fiir wahr halte, schlieBe ich
Wahlfreiheit aus. Die Geltung der relevanten urteilslogischen Einschrinkungen
darf daher nicht aufgehoben werden (I 2).

Riickt man den Gebrauch von Zeichen ins Blickfeld, findet Zurechenbarkeit
gleichwohl einen Ort: Auch wenn es einer Person nicht freistehen kann, »etwas
zu wissen oder auch nicht« — insofern das Interpretieren mit Darstellungs-
leistungen verbunden ist, geht ein zurechenbares Tun konstitutiv in es ein. Wenn

14.02.2026, 16:48:01. R



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14 | ZEICHEN UND FREIHEIT

ein Verstehen ausgewiesen werden muss, muss es zwangsldufig auf bestimmte
Weise ausgewiesen werden, in interpretierenden Zeichen.® Fiir die Studie ist eine
Fokussierung dieser Weise, wie konkret interpretiert wird, niitzlich. Sie kann
dann von der Leitfrage ausgehen, inwiefern es eine Sache von Freiheit ist, wie
wir die Welt in Zeichen interpretieren (I 3).

Wenn beriicksichtigt wird, dass von Zeichen insofern die Rede sein soll, als
sie Interpretationen der Welt liefern, also Sachbezug aufweisen, dringt sich das
Verhiltnis von »Realitdt und Zeichen« als erstes Themenfeld auf. Dies ist die
Einsatzstelle des zweiten Kapitels. Man konnte meinen, Interpretationsfreiheit
miisste sich auf der Darstellungsseite anzeigen, wihrend »die Realitidt« dieser
einschrinkend gegeniibersteht. In diesem Zusammenhang ist indes an die ein-
schlidgigen sinnkritischen Befunde — insbesondere an die Zuriickweisung des
metaphysischen Realismus — zu erinnern: Wenn Abbildtheorien der Erkenntnis
in keiner ihrer Varianten sinnvoll sein konnen, kann das Interpretieren nicht als
heteronom durch eine »Realitét-an-sich« bestimmt gedacht werden (II 1).

Diese kritische Wendung hat fiir die Freiheit der Interpretation Bedingungs-
charakter: Indem sich ein Weltinterpret vergewissert, dass er nicht unter einem
natiirlichen Interpretationszwang steht, versetzt er sich in die Lage, sein Interpre-
tieren als in einem grundlegenden Sinn autonom zu begreifen. Die Art und
Weise, wie er sich die Welt denkt, steht nicht hinter der Art und Weise, wie die
Welt »ist«, zuriick, wie es der metaphysische Realismus suggeriert. Die Welt
steht dem Denken nicht gegeniiber; sie ist etwas, das innerhalb einer Praxis den-
kender und handelnder Wesen eine Form gewinnt. Gibt man dieser Sichtweise
ihre genauere Kontur vor dem Hintergrund der Annahme, dass sich das Interpre-
tieren in Zeichen vollzieht, wird sie die Moglichkeit einer Pluralitit von Reali-
tatsentwiirfen mit einbeziehen. Goodmans Pluralismus der Welten wird in dieser
Sache als Richtungsanzeige herangezogen — nicht im Sinne der These, dass es
viele Welten »gibt«, sondern im Sinne der Voraussetzung, dass ein anderes und
letztlich auch andersartiges Interpretieren denkbar bleibt (II 2). Diese Moglich-
keit kann als Freiheitsidee zugrunde gelegt werden; und sie bleibt auch dann
noch in vollem Umfang vorausgesetzt, wenn man in Rechnung stellt, dass die
Option einer Konstruktion von Welt ex nihilo ausgeschlossen werden muss:
Diese Auflage ist ndmlich nicht mit Verweis auf externe Gegebenheiten, sondern
allein von den Sinnbedingungen der Interpretation her begreiflich zu machen: als
immer schon gegebene innere Begrenztheit der Interpretation (II 3).

Die Freiheit im Interpretieren kann keine Freiheit gegeniiber der Realitit
sein; sie kann als solche keine Struktur gewinnen. Damit riickt die Frage in den

3 Die wichtigsten terminologischen Bemerkungen finden sich ebenfalls in Kap. I 3.

14.02.2026, 16:48:01. R



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 15

Blickpunkt, wie die Freiheit des Denkens und Verstehens angesichts schon gege-
bener Denk- und Verstidndnisweisen zu fassen ist. Den Sprach- und Zeichen-
praktiken der jeweiligen Gemeinschaft scheint dabei besondere Bedeutung zuzu-
kommen; ihnen widmet sich das dritte Kapitel. Im Ausgang von Wittgensteins
Analyse des Regelfolgens wird zunichst dafiir argumentiert, dass die Teilnahme
an Zeichenpraktiken daran festzumachen ist, dass unter der Voraussetzung eines
allgemeinen Verstidndnisses eigener Gebrauch von géngigen Darstellungsweisen
gemacht werden kann. Dies beinhaltet, dass eine Interpretation nicht unter dem
Bann von Regeln stehen kann: Vorausgesetzte Zeichenpraktiken sind nicht buch-
stiblich gegeben, und so geht von ihnen weder ein Denkzwang aus, noch kon-
frontieren sie die Zeichenbildung mit Vorgaben. Vielmehr konstituieren sozial
etablierte und individuell beherrschte Zeichenpraktiken einen Raum von Darstel-
lungsmoglichkeiten; sie erdffnen einen Spielraum der Zeichenbildung. Aus der
Perspektive einer Person mit der nétigen Kompetenz kommen in den »Regeln«
des Zeichengebrauchs weniger normative Einschrinkungen zum Ausdruck als
vielmehr das Verstindnis, das eine Zurechnung ihres Zeichengebrauchs allererst
sinnvoll macht (IIT 1).

Als Sinnbedingungen sind die Zeichenpraktiken somit vor allem als Grenzen
des moglichen Zeichengebrauchs und der jeweils unterstellten Freiheit zu be-
trachten. Versucht man diese Grenzen genauer zu formulieren, riickt, neben der
Endlichkeit individueller semantischer Kompetenz, insbesondere der 6ffentliche
Charakter der Zeichenpraktiken ins Blickfeld. Die Verstehensvoraussetzungen,
die intersubjektive Verstindigung ermoglichen, sind der individuellen Willkiir
offensichtlich entzogen. Aber das heifit keineswegs, dass das eigene Verstehen
einer Person durch allgemeine Verstindnisweisen gleichsam okkupiert wird: Die
Verstehensgemeinschaft wird nicht durch apersonale Regeln oder Bedeutungs-
entititen zusammengehalten, sondern durch die praktische Gewissheit, dass
manche Darstellungsweisen aus dem autonomen Verstindnis der Beteiligten
heraus schon iibereinstimmend verwendet werden. Die Inanspruchnahme einer
Zeichenpraktik im besonderen Fall bleibt an die Voraussetzung dieser Verwen-
dungsgleichheit gebunden; erstere kann nicht mehr stattfinden, wo letztere frag-
lich wird. Die individuelle Person nimmt daher Verstindnisweisen in Anspruch,
die ihr selbst (auch) zueigen sind, und bleibt in ihrem Verstehen auch dort noch
frei, wo sich in ihm ein gemeinsames Verstehen manifestiert (I 2).

Dazu gehort, dass eine unendliche Vielfalt von Zeichenbildungen moglich
bleibt. Der Spielraum des Zeichengebrauchs ist kein fest umgrenzter Bezirk:
Wann und wie Darstellungsweisen jeweils in Gebrauch genommen werden, ent-
scheidet sich nicht auf der Ebene von Regeln, sondern vom besonderen Fall her.
Wie verfahren wird — welche Zeichenformen jeweils als zweckméiBig oder ange-

14.02.2026, 16:48:01. R



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16 | ZEICHEN UND FREIHEIT

messen gelten —, lasst sich nicht allgemein vorhersehen. Fiir eine Person, die in
eine Sprach- und Zeichenpraxis involviert ist, geht es stets schon um den Sinn
der besonderen Zeichen, was gerade verlangt, dass die allgemeine Praxis im
Hintergrund bleibt. Die jeweiligen Darstellungsformen konnen somit nicht aus
den intersubjektiven Routinen hergeleitet oder »generiert«, sondern miissen auf
die freien Verstehensvollziige von individuellen Personen zuriickgefiihrt werden.
Das theoretische Denken gewinnt konkrete Gestalt in nicht-ableitbaren, nicht-
substituierbaren Zeichen, die eine besondere komplexe Gestalt haben und auf
ihre dsthetische Form hin angesehen werden. Diese Zeichenformen miissen dem
mit Einbildungskraft ausgestatteten Individuum zugerechnet werden, das das
Zeichen gebildet hat (III 3).

Welche normativen Einschriankungen ergeben sich fiir das individuell zu-
rechenbare Zeichenbilden, wenn es darum geht, die Welt zu interpretieren? Dies
ist die Frage des vierten Kapitels. Ausgegangen wird dabei nicht von festen
Erkenntniskriterien, sondern von endlichen Personen, die nach richtigen Welt-
interpretationen fragen miissen, da sie sich denkend und handelnd in der Welt zu
orientieren haben. Fiir solche Personen ergeben sich von innen her normative
Auflagen; auch die allgemeinsten Einschriankungen konnen als Selbsteinschrdn-
kungen begriffen werden. So ist der Anspruch auf Richtigkeit der Interpretation
notwendig ein Anspruch auf fall- und personeniibergreifende Geltung; die Welt
ist ihrem Begriff nach eine gemeinsam geteilte (IV 1). Doch auch eingedenk
dieser Einschridnkungen kann ein bestimmtes Interpretieren jeweils nur erfolgen,
wenn Individuen aus ihrem Verstindnis heraus besondere Zeichen bilden, in
denen sich ihnen Welt weiter erschlief3t. Fiir Interpretationsfreiheit sind dabei die
Darstellungsformen, die die Interpreten jeweils bilden, zentral. Denn iiber sie
flieBen die Verstehenszwecke endlicher Wesen notwendig mit in das Interpre-
tieren ein: Die Arbeit an Darstellungsformen, in der sich das Interpretieren voll-
zieht, ist auf die Etablierung eines Weltverstindnisses angelegt, das eine Lebens-
praxis auf Dauer tragen kann. Dies aber hebt jede Beliebigkeit auf und erzeugt
einen charakteristischen normativen Druck: Der Weltinterpret muss Interpreta-
tionen moglichst so bilden, dass sowohl allgemeine Verstindnisweisen auf den
Weg gebracht werden, als auch sein individuelles Verstehensinteresse beriick-
sichtigt bleibt (IV 2).

Vor dem Hintergrund dieses Spannungsverhiltnisses muss das freie Interpre-
tieren mit kritischen Vorzeichen expliziert werden: Interpretationsfreiheit hat
hier von vornherein den Charakter von Interpretationsverantwortung. Im ersten
Anlauf lassen sich deren Grundziige wie folgt beschreiben: Der Weltinterpret
interpretiert dann verantwortungsvoll, wenn die Bezogenheit auf besondere Dar-
stellungsformen und die Endlichkeit des jeweiligen Interpretierens im Blick, die

14.02.2026, 16:48:01. R



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 17

Offenheit fiir anderes Darstellen grundsitzlich erhalten und die prinzipielle Mog-
lichkeit einer Vertiefung des Verstidndnisses beriicksichtigt bleibt — aber gleich-
zeitig in Rechnung gestellt bleibt, dass eine theoretische Reflexion nicht ins Un-
bestimmte hinein fortgesetzt werden kann, sondern nur dann ihren Zweck erfiillt,
wenn sie zu bestimmten Ergebnissen fithrt (IV 3).

Im abschlieBenden fiinften Kapitel wird dieser Strang weitergefiihrt und die
Analyse entlang der Freiheit in der Zeicheninterpretation verfeinert. Am Anfang
steht dabei die Uberlegung, dass interpretierende Zeichen, anders als Anzeichen,
auf gegebene Zeichen bezogen sind. Peirce veranschlagt in diesem Zusammen-
hang einen Prozess der Zeichentransformation, der zu immer grof3erer Bestimmt-
heit fortschreitet. Vor dem Hintergrund der Freiheitsthematik kann diese Figur
im Sinne der kritischen Primisse aufgefasst werden, dass gegebene Verstandnis-
weisen grundsitzlich problematisiert und durch eine Variation von Darstellungs-
formen weiterentwickelt werden konnen. Es besteht grundsitzlich die Moglich-
keit der vertiefenden Zeicheninterpretation. Dies wird in Aufnahme einiger Mo-
tive von Josef Simons Zeichenphilosophie ausgefiihrt: Ein erreichtes Verstidndnis
ist nie alternativlos, und das, was als Welt oder als gegeben gilt, kann prinzipiell
in Frage gestellt werden. Die verwendeten Zeichen werden in diesem Fall als
interpretationsbediirftig angesehen und treten damit als Zeichen hervor. Die so
angestoflene Zeichenreflexion ist dann von Beginn an von der Intention geleitet,
Interpretationen zu bilden, in denen sich die Welt weiter erschlieit (V 1).

Die Struktur eines dieser Zielsetzung verpflichteten Zeicheninterpretierens
wird sodann vor dem Hintergrund der gewonnenen Ergebnisse entfaltet. Ein
durch Zeichen bewirkter Verstehens- oder Interpretationszwang ist dabei nicht
konzipierbar; doch insofern nicht mehr »die Welt«, sondern bestimmte Zeichen
als gegeben angesehen werden, sind Voraussetzungen im Spiel, die der Interpre-
tation ganz bestimmte Grenzen setzen: In einem zu interpretierenden Zeichen
kann ein Spielraum gesehen werden, innerhalb dessen ein sinnvolles Interpre-
tieren als positiv freier Akt moglich ist. Legt man zugrunde, dass es dabei um
das Verstindnis seiner Welt geht, steht der Interpret von innen her unter dem
normativen Druck, Stellung zu nehmen: Dass Zeichen in das Blickfeld des theo-
retischen Denkens kommen, beinhaltet die Herausforderung, nach besseren Dar-
stellungen zu suchen, die die Problematisierung auftheben und wieder Welt ver-
standlich machen. Das heift gleichzeitig, dass jeder Individualismus aufgehoben
sein und gedanklich auf eine Gemeinschaft hin interpretiert werden muss. Doch
wo Darstellungsformen in ihrer welterschlieBenden, dsthetischen Form auf dem
Spiel stehen, geht es nicht einfach um eine Gemeinschaft rationaler Wesen,
sondern um eine Gemeinschaft lebendiger Personen mit endlichen Verstehens-
zwecken: Diese nehmen in ihren Interpretationen und Entwiirfen zu besonderen

14.02.2026, 16:48:01. R



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

18 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Zeichen Stellung, und auf dieser Ebene muss der problematisierte Weltbezug
auch wieder gefestigt werden. Welche interpretierende Zeichenbildung dies im
Einzelfall leistet, ist nicht allgemein beantwortbar. Das individuelle Verstehen
kann letztlich nicht tibersprungen werden (V 2).

Wenn dies aber so ist, bleibt es im interindividuellen Verhéltnis notwendig
moglich, dass Individuen auch nach ausgedehnten Verstdndigungsbemiihungen
nicht tibereinkommen koénnen, sondern unterschiedlichen Interpretationen welt-
erschlieBende Kraft ansehen — und gleichsam auf unterschiedliche Welten und
Gemeinschaften hin interpretieren wollen. In dieser Voraussetzung manifestiert
sich die Voraussetzung der Individualitiit allen Verstehens; in dieser hat die Vor-
aussetzung von Verantwortung im theoretischen Denken ihre deutlichste Aus-
pragung. Wo das individuelle Verstehen ins Recht gesetzt wird, muss die Mog-
lichkeit anderen Verstehens grundsitzlich offen bleiben. Von dieser Einsicht her
kann eine individuelle Person indes letztlich auch ihr eigenes Denken und Ver-
stehen als ein besonderes Denken und Verstehen begreifen (V 3).

14.02.2026, 16:48:01. R



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

