Selbsterzeugung des Menschen?
Hegels Integration der Anthropologie in sein Konzept einer

Enzyklopéddie der philosophischen Wissenschaften

Christoph . Bauer

Fur das Sommersemester 1817 kiindigte Hegel erstmals eine Vorlesung mit
dem Titel »Anthropologie und Psychologie« an, und Vorlesungen mit diesem
Titel sollten nun zum festen Repertoire seiner Vorlesungstitigkeit werden.!
Vergleicht man den Titel dieser Vorlesungen mit der Konzeption der ersten
Auflage seine Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften, so fillt zundchst
auf, dass die entsprechenden Wissenschaftsbereiche dort gar nicht so genannt
— sie heiflen dort vielmehr »A. Die Seele« und »C. Der Geist« — und durch
einen dritten Teil von einander getrennt werden, den Abschnitt »B. Das Be-
wufltseyn«.? Zusammengefasst werden diese drei Abschnitte unter der Uber-
schrift »Der subjective Geist« als dem ersten Teil der Philosophie des Geistes,
dem der objektive und der absolute Geist folgen und die ihrerseits den dritten
Teil der Enzyklopidie nach der »Wissenschaft der Logik« und der »Philosophie
der Natur« bildet. Fragt man nach den Griinden fiir die Diskrepanz zwischen
dem fiir die Vorlesungen konzipierten Lehrbuch und dem Titel der Vorlesun-
gen, so lasst sich zunichst lediglich auf die zeitgendssischen Gepflogenhei-

1 | Hegel kiindigte wahrend seiner Berliner Zeit Vorlesungen fiir die Sommersemester
1820, 1822 und 1825 sowie fiir die Wintersemester 1827/28 und 1829/30 an.

2 | G. W. F. Hegel, Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse
(1817), unter Mitarbeitvon Hans-Christian Lucas T und Udo Rameil hg. v. Wolfgang Bon-
siepen und Klaus Grotsch, Hamburg 2000 GW 13. Was die Analyse des Hegelschen An-
thropologiekonzepts in der ersten und dritten Aufl. der Enzyklop&die betrifft, vgl. Marc
Rolli, Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, 157-218; was die Beurteilung
der Hegelschen Rassenlehre betrifft, kommt Rolli zu dhnlichen Einschatzungen wie der
Autor des vorliegenden Beitrages; vgl. ebd., 209ff.

- am 14.02.2026, 07:57:58.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Christoph J. Bauer

ten verweisen, Vorlesungen zu diesem Themenbereich zu benennen.? Mit der
zweiten Auflage der Enzyklopddie schafft Hegel grolere Klarheit, indem er der
Uberschrift »Die Seele« den Titel »A. Anthropologie« und der Uberschrift
»Der Geist« den Titel »C. Psychologie« voranstellt, stiftet aber erneute Verwir-
rung, indem er der Uberschrift »Das Bewuftseyn« den Titel »B. Die Phinome-
nologie des Geistes« voranstellt, jenen Titel seines Buches von 1807, das jedoch
ehemals eine ganz andere systematische Funktion hatte.*

Untersucht man den von Hegel der >Anthropologie< zugewiesenen Bereich,
so sieht man sich zunichst mit einer insbesonders in der ersten Auflage der
Enzyklopddie doch recht tiberschaubaren Textgrundlage konfrontiert (GW 13,
183-194). Fiir die Rezeption dieses Systemteils war von daher bedeutsam, dass
der Publikation der Enzyklopddie in den Werken Hegels (Bd 7,2) die auf der
Grundlage von Vorlesungsnachschriften und heute nicht mehr vorhandenen
Manuskripten Hegels kompilierten >Zusitze«< beigegeben wurden; seit einiger
Zeit liegen in der historisch-kritischen Edition der Gesammelten Werke jedoch
auch zwei Binde mit Vorlesungsnachschriften aus den Sommersemestern
1822 und 1825 sowie aus dem Wintersemester 18277/28 vor.> Dariiber hinaus
wurde bereits 1990 Hegels Fragment zur Philosophie des subjektiven Geistes he-
rausgegeben, das als der mehrfach angekiindigte Versuch verstanden werden
kann, ein eigenstindiges Kompendium fiir seine Vorlesungen zu schreiben,
und das offensichtlich in zeitlicher Nihe zu den Vorlesungen der Sommer-
semester 1822 und 1825 entstanden ist.® Tatsichlich hat Hegel jedoch — anders
als viele seiner Zeitgenossen — niemals eine eigenstindige Schrift zum The-
ma >Anthropologie« ver6ffentlicht; er hat die Anthropologie vielmehr zu einem
Moment des subjektiven Geistes gemacht.

I. Zum VERHALTNIS VON ANTHROPOLOGIE
UND GESCHICHTSPHILOSOPHIE BEI HEGEL

Aus der Sicht der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts lisst sich eine ent-
scheidende Entwicklungslinie der Philosophiegeschichte seit dem Ende des

3 | Vgl. Anthropologie und Psychologie um 1800, G. Eckhardt, M. John, T. v. Zantwijk,
P. Ziche (Hg.), KbdIn, Weimar, Wien 2001, insbesondere 78-109.

4 | Vgl. G. W. F. Hegel, Phdnomenologie des Geistes, hg. v. Wolfgang Bonsiepen und
Reinhard Heedet, Hamburg 1980 GW 9.

5 | G.W.F. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie des subjektiven Geistes, Bd 1 u. 2,
hg. von Christoph J. Bauer, Hamburg 2008 u. 2011 GW 25,1 u. 25,2.

6 | G.W.F. Hegel, Fragment zur Philosophie des subjektiven Geistes, in: G. W. F. Hegel,
Gesammelte Werke, Bd 15, Schriften und Entwiirfe | (1817-1825), hg. von Friedrich Ho-
gemann und Christoph Jamme, Hamburg 1990, 207-249 GW 15.

- am 14.02.2026, 07:57:58.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie

18. Jahrhunderts als Auseinandersetzung um das Verhiltnis von Geschichts-
philosophie und Anthropologie darstellen. Folgt man der Interpretation dieses
Verhiltnisses, wie sie Odo Marquard vorgelegt hat, so schliefen sich Anth-
ropologie und Geschichtsphilosophie gegenseitig aus, weil die Anthropologie
zeigen wolle, dass die von ihr untersuchte Natur des Menschen die immer glei-
che ist, wihrend es der Geschichtsphilosophie darauf ankomme, gegen eine
solche anthropologische >Feststellung des Menschen« diesen als Resultat einer
bestimmten Entwicklung zu begreifen.”

Aus Marquards Sicht war es gerade Hegel, der gegen die Tendenzen sei-
ner Zeit, die Anthropologie zur Fundamentalphilosophie zu machen, diese
gezwungen habe, »in den Zusammenhang der Geschichtsphilosophie wie-
der einzutreten«; wihrend Hegel die Geschichtsphilosophie »als Theorie der
menschlichen >Wirklichkeit« verstanden habe, konne sich die Anthropolo-
gie »nur noch als Theorie der menschlichen >Mdéglichkeit< halten« und die-
ser Versuch, »die Anthropologie an die Geschichtsphilosophie anzupassen«
impliziere letztlich eine »Degradierung der Anthropologie«.® Wihrend mit
diesen Formulierungen die Integration der Anthropologie in das System der
Wissenschaften kritisiert wird, wurde Hegels Geschichtsphilosophie bekannt-
lich deshalb zum Zielpunkt der Kritik, weil diese den einzelnen Menschen
zum bloRen Werkzeug des >Weltgeistes< herabsetze.” Im folgenden soll der
Behauptung Marquards besondere Beachtung geschenkt werden, Hegel be-
handele die Anthropologie als eine »Theorie der menschlichen >Moglichkeit«,
die der Geschichtsphilosophie als »Theorie der menschlichen >Wirklichkeit«
unterzuordnen sei. Diese Behauptung trifft zumindest insofern zu, als Hegel
sich in seinen Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte in der Tat auf
die aristotelische Konzeption einer Bewegung von der >Moglichkeit< (d0vayug)
zur >Wirklichkeit« (évégyeia) bezogen hat.'® Jedoch ist Marquard zu widerspre-
chen, wenn er behauptet, Hegel habe eine Hierarchisierung in Bezug auf die
Wissenschaftsbereiche Anthropologie und Geschichtsphilosophie vorgenom-

7 | Odo Marquard, Art. »Anthropologie, in: Historisches Worterbuch der Philosophie,
hg.v. Joachim Ritter, Bd 1, Darmstadt 1971, 368.

8 | Ebd.

9 | Vgl. dazu C. J. Bauer, »Das Geheimnis aller Bewegung ist ihr Zweck«, Geschichts-
philosophie bei Hegel und Droysen, Hamburg 2001, insbesondere 354-384; Johannes
Rohbeck, Geschichtsphilosophie zur Einflihrung, Hamburg 2004, 52-62 und 137-140;
zur Kritik an Hegel vgl. Karl R. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Bd I, Fal-
sche Propheten, Hegel, Marx und die Folgen, Miinchen 1975; Max Horkheimer/Theodor
W. Adorno, Dialektik der Aufklarung, in: Max Horkheimer, Gesammelte Schriften, Bd 5,
hg. v. Gunzelin Schmid Noerr, Frankfurt 1987, insbesondere 253-256.

10 | vgl. G.W.F. Hegel, Gesammelte Werke, Bd 18, Vorlesungsmanuskripte Il (1816-
1831), hg. v. Walter Jaeschke, Hamburg 1995 GW 18, 186.

- am 14.02.2026, 07:57:58.

35


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Christoph J. Bauer

men. Demgegeniiber soll hier die These vertreten werden, dass die System-
teile »Anthropologie< und >Philosophie der Weltgeschichte« in Hegels System
der Wissenschaften deshalb in enger Beziehung zu einander stehen, weil sie
ein gemeinsames Thema behandeln, nimlich die Selbsterzeugung des Menschen,
wie Marx diesen Prozess genannt hat.! Der Mensch, der an sich immer schon
Mensch ist, muss sich Hegel zufolge dennoch erst »zu dem machen, was er
ist« — und dies kann er nur auf der Basis der korperlichen Arbeit auf der einen
Seite und der Arbeit des Geistes auf der anderen.” Wihrend die Anthropologie
die >Selbsterzeugung des Menschen« auf der Ebene der Entwicklung des ein-
zelnen Menschen in seiner »Naturbestimmtheit« thematisiert, geschieht dies
in der Weltgeschichte auf der Ebene der Entwicklung der ganzen Menschheit.
Anthropologie und Geschichtsphilosophie schlieRen sich aus dieser Perspek-
tive also nicht aus, sondern erginzen einander — sie kénnen sich aber schon
deshalb nicht gegenseitig ausschlieflen, weil beide der Sphire des Geistes an-
gehoren, der als Gesamtzusammenhang selbst geschichtlich verfasst ist.

Allerdings ist offensichtlich, dass das Hegelsche Anthropologie-Konzept sich
in der Tat kaum mit denjenigen Konzepten vertrigt, die im 19. Jahrhundert zur
Herausbildung einer eigenstindigen, zunehmend physiologisch orientierten
Anthropologie fithren sollten bzw. darauf hinausliefen, die Anthropologie »mit
Einschluf der Physiologie, zur Universalwissenschaft« zu erheben, wie Feuerbach
es gefordert hatte.”

1. Es handelt sich bei Hegels Konzeption des >subjektiven Geistes< zwar ins-
gesamt — d.h. also nicht nur im Bereich der Anthropologie, die es ja explizit
mit dem »Geist in seiner Leiblichkeit« (GW 25,1, 6; vgl. ebd., 22ff) zu tun
hat — um eine umfassende Darstellung der aufsteigenden Entwicklung von
der Dominanz der leiblichen bzw. natiirlichen Verfasstheit des Menschen
hin zur Dominanz seiner geistigen bzw. denkenden Verfasstheit, die fiir
Hegel die wesentliche Seite des Menschen ausmacht. Hegels Anthropolo-
gie ist also prozessual verfasst und widerspricht auf diese Weise einer an
>Definitionen< oder >Kategorien« orientierten Lehre vom Menschen; sie ist
selbst Teil der umfassenderen Geschichte des Geistes.

11 | Karl Marx, Okonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844, in:
Marx-Engels Werke, Bd 40, Berlin 1973, 574.

12 | G. W. F. Hegel, Vorlesungen, ausgewahlte Nachschriften und Manuskripte, Bd 5,
Vorlesungen Uber die Philosophie der Religion, Teil 3, Die vollendete Religion, hg. von
Walter Jaeschke, Hamburg 1984, 226f.; vgl. auch GW 18, 158-162.

13 | Ludwig Feuerbach, Grundsétze der Philosophie der Zukunft, in: Ders., Gesammel-
te Werke, hg. v. Werner Schuffenhauer, Bd 9, Kleinere Schriften Il (1839-1846), § 55,
337.

- am 14.02.2026, 07:57:58.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie

2. Der »>Geists, das >Denkens, die sVernunft« dominieren auch dort das We-
sen des Menschen, wo dieser unmittelbar seiner Naturseite ausgeliefert zu
sein scheint. Der Mensch ist also — an sich — immer schon Geistwesen.
Jedoch muss, um den immergleichen Mifiverstindnissen vorzubeugen,
betont werden, dass der Mensch — trotz der Dominanz des Geistes — auch
bei Hegel seine Naturseite nicht los wird, selbst dann nicht, wenn es der
Geist im dritten Teil des subjektiven Geistes programmatisch nur noch mit
sich selbst zu tun hat." Entsprechend wird auch der Mensch niemals sei-
nen Korper und die mit diesem zusammenhingenden Probleme los, selbst
wenn der Geist immerfort darauf aus ist, diesen Kérper — verstanden als
Material-Ursache im Sinne der Aristotelischen Teleologie — zu formen. He-
gels Anthropologie ist eine Wissenschaft, die von der dynamischen Span-
nung des >Kampfes« des Geistes mit der Natur bestimmt ist. Der Mensch
ist also — an sich — immer schon in diesem Kampf befangen.

Das Verhiltnis des Geistwesens Mensch zu seiner Leiblichkeit (der Natur-Sei-
te an ihm) bestimmt durchgingig die Problemlage der Anthropologie. Unter
diesen Voraussetzungen scheint mir das Hegelsche Konzept des subjektiven
Geistes und die Rolle, welche die Anthropologie in diesem Konzept spielt, aber
gerade deshalb von besonderem Interesse, weil es weite Teile der Entwicklung
des 19. und 20. Jahrhunderts als Verfallsgeschichte oder — mit Lukacs gespro-
chen — als Geschichte der »Zerstérung der Vernunft«® erscheinen lisst, die

14 | »Dererste Theil alsoist der Geist als Naturgeist, auf der zweiten Stufe ist der Geist
in Relation auf Andere, auf der dritten als reiner Geist in Relation nur mit sich selbst.«
GW25,1,9

15 | Georg Lukacs, Werke, Bd 9, Die Zerstérung der Vernunft, Neuwied/Berlin 1962.
Lukéacs zeichnet die Tendenz zum Irrationalismus in der deutschen Philosophie (Lukécs
nennt den spaten Schelling, Schopenhauer, Nietzsche, die Lebensphilosophie und den
Neuhegelianismus) und in der »deutschen Soziologie« nach, um dann Sozialdarwinis-
mus, Rassentheorie und Faschismus ausgehend von der Rassentheorie des 18. Jahr-
hunderts unter besonderer Beriicksichtung der Schriften von Gobineau, Gumplowicz,
Ratzenhofer, Woltmann und H. St. Chamberlain zu analysieren. Was die Gegnerschaft
zur franzdsischen Revolution betrifft, sieht er insbesondere Edmund Burke, aber auch
die »Historische Rechtsschule« in der Verantwortung fiir die auf dieser Gegnerschaft
basierenden rassistischen Lehren. Dass sich diese Verfallsgeschichte nicht auf eine
weltanschauliche Linie beschrédnken I&sst, zeigt Reinhard Mocek, Materialismus und
Anthropologie im 19. Jahrhundert, in: Weltanschauung, Philosophie und Naturwissen-
schaften im 19. Jahrhundert, Bd 1, Der Materialismus-Streit, hg. v. K. Bayertz, M. Ger-
hard und W. Jaeschke, Hamburg 2007, 177-203. Mocek macht deutlich, dass nicht nur
die in weiten Teilen konservativ, »aristokratische, elitdr oder nationalistisch orientierte
birgerliche Philosophie des 19. Jahrhunderts diese Tendenz in sich trédgt, sondern auch

- am 14.02.2026, 07:57:58.

37


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Christoph J. Bauer

ausgehend von bestimmten anthropologischen Grundannahmen hinfiihrt zu
Rassismus und Eugenik, zu der Uberzeugung, es sei moglich, den >Wert< von
Menschen anhand duferlicher bzw. »natiirlicher« Merkmale zu bestimmen.

Il. ANTHROPOLOGIE ALS MOMENT DES PHILOSOPHISCHEN
SELBSTVERSTANDIGUNGSPROZESSES: DER BEGRIFF
DER GLEICHHEIT UND DER BEGRIFF DES MIENSCHEN

Verantwortlich fiir den grundlegenden Unterschied des Hegelschen Ansatzes
zu den meisten der ihm nachfolgenden — ihn zum Teil aber schon begleiten-
den — Konzepten ist, dass er die allgemeine Struktur des subjektiven Geistes,
wie die des Geistes iiberhaupt, als Bezug des Geistes auf sich selbst und auf
die Natur als dem Anderen des Geistes gefasst hat. Fiir ihn kann daher die
Anthropologie nicht eine Einzelwissenschaft sein, die sich einen besonderen
Untersuchungsgegenstand — in diesem Fall >den Menschen«< — vornimmt. He-
gel stellt seine >Anthropologie« vielmehr ausdriicklich unter das antike Motto
»Erkenne dich selbst«!®, das er aber gerade nicht im Sinne der Selbsterkennt-
nis partikularer Individuen versteht — diesen Weg sieht er durch die »soge-
nannte Menschenkenntnifd« beschritten. (GW 25,1, 6) Die Anthropologie ist
fur ihn Moment jenes Selbstverstindigungsprozesses, den die Philosophie als
Wissenschaft im Sinne des Hegelschen absoluten Geistes zu durchlaufen hat.
Gegeniiber der Behauptung, Hegel habe, indem er die Anthropologie in das
Programm des philosophischen Systems aufnahm, eine »Degradierung der
Anthropologie« vollzogen, wire nun nach den Griinden fiir eine solche >He-
rabsetzung« zu fragen.

Geht man dieser Frage vor dem Hintergrund der These von der charak-
teristischen Verbindung von Anthropologie und Geschichtsphilosophie bei
Hegel nach, deren Struktur zum einen durch das aristotelische Entwicklungs-
modell von Moglichkeit und Wirklichkeit zu kennzeichnen ist, zum anderen
durch das Modell der >Selbsterzeugung des Menschens, so ist zundchst festzu-
halten, dass Hegel die Bewegung auf dem Gebiet der Weltgeschichte bekannt-

Vertreter der Sozialdemokratie und des Marxismus in ihrer Begeisterung fiir die Lehren
Ernst Haeckels empféanglich waren fiir sozialdarwinistische, eugenische und rassenhy-
gienische Auffassungen, so Karl Kautsky und Eduard Bernstein. Entsprechende Tenden-
zenim anglo-amerikanischen Liberalismus zeigt: Domenico Losurdo, »White supremacy«
und Konterrevolution. Die Vereinigten Staaten, das Russland der Weifien<und das Drit-
te Reich, in: Faschismus und soziale Ungleichheit, Studien des Gesellschaftswissen-
schaftlichen Instituts Bochum, Bd 1, hg. v. C. J. Bauer et al., Duisburg 2007, 155-185.
16 | Aufféllig ist, dass Hegel hier ein Motto wéhlt, das auch zum Motto von Karl Philipp
Moritz’ Magazin zur Erfahrungsseelenlehre wurde.

- am 14.02.2026, 07:57:58.



https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie

lich als »Fortschritt im Bewuftseyn der Freyheit« (GW 18, 152) bestimmt hat,
eine Bestimmung, die sich in der Anthropologie deshalb so nicht findet, weil
sich der Geist hier noch im Zustand der Bewusstlosigkeit befindet, das Be-
wusstsein erst Resultat des anthropologischen Entwicklungsganges ist. Die be-
sonderen Entwicklungslinien der beiden Systemteile scheinen sich also nicht
ohne weiteres miteinander in Beziehung setzen zu lassen. Diesem Einwand ist
jedoch entgegenzuhalten, dass — nach dem Selbstverstindnis der Hegelschen
Philosophie — der Geist (und damit der Mensch) immer schon an sich frei ist.
Insofern gilt dieser Umstand auch dort, wo der Geist (resp. der Mensch) sich —
wie in der Anthropologie — noch in einem defizienten Zustand befindet. Er gilt
fur den anthropologischen Zustand genauso, wie er fiir die vorgeschichtlichen
Perioden der Weltgeschichte gilt. Geht man aber davon aus, dass der Geist und
damit alle Menschen immer schon an sich frei sind (GW 18, 186), weil Freiheit
die wesentliche Bestimmung des Geistes ist, so erlangt auch eine andere Kate-
gorie entscheidende Bedeutung, die Kategorie der Gleichheit — zugleich und
nicht zufillig Leitbegriff der franzésischen Revolution und Komplementirbe-
griff zum Begriff der Freiheit: Sind alle Menschen immer schon an sich frei, so
sind sie in dieser Hinsicht auch immer schon an sich gleich.

Obwohl Hegel die Forderung nach >Gleichheit« in seinen Grundlinien
der Philosophie des Rechts explizit als die »abstracte Identitit des Verstandes«
kritisiert,” was der hier vertretenen Behauptung zu widersprechen scheint,
»Gleichheit« sei fiir Hegel eine entscheidende Kategorie, muss man sehen, dass
sich die in den Grundlinien angesprochene Forderung auf die »Austheilung
des Erdbodens oder gar des weiter vorhandenen Vermdgens« bezieht, damit
aber wiederum auf die »Natur in ihrer unendlichen Besonderheit und Ver-
schiedenheit«. »Von einer Ungerechtigkeit der Natur iiber ungleiches Austhei-
len des Besitzes und Vermogens« kann Hegel zufolge jedoch nicht gesprochen
werden, denn »die Natur ist nicht frey, und darum weder gerecht noch un-
gerecht«. Insofern lisst sich jedoch folgern: >Der Geist aber sehr wohll« Und
genau aus diesem Grunde lassen sich >Freiheit< und >Gleichheit< hinsichtlich
des Hegelschen Geist-Begriffs nicht gegeneinander ausspielen: Gleich sind
alle Geist-Wesen insofern sie Geist-Wesen sind, d.h. konkret: indem sie »den-
kend« sind (GW 25,1, 34) und gleich sind sie auch, indem sie iiber einen Willen
verfiigen (was wiederum bedeutet, dass sie frei sind)."”® >Ungleich< sind und
bleiben die Menschen, indem sie eine Naturseite haben. Und so hebt Hegel
in den Vorlesungen iiber die Philosophie des Rechts die Gleichheit der Menschen
hinsichtlich ihrer Teilhabe an der Vernunft erneut hervor: »Alle Menschen
sind verniinftig dies ist die Hauptsache, [...]. Einen Menschen verniinftig, den

17 | Siehe G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, hg. v. Klaus Grotsch
u. Elisabeth Weisser-Lohmann, Hamburg 2009 GW 14,1, 60 (§ 49).
18 | Vgl. Hegel: Vorlesungen lber die Philosophie der Religion, a.a.0., 223.

- am 14.02.2026, 07:57:58.

39


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Christoph J. Bauer

anderen unverniinftig zu machen wire das hochste Unrecht, er ist nur Mensch
als Vernunft als denkendes Selbstbewuftsein.«*

II1. STEFFENS’ ANTHROPOLOGIE

Die einzige zeitgendssische Position zum Thema >Anthropologies, die von He-
gel im Zusammenhang seiner eigenen Schriften ausdriicklich kritisiert wur-
de, ist die Anthropologie von Henrich Steffens.?® Im Fragment zur Philosophie
des subjektiven Geistes findet sich die Bemerkung, Steffens verflechte »Geologie
sosehr mit Anthropologie«, dass »auf die letztere etwa der 10te oder 12te Theil
des Ganzen kommt.« Und: »Da das Ganze aus empirischem Stoffe, aus Ab-
stractionen und aus Combinationen der Phantasie erzeugt, dagegen das, wo-
durch Wissenschaft constituirt wird, Gedanke, Begriff und Methode verbannt
ist, so hat solches Werk wenigstens fiir die Philosophie kein Interesse.« (GW
15, 216f.) Andere Positionen, vor allem Kants Anthropologie in pragmatischer
Hinsicht oder andere Schriften, die Hegel gekannt haben kénnte?, finden in
den drei Auflagen der Enzyklopddie und in seinen Vorlesungen vordergriindig
keine Beachtung. Jedoch erweist sich bei genauerer Untersuchung der Vor-
lesungsnachschriften, dass Hegel durchaus orientiert war, was die zeitgenossi-
sche Literatur betrifft. Zu bedenken ist in diesem Zusammenhang, dass auch
diejenigen, die bereits auf dem Weg waren, eine entsprechende Wissenschaft
zu konstituieren, nicht immer schon den Begriff >Anthropologie« ihren Pro-
jekten voranstellten — so trug das »Leitmodell der psychologisch-anthropolo-
gischen Periodika um 1800«*, Karl Philipp Moritz" Magazin zur Erfahrungs-
seelenlehre diesen Begriff ebenfalls nicht in seinem Titel.

Obwohl Hegel Steffens’ Anthropologie schon aus konzeptionellen Griinden
kritisiert, so ist im Kontext der vorliegenden Untersuchung die dort behandelte
Frage nach der »Rassenverschiedenheit]] der Menschen« (GW 25,2, 956) von
groerer Relevanz. Steffens richtet sich kritisch gegen Kants Schrift Muthmapf-

19 | G. W. F. Hegel, Philosophie des Rechts nach der Vorlesungsnachschrift K. G. v.
Griesheims 1824/25, in: Ders., Vorlesungen iiber Rechtsphilosophie. 1818-1831, Edi-
tion und Kommentar in sechs Banden von Karl-Heinz llting, Vierter Band, Stuttgart-Bad
Cannstatt 1974, 509.

20 | Henrich Steffens, Anthropologie, 2 Bde, Breslau 1822.

21 | Hiersind diejenigen Biicher gemeint, die sich im Verzeichnif3 der von dem Profes-
sor Herrn Dr. Hegel [...] hinterlassenen Biicher-Sammlungen aus dem Bereich finden,
den man heute der Anthropologie zuordnen kdnnte.

22 | Georg Eckhardt et al., Anthropologie und empirische Psychologie, a.a.0., 145.

- am 14.02.2026, 07:57:58.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie

licher Anfang der Menschengeschichte?, weil dieser »die urspriingliche Einheit
des menschlichen Geschlechts« verteidige sowie gegen jene, die behaupten,
dass die Menschheit »aus einem Paare entsprungen« sei.** Demgegeniiber ar-
gumentiert Steffens unter Verweis auf die Mannigfaltigkeit der natiirlichen
Erscheinungsformen fiir eine »urspriingliche Verschiedenheit« (ebd., 382),
gegen die Annahme der Einheit der menschlichen Gattung und weist die etwa
von Blumenbach vertretene These vom prigenden Einflusses des Klimas auf
die Entstehung der Rassen zuriick.” Zwar sei es mdglich, dass sich das »Ei-
genthiimlich der Racen« durch »Mittelzeugungen« aufhebe und durch »Ver-
setzung in ein anderes Klima« einzelne »hervorstechende eigenthiimliche
Merkmale [...] sich verwischenc, jedoch kénne man den »Neger durch Chlorine
bleichen, aber der »gebleichte Neger« werde dadurch nicht zum »Kaukasier.
Dieses alles« sei »ausgemachte Thatsache«. (Ebd., 3677f.) Was die >natiirliche«
Ordnung betrifft, sind fiir Steffens »mit einer Form der Organisation alle iib-
rigen gegeben«, weshalb »die ganze gegenwirtige Epoche als eine Gesamm-
torganisation betrachtet werden« miisse. (Ebd., 371) Fiir ihn ist »das wahre
Verstindnifd der Racen [...] der Schluflpunct der Naturwissenschaft, wo die
stumme Geschichte der Natur und die lautgewordene des menschlichen Ge-
schlechts ein inneres Gesprich anfangen und sich wechselseitig verstindigen
werden.«*® Und Steffens zog weiterfithrende Schliisse aus diesem »wahre[n]
Verstindnifl der Racen«. Fiir ihn sind die Menschen »nicht blof§ mit einander
vereinigt und von einander getrennt durch die Einheit und Verschiedenheit der
Gestalt, sondern auch durch die Einheit und Verschiedenheit geistiger Fihigkei-
ten.«” Weiterhin bringt er das »Princip der Racenbildung« mit der Erbsiinde
in Verbindung (ebd., 415), welche, da die urspriingliche Unschuld im Paradiese
»die innigste Vereinigung mit der Natur« beinhalte, auch »eine Verinderung
des Leiblichen herbeifithren« musste (ebd., 417) und schlieft hinsichtlich der
»afrikanischen Negerrace«, dass deren »Stirke«, deren »Ausdauer« und »kor-

23 | Kant, Muthmaglicher Anfang der Menschengeschichte, in: Berlinische Monats-
schrift, Bd VIl (1786), 1-27.

24 | Steffens, Anthropologie, a.a.0., 379-382.

25 | »Der Europder wird nie ein Neger, der Mauretanier lebt seit Herodots Zeiten in
den brennenden Wiisten, ohne daf das Klima die Mif3gestalt zu erzeugen vermochte.
[...] Es ist entschieden, dafl die empirische Naturwissenschaft gendthigt ist, mehrere
menschliche Stdmme anzunehmen, die eine urspriingliche Grundverschiedenheit des
Geschlechts. Alle geschichtliche Entwickelung [...] trifft diese Urverschiedenheit als ihr
Fundament. [...] Eben das Unverdnderliche bildet die sogenannten Racen.« (Ebd., 367)
26 | Ebd., 398; zu dieser Diskussion vgl. auch J. F. Pierer, Medizinisches Realwdrter-
buch, Bd I, 1816, 70-75 und J. E. von Berger, Grundziige der Anthropologie, Altona
1824, 307.

27 | Steffens, Anthropologie, a.a.0., 394.

- am 14.02.2026, 07:57:58.

41


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Christoph J. Bauer

perliche Kraft, die, der sinnlichen Lust dienstbar«, diese »seit uralten Zeiten
[...] zu Knechten anderer Vélker« bestimmt habe. (Ebd., 422) Fiir ihn ist die
geistige und kérperliche Ausbildung der Rassen auf eine »geheime Verschul-
dung« zuriickzufithren, der gegeniiber man vergeblich versucht habe, »die
Wilden Racen als schuldlose Menschen zu schildern«. (Ebd., 430)

Bei diesen Uberlegungen handelt es sich offensichtlich um jene von Hegel
sogenannten »Combinationen der Phantasie«. Die Steffenssche >Argumenta-
tion< hilt Hegel nicht nur fiir verfehlt, ihm sind auch ihre gefihrlichen Konse-
quenzen bewusst. Im >Zusatz< zum § 393 der Enzyklopddie von 1830 findet sich
von daher folgende prignante Stellungnahme:

»Riicksichtlich der Racenverschiedenheiten der Menschen mufd zuvérderst
bemerkt werden, dafl die blof historische Frage, ob alle menschlichen Racen
von Einem Paare oder von mehreren ausgegangen seyen, uns in der Philoso-
phie gar nichts angeht. Man hat dieser Frage eine Wichtigkeit beigelegt, weil
man durch die Annahme einer Abstammung von mehreren Paaren die geis-
tige Ueberlegenheit der einen Menschengattung {iber die andere erkliren zu
konnen glaubte, ja zu beweisen hoffte, die Menschen seyen, ihren geistigen
Fahigkeiten nach, von Natur so verschieden, daf einige wie Thiere beherrscht
werden diirften. Aus der Abstammung kann aber kein Grund fur die Berech-
tigung oder Nichtberechtigung der Menschen zur Freiheit und zur Herrschaft
geschopft werden. Der Mensch ist an sich verniinftig; darin liegt die Moglich-
keit der Gleichheit des Rechts aller Menschen, — die Nichtigkeit einer starren
Unterscheidung in berechtigte und rechtlos Menschengattungen. Der Unter-
schied der Menschenracen ist noch ein natiirlicher, das heifét, ein zunichst die
Naturseele betreffender Unterschied.« (GW 25,2, 956)%®

Und dass Hegel eher einer Auffassung, wie derjenigen Blumenbachs vom
Einfluss der Klimate auf die Herausbildung der Unterschiede zwischen den
Menschen zuneigt, zeigt sich in der Nachschrift Hotho von 1822: »Der Mensch
ist Mensch, fiir seinen Begriff ist die Abstammung gleich. Man glaubt nun aber
ein Unterschied der Verniinftigkeit habe von jeher stattgefunden und daher ein
Unterschied von Rechten. Der Mensch sei verniinftig, das Thier nicht, deshalb
herrsche der Mensch tiber sie, und so gibe es auch untergeordnete Menschen-
racen. Aber der Mensch ist denkend, und somit gleich. Diese Frage lassen wir
liegen, und sprechen nur von den natiirlichen Verschiedenheiten des anthropo-
logischen Menschen. Diese Verschiedenheit ist« — und man kénnte hinzufiigen
»aber< — »nothwendig durch die Verschiedenheit des Aufenthalts gegeben, also
auf die Zufilligkeit der Herkunft zuriickzufithren. (GW 25,1, 33f))

28 | Vgl. die entsprechenden Ausfiihrungen Hegels in seinem »Fragment zur Philoso-
phie des subjektiven Geistes« GW 15, 225-227 und in der Nachschrift Griesheim GW
25,1, 235-236.

- am 14.02.2026, 07:57:58.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie

Die Untersuchung der natiirlichen Verschiedenheiten des Menschen sind
also durchaus Gegenstand der Anthropologie, jedoch lisst sich das, was den
Menschen wesentlich ausmacht, nicht aufgrund der Feststellung dieser Unter-
schiede bestimmen. Bei den Unterschieden zwischen den Rassen handelt es
sich fir Hegel lediglich um »Qualititen«, die dem »bloflen Seyn des Geistes
angehoren; aber der Begriff des Geistes, Denken und Freyheit, ist hoher als
das blosse Seyn, und der Begriff iiberhaupt und niher die Verniunftigkeit ist
eben dif} nicht qualitativ bestimmt zu seyn. Die Unterschiede fallen in die be-
sondere Natur des Menschen oder in seine Subjektivitit, die sich als Mittel zur
Verniinftigkeit verhilt, wodurch und worin diese sich zum Daseyn bethitigt.
Diese Unterschiede betreffen deswegen nicht die Verniinftigkeit selbst, son-
dern die Art und Weise der Objektiviit derselben, und begriinden nicht eine
urspriingliche Verschiedenheit der Freyheit und Berechtigung unter den so-
genannten Racen.« (GW 15, 224f.)

Wenn Hegel sich gegen die Reduktion des Menschen auf das »blofRe Seyn«
der Natur ausspricht, so heifdt das nicht, dass er die Untersuchung der Na-
turseite des Menschen fiir iberfliissig hilt. Hegel arbeitet jedoch konsequent
an einem »Begriff des Menschen«?, der die Gemeinsamkeiten der Menschen
betont, d.i. ein Begriff des Menschen, der in der Folge der Geschichte des 19.
und 20. Jahrhunderts zunehmend in Frage gestellt wurde, indem man das
Gewicht auf die natiirlichen Unterschiede zwischen den Menschen gelegt hat-
te — mit Folgen fiir eine sich aus diesen Unterschieden ableitende politische
Praxis.’® Hegel bezieht seinen Begriff der Gleichheit nicht auf die Gleichheit
natiirlicher Merkmale, was — wie gesagt — absurd wire: Gleichheit ist fiir ihn
vielmehr eine Grundbestimmung des Geistes. Der Weg zum »Begriff des
Menschen« fithrt fiir ihn — entgegen den zeitgendssischen Tendenzen — inso-
fern nicht weg von der Vernunft und hin zu einer Orientierung an der natiirli-
chen bzw. sinnlichen Verfasstheit des Menschen. Auf diese Weise stellt er sich
bereits grundsitzlich gegen jene Auffassung, die auch das Denken lediglich

29 | GW 25,1, 34; vgl. Hegel: Vorlesungen Uber die Philosophie der Religion, a.a.0.,
225.

30 | Vgl. Domenico Losurdo (Hegel und die Freiheit der Modernen, Frankfurt a.M. u.a.
2000, 375-403), der zeigt, dass schon fiir Justus Mdser (Der jetzige Hang zu allgemei-
nen Gesetzen und Verordnungen ist der gemeinen Freiheit gefahrlich [1772]) die Be-
stimmung des Menschen anhand der Kategorie »Allgemeinheit« gleichbedeutend mit
der Bestimmung anhand der Kategorie »Einformigkeit« war; den Kategorien »Allgemein-
heit« und »Gleichheit« sind fir Méser die Kategorien »Verschiedenheit« oder »Mannig-
faltigkeit« entgegenzusetzen. Adam Miiller setzt unter dem Einfluss von Edmund Burke
»Eigenheit« gegen »Gleichheit« - und der Einfluss von Burke ist bei Friedrich von Gentz
und Ludwig von Haller ebenso aufzufinden wie spéter bei Rudolf Haym und noch spater
bei Hayek.

- am 14.02.2026, 07:57:58.

43


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Christoph J. Bauer

als Pridikat des Menschen ansieht — wie Feuerbach® — oder als Produkt der
physischen Titigkeit, wie Carl Vogt, der 1845 die Uberzeugung dufRert, dass
»die Gedanken in demselben Verhiltnisse etwa zum Gehirn stehen wie die
Galle zu der Leber und der Urin zu den Nieren.«* In diesem Zusammen-
hang wird Hegels Ansatz jedoch auch aus einem weiteren Grunde relevant:
Er betont nicht nur die geistig-verniinftigen Gemeinsamkeiten zwischen
den Menschen gegeniiber den natiirlich-zufilligen Unterschieden, sondern
er traut der Philosophie im Allgemeinen und der philosophischen Anthro-
pologie im Besonderen zu, das Wesen der Gattung Mensch im Prozess der
reflektierenden Selbsterkenntnis zu durchdringen: »Die natiirlichen Dinge, die
Thiere wissen nicht, was sie sind«, formuliert er gleich zu Beginn der Vor-
lesungen von 1822, »und darin unterscheidet sich der Mensch, daf er sich
selbst begreift.« (GW 25,1, 5) Die philosophische Anthropologie ist in diesem
Prozess des reflektierenden Selbstbezugs in jedem Moment Aufhebung der
unmittelbaren Natur, jedes Moment der Bestimmung des Menschen hat den
Geist zu seinem Resultat.

IV. MiT DER »MACHT DES GEISTES¢ GEGEN
DIE »SUBSTANTIIERUNG¢« DER UNTERSCHIEDE

Fragt man nach der Begriindung fiir seinen in der Orientierung an den Gemein-
samkeiten aller Menschen gewonnenen »Begriff des Menschenc, so scheint der
von Hegel der Anthropologie zugeschriebene Aufgabenbereich einer solchen
Orientierung zunichst zu widersprechen, wonach diese die Aufgabe habe, den
»Geist in seiner Leiblichkeit« zu betrachten, »wo er noch in seinem Naturzu-
stande ist, noch nicht aus seiner Existenz heraus ist«. (GW 25,1, 8) Demnach
koénnte man annehmen, die Anthropologie habe es auch nach Hegel in der
Hauptsache mit den natiirlichen Unterschieden zu tun. Jedoch macht er deut-
lich, dass diese Existenz »eine dem Geist unangemessene« sei, und so zeige
sich auch in der Anthropologie »gleich der Gegensatz von Seele und Leib, der
Kampf des Geistes gegen seine Leiblichkeit gegen seine Unfreiheit.« (Ebd.) Der
Naturzustand ist insofern nur von Interesse, als er fiir diese Unfreiheit verant-
wortlich ist. Die Parallelen zum leitenden Prinzip der Geschichtsphilosophie
sind offensichtlich, wobei dort der Kampf gegen die Unfreiheit in der Haupt-
sache als Kampf des Geistes »gegen sich selbst« gefasst wird. (GW 18, 184)

31 | Feuerbach, Grundsétze, a.a.0., 334 (§ 52).

32 | Carl Vogt, Physiologische Briefe fiir Gebildete aller Sténde, Stuttgart 1845, 206.
Vgl. Michael Hagner, Hirnforschung und Materialismus, in: Der Materialismus-Streit,
a.a.0.,204-222.

- am 14.02.2026, 07:57:58.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie

Hier liegt die Frage nahe: Zeigt sich in Hegels Geistbegriff nicht jene Leib-
teindlichkeit, die eine solch grofle — aus einem bestimmten Blickwinkel auch
verheerende — Rolle in der christlich-europdischen Geschichte gespielt hat? Im
Durchgang durch die Vorlesungen tritt jedoch geradezu das Gegenteil einer
solchen Ausrichtung zutage: Versucht man den angesprochenen Konflikt zwi-
schen dem Geist und der Leiblichkeit auf dem Wege der Unterdriickung des
Leibes zu l6sen, so hat das letztendlich die Zerstérung des Kérpers zur Folge,
auf den der Geist aber zwingend angewiesen ist.** Hegel kommt es auf den Wi-
derspruch an, der zwischen der Naturseite des Menschen — der Seite der Nicht-
identitit — und der Geistseite des Menschen — der Identitit — herrscht. Der
Mensch ist fraglos bestimmt durch beide Sphiren — insofern legt auch Hegel
seiner Anthropologie das commercium corporis et mentis zugrunde. Fragt man
jedoch, worin sich der Mensch von der Natur unterscheidet, so ist es allerdings
der Geist, der ihn gegentiber der Natur auszeichnet. Allein vom Standpunkt
des Geistes aus kann aber erkannt werden, aufgrund welcher Bestimmungen
Natur und Geist zu unterscheiden sind. Jedoch wird der Geist umgekehrt erst
zum Geist, indem er »selbst sich gegen die Natur bestimmt« (GW 25,1, 9), ein
Prozess, in dem es aber nicht um eine Zerstérung der Natur und ihrer Unter-
schiede zu tun sein kann.

Fiir Hegel kann die Natur aus der Perspektive des Geistes anhand der Be-
stimmungen »Aussereinander« und »Notwendigkeit« gefasst werden. Zwar
handele es sich bei der Natur bereits um einen »Zusammenhang« —immerhin
ist die Natur »an sich« auch die Idee —, jedoch um einen, worin »die Zusam-
menhangenden nicht in wahrhafter Einheit sind«. (GW 25,1, 10) Wenngleich
sich in der Entwicklung der Natur hin zum Geist bereits eine Tendenz zur Ein-
heit gegeniiber dem »Aussereinander« verzeichnen lisst, so ist es doch erst der
Geist, der die Einheit zu seiner Bestimmung hat, wie auch er erst frei ist gegen-
tiber der blinden Notwendigkeit, unter der die Natur — und damit »auch das Le-
ben«—noch steht. (GW 25,1, 11; vgl. GW 25,1, 13) Die Bestimmung der »Einheit«
ist es also, die den Geist und den >Idealismus< als Moment der Philosophie-
geschichte wesentlich kennzeichnet. >Idealitit< als die »Weise des Geistes« be-
zieht sich insofern auf die »Unselbststindigkeit der Unterschiede«, durch die
die Natur wesentlich bestimmt ist. Nur der Geist qua Idealitit ist in der Lage,
die vordergriindigen »Selbststindigkeiten« der Natur zu »Momenten« — eben

33 | Der»Geist mufd die Leiblichkeit befriedigen, weil er sie sich, da erinnig mitihrver-
bunden ist, nicht darf zur Feindin machen.« (GW 25,1, 87) Entsprechend sei es »einfaltig
wenn man vom Ausrotten der Triebe spricht, es wird dabei eine falsche Negation gegen
den Trieb als allgemeinen gesetzt, so ist er aber bestimmtes Moment der Idee der Le-
bendigkeit, ist darin enthalten als allgemeines Moment und so ist er zu respektiren als
Moment der Idee, er ist so in seiner Wahrheit, und wenn dief} Aligemeine verletzt wird,
[...] so kehrt es sich als Feind gegen das Individuum.« (GW 25,1, 370f.)

- am 14.02.2026, 07:57:58.

45


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Christoph J. Bauer

zu Unselbststindigkeiten — herabzusetzen, nur er hat somit »Macht {iber alles
Bestehende«. (GW 25,1, 11) Diese Macht des Geistes zeigt sich in der Moglich-
keit des Menschen, >Gleichheit« gegen die >Ungleichheits, >Einheit« gegen die
»>Unterschiede« der Natur setzen zu koénnen.

Nun sind es bekanntlich Formulierungen, wie die von der Macht des Geis-
tes »tiber alles Bestehende«, der Macht der Identitit {iber die Nicht-Identitit
des Individuellen, die Hegels Philosophie vielfach Kritik eingebracht haben.
In diesem Zusammenhang kann zum einen auf die weiterfiihrenden Erliute-
rungen des Hegelschen Standpunktes (1), zum anderen auf die Konsequenzen
verwiesen werden, die sich aus dem >Idealismus< Hegels fiir die Anthropo-
logie ergeben, bzw. auf die Gefahren, die sich aus einer solchen Wissenschaft
notwendig dann ergeben, wenn diese sich — in Abwehr der aus Hegels Sicht
verniinftigen Bestimmungen >Einheit< und >Gleichheit« — an den »natiirlichen«
Verschiedenheiten der Menschen orientiert. (2)

Ad (1): Da ihm der Einwand bereits nicht ganz unbekannt ist, der einer
Orientierung des wissenschaftlichen Denkens an >Einheit< und >Gleichheit«
entgegengebracht werden kann, macht Hegel deutlich, dass die »ideelle Thi-
tigkeit« des Geistes zwar in der Tat im »Negiren eines Andern« besteht, jedoch
sei unter >Idealitit« eben nicht das »abstracte Aufgehobensein des Mannigfa-
chen zu verstehen.« (GW 25,1, 12) Die »wahre Idealitit« sei vielmehr der Begriff,
der sich als »Procef in sich selbst« in drei Momente unterscheide, welche da
sind: 1. »das Subjekt, das leere Allgemeine, die Identititenc, 2. das Besondere,
das gegen das Allgemeine steht, »die Negation tiberhaupt gegen das Erste«,
und schlieflich 3. die »Aufhebung dieser Negation, das Zuriickgehn in sich
selbst, also die viel zitierte »Negation der Negation, die »concrete Allgemein-
heit, das Wiederherstellen der ersten Einheit, aber nicht so, daf sie noch wie
die erste unbestimmt ist, sondern in sich die Bestimmtheiten enthilt«. (Ebd.,
vgl. GW 25,1, 172) Dieser Vermittlungsprozess des Allgemeinen mit dem Be-
sonderen ist es, der als fiir den >Geist< charakteristisch bezeichnet werden
kann. Jedoch ist es Hegel in keiner Weise darum zu tun, etwa die Differenzen
zwischen den Menschen (und Vélkern) zu nivellieren — worum es ihm aber
geht, ist, die Einheit der Differenzen gegeniiber den blof natiirlichen Differenzen
zu betonen. Der so verstandene >Geist« unterscheidet sich nach Hegel grund-
sitzlich von jener Titigkeit des abstrakten Verstandes, welcher in der Tat dazu
neige, das Besondere unter das Allgemeine zu zwingen. Die Auswirkungen
einer solchen Orientierung am »>abstrakten Verstand« hatten sich wihrend
der terreur in der franzésischen Revolution gezeigt. Insofern muss aus Hegels
Sicht, so wie der spekulative Begriff der Einheit im Sinne der Einheit Differen-
ter verstanden werden muss, der spekulative Begriff der Gleichheit von dem
nivellierenden abstrakten Begrift der Gleichheit unterschieden werden. Diese
Einsicht bedeutet fiir ihn jedoch keine Aufgabe der Orientierung an >Gleich-
heit¢, wie sie von den Denkern der Restauration propagiert wurde. Vielmehr

- am 14.02.2026, 07:57:58.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie

leitet sich fiir ihn aus den konkreten historischen Erfahrungen die Aufgabe ab,
gegeniiber den Abstraktionen der Jakobiner eine >Negation der Negation< zu
vollziehen, die kein >Zurtick zum Ausgangspunkt< bedeutet.

Ad (2) Die konkreten Gefahren, die sich aus einer »beobachtenden« bzw.
»empirischen« Anthropologie ergeben, welche Hegels spekulativen Begriff der
Einheit (resp. Gleichheit) zuriickweist oder ignoriert, liegen in der unreflek-
tierten Orientierung an »Sinnlichkeit« bzw. an den natiirlichen Unterschieden
begriindet, denn — so Hegel — das »sinnliche Bewufdtsein will jeden Unter-
schied gleich substantiieren«. (GW 25,1, 11)** Ein solcher Ansatz fillt nach He-
gel hinter die Erkenntnis zuriick, dass der Mensch mit seiner — wiederum auf
Einheit ausgerichteten — Fihigkeit zu denken, durchaus in der Lage ist, die
ihm durch die Sinne gelieferten Daten nach Mafigabe verniinftiger Einsicht
zu synthetisieren. Verharrt der Mensch im Prozess der Wahrnehmung auf der
Stufe der sinnlichen Gewissheit, erfasst er nur die Unterschiede. Verselbstin-
digt sich dieses Verfahren zu einer aus diesem Grund nur >sogenannten< Wis-
senschaft, so fiihrt dies unweigerlich zur leeren Abstraktion gegeniiber dem
Ganzen des Gegenstandes in seinem Zusammenhang, oder — wie wir heute
sagen wiirden — in den Reduktionismus. Ein solcher Reduktionismus ist je-
doch niemals harmlos, insbesondere dann nicht, wenn es um die Frage nach
dem Wesen des Menschen geht.

V. EINE 'DEGRADIERUNG¢« DER ANTHROPOLOGIE AUS GUTEM GRUND

An sich gleich sind die Menschen fiir Hegel also, insofern alle Menschen iiber
Geist verfiigen, insofern alle Menschen Anteil an der Vernunft haben. Auf
der anderen Seite kann aber auch die Einsicht, dass weder die einzelnen Men-
schen noch die Volker reine Geistwesen und insofern »an sich< gleich sind,
dass vielmehr sowohl die einzelnen Menschen als auch die einzelnen Volker

34 | Hegel nennt hier bereits die Argumente, die der Feuerbachschen Hinwendung zum
Sinnlichen engegengehalten werden kdnnen. Wahrend Feuerbach fiir die Philosophie
nach Hegel aufgrund seiner Religionskritik und seiner Hinwendung zum Materialismus
von herausragender Bedeutung war, folgen aus seiner Hinwendung zur Anthropologie
und seinem »nominalistischen Sensualismus« auch aus marxistischer Perspektive aus-
gesprochen problematische Konsequenzen: »Hat Feuerbach die Inhalte des religiosen
Glaubens, wenn auch anthropologisch als Projektionen des menschlichen Wesens, so
doch als Ideologie und damit als historisch Gewordenes entlarvt, so fiel er nun wieder auf
eine quasi metaphysische, ahistorische Position zuriick, indem er ein emotionales Apriori
als Struktur des Gattungswesens annahm.« Hans Heinz Holz, Einheit und Widerspruch,
Problemgeschichte der Dialektik in der Neuzeit, Bd 3, Die Ausarbeitung der Dialektik,
Stuttgart, Weimar 1997, 219.

- am 14.02.2026, 07:57:58.

47


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Christoph J. Bauer

auch Naturwesen und insofern >an sich< ungleich sind, als Resultat dieser
Untersuchung bezeichnet werden. Aus der dialektischen Spannung zwischen
der Gleichheit der Menschen und Vélker aufgrund ihrer geistigen Verfasst-
heit und der notwendig auf die Gleichheit zuriickwirkenden natiirlichen bzw.
materiellen Ungleichheit der Menschen und Vélker hat sich ein Grofiteil je-
ner Konflikte entziindet, welche die Weltgeschichte seit der Proklamation der
Gleichheit wihrend der franzdsischen Revolution mafigeblich bestimmt ha-
ben. Wihrend die Proklamation der Gleichheit der Menschen und Vélker von
konservativer aber auch von liberaler Seite bis heute radikal in Frage gestellt
wird, ldsst sich auf der Basis der Hegelschen Philosophie ein Modell der Ver-
mittlung von Gleichheit und Ungleichheit rekonstruieren, das einen Beitrag
zur Kritik bestimmter Positionen leisten kann. Sowohl der Bildungsgang des
einzelnen Menschen als auch der Bildungsgang der ganzen Menschheit ist
geprigt durch das dialektische Verhiltnis von Natur und Geist, Freiheit und
Notwendigkeit, Gleichheit und Ungleichheit. Es zeichnet jedoch den Geist aus,
diese dialektischen Verhiltnisse wiederum vermitteln zu kénnen.

Gegeniiber den Tendenzen der Philosophie nach Hegel, die Anthropologie
zur ersten Wissenschaft bzw. zur »Universalwissenschaft« (Feuerbach) zu erhe-
ben, findet sich die Anthropologie bei Hegel lediglich als Moment im System der
Philosophie zu Beginn der Geistphilosophie, wo der Geist sich noch im Uber-
gang von der Natur, also erst am Beginn des Weges zu sich befindet. Aufgrund
seines Misstrauens gegeniiber den Tendenzen seiner Zeit, die Menschen an-
hand ihrer natiirlichen Unterschiede zu beurteilen, geht sein Bestreben dahin,
Barrieren gegen die sich abzeichnenden Moglichkeiten einer populistischen
Verselbstindigung der physiologisch orientierten Anthropologie zu errichten.
Ein solches Misstrauen hatte er bereits in der Phinomenologie des Geistes ar-
tikuliert, ndmlich in der Kritik an der Gallschen >Schidellehre< und Lavaters
Physiognomik. (GW 9, 181-186) Und entsprechend dieser Ablehnung der ein-
seitigen und vorschnellen Beurteilung der Menschen anhand von natiirlichen
Merkmalen kommt er folgerichtig zu einer Kritik der »empirischen Psycholo-
gie<, wie sie sich unter Bezug auf Kants im Anschluss an die Kritik der >rationa-
len Psychologie«< formuliertes Diktum — »es bleibt uns nichts anderes iibrig, als
unsere Seele an dem Leitfaden der Erfahrung zu studiren«® — seit 1800 an den
deutschen Universititen etabliert hatte, ohne jedoch Kants eigene Skepsis hin-
sichtlich der Méglichkeiten, die Seele auf empirischem Wege zu untersuchen,
angemessen zur Kenntnis zu nehmen.*® Denn diese »empirische Psychologie«
stellt sich aus Hegels Sicht den Geist erneut, wie schon die rationale Psycho-

35 | Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 382.

36 | Kantsah die Schwierigkeiten einer auf Erfahrung« sich grindenden, empirischen
Psychologie darin, dass sie sich dem »Range« nach weder auf der Ebene der Metaphysik
(KrV B 876) noch auf der Ebene der Naturwissenschaft bewege. Vgl. Imnmanuel Kant,

- am 14.02.2026, 07:57:58.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie

logie, als ein »Ding« — als ein »Aggregat von Kriften und Vermégen« — vor, auf
deren Funktion oder Dysfunktion die beobachteten Phinomene zuriickgefiihrt
werden, statt den >Geist« als komplexes, zusammenhingendes, prozesshaft sich
entwickelndes und am Ende selbstbewusstes Ganzes zu begreifen.

Nimmt man diese Positionen Hegels zusammen, so trifft in der Tat zu,
dass Hegel die Anthropologie »degradiert« hat — jedoch tat Hegel das aus
gutem Grund. Der »Herabsetzung« der Anthropologie ist vor allem deshalb
zuzustimmen, weil die Entwicklung hin zu einer physiologischen Anthropo-
logie®” zu einem blinden Determinismus tendiert, der sich relativ problemlos
instrumentalisieren lisst, wie die Geschichte gezeigt hat. Dagegen kann das
Hegelsche Programm als ein optimistisches Programm der >Selbsterzeugung
des Menschen« verstanden werden, wonach der Mensch iiber eine ganze Rei-
he in ihm angelegten Mdglichkeiten verfiigt, die er freiheitlich zu verwirklichen
in der Lage ist. Unter Beriicksichtigung der Uberzeugung, der Weltgeschich-
te lasse sich entnehmen, dass diese im Menschen angelegten Moglichkeiten
auch verwirklicht wiirden, sind Anthropologie und Geschichtsphilosophie
fiir Hegel keine sich ausschlieRenden Alternativen — wie fiir Odo Marquard.*®
Jegliche anthropologische Feststellung des Menschen — jene der Anthropologie
innewohnende Tendenz, »den Menschen zu fixer Gegenstindlichkeit erstar-
ren« zu lassen®, sei es als homo sociologicus, sei es als homo oeconomicus, sei
es als »Mingelwesen« oder sei es als Mensch, der primir einer Rasse, einem
Geschlecht oder einer anderen von der Natur vorgegebenen Zufilligkeit zu-
gehort, ist dagegen mit Hegels dynamischem Modell der Selbsterkenntnis
bzw. Selbsterzeugung nicht vereinbar. Fragt man nach einer Grundlage, die
zur Beurteilung eines Menschen herangezogen werden kann, so gibt Hegel
in der Phdnomenologie eine unmissverstindliche Antwort: »das wahre Seyn
des Geistes« zeigt sich nicht in den nattirlichen Unterschieden, »das wahre
Seyn des Geistes« sei »vielmehr seine That«. (GW 9, 178) Aufgrund der »Tha-
ten« der Menschen konnen diese allein beurteilt — und gegebenenfalls verurteilt
— werden. Die Beurteilung der »Thaten« der Menschen ist aber nur insofern
Gegenstand der Anthropologie, als im Durchgang durch diese Wissenschaft
Kritik an falschen und gefihrlichen Sichtweisen in Bezug auf >den Menschenc
gelibt werden kann.

Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaften (1786) (Akademie-Ausgabe,
Bd 4, 471); vgl. KrV A 381.

37 | Marquard selbst sieht in der Entwicklung der Anthropologie die Tendenz hin zur
Orientierung an der Physiologie; er affirmiert diese Entwicklung, weil die Anthropologie
ihrer »subalternen Stellung« nur entgehen kdnne, »wo sie sich wieder primér zu ihrem
sphysiologischen« Programme« bekenne. Odo Marquard, Anthropologie, a.a.0., 366.

38 | Ebd., 370.

39 | Georg Lukécs, Geschichte und Klassenbewuftsein, Berlin 1923, 204.

- am 14.02.2026, 07:57:58.

49


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 07:57:58.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

