KAPITEL II: KULTURELLE IDENTITAT BEI
STUART HALL — POSITIONIERTHEIT

Nachdem im vorausgehenden Kapitel dargestellt wurde, wie zersplittert
das Subjekt der Moderne durch die verschiedenen Dezentrierungen ist,
geht es jetzt um die Frage seiner Identitit. Es scheint fast, als sei dieser
Begriff sinnlos geworden: Wie ldsst sich noch etwas Generelles, Allge-
meingultiges Uber das ,,sich selbst gleich sein® — so die eigentliche Wort-
bedeutung — eines dermaflen differenzierten Gegenstandes sagen? Trotz
der Schwierigkeit des Unterfangens halt Hall an der Notwendigkeit fest,
eine Vorstellung von Identitdit zu haben und sich ihr begrifflich zu
nihern:*

,.Bleibt dann, konnten wir fragen, uberhaupt ein Diskurs uiber soziale Identitat
ubrig? Habe ich diesen nicht von allen erdenklichen Seiten zum Einsturz ge-
bracht? Aber wie fur die theoretische Arbeit der letzten zwanzig Jahre generell
gilt, kehrt ein Begriff in dem Moment, in dem er aus der Tur verschwunden ist,
durch das Fenster wieder zuriick, wenn auch nicht genau an die selbe Stelle.
[...] Es ist fur mich daher nicht verwunderlich, da3 wir in demselben Moment,
indem wir ein bestimmtes Bewusstsein von Identitit verloren haben, feststel-
len, dass wir es brauchen. Aber wo konnen wir es finden?** (1994b: 72)

In Who needs Identity (1996) gibt Hall eine erste Definition dessen, was
er unter ,Identitat’ versteht, und zwar aus einem diskurstheoretischen
Kontext heraus: Er bezeichnet mit dem Begriff Identitat den ,, Treffpunkt
oder die Nahtstelle® zwischen Diskursen und Praktiken auf der einen und
Subjektivierungsprozessen auf der anderen Seite. Meines Erachtens ist
,,Nahtstelle® der treffendere Ausdruck, da, wie Hall weiter ausfuhrt, es
sich nicht um einen eindeutigen (quasi arithmetischen) Punkt, sondern
um eine Verbindungsstelle, etwas Hergestelltes, und damit wieder Ver-

22 Ein Pladoyer, auf den Identitatsbegriff als analytisches Instrument ganzlich
zu verzichten, stammt von Floya Anthias (2003). Auch wenn das Konzept
in einer postmodernen oder poststrukturalistischen Version die Fragmen-
tiertheit auf begriBenswerte Weise betone, wiirde es, so ihr ausschlagge-
bendes Argument fur den Verzicht, an Identitat als einem ,,Besitz- bzw. Ei-
gentumsverhaltnis (possessive property)“ festhalten. Stattdessen mochte sie
von der ,,Erzahlung von Zugehorigkeit* einerseits und von ,,Positionalitat*
andererseits sprechen (vgl. Anthias 2003: 21).

45

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

anderbares oder Auflosbares handelt. Die Nahtstelle iberbriickt eine Lu-
cke zwischen den in sozialen Diskursen fur Individuen vorgesehenen
Subjektpositionen einerseits, in die diese hineingerufen (hailed, interpel-
lated) werden, und andererseits den Prozessen, die ,sprechbare‘ Subjekte
herstellen (,,subjects which can be ,spoken‘‘; vgl. Hall 1996: 6). Damit
setzt Hall an dem Punkt wieder an, dessen Vernachlassigung er bei
Michel Foucault moniert (s.o0., Kap. I.1).

Im Folgenden sollen diese vorgegebenen Subjektpositionen beschrie-
ben werden, die mit Hall im Zusammenhang der postkolonialen Situation
durch Hybriditat und Diasporaisierung gekennzeichnet werden kdnnen
(vgl. Mercer 2000: 234). Damit beziehe ich mich auf den passiven
Aspekt der Positionierung des dezentrierten Subjektes — auf seine Posi-
tioniertheit. Dem soll eine Darstellung der Identitat in Differenz vor-
ausgeschickt werden, sowie Halls Abgrenzung seiner Auffassung von
Ethnizitat gegenuiber einer Position des Multikulturalismus.

1. Identitat in Differenz

Hall nahert sich einer Bestimmung von Identitit sozusagen von der
Riuckseite her an, namlich durch die Darstellung dessen, was er unter
Differenz versteht. Er bedient sich zur Erklarung Derridas Begriff der
différance. Um aus der modernen Dichotomie von Identitit und Diffe-
renz auszubrechen, fuhrt Derrida diesen sich durch einen Buchstaben
unterscheidenden Begriff ein (différance statt différence). Damit macht
er darauf aufmerksam, dass er das Wort — différance — nicht nur in der
Bedeutung von ,,Unterschied” verstehen mochte, sondern zugleich auch
in der zweiten Bedeutung, die das franzosische Verb différer aulerdem
tragt, namlich Aufschub, bzw. aufschieben. Diese Uberlegung erlautert
Derrida in Berufung auf die Semiologie Saussures (vgl. Derrida 1990:
87f).2 Aus der willkiirlichen Beziehung zwischen Zeichen und Bezeich-
netem folgt, dass die Bedeutung eines Zeichens immer nur durch den
aufschiebenden Umweg iber andere Zeichen zu erfassen ist, und nie
durch einen direkten Bezug auf den Gegenstand, das Bezeichnete selbst.
Bedeutungen, und damit auch Unterscheidungen kdonnen nie endgiltig
und abschlieBend festgelegt werden, sie enthalten immer ein ,,Bis-Auf-
Weiteres®. Dies ist gemeint, wenn Derrida von einer ,,Spielbewegung*
(Derrida 1990: 89) spricht.

23 Die von Saussure beschriebene Arbitraritat des Zeichens wurde oben schon
erlautert (vgl. I.1).

46

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT — POSITIONIERTHEIT

»[Dlie bezeichnete Vorstellung, der Begriff [ist] an sich nie gegenwartig [...],
in hinreichender Prasenz, die nur auf sich selbst verwiese. Jeder Begriff ist sei-
nem Gesetz nach in eine Kette oder in ein System eingeschrieben, worin er
durch das systematische Spiel von Differenzen auf den anderen, auf die ande-
ren Begriffe verweist. Ein solches Spiel, die différance, ist nicht einfach ein
Begriff, sondern die Moglichkeit der Begrifflichkeit, des Begriffsprozesses
und -systems uiberhaupt.” (Derrida 1990: 88)

Derridas Logik der différance ist die einer sich standig im Fluss befindli-
chen Differenz (vgl. Hall 2000c: 5). Im Fortgang dieses Kapitels wird
gezeigt werden, dass Stuart Hall dies als Vorraussetzung zwar akzeptiert,
dass ihm eine Rezeption Derridas, die sich nur auf das endlose Gleiten
der Signifikanten und die kontinuierliche Bewegung konzentriert, jedoch
als unzureichend erscheint.

Derrida ist nicht Halls einziger Zeuge fur den konstitutiven Charakter
des Differenzbegriffes. Neben dem bereits erwéhnten linguistischen Zu-
gang Saussures referiert Hall drei weitere theoretische Konzepte aus der
ersten Halfte des 20. Jahrhunderts, in denen Differenz eine zentrale Rolle
spielt. Neben Saussure stuitzt sich Hall als zweiten auf den russischen
Sprachwissenschaftler Michail Bachtin, der darauf hinweist, dass Be-
deutung erst im Dialog zwischen verschiedenen Sprechern (und Zuho-
rern) entsteht. Bedeutung ist damit, so Bachtin, fundamental dialogisch
(vgl. Hall 1997e: 234). Es besteht also nicht nur die Saussuresche Diffe-
renz zwischen Signifikant und Signifikat, sondern auch die zwischen
dem Sender und dem Empfanger der Kommunikation. Die Sprecherln-
nen gebrauchen Worte, denen sie nicht selbst die von ihnen intendierte
Bedeutung geben konnen, weil sie bereits eine tragen. Im Dialog zwi-
schen verschiedenen SprecherInnen wird um Bedeutung verhandelt und
gekampft. Hall betont, dass Bedeutung somit niemals fixiert werden
kann, und einzelne Sprecherlnnen niemals die Kontrolle uiber sie erlan-
gen und auf Dauer erhalten konnen (vgl. Hall 1997e: 235). Sie entfaltet
sich vielmehr im Dialog, in der ,,Passage” zwischen Sprechern (vgl.
Hall/Maharaj 2001: 42): ,,Any statement which has a meaning for an-
other human being is therefore grounded in more than what it says — its
excess — but is also less than what you want it to say [...]* (Hall/Maharaj
2001: 43).

Als dritten wichtigen Einfluss fur seine Vorstellung von Differenz
nennt Hall die Arbeiten der Kulturanthropologin Mary Douglas und ihrer
Vorganger Durkheim und Lévi-Strauss. Hier erscheint es als grundle-
gendes Prinzip menschlicher Kultur, dass soziale Gruppen die Dinge ih-
rer Lebenswelt in Kategorien ordnen, und zwar primar in binaren, sich
gegenseitig ausschlieBenden Kategorien. Als bekanntes Beispiel dafur

47

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

nennt Hall Lévi-Strauss’ Beobachtung der Unterscheidung zwischen Ro-
hem und Gekochtem. Laut Lévi-Strauss basieren alle menschlichen
Kulturen auf der Bildung bindrer Oppositionspaare als grundlegender
Ordnungskategorie, mit der stets eine Wertung einhergeht (Gekochtes ist
wertvoller als Rohes). Das Festhalten an solchen Klassifikationssyste-
men sorgt fur Stabilitat, wohingegen ein Durchbrechen dieser Ordnun-
gen etwa durch ,,Materie am falschen Ort* — Hall nennt als Beispiel
Dreck im Schafzimmer statt im Garten — in extremen Fallen als Tabu-
bruch und Bedrohung erfahren wird (vgl. Hall 1997e: 236). Ebenso be-
drohlich fur eine kulturelle Ordnung konnen Dinge oder auch Menschen
erfahren werden, fur die in einem bestehenden Klassifikationssystem
keine Kategorie vorhanden ist, wie etwa ,,a substance like mercury,
which is a metal but also a liquid, or a social group like mixed race mu-
lattoes who are neither ,white‘ nor ,black* but float ambiguously in some
unstable, dangerous, hybrid zone of indeterminacy in-between* (Hall
1997e: 236). Ob die Verletzung symbolischer Grenzen nun als Bedro-
hung oder — denn der Umgang mit ihnen ist ambivalent und paradox —
als Reiz und Verlockung erfahren wird, die Existenz dieser Grenzen ist
fur Kultur jedenfalls zentral (vgl. Hall 1997e: 237).

Als viertes weist Hall schlielich auf die Bedeutung von Differenz in
der Psychoanalyse hin. Hier bezieht er sich insbesondere auf die Weiter-
entwicklung der Freudschen Theorien durch Jacques Lacan. Personale
Identitat entwickelt sich in einer bestimmten Phase im kindlichen Ent-
wicklungsprozess, wenn das Kind lernt, sich von einem ,,signifikanten
Anderen” zu unterscheiden (in erster Instanz ist dies zumeist die Mutter).
Diese Erfahrung ist notwendig fur die psychische Entwicklung und die
Ausbildung des Selbst, es ist aber zugleich die Erfahrung von Verlust
und eigener Mangelhaftigkeit/Unvollstandigkeit. Das (der oder die) An-
dere wird zu dem, was begehrt wird und (wieder-)vereinnahmt werden
will, aber niemals wieder so erreicht werden kann, wie es vor der ersten
bewussten Trennung von der Mutter erlebt wurde. Hall verweist auf

,[...] the Lacanian insight [...] that the subject is constructed across a ,lack®,
the self by its ,others‘. This for me is an absolutely fundamental point, because
it implies that, within ourselves, within the terms of a meaning, we are always
inadequate. We cannot complete ourselves. We are always open to that which
is other or different from ourselves, which we cannot encapsulate into our-
selves, draw into our field of meaning or representation.* (Hall/Maharaj 2001:
40f)

Zusammenfassend soll hier zu diesen nur kurz angerissenen Differenz-
konzeptionen festgestellt werden, dass die beiden sprachwissenschaftli-

48

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT — POSITIONIERTHEIT

chen (Saussure, Bachtin) dazu tendieren, eher die Beweglichkeit und
Willkiirlichkeit von Differenzen, Unterscheidungen und damit festlegba-
ren Bedeutungen zu unterstreichen, wiahrend der anthropologische und
der psychoanalytische Blick eher den konstitutiven Notwendigkeitscha-
rakter von Differenz betonen, welchen diese fur menschliche Existenz
und menschliches Zusammenleben tragt. Hall weist in einem didaktisch
aufbereiteten Lehrbuch®® zuletzt etwas vereinfachend darauf hin, dass
man sich zwischen diesen vier Konzepten nun nicht fur eines entschei-
den misse: Differenz ist ambivalent und hat ,,positive” und ,,negative*
Aspekte (vgl. Hall 1997e: 238). Die Lacansche Auffassung von der fur
die eigene Identitat notwendigen, konstitutiven Gegenwart des Anderen
und die von Derrida aufgegriffene und ausgeweitete Konzeption der dif-
férance sind fur ein Verstandnis von Halls Identitatsbegriff am bedeut-
samsten. Halls Derrida-Rezeption ist allerdings eine eingeschrankte, und
er selbst gibt dafur pragmatische Griinde an:

,Die Wahrheit ist, dass Derrida uns in der Frage nach dem Verhiltnis von
Identitat und Differenz weniger weiterhilft, als er vielleicht konnte. Und die
Vertreter seines Ansatzes in den USA, vor allem in der amerikanischen Lite-
raturwissenschaft und Philosophie, helfen uns dabei noch weniger. Genau in
dem Moment, in dem sie Derridas Ausdruck der différance aus der Spannung
zwischen ihren beiden Konnotationen ,verschieden sein‘ und ,aufschieben®
herauslosen und nur noch als ein endloses Spiel der Differenz fassen, wird das,
was Derridas Politik ausmacht, fallengelassen.” (Hall 1994b: 75f)

Von einer solchen Rezeption der Dekonstruktion distanziert sich Hall, er
betrachtet sie als ,,verfeinertes Spiel* fur Akademiker, die sich in ihrem
Elfenbeinturm selbst gentigen. Hall sieht in dem politischen Philosophen
Ernesto Laclau einen der wenigen, die die Methode der Dekonstruktion
von Derrida aufgreifen und sich dabei nicht im ,,endlosen Gleiten* ver-
lieren. Hall scheint ihm die Fahigkeit zuzugestehen, ,,die Spannung auf-
recht zu erhalten®. Laclau steht in einer ahnlichen Tradition wie Hall, er
arbeitet mit Begriffen von Althusser, Lacan, Gramsci, Foucault und Der-
rida und entwickelt mit diesen gemeinsam mit der Philosophin Chantal
Mouffe eine eigene Konzeption von Hegemonie. Hier soll der Ausschnitt
ihrer Argumentation dargestellt werden, in dem es um die Konstituierung
sozialer Identitat geht. Laclau und Mouffe leiten in der ,,Dekonstruktion
des Marxismus“ — so der deutsche Titel ihres Buches — her, wie unsere
Sprache, und damit unsere Moglichkeit, Welt zu erfassen und zu
gestalten, zu den Dingen in willkuirlicher Beziehung steht und es in der

24 Representation: Cultural Representations and Signifying Practices (1997),
konzipiert fur eine Seminarreihe an der Open University.

49

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

Spatmoderne keine zentralen, ,transzendentalen® Signifikanten mehr
gibt (Laclau/Mouffe 2000: 149), um die herum sich ein allgemein-
gultiges, verbindliches Weltbild mit Werten und Normen aufbauen lief3e,
wie dies etwa vor der Sakularisierung fur den Signifikanten ,,Gott* galt.
»[E]s gibt keine gesellschaftliche Identitat, die vollig geschutzt ist vor
einem diskursiven AuBeren, das sie umformt und verhindert, dass sie
vollig gendht wird“ (Laclau/Mouffe 2000: 148). ,,Ndahen* wird hier im
Sinne einer Metapher fur unwiderrufliche Festlegung verwandt. Dies be-
deutet jedoch nicht im Umkehrschluss, dass alle Bedeutung sich stdndig
im Fluss befindet. Es ist ,,weder absolute Fixiertheit noch absolute Nicht-
Fixiertheit moglich* (Laclau/Mouffe 2000: 149); letzteres ware nur der
Fall im ,,Diskurs des Psychotikers® (Laclau/Mouffe 2000: 150). Inner-
halb der diskursiven Formationen? bilden sich Nahtstellen, in Anleh-
nung an Lacan sprechen Laclau und Mouffe auch von Knoten- oder
Stepppunkten (points de capitons), um die herum sich Diskurse fur eine
gewisse Dauer festigen; wohlgemerkt nicht unwiderruflich. An diesen
Knotenpunkten stehen dann privilegierte Signifikanten, deren Bedeut-
samkeit nicht angetastet wird — wiederum ,,bis auf Weiteres®.

,,.Die Unmoglichkeit einer endgultigen Fixiertheit von Bedeutung impliziert,
dass es partielle Fixierungen geben muss — ansonsten wire das FlieBen der
Differenzen selbst unmoglich. Gerade um sich zu unterscheiden, um Bedeu-
tungen zu untergraben, muf} es eine Bedeutung geben. [...] Jedweder Diskurs
konstituiert sich als Versuch, das Feld der Diskursivitat zu beherrschen, das
FlieBen der Differenzen aufzuhalten, ein Zentrum zu konstruieren. Wir werden
die privilegierten diskursiven Punkte dieser partiellen Fixierung Knotenpunkte
nennen, [...] privilegierte Signifikanten, die die Bedeutung einer Signifikanten-
kette fixieren. Diese Beschrankung der Produktivitat der Signifikantenkette er-
zeugt jene Positionen, die Aussagen moglich machen [...].“ (Laclau/Mouffe
2000: 150)

Weiter fuhrt Laclau aus, dass gerade diese privilegierten Signifikanten
bedeutungsarm, wenn nicht sogar bedeutungsleer sind (vgl. Laclau 2002:
446). Ihre Funktion besteht, im Gegensatz zu der ,,gewohnlicher” Signi-
fikanten, nicht mehr darin, differentielle Elemente einer diskursiven For-
mation zu bezeichnen, sondern Aquivalenzen zwischen solchen Elemen-

25 Den Begriff der diskursiven Formation verwenden Mouffe und Laclau in
Anlehnung an Foucault, wenngleich mit Einschrankungen; sie nehmen an-
dere Gewichtungen vor. Foucault charakterisiert die diskursive Formation
durch ,,RegelmafBigkeit in der Verstreuung®, wobei er dann das ,,Verstreut-
sein“ in den Vordergrund stellt. Laclau und Mouffe hingegen interessieren
sich mindestens ebenso sehr fur den Aspekt der RegelmiBigkeit (La-
clau/Mouffe 2000: 142).

50

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT — POSITIONIERTHEIT

ten herzustellen und sie zu Aquivalenzketten zusammenzufugen. Die
Aquivalenzrelation besteht dann zu einem antagonistischen Aufleren, das
vom System, um dessen Einheit es geht, ausgeschlossen wird. Auf diese
Weise wird die notwendige ,,Fiktion” von kollektiver sozialer Identitat
hergestellt. Philipp Sarasin erlautert dies, an Laclau und Mouffe an-
schlieBend, am Beispiel deutscher Identitat. Eine Person deutscher Nati-
onalitat kann sich durch viele Selbstbezeichnungen beschreiben (z.B. re-
gionale Identitat, Beruf, Religionszugehorigkeit, etc.), die einander
wiedersprechen konnen, das ,,.Deutsch-Sein® ist in dieser Signifikanten-
kette nur eines von vielen Gliedern. In einer Situation, in der etwas
Nicht-Deutsches zum relevanten Bezugspunkt wird, erhalt das ,,Deutsch-
Sein® eine privilegierte Funktion. Sarasins Beispiel ist das des Krieges:
,»Wenn ich mein Land gegen die Franzosen verteidige, bin ich nur Deut-
scher* (Sarasin 2001: 69). Die anderen Aspekte der Identitiat treten dabei
in den Hintergrund. Ohne das konstitutive Gegenuiber (der Franzosen)
tritt diese nationale Identitat wieder in die Reihe zurick und wird in an-
deren Zusammenhangen uberlagert, kann sogar vollkommen unbedeu-
tend erscheinen. Fur sich alleine genommen, enthélt diese Identitat einen
»Mangel an vollem Sein, an Positivitat“ (ebd.). ,,Je leerer diese ,empty
signifiers* sind, je unklarer ihr Signifikat bleibt, desto besser eignen sie
sich offensichtlich fur ihre Funktion als Stepppunkte und als Marker fur
den konstitutiven Antagonismus* (Sarasin 2001: 69).

Differenz zu etwas anderem ist also, aus diesen Uberlegungen fol-
gend, notwendige Bedingung fur jede Identitat. Dies gilt, wie Lacan
zeigt, fur die individuelle Identitat ebenso wie fur kollektive Identitaten,
was hier anhand der Uberlegungen Laclaus und Mouffes verdeutlicht
wurde. Ohne ein Anderes oder ein Auflen kann es keine Identitat geben.
Identitat und Differenz durfen nicht als einander lediglich ausschlieBend
gedacht werden. Dies ist keine Negativdefinition, sondern gewisserma-
Ben eine ganzheitliche, denn Identitat und Differenz sind die zentrale
Paarung:

.1 do not think that you could talk about identity without talking about what an
identity lacks — difference. This is very important because it is the point at
which one recognizes that one can only be constituted through the other,
through what is different. Difference, therefore, is not something that is op-
posed to identity, instead it is absolutely essential to it.” (Hall/Maharaj 2001:
41)

Eine Logik reiner Exklusion fuhrt im Bereich des Sozialen zu Separatis-

mus und Apartheid, so Hall; ,.eine Logik reiner Differenz [ist] nur dort
eine gangbare Strategie, wo eine Identitit nichts von einer anderen Iden-

51

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

titat will und zu ihr auch nicht in einer konstitutiven Beziehung steht*
(Hall 2002: 36). Wo in einer globalisierten Welt konnte dies der Fall
sein? Soziale Identititen, die einer solchen Strategie folgten, wirden sich
letztlich selbst die Existenzbedingung entziehen. Hall weiter:

,Dies ist logisch schwer aufrechtzuerhalten, da jede Identitat mit Bezug auf ei-
nen Mangel konstituiert wird — mit Bezug auf jenen Anderen, der nicht der-
selbe ist, von dem ,Selbigkeit sich differenzieren muss. Wie er [Laclau, L.S.]
sagt, kann man eine Identitat nicht bekréaftigen, ohne dabei den weiteren Kon-
text zu bekraftigen, der den Grund ihrer Differenz ausmacht — oder auch ohne
die konstitutive Rolle der Macht, die den Ausschluss produziert, durch den an
jedem Punkt die Selbigkeit einer Identitat qua Abgrenzung von ihren Anderen
gewonnen wird. [...] So schreibt Laclau, ,dass alle differentielle Identitdt kon-
stitutiv gespalten sein wird, sie wird der Kreuzungspunkt zwischen der Logik
der Differenz und der Logik der Aquivalenz sein‘.“ (Hall 2002: 36)

In diesem Konzept der ,,Identitdt in und durch Differenz® ist die Grenze
zwischen beidem niemals endgiltig festgelegt, sie ist vielmehr immer
kontext- und perspektivabhiangig. ,,Trennungslinien der Differenz [wer-
den] immer wieder in Beziehung zu unterschiedlichen Referenzpunkten
neu positioniert™ (1994a: 32). Ein Beispiel Halls hierfur ist die Karibik,
die vom Westen aus gesehen ,,gleich® ist, also als eine homogene Einheit
wahrgenommen wird, wohingegen sich fur Hall bei einem Besuch Mar-
tiniques zeigt, dass es gleichzeitig auch sehr ,,franzosisch* und von Ja-
maika sehr verschieden ist; ,,Differenz bleibt in und neben der Kontinui-
tat bestehen (ebd.). So bewegen sich je nach Standpunkt des Betrachters
,,Differentialpunkte entlang einer gleitenden Skala® (1994a: 33).

Was hat es mit der im obigen langeren Zitat bereits erwahnten kon-
stitutiven Rolle der Macht in diesem Zusammenhang auf sich? Der
machtvolle Aspekt innerhalb der Konstituierung von Identitaten tritt am
deutlichsten bei den bindren, dichotomisierenden Identitatskategorien
wie der des Geschlechts oder der Rasse auf. Diese sind zugleich immer
Dominanzverhiltnisse, in denen der starkere der beiden Pole (mdnnlich —
weiblich, bzw. weifs — schwarz) die eigene Identitat dadurch zu stabilisie-
ren sucht, dass er bestimmte Eigenschaften seiner selbst unterdriickt,
ausschlieft und sie dem anderen Pol zuschreibt. Nocheinmal Laclau:

,If [...] an objectivity manages to partially affirm itself it is only by repressing
that which threatens it. Derrida has shown how an identity’s constitution is al-
ways based on excluding something and establishing a violent hierarchy be-
tween the two resultant poles — man/woman, etc. What is peculiar to the sec-
ond term is thus reduced to the function of an accident as opposed to the
essentiality of the first. It is the same with the black-white relationship, in
which white, of course, is equivalent to ,human being‘. ,Woman* and ,black*

52

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT — POSITIONIERTHEIT

are thus ,marks‘ (i.e. marked terms) in contrast to the unmarked terms of ,man‘
and ,white‘.* (Laclau 1990: 33 zitiert nach Hall 1996: 5)

Laclau beschreibt hier auf einer allgemeineren Ebene den Vorgang, den
Said, wie oben dargestellt, die ,,Orientalisierung* des Orients durch den
Westen nennt.

In diesem Abschnitt wurde gezeigt, dass Halls Vorstellung von Iden-
titat in Differenz weitgehend von Derridas Begriff der différance gepragt
ist, und Hall sich somit von einem Identititskonzept verabschiedet, das
jemals als abgeschlossene Einheit oder Vollstandigkeit ,.fertig” sein
konnte. Mit Laclau und Mouffe distanziert sich Hall aber von der Vor-
stellung einer absoluten Nicht-Fixiertheit, ohne dabei auf vollstandige
Fixiertheit zuriickzufallen. Die privilegierten Signifikanten sorgen im
Bereich des Sozialen fur zeitweiliges Anhalten des Bedeutungsflusses, es
entstehen arbitrdre Schliefungen an kontingenten Punkten (vgl. Hall
1994b: 76; Hall/Maharaj 2001: 41f). Im dritten Kapitel, wenn es um die
Identitatspolitik geht, werde ich darauf zurickkommen.

Hall kennzeichnet sein Konzept fur Verknuipfungen zwischen einzel-
nen Signifikanten, ebenso wie zwischen Signifikanten und sozialer Pra-
xis, also dem Diskursiven und dem AuBer-Diskursiven, mit dem Begriff
der Artikulation. Den Begriff entlehnt er bei Althusser, der ihm die dop-
pelte Bedeutung ,,Ausdruck/Verbindung” gibt. Diese Doppelbedeutung
besteht auch im Englischen, und Hall weist darauf hin, dass etwa das
Bild eines ,,verkoppelten (articulated) Lastwagens®, bei dem der Anhén-
ger an das Fuhrerhaus angebunden werden kann, aber nicht muss, seine
Vorstellung gut beschreibt (vgl. Hall 2000d: 65). Eine Artikulation ver-
steht Hall als eine Verbindung zweier heterogener Elemente, die diese
fur eine gewisse Dauer zu einer Einheit zusammenfugt, die aber nicht
notwendig besteht und auch wieder gelost werden kann. Verbindungen
in diesem Sinne sind immer konditional. Hall bevorzugt dieses Konzept,
da er dadurch jede totalitdre, absolute SchlieBung vermeiden kann (vgl.
Hall 2000e 0.S.). Weiter oben wurde bereits erwahnt, dass Hall bei Mi-
chel Foucault die Auseinandersetzung mit der Frage vermisst, wie es
kommt, dass Subjekte sich mit den fur sie moglichen diskursiven Positi-
onen identifizieren, oder es eben nicht tun (vgl. Hall 1996: 14). An eben
diesem Punkt stellt sich fur Hall die Frage nach der Identitat, und er
schlagt vor, die Beziehung ,,von Subjekt und diskursiven Formationen
als eine Artikulation zu denken® (Hall 1996: 14). Diese als Artikulation
gedachte Verbindung ist immer unvollkommenen, Subjekte figen sich
niemals passgenau in diskursive Formationen ein: ,Identification is,
then, a process of articulation, a suturing, an over-determination, not a

53

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

subsumption. There is always ,too much or ,too little’ — an overdeter-
mination or a lack, but never a proper fit, a totality* (Hall 1996: 3). Als
Artikulation bezeichnet Hall auch retrospektiv seine gesamte Denkweise
(im Gesprach mit Juha Koivisto):

,,I’m not a theorist in the sense of building theoretical models, but I think of [a]
concrete subject, which is different from empiricism. Work on a concrete ex-
ample is always theorised, so because I came to it in that way, I would still
think of myself as fundamentally an articulation theorist. I mean if I want to
understand the relationship between this and that, the account I would give of
it ultimately will be a theory about articulation, though I don’t say I will use
articulation theory to explain this. That’s not how I work, I don’t borrow the
theory.* (Hall 2000e 0.S.)

2. Ethnische Identitat — Ethnizitat

Stuart Hall beginnt Ende der 80er Jahre mit der Entwicklung seiner Vor-
stellung von Ethnizitat. In seinen Analysen des Thatcherism identifiziert
er die Konstruktion einer engen und exklusiven Form des ,.Englisch-
seins“ als Strategie der konservativen Regierung unter Margaret That-
cher, eine der ,,machtvollsten, dauerhaftesten, effektivsten — und am we-
nigsten bemerkten — Quellen* ihrer Popularitat (vgl. Hall 2000f: 95).
Dieser englische Nationalismus ist fur Hall eine ,,uiberraschend bestin-
dige, machtige und reaktionare Kraft (Hall 2000f: 96) und zugleich die
hegemoniale Form der Ethnizitét, die sich selbst nicht als solche wahr-
nimmt. Als Ethnizitaten werden aus ihrer Perspektive nur die ,,Anderen*
wahrgenommen und als solche marginalisiert. Dies betrifft nicht nur die
von auferhalb Europas Eingewanderten, sondern auch die Bewohner der
Peripherien der britischen Inseln selbst, wie etwa die Nordiren, Schotten
und Waliser (vgl. Hall 1994c: 51). Hall verfolgt nun in seiner Kritik des
englischen Nationalismus eine Doppelstrategie: Zum einen halt er die-
sem gewissermallen einen Spiegel vor und demonstriert ihm sein eigenes
,Ethnisch-Sein“, zum anderen greift er den Begriff der Ethnizitat aus
dem Zusammenhang des Multikulturalismus auf, um ein Gegenkonzept
kolonisierter und marginalisierter Subjekte zum ,,alten Diskurs des Nati-
onalismus und der nationalen Identitat” zu entwickeln (Hall 1997d: 138).
Sein Ziel ist es, den Begriff zu ,,entkolonialisieren” (Hall 1994f: 22). Zu
Beginn der 90er Jahre bezieht Hall entschieden Position gegen den
,,Multikulturalismus“%, spater differenziert er seine Kritik und lasst sich
auf eine Diskussion ein. Zunachst erscheint der Multikulturalismus aber

26 Siehe dazu auch das Kapitel ,,Identitatspolitik 1.

54

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT — POSITIONIERTHEIT

insgesamt als eine hegemoniale Strategie, die lediglich dazu diene, ,.die
Realitdt von Rassismus und Unterdrickung zu leugnen® (Hall 1994f:
22). Das ,,entkolonialisierte”, neue Konzept von Ethnizitat beruht auf der
vorgestellten Gemeinschaft (imagined community).

LIt insists on difference — on the fact that every identity is placed, positioned,
in a culture, a language, a history. Every statement comes from somewhere,
from somebody in particular. It insists on specificity, on conjuncture. But it is
not necessarily amour-plated against other identities. It is not tied to fixed,
permanent, unalterable positions. It is not wholly defined by exclusion.” (Hall
1997d: 138)

Diese beiden Vorstellungsweisen — Ethnizitat und Nationalitat — oder
auch die der ,,alten* und der ,,neuen‘ Ethnizitat weisen gefahrliche Uber-
schneidungen auf, wie Hall betont: Ethnizitat ist auch in der ,,bosartigs-
ten regressiven Vorstellung” von nationaler Identitit enthalten (Hall
1997d: 138). Der entscheidende Unterschied besteht nun in der Exklusi-
vitat auf der einen und der Offenheit auf der anderen Seite. Das Festhal-
ten an einer Positioniertheit ist fur Hall aber notwendig; das ,,Gefuhl von
,Verortung® [...] mit Bezug auf bestimmte Gemeinwesen, lokale Orte,
Territorien, Sprachen, Religionen oder Kulturen* wird gebraucht wie ein
,JKoordinatensystem® (vgl. Hall 2000f: 96). ,,Es ist dieses Greifen nach
den Grundlagen, das ich Ethnizitat nenne. Ethnizitit ist der notwendige
Ort oder Raum, von dem aus Menschen sprechen® (Hall 1994c).

Wie oben schon erwidhnt, lasst Hall sich spéter insofern auf den Mul-
tikulturalismus ein, als er das Konzept in einer dekonstruierten Form
weiterverwenden mochte. Er lehnt zwar den ,,Ismus* ab, da er durch die
»~formale Singularitat eine nicht existierende Einheit der einzelnen Ele-
mente suggeriere. Adjektivisch konne der Begriff ,,multikulturell* jedoch
verwandt werden. Hall pladiert dafur, von multikulturellen Gesellschaf-
ten zu sprechen, in denen Menschen mit unterschiedlichen ethnischen,
kulturellen und religiosen Hintergrinden zusammen leben, wobei zu-
sammen leben betont werden muss: ,,provided they are attempting to
build a common life, and are not formally segregated into distinct sepa-
rate segments (Hall 2000c: 3). Hall lehnt auch weiterhin bestimmte Va-
rianten des Multikulturalismus ab und macht dies davon abhangig, ,,wie
offen, inklusiv und interdependent die jeweilige Konzeption von Diffe-
renz ist (Hall 2002: 35). Insbesondere argumentiert er gegen ein ,,stark
pluralistisches Differenzkonzept®, also eines, dass die deutliche Unter-
scheidbarkeit einzelner Teilkulturen annimmt, wobei diese in sich wieder
als homogene Einheiten konzipiert sind, in denen ,,Individuen allein auf-
grund ihrer Mitgliedschaft in einer gleichsam hierarchisch gegliederten

55

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

Hackordnung bestimmten, von der Gemeinschaft gebilligten Lebensfor-
men* unterworfen sind (Hall 2002: 35). Mit Sarat Maharaj sieht er darin
Parallelen zu einer Logik der Apartheid. Damit wendet sich Hall gegen
einen reifizierenden und monolithischen Kulturbegriff, der Menschen
problematisch und unhaltbar klassifiziert und hierarchisiert, und dem der
einzelne Mensch dadurch untergeordnet wire.

Fur Hall bedeutet Ethnizitat per se noch nicht die Zugehorigkeit zu
einer kulturellen Gemeinschaft. Zwischen beiden bestehe keine naturli-
che oder (naturalisierte) Verbindung (vgl. Hall 2000c: 11). Zugehorigkeit
durfe nicht als singular und monolithisch aufgefasst werden. Sie ist in
Halls Augen cher etwas Assoziatives; mehr eine Verbindung als eine
Vereinigung. Vor allem durfe einer Person ihre Zugehorigkeit nicht zu-
geschrieben werden (vgl. Hall 2000c: 6).

In den folgenden beiden Kapiteln werden die Metaphern der Hybri-
ditat und der Diaspora im Mittelpunkt stehen. Beides sind Formeln, hin-
ter denen sich umfassende Vorstellungskomplexe verbergen. Und in bei-
den Fallen konnen nicht, wie sonst in wissenschaftlicher Tradition
ublich, diese Begriffe als ,,Zentralbegriffe des Autors* eingefuthrt und de-
finiert werden, so dass man im Anschluss auf sie als stabile Fixpunkte
rekurrieren konnte. Hall verweigert die Einfuhrung von ,,Zentralbegrif-
fen (master concepts)* (vgl. Hall 1994b: 71). Seine Konzepte bleiben
immer beweglich und fur Veranderung offen, und sie wandeln ihren Ge-
halt kontextabhdngig. Daher soll eher von Metaphern als von Zentralbeg-
riffen die Rede sein. Durch die Verhandlung uiber ihre Bedeutung befin-
det man sich schon mitten in der politischen Auseinandersetzung:
»questions of metaphor are absolutely deadly political questions* (Hall
1997c: 290). Er fuhrt aus: ,,If you open yourself to the politics of cultural
difference, there is no safety in terminology. Words can always be
transcoded against you, identity can turn against you, race can turn
against you, difference can turn against you, diaspora can turn against
you because that is the nature of the discursive® (Hall 1997c: 299). Hier
sollen also ,,Hybriditat und ,,Diaspora“ untersucht werden. In welchen
Zusammenhangen erachtet Hall zunéchst das Sprechen von Hybriditat
fur sinnvoll?

56

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT — POSITIONIERTHEIT

3. Hybriditat — ein unreines Konzept
gegen die Reinheit

Der Begriff , Hybriditat“, entlehnt aus dem Lateinischen (hibrida =
Mischling, Bastard), bezeichnet allgemein ein ,,durch Kreuzung entstan-
denes Wesen® (Kluge 1999: 390). In der Literatur zur kultur- und sozi-
alwissenschaftlichen Hybriditatsdebatte steht zumeist der Schriftsteller
Salman Rushdie Pate fur die Pragung dieses Konzeptes, so auch bei Hall,
und deshalb gebe ich zuniachst Rushdie selbst wieder:

,.Im Zentrum des Romans [Die Satanischen Verse, L.S.] steht eine Gruppe von
Charakteren, meist britische Muslime oder nicht besonders glaubige Personen
muslimischer Herkunft, die genau mit der Sorte groBer Probleme kampfen, die
entstanden sind, um das Buch zu umzingeln, Probleme der Hybridisierung und
Ghettoisierung, der Versohnung des Alten und Neuen. Die, welche den Roman
heute am lautstirksten bekampfen, sind der Meinung, dass die Vermischung
verschiedener Kulturen unvermeidlich zur Schwichung und Zerstorung ihrer
eigenen fuhren misse. Ich bin der entgegengesetzten Meinung. Die Satani-
schen Verse feiern die Hybriditat, Unreinheit, Vermischung und Veranderung,
die durch neue und unerwartete Verbindungen zwischen Menschen, Kulturen,
Ideen, Politiken, Filmen, Songs entstehen. Sie freuen sich an der Bastardisie-
rung und furchten den Absolutismus der Reinheit. Als Mélange, als Misch-
masch, ein bisschen von dem, ein bisschen von jenem, so betreten Neuheiten
die Welt. Dies ist die groBartige Moglichkeit, die die Massenmigration der
Welt gibt und die ich zu ergreifen versucht habe. Die Satanischen Verse sind
fur Veranderung durch Mischung, fur Veranderung durch Vereinigung. Sie
sind ein Liebeslied fur Bastarde wie uns.” (Rushdie 1991: 394, zitiert nach
Hall 1994d: 219; Herv. bei Hall)

Auf Kultur bezogen bedeutet Hybriditdt also eine neu entstandene oder
im Entstehen begriffene kulturelle Formation, die Elemente aus anderen
kulturellen Formationen aufgreift. Diesen gegeniiber behauptet sie eine
gewisse Eigenstandigkeit.

Sowohl der Begriff Hybriditat wie auch eine Konzeption vom Spre-
chen uber Kulturalitat, in dem dieser Begriff an zentraler Stelle steht,
sind inzwischen von einer umfangreichen eigenen Debatte umgeben, die
hier Ausschnittsweise dargestellt werden soll. Es werden drei verschie-
dene Zusammenh#nge erlautert, in denen die Metapher der Hybriditét bei
Hall auftaucht. Je nach Zusammenhang weist er ihr unterschiedliche
Konkretion und unterschiedlichen politischen Gehalt zu. In einem weite-
ren Schritt wird Halls Auseinandersetzung mit der am Hybriditatskon-
zept geduBerten Kritik geschildert, und zuletzt wird seine Abgrenzung
gegenuiber der postmodernen Vorstellung eines voluntaristischen kultu-
rellen Nomadentums dargestellt.

57

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

Der erste zu nennende Kontext fur ,,Hybriditat” betrifft die Situation
der nach dem Ende der Kolonialzeit in Grofbritannien eingewanderten
Bevolkerungsgruppen, zu denen Hall auch selbst zahlt, ebenso wie
Rushdie, der diese Erfahrung literarisch verarbeitete. Hall nimmt Rush-
die als Zeugen fur die positive, bejahende Selbstpositionierung der aus
ehemaligen Kolonien Eingewanderten, die ihren Standpunkt zwischen
Herkunfts- und Ankunftskultur behaupten wollen. Dies soll kein vorrii-
bergehender Schwebezustand sein, der die Migranten vor die Alternative
der Assimilation oder des ,,Zuriickkehrens zu den Wurzeln* stellt. Es ist
eine ,,unwiderrufliche® (Hall 1994d: 218) Positionierung, und kein de-
plaziertes Sitzen zwischen zwei Stuihlen. , It insists, that is to say, on be-
ing neither fully this nor fully that“ (Hall 2000c: 6). Die hybride Her-
kunft befahigt Menschen zur Ubersetzung. Gerade das Beispiel Rushdies
verdeutlicht auch die ,,Kosten und Gefahren* dieses Standpunktes, wor-
auf Hall hinweist: Rushdie gegeniiber wurde von iranischen Fundamen-
talisten die Fatwa ausgesprochen.

Halls Fokus ist zumeist auf die britische Gesellschaft gerichtet,”” und
ihn interessiert vorrangig das Zusammenleben dort. Die britische Gesell-
schaft ist aber spatestens heute, im Zeitalter der Globalisierung, nicht
mehr isoliert fur sich zu betrachten. Die Globalisierung stellt fur Hall
letztlich nur den neuesten ,,Teil einer sehr viel langeren Geschichte® dar
(Hall 1994c: 44). Weiter oben ist bereits gezeigt worden, wie Hall im
Rahmen der postkolonialen Theorie Globalisierung weit in die histori-
sche Dimension hinein ausweitet. In dieser Geschichte spielt Hybridisie-
rung schon viel eher eine Rolle, jenseits eines auf die Britischen Inseln
begrenzten Blickes. In diesem zweiten auszumachenden Kontext ist
nicht nur ein Ausschnitt einer gesellschaftlichen Formation hybrid, son-
dern diese als Ganzes. Das prominente Beispiel fur eine derartige Situa-
tion sind bei Hall immer wieder die karibischen Gesellschaften. Die vor
dem gewaltsamen Eindringen der europaischen Eroberer dort existieren-
den Kulturen — etwa die der Arawaks auf Jamaika — wurden so radikal
vernichtet, dass das Zusammenleben dort in den auf die Eroberung fol-
genden Jahrhunderten ,,rein“ hybride war. Das, was karibische Identitat
ausmacht, was ihr ,,Einmaliges®, ,,Eigentliches* ist, ist gerade die Hybri-

27 Kobena Mercer beschreibt Halls Arbeitsweise und seine Interessengebiete
insgesamt als ,,nomadisch. Er habe sich zu jeder Zeit sowohl mit der ja-
maikanischen als auch mit der britischen Situation beschéftigt (vgl. Mercer
2000: 236f). Hall selbst erklart allerdings in einem Interview, die Karibik
und Ereignisse dort wirden ihn nur insofern interessieren, als sie fur die
Situation hier, d.h. in GrofBbritannien relevant seien und sie beeinflussen
wirden (vgl. Hall/Davis 2004: 195, siehe ausfuhrlicher dazu Kap. 111.2.4).

58

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT — POSITIONIERTHEIT

ditat (vgl. Hall 1994a: 41). Die aus Afrika dorthin verschleppten Skla-
ven, aus Asien angeworbenen Kontraktarbeiter und Héndler und die eu-
ropaischen Kolonisatoren formten eine neue Kultur, ,die keine Ur-
spriunge hat. [...] Jeder, der dort lebt, kommt gewissermaflen von an-
derswo her* (Hall/Holler 1999: 105). Im gleichen Gesprach (mit Chris-
tian Holler) revidiert Hall diese Aussage: Naturlich hat jede Kultur ihre
Urspriinge, aber eben nicht nur den einen, sondern, und das wird im Fall
der Karibik besonders deutlich, eine Vielzahl von Urspriingen (vgl.
Hall/Holler 1999: 106). Aus diesem Zusammentreffen kann etwas ganz-
lich Neues entstehen, das so in keiner der Ursprungskulturen enthalten
war.

Das Gegenstick zum Beispiel der Karibik ist bei Hall die englische
Kultur. Sie scheint zunéachst ,,das Produkt einer einheitlichen, organi-
schen Formation® zu sein, dem gegeniiber die karibischen Einwanderer
Minderwertigkeitskomplexe hatten und ,,dachten, sie hatten ein perma-
nentes Identitatsproblem™ (Hall/Holler 1999: 105). Diese englische
»Kultur hatte schon auf Jamaika als der erstrebenswerte MaBistab ge-
golten, sie war dort im kolonialen Schulsystem ,,gelehrt” worden. Hall
beschreibt, wie er in England zum ersten Mal Osterglocken sieht, die er
schon aus Gedichten kennt, wahrend er Namen jamaikanischer Pflanzen
nicht kannte (vgl. Hall 1994c: 49). Im ,,Mutterland* angekommen, ent-
deckten die Einwanderer dann, dass die Briten keineswegs — um es itber-
spitzt zu formulieren — alle unentwegt Shakespeare zitierten. Koloniales
Schul- und Verwaltungssystem, und sicher auch einige Verherrlichung
der fernen Heimat seitens der Kolonisatoren hatten das Bild des Briti-
schen in der Karibik homogenisiert und stilisiert. ,,[A]Juch die englische
Kultur [war] niemals eine organische Einheit gewesen, sondern aus wi-
derspruchlichen Teilen zusammengeflickt (vgl. Hall/Holler 1999: 105).
Vor den Augen der Einwanderer zerbrach buchstablich die ,,grole Meta-
erzdhlung uber Einheit, Identitat und so weiter (ebd.) in Stucke. Die or-
ganische Einheit ist also auch hier nicht zu finden, es gibt sie in Wirk-
lichkeit nicht. Sie wird aber immer wieder imaginar hergestellt, und ihr
Bild funktioniert bestens, wenn es in die Ferne projiziert wird, oder auch
in die Vergangenheit. Aus der Nahe betrachtet jedoch, sind alle moder-
nen Nationen kulturell hybrid. Hier spricht Hall also von Hybriditat in
einem dritten, dem globalsten Zusammenhang. Er beobachtet einen
»langsamen, graduellen Ubergang zwischen einer Hybriditat als Cha-
rakteristikum der marginalen Kontaktzonen zu einer viel allgemeineren,
alle Kulturen erfassenden Hybriditit, ohne dabei autonome Einheiten
vorauszusetzen“ (Hall/Holler 1999: 107). Mit den ,,marginalen Kontakt-
zonen“ sind die von den Europdern (ehemals) kolonisierten Gebiete/

59

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

Gesellschaften gemeint. Kann der oben erwéhnte ,,graduelle Ubergang*
im Sinne einer fortschreitenden, immer weiter um sich greifenden Hybri-
disierung verstanden werden? Tritt kulturelle Hybridisierung tatsachlich
erst in der kolonialen Peripherie ein und erreicht spater, wie in einer
Kettenreaktion, die Zentren? Hall legt an anderer Stelle mit der ,, Teetas-
sengeschichte” den verschwiegenen Teil der Geschichte offen:

»Menschen wie ich, die in den funfziger Jahren nach England kamen, haben
dort — symbolisch gesprochen — seit Jahrhunderten gelebt. Ich kam nach hause.
Ich bin der Zucker auf dem Boden der englischen Teetasse. Ich bin der sufle
Zahn, die Zuckerplantage, die die Zahne von Generationen englischer Kinder
ruinierte. Dann gibt es neben mir Tausende andere, die der Tee in der Tasse
selbst sind. Der lasst sich namlich, wie Sie wissen, nicht in Lancashire an-
bauen. Im Vereinigten Konigreich gibt es keine einzige Teeplantage. Und doch
steht die Tasse Tee symbolisch fur die englische Identitit. Was wissen denn
die Menschen uberall auf der Welt schon von den Englandern, auBer dal} sie
ohne eine Tasse Tee den Tag nicht iberstehen konnen? Aber wo kommt er
her? Aus Ceylon — Sri Lanka, Indien. Das ist die auswartige Geschichte, die in
der Geschichte des Englischen enthalten ist. Es gibt keine englische Ge-
schichte ohne diese andere Geschichte.” (Hall 1994b: 74)

An diesem plastischen Beispiel wird deutlich, wie zutiefst hybride die
englische Kultur ist. In der homogenisierenden Darstellung englischer
Kultur wird verschwiegen und vergessenzg, dass das Teetrinken erst
durch die koloniale Ausbeutung zu einem der ,typischsten Bestandteile
der britischen Alltagskultur werden konnte.

Der Begriff der Hybriditat ist problematisch und hat Hall einige Kri-
tik eingebracht. Welche Kritikpunkte an dem Konzept gibt es, die ihn
treffen, und wie reagiert er darauf? Es wurde gezeigt, dass Hall Hybridi-
tat einmal als Merkmal von Einwandererkulturen in Europa, dann als
Merkmal von ehemals kolonialen Gesellschaften, insbesondere denen
der Karibik, und schlieBlich als Merkmal moderner Nationen iiberhaupt
verwendet. Im Gesprach mit Holler reflektiert er diesen etwas inflationa-
ren Einsatz, durch den der Begriff seine politische Relevanz zu verlieren
droht. Es ist fur Europas Alteingesessene sicherlich dringend notwendig,
sich bewusst zu machen, wie heterogen und durch stindige Austausch-
prozesse geworden die Nationalkulturen sind, und dass sie nur scheinbar
klar voneinander abgegrenzt werden konnen. Aber Hybriditat ist fur Hall

28 Benedict Anderson zeigt, wie die Konstruktion nationaler Identitat und Ge-
schichte durch die Erinnerung bestimmter Ereignisse einerseits zustande
kommt, ebenso sehr aber auch durch das kollektive Vergessen anderer Er-
eignisse, die das zumeist positive Selbstbild in seiner angestrebten Homo-
genitat verkomplizieren oder es gar zerstoren wiirden (Anderson 1996:
188f).

60

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT — POSITIONIERTHEIT

nicht gleich Hybriditat. Mit einem solchen Bewusstwerden ist etwas er-
reicht, aber die Kluft zwischen Alteingesessenen und Einwandern ist so
leicht nicht zu schliefen. Jede und jeder mag ,,seine eigene marginale,
hybride Position konstruieren” (Hall/Holler 1999: 107) — die konkrete
Situation arbeitsloser schwarzer Jugendlicher bleibt doch eine prekérere
als die eines intellektuellen Konferenzteilnehmers.” In einem spiteren
Vortrag macht Hall nocheinmal deutlich, worum es ihm geht, und grenzt
sich von einer Missinterpretation der Hybriditatsmetapher ab:

,,This term hybridity seems to me to have been much misunderstood (I'm
partly guilty of using it myself. [...] [Hybridity] is not about the literal mixing
of racial categories. It’s not a question of the pure races as a pose [sic,
opposed; L.S.] to the hybridised ones. It is not about hybrid individuals which
you can then set up against modern individuals and traditional individuals. [...]
No. Hybridity describes the inevitable process of cultural translation which is
inevitable in a world where communities, peoples, cultures, tribes, ethnii are
no long [sic, longer; L.S.] homogeneous, self sufficient autochthonous entities,
tightly bound within by kinship and tradition and strongly boundaried in rela-
tion to the outside world.” (Hall 2000c: 6)

Auf den Vorwurf, dass eine hybride Mischung von etwas das Bestehen
einer vorgangigen Reinheit voraussetzen wiirde, entgegnet Hall:

,Dieses Argument stimmt rein logisch und bereitet mir auch seit langerem
Kopfzerbrechen. Die Antwort darauf kann nur lauten, dass es diese homoge-
nen Einheiten niemals gegeben hat. [...] Man kann der logischen Falle nicht
ganz entkommen, weswegen ich auch Hybriditat eher als polemische Meta-
pher, als ,unreines Konzept* verwende, und nicht als analytischen Begriff.
[...] Es geht dabei in erster Linie um die storende Kraft in bezug auf die alten
Essentialismen.* (Hall/Holler 1999: 107)

Wenn ihm die ,,logische Reinheit* auch weniger wichtig ist als die po-
lemische Signalwirkung, dann bleibt doch die unheilvolle Assoziation
zur Biologie (Tier- und Pflanzenzucht). Einige Kritiker werfen den Ver-
fechtern des Hybriditatsansatzes vor, sie wiirden damit in direkter Weise
an die Tradition der Rasseforschung und Eugenik des 19. Jahrhunderts
ankntipfen (vgl. Rademacher 1999: 257, auch Young 1995, zitiert nach
Hall 1997a: 246). Hall weist diesen Vorwurf als grobe Verkiirzung und
,unbeschreiblich simplifizierend zurtick (ebd.). Tatsachlich ist der Beg-

29 Die kontrastierende Gegeniiberstellung dieser (sich natiirlich nicht notwen-
dig ausschlieBenden) Identititen beschreibt Hall als aus einer Konferenz-
diskussion entstanden, in der ein ,,weitgehend englisches Publikum [...] wie
verruickt sein Englischtum abstritt und uns [i.e. ihm, Rushdie und Bhabha,
L.S.] versicherte, wie ,,unrein“ und ,,hybrid* es doch sei. Jeder wollte an
dieser ominosen Marginalitat teilhaben [...]* (Hall/Holler 1999: 107).

61

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

riff durchgehend in so verschiedenen Kontexten wie der Botanik und der
Elektronik in Gebrauch. Es bleiben meines Erachtens die ,,Vernaturwis-
senschaftlichung® und der technokratische Beiklang als Bedenken zu-
ruck, die sich vielmehr aktuellen Trends anzupassen scheinen und eine
kritische Auseinandersetzung mit diesen vermissen lassen.*

Ein weiterer Kritikpunkt am Hybriditatskonzept besteht — um ihn auf
einen pragnanten Nenner zu bringen — in seiner ,,Marktgangigkeit®. Das
Sprechen von hybriden Kulturen konne, angesichts einer globalen Kon-
sumgesellschaft und einer Okonomie, die Vielfalt und Diversitat als mo-
dische Trends vereinnahmt, kaum mehr subversive Energie entfalten.
Kobena Mercer schreibt dazu: ,Indeed, hybridity has spun through the
fashion cycle so rapidly that it has come out the other end looking wet
and soggy* (Mercer 2000: 235). Hall hingegen betrachtet den ,,Hybridi-
tatshype® in Kunst und Warenwelt als vorritbergehende Erscheinung,
wahrend das, was ihn interessiert, ein tiefergehender und langfristigerer
Wandel ist: ,,Unter diesen modischen Zyklen liegt aber ein historischer
Ubergang verborgen, der sicher langer anhalten wird* (Hall/Holler 1999:
108).

Halls Vorstellung von Hybriditat impliziert noch lange nicht, dass
eine solche Identitat per se eine politischere ist als eine ,,alte Identitat®.
Er betrachtet sie nicht als Hoffnungstrager mit immanent kreativem Po-
tential, sondern konstatiert zunachst einfach ihre Existenz; er verschiebt
ihre Betrachtung von der eines prekaren, an sich problematischen Zerrie-
benwerdens ,,zwischen den (alten) Kulturen“ zu einer notwendig gewor-
denen Feststellung menschlicher Existenzweise. Hall entlarvt dadurch
die Alternative zwischen Traditionalismus und Assimilation als eine fal-
sche und eroffnet einen dritten Weg, der neben den beiden alten Mog-
lichkeiten ein gleiches Maf an Normalitat beansprucht.

Weiteren Aufschluss uber Halls Hybriditatskonzept liefert seine Aus-
einandersetzung mit dem von ihm so genannten ,,postmodernen Noma-
dismus* (Hall 2000c: 6). In einem Aufsatz von 1989 greift er diese Me-
tapher zunachst auf und integriert sie in sein Konzept. Die Migrationen
der Einwanderer der Karibik bezeichnet er als die

30 Was die polemische Signalwirkung betrifft, scheint mir der von Rushdie in
einem Atemzug genannte Ausdruck der ,Bastardisierung® besser geeignet
zu sein als die artifizielle ,,Hybriditit”. Diese Uberlegung ergibt sich aus
der Analogie zu der (zumindest teilweise) erfolgreichen Umdeutung des
Wortes ,,schwul®, dessen Konnotation mit intendierter Beleidigung aus
vielen, wenn auch bei weitem nicht allen Kontexten geschwunden ist. Dies
wirklich nur als Randbemerkung, da ich fur mich hier kein Mitspracherecht
einfordere.

62

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT — POSITIONIERTHEIT

endlosen Wege, auf denen die karibischen Volker zur Migration bestimmt
wurden. Sie ist zum Signifikanten fur die Migration selbst geworden, fur das
Reisen, Unterwegssein und fur die Ruckkehr als gemeinsame Erfahrung und
Bestimmung, fur den Antillaner als den Prototypen des Nomadentums der mo-
dernen oder postmodernen Neuen Welt, der sich standig zwischen dem Zen-
trum und der Peripherie hin und her bewegt.* (Hall 1994a: 39f)

Die Sprechweise von den Nomaden findet sich bereits in Deleuzes und
Guattaris Tausend Plateaus, wo mit dieser Figur Vergesellschaftungs-
formen bezeichnet werden, die dem geordneten Rechtsstaat und der polis
auBerlich sind. Auflerdem beschreiben Deleuze und Guattari auf einer
weitaus abstrakteren Ebene eine allgemeine Seinsweise, zu der auch das
nomadische Denken und die nomadische (mindere, vage) Wissenschaft
gehoren. Sie illustrieren dieses Bild mit vielen ethnographischen Bei-
spielen (vgl. Deleuze/Guattari 1997: 495).*' Gegen das Nomadentum auf
dieser epistemologischen Metaebene hatte Hall moglicherweise nichts
einzuwenden; vielmehr stort er sich wohl an der in der Rezeption gewu-
cherten Inflation des Bildes. Deleuze und Guattari stellen namlich dezi-
diert fest, was ihren Nomaden vom Migranten unterscheidet:

,.Der Nomade hat ein Territorium, er folgt gewohnten Wegen, er geht von ei-
nem Punkt zum anderen, ihm sind die Punkte (Wasserstellen, Wohnorte, Ver-
sammlungspunkte etc.) nicht unbekannt. Aber die Frage ist, was ein Prinzip
des nomadischen Lebens ist und was nur eine Folge. Zunachst einmal sind die
Punkte, selbst wenn sie die Wege bestimmen, den Wegen, die sie bestimmen,
streng untergeordnet, im Gegensatz zu dem, was bei den Sesshaften vor sich
geht. Die Wasserstelle ist nur da, um wieder verlassen zu werden, jeder Punkt
ist eine Verbindungsstelle und existiert nur als solche. Ein Weg liegt immer
zwischen zwei Punkten, aber das Dazwischen hat die volle Konsistenz uiber-
nommen und besitzt sowohl Selbststindigkeit wie eine eigenen Richtung. Das
Leben der Nomaden ist ein Intermezzo. Selbst die Bestandteile seiner Wohn-
stitte sind im Hinblick auf den Weg entworfen, der sie immer wieder in Be-
wegung setzt. Der Nomade ist durchaus kein Migrant, denn ein Migrant geht
prinzipiell von einem Punkt zum anderen, selbst wenn dieser andere Punkt un-
gewif3, unvorhersehbar oder nicht genau lokalisiert ist. Aber der Nomade geht

31 Dieses nomadische Denken, das mit der abendlandischen wissenschaftli-
chen Tradition (,,Konigswissenschaft®) nicht vereinbar ist und von ihr als
minderwertig eingestuft wurde, ist ,.,ein Modell des Werdens und der Hete-
rogenitat, das dem Feststehenden, Ewigen, Immergleichen und Dauerhaf-
ten gegeniibergestellt wird” (Deleuze/Guattari 1997: 495). Dieses Denken
scheint mir in einiger Hinsicht dem ,,Artikulationsdenken* Halls verwandt
zu sein (vgl. Deleuze/Guattari 1997: 496; Hall 2000e 0.S.), da es nahe an
Ereignissen und empirisch gegebenen Problemen bleibt, und diese nicht an
konsistent konstruierte Theorien anzupassen versucht. Eine weitere Ahnli-
chkeit besteht in der Betonung des Prozesshaften — ,,Schnitte, Wegnahmen,
Hinzufugungen, Projektionen® — ,,jede Figur [bezeichnet] eher ein Ereignis
als ein Wesen* (Deleuze/Guattari 1997: 496).

63

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

nur durch den Zwang der Notwendigkeit, als Konsequenz, von einem Punkt
zum anderen: Im Prinzip sind die Punkte fur ihn Relaisstationen auf einem
Weg. Nomaden und Migranten konnen sich auf verschiedene Weise miteinan-
der vermischen oder ein gemeinsames Ganzes bilden; sie haben dennoch ganz
unterschiedliche Beweggriinde und Bedingungen [...].“ (Deleuze/Guattari
1997: 522ff; Herv. L.S.)

Wihrend das aus diesem Bild zu destillierende Motto ,,.Der Weg ist das
Ziel“ moglicherweise im ubertragenen Sinne als Beschreibung fur Exis-
tenzweisen der Spatmoderne geeignet scheint, so darf es doch nicht im
wortlichen Sinne auf das Migrantendasein ubertragen werden. Hall dis-
tanziert sich spater von einer Auffassung, die Hybriditat mit diesem
Konzept des Nomadentums in eins setzt. In einem Gespriach Anfang der
90er verwehrt sich Hall schon gegen diese Metapher, da ihm die Kluft
zwischen ,,echten®, auf Kamelen reitenden Nomaden, und jenem ,,busi-
nessclass-reisenden Jetset zu grof3 sei (vgl. Hall/Appiah/Ramdas 1993:
110).

,[...] it [hybridity] is certainly not a celebration of a kind of postmodern no-
madism where new identities are put on like cosmetics and taken off every
morning, and where life is like nothing so much as a Scandinavian smorgas-
bord (help yourself). In fact, the costs of hybridisation can be extremely high,
personally and collectively.* (Hall 2000c: 6)*

Hier distanziert er sich von der Vorstellung, Identitait ware etwas frei
Wihlbares und jederzeit zu Anderndes. Bei Deleuze und Guattari scheint
dieser Voluntarismus so noch gar nicht angelegt zu sein. Als ein Vertre-
ter eines in diese Richtung tendierenden Konzeptes kann Zygmunt Bau-
man genannt werden. Er fuhrt gleich vier neue Typen ein, deren Lebens-
stile seiner Ansicht nach fur die Postmoderne charakteristisch sind: Den
Flaneur, den Spieler, den Touristen und den Vagabunden, von denen die
letzten beiden als zwei Spezifizierungen des Nomadendaseins gelten
konnen. Der Vagabund hat tiberhaupt keine Heimat, halt es nirgendwo
langer aus, wird standig getrieben von enttauschten und gelockt von un-
erfullten Hoffnungen (Bauman 1996: 28). Heimisch kann er nirgends
werden, aber das scheint auch besser so zu sein: ,,If natives cease to
amuse, one can always try to find the more amusing ones* (Bauman
1996: 129). Schon hier scheint es vorrangig um eine hedonistische Exis-
tenz zu gehen, Bauman betont allerdings, dass das Leben des Vaga-
bunden harte und raue Realitat habe — im Gegensatz zu dem des Touris-
ten (Bauman 1996: 30). Bei letzterem uberwiegen im Gegensatz zum

32 Scandinavian smorgasbord = kaltes Buffet

64

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT — POSITIONIERTHEIT

Vagabunden eher die ,,Pull- als die Push-Faktoren®. Er ist stets auf der
Suche nach neuen Abenteuern, wobei er gegen echte Gefahren ,,versi-
chert™ ist und sich nirgends tiefer involvieren lasst, sondern den astheti-
schen Genuss sucht (Bauman 1996: 30f). Von den beiden von Bauman
entworfenen Figuren ist der Tourist die privilegiertere mit dem umfang-
reicheren soziokulturellen Kapital. Die metaphorischen Figuren Bau-
mans durfen nun nicht missverstanden werden, Bauman selbst geht es
nicht (vorrangig) um etwaige raumliche Mobilitat, sondern um , freiwil-
lige und unfreiwillige ,Nichtsesshaftigkeit’ im Sinne moralischer Bin-
dungslosigkeit” (Eickelpasch/Rademacher 2004: 49). Das Konzept des
Nomaden ist Hall zu beweglich; Hybriditat bedeutet keinesfalls eine
Freisetzung des Individuums aus jeglichen kulturellen Bindungen.

Die Abgrenzung gegeniiber dem postmodernen ,,Nomaden® gelingt
Hall m.E. auf uberzeugende Weise. Hybriditat verleugnet nicht eine
Herkunft, sondern weist vielmehr nachdriicklich auf ihre Komplexitat
und ,,Vielheit” hin, sowie auf die bleibende Kraft der Bindung an Ver-
gangenheit und Wurzeln, auch wenn diese den zukiuinftigen Lebensweg
und -stil nicht deterministisch im Vorhinein weisen.

4. Diasporaisierung — die Frage des Ortes

Der Ausdruck Diaspora stammt aus dem Griechischen und bedeutet
wortlich soviel wie ,,Zerstreuung, Ausstreuung®”. Er wurde im Kirchen-
latein in der Bedeutung der ,,aulerhalb Judias lebenden Juden* verwen-
det und steht (im Deutschen) seit dem 19. Jhdt. im weiteren Sinne fur
den ,,(Lebensraum einer) ethnischen oder konfessionellen Minderheit*
(Kluge 1999: 178). Im offentlichen Sprachgebrauch steht im europai-
schen Rahmen bis heute sicherlich die Assoziation mit der Erzédhlung des
judischen Volkes im Vordergrund des Diskurses, das von biblischer Zeit
an bis zur Flucht vor der Bedrohung durch den Nationalsozialismus im
vergangenen Jahrhundert immer wieder der Bedrohung und Vertreibung
ausgesetzt war und sich infolgedessen uiber die ganze Welt verteilte.

Die Nachfahren afrikanischer Sklaven, die von europdischen Skla-
venhandlern in die ,,Neue Welt“ verschleppt wurden, griffen diese Be-
zeichnung zur Beschreibung der eigenen Situation auf. Die ,,Erfahrung
von Zerstreutheit und Fragmentierung [ist] allen Geschichten der aufge-
zwungenen Diaspora gemeinsam® (Hall 1994a: 28). Die judisch-
christliche Erzahlung vom in die Sklaverei gezwungenen ,,Volk Gottes*
findet so eine grausame Wiederholung in der Neuzeit. ,,In der Geschichte

65

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

der modernen Welt gibt es kaum traumatischere Bruche als diese er-
zwungenen Trennungen von Afrika® (Hall 1994a: 31).

Obwohl die Geschichte der afrikanischen Versklavung anders als die
der Hebrier durch Agypten durch ihre zeitliche Nahe zur Gegenwart
noch viel mehr als historische Faktizitat erinnert wird und Relevanz be-
sitzt, hat sie auch schon als Mythos grofle Bedeutung erlangt. Die mythi-
sche Darstellung von Afrika als Mutter (von der die Trennung unwider-
ruflich vollzogen ist) spendet Trost fur die Nachfahren der Opfer der
Sklaverei. Dies ist ,,ein notwendigerweise ,aufgeschobenes Afrika, ein
Afrika als spirituelle, kulturelle und politische Metapher* (Hall 1994a:
36). Hall macht deutlich, dass dieses Afrika kaum etwas mit dem realen,
geographischen Kontinent und den heute dort lebenden Menschen zu tun
hat, sondern dass es sich, in Saids Worten, um eine ,,imaginative Geo-
graphie und Geschichte* (Hall 1994a: 36) handelt. Hall warnt vor einer
Verwechslung, die den Fehler ,,des Westens®™ wiederholen wirde, das re-
ale Afrika als zeitlosen, monolithischen Komplex zu imaginieren, es zu
objektivieren und damit zu unterwerfen (ebd.).

Die Diasporaerfahrung ist eine paradoxe: Sie zerreifit und vereinigt
zugleich. Gerade das Wissen, aus verschiedenen afrikanischen Heimat-
kulturen verschleppt worden zu sein, stiftet den gemeinsamen Erinne-
rungshintergrund fur die karibischen Nachfahren der afrikanischen Skla-
ven. Diese Erfahrung wiederholt sich fur den aus Jamaika stammenden
Emigranten, wenn er von Grofbritannien aus zum ersten Mal beispiels-
weise Martinique besucht; Hall beschreibt dies aus eigener Erfahrung als
,»chock der ,Dopplung‘ von Gleichheit und Differenz“ (Hall 1994a: 32).

Die Metapher der Diaspora steht fur Hall an zentraler Position fur die
derzeitige conjuncture der Spatmoderne. Die ,,gesteuerten und ungesteu-
erten, erzwungenen und nicht erzwungenen“ Bevolkerungsbewegungen
sind in dem derzeit erreichten Ausmalf} noch nicht da gewesen, und sind
kein vorrubergehendes Phanomen. In kulturellen Begriffen formuliert,
bedeutet dies:

,They [peoples] are moving [...] into the narratives, through which they will
have to tell their history of migration, loss, displacement, redefining them-
selves, of home, of another home, of the question of where is home, of all of
the images and metaphors of a perpetually unsettled people. That is the modern
fact that is transforming this society; it is transforming Europe, Western Euro-
pean society. It is a world-historical fact of astonishing proportions [...].“ (Hall
1997¢c: 296)

In dieser Passage scheint die Vorstellung vom Nomadentum — ,,perpetu-
ally unsettled people” — wieder anzuklingen, aber gleichzeitig wird

66

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT — POSITIONIERTHEIT

nocheinmal deutlicher, dass mit dem Verlust einer urspringlichen, ange-
stammten Heimat nicht die Aufgabe eines Bedurfnisses nach Heimat
einhergeht. Der entscheidende Punkt ist, dass es fur die Diasporaisierten
kein Zuruck zum Urspringlichen gibt. Von einer realen Riickkehr aus
der Diaspora, wie diese der Zionismus vorsieht und wie sie in der Grin-
dung des Staates Israel realisiert wurde, distanziert sich Hall deutlich
(vgl. Hall 1997c: 298) und hofft, dass sich dieser Fehler fur die Karibik
nicht wiederholt:*?

,Die Frage ist also, ob die Menschen der Karibik im Stande sind, diesen ima-
ginaren Charakter ihres Afrikas zu erkennen und damit weiter zu arbeiten.
Denn solange sie das Gefuhl haben, dass es um die Realitat geht, anstelle der
Vorstellung, geht es schief. Wenn man die Geschichten, auf der die eigene
Identitat basiert, wortlich nimmt, legt man seine Identitat fest und lebt in Ge-
fangenschaft.” (Hall/Appiah/Ramdas 1993: 113; aus dem Niederl. ubers. L.S.)

Hall macht an verschiedenen Beispielen deutlich, dass die Suche nach
der verlorenen Heimat, nach den Wurzeln eine Suche in der Vergangen-
heit ist, die zwar mit realen Reisen nach Afrika verbunden sein kann,
aber letztlich eine zirkuldre Bewegung ist. Der Suchende landet letztlich
immer dort, wo er hier und jerzt steht:

,.Hier finden wir das Afrika, in das wir — ,uber einen Umweg‘ — zurtickkehren
miussen: Das Afrika, das ein Teil der Neuen Welt geworden ist, das ,Afrika‘,
das wir selbst geschaffen haben, das ,Afrika‘, wie wir es in unserer Politik, un-
serer Erinnerung und in unseren Wiuinschen und Sehnsiuichten wieder-erzahlen.
(Hall 1994a: 37)

Dieses gilt fur die in der Karibik (oder anderswo in der Neuen Welt) Le-
benden ebenso wie fur die von dort Emigrierten; fur letztere also sogar
im Sinne einer doppelten Diasporaisierung. Sowenig die Diasporaisierten
an einen Ursprung zuriickkehren konnen, sowenig sind sie auch gewillt,
wie Nomaden immer weiter zu wandern. Die Migrationserfahrung ist
nicht ohne Bindungen und Begrenzungen zu denken. Eine Auswande-
rung ist naturlich keine Reise mit einem festen Ziel, sie beginnt vielleicht
,,mit nichts als einem Flugticket” in der Tasche (Hall 1997c: 296), aber
es geht doch auch darum, irgendwo anzukommen, auch wenn das nicht
immer gelingt.

33 Im Falle der ,,Repatriierung® von ehemaligen US-amerikanischen Sklaven
an der afrikanischen Westkiiste und der Griindung des Staates Liberia 1847
gegen Widerstand der Einheimischen war dies allerdings schon lange zuvor
eingetreten.

67

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

Die Selbsterkenntnis, vom Aus- zum Einwanderer geworden zu sein,
und es bleiben zu wollen, kann spit eintreten, wie Hall autobiographisch
beschreibt. Nachdem er zehn Jahre in England gelebt hatte, stellte er fest:
,»1 had never called myself an immigrant in all my life, and suddenly I
said, ,That’s what I am.® After all, I’ve gone to the people’s place, I'm
going to stay whether they like it or not, I intend to get a job if they’re
going to give me one. What am I but an immigrant?” (Hall 1997c: 294)

Ist der Standpunkt der Diasporaisierten unweigerlich einer ,,am
falschen Ort* (Said 2002**)? Hall favorisiert die Metapher gerade
deshalb, weil sie zu der Vorstellung der kulturellen Nation als der
(,,einzig wahren™) vorgestellten Gemeinschaft (imagined community)
quersteht, sie durchschneidet (vgl. Hall 1997c: 298). Einen ,kulturellen,
rassistischen Nationalismus® (1997c: 297), der sich hinter scheinbar so
unschuldigen Selbstbezeichnungen wie ,,Britishness* oder ,,Englishness*
verbirgt, bezeichnet Hall als backlash gegenuber der Diasporaisierung
als der ,,groften und konstitutivsten kulturellen Tatsache der Welt der
Spatmoderne” (Hall 1997c: 296). Dieses ,,Zusammenschustern® einer
kulturellen Homogenitat will sich der Tatsache verschliefen, dass die
europdischen Gesellschaften ,,bis in ihre Wurzeln hybridisiert und
bastardisiert sind (Hall 1997¢: 297).

Kann durch Halls Konzept kultureller Identitat wirklich ein Perspek-
tivwechsel erreicht werden? Befordert es ein Selbstverstandlichwerden
der Tatsache, dass ,,[n]ationale Kulturen in zunehmenden Maf3e aus der
Perspektive von Minderheiten mitproduziert [werden], die postkoloniale
Geschichte den westlichen nationalen Identitaten inharent [ist]* (Bron-
fen/Marius 1997: 8)? Meines Erachtens bleibt Hall mit seinen Konzepten
der Hybriditat und Diaspora hinter anderen aktuellen Forschungen zum
Transnationalismus zuriick. Der nationalstaatliche Rahmen bleibt bei
ihm fester Bezugspunkt, wahrend zunehmend Migrationsbewegungen in
den Blick genommen werden, die tatsachlich einem ,,nomadischen* Le-
bensstil ahnlicher werden. Migranten halten haufig durch transnationale
Netzwerke sehr vitale und essentielle Verbindungen zu ihren Herkunfts-
orten aufrecht, auch wenn moglicherweise eine endgiultige Ruckkehr
aufgrund okonomischer Bedingungen ausgeschlossen ist. Ebenso ausge-
schlossen ist aber auch der endgultige Abschied. Es kommt zu einer héau-
fig regelmafBigen Pendelmigration und der ,,Herausbildung relativ dauer-
hafter und dichter, pluri-lokaler, und nationalstaatlicher Grenzen uber-
schreitender Verflechtungsbeziehungen von sozialen Praktiken, Symbol-
systemen und Artefakten* (Palenga-Mollenbeck 2004: 104). Da eine sol-

34 So der Titel von Edward Saids Autobiographie.

68

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT — POSITIONIERTHEIT

che Lebensweise in (mindestens) zwei unterschiedlichen kulturellen
Réumen kaum treffend als Immigration (oder Emigration) bezeichnet
werden kann, wurde u.a. von der US-amerikanischen Sozialanthropolo-
gin Nina Glick Schiller der Begriff der Transmigration gepragt (vgl. Pa-
lenga-Mbollenbeck 2004: 103).

Hybriditat und Diaspora, um die herum Halls Zugang zu ethnischer
Identitat hier fixiert wurde, ergeben zusammen betrachtet ein sich
erganzendes Bild. Das Sprechen von der Diasporaisierung thematisiert
das verlorene und wiederzuerzahlende Alte, wihrend das Konzept der
Hybriditat die mogliche Neupositionierung und einen gangbaren Weg in
die Zukunft aufzeigen soll.

5. Historisierung und Politisierung von Identitat

In den meisten hier behandelten Texten Halls ist in vielfaltiger Weise
von Identitat die Rede. In einem vergleichsweise spaten Interview for-
muliert er, dass es ihm tatsachlich weniger um Identitat als solche als um
den Prozess der Identifikation gehe. An anderer Stelle wieder nennt er
Identitat selbst einen Prozess des Werdens. Damit ist jedoch kein zielge-
richteter Prozess in dem Sinne gemeint, dass er auf eine Vervollkomm-
nung hinstreben wirde. Identitat miisse man sich ,,als eine ,Produktion’
vorstellen, die niemals vollendet ist, sich immer in einem Prozess befin-
det* (Hall 1994a: 26). Beispiele hierfur sind wieder in Halls eigener Le-
bensgeschichte zu finden. Zum einen ist seine oben bereits erwahnte
Identifikation mit dem ,,Immigrant-Sein“ zu nennen, die er jedoch wie-
der aufgibt. ,,The trouble is that the instant one learns to be ,an immi-
grant‘, one recognizes one can’t be an immigrant any longer: It isn’t a
tenable place to be* (Hall 1997: 135). Darauf hin habe fur Hall die
nachste Identifikationsphase begonnen; er habe uiber mehrere Jahre hin-
weg gelernt, sich selbst als ,,Schwarz® zu bezeichnen. Um diese Phase
wird es im folgenden Kapitel unter anderem gehen. Aber auch die
schwarze Identitat ist nicht das endgultige Ziel. Beide Identitaten, die des
L<Immigranten und die des ,,Schwarzen®”, treten fur eine bestimmte
Dauer in den Vordergrund und erhalten dominante Bedeutung.

Identitéat verschiebt laut Hall ihren ,,Ort* vom anthropologisch Gege-
benen des Subjektes zur politischen Verhandlungssache (Hall 2000c: 6).
Wie andere der Dekonstruktion unterzogene Begriffe kehrt auch dieser
,in dem Moment, in dem er aus der Tur verschwunden ist, durch das
Fenster wieder zuriick, wenn auch nicht genau an die selbe Stelle* (Hall
1994b: 71).

69

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL I

Dabei, so sollte an dieser Stelle aus dem Vorausgehenden deutlich
geworden sein, ist der Handlungsspielraum ein eingeschriankter, die Po-
sitionierung des Subjektes ist zugleich ein passives Erfahren wie eine
aktive Handlung: Das dezentrierte Subjekt ist immer schon irgendwo po-
sitioniert, es wird historisch, sozial und kulturell von au3en positioniert
und es tragt selbst zu seiner Positionierung bei.

Die in dieser Studie vorgenommene Herleitung von Identitatspolitik
(als dem was getan wird) aus Identitat (als dem was ist) ist also mehr der
Darstellbarkeit geschuldet, die Unterscheidung von Prozess und Ge-
genstand wird letztlich hinféllig. Beide fallen in Eins. Es wurde gezeigt,
wie dynamisch diese Identitat ist, die immer nur in einem prazise be-
stimmten Kontext von Zeit, Ort und den umgebenden Anderen eine be-
nennbare Gestalt annimmt. Sie ist nur ein Zwischenergebnis eines Pro-
zesses. Da, wo Individuen diesen Prozess intentional zu beeinflussen
suchen, soll nun im Folgenden von Politik gesprochen werden.

70

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404096-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

