
Einleitung

Wie im Leben so auch in der Kunst bereichert

jede neue Perspektive das Verständnis des

Betrachters. (Serdar Somuncu)1

• Das Schauspielhaus ist bis auf den letzten Platz ausverkauft. Der Kabarettist Şinasi

Dikmen präsentiert sein nunmehr fünftes Solo-Programm auf eigener Bühne und

wird im Anschluss daran von seinem Frankfurter Publikum mit stehenden Ovatio-

nen verabschiedet.Dikmenwar knapp zwanzig Jahren zuvor einer der beidenGrün-

derväter des türkisch-deutschenKabaretts und ist seit 1997Einzeldarsteller.Wenner

nicht geradevor eigenemPublikumauftritt,befindet er sichaufTourdurchDeutsch-

landundmanchmal auch inder Türkei,wo er aufEinladungdesGoethe-Instituts auf

Deutsch spielt.

• Der türkisch-kölsche JeckeOzanAkhan singt und spielt sich indieHerzenderKölner

Faschingsgemeinde. »Ein Türke wird zum Stunksitzungs-Star«, tönte der Stadtan-

zeiger Köln bereits im Jahr 2000, als Akhan erstmals durch eine Kölsche Adaption des

Tarkan-Sommerhit »Şımarık« vonsich redenmachte. Inden folgenden Jahrenwurde

Akhan, der erst 1995 nach Deutschland gekommen war, zu einem festen Bestandteil

des renommierten Karneval-Ensembles, spielte dabei neben türkischen und arabi-

schen Rollen auch westliche Charaktere, trotz seines Akzents und seines türkischen

Aussehens.

• Kaya Yanar, der Shooting Star am deutschen Comedy Himmel des Jahres 2001,

bereitet nach] einjähriger Pause, während der er mit einem neuen Programm auf

deutschen Bühnen tourte, sein großes TV-Comeback vor. »Was guckst du?!«, heißt

Yanars Fernsehshow, seit Monaten prangt das Gesicht des Entertainers türkisch-

arabisch-deutscherHerkunft von allen Plakatwänden und Litfasssäulen der Landes-

hauptstadt. Dann ist es endlich soweit: Vor der Kunst-Kulisse der Istanbuler Skyline

schlüpft Yanar erneut in diverse Rollen, spielt etwa den Inder Ranjid, den Italiener

Francesco, den türkischen Türsteher Hakan oder die russischeWahrsagerin Olga.

1 In einem persönlichen Email-Interview am 29. April 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

• Emine Sevgi Özdamar eröffnet an der Berliner Volksbühne die Lesereihe für den so-

eben erschienenen letzten Teil ihrer Romantrilogie. In Seltsame Sterne starren zur Erde

ist ihre Ich-Erzählerin zur Schauspielerin herangewachsen, die in den 1970er Jahren

vor dem türkischen Militärregime nach Berlin flieht, um dort unter Benno Besson

das Brecht-Theater zu erlernen. Die autobiografisch gefärbte Erzählung verarbeitet

zahlreiche Tagebucheinträge und beinhaltet Arbeitsskizzen aus Özdamars frühen

Theaterjahren. Heute, fast dreißig Jahre nach der eigenen Migration, ist die Bach-

mann-Preisträgerin des Jahres 1991 längst zu einer festen Größe in der deutschen

Kulturszene geworden.

• SeitWochen sind keine Kartenmehr für Serdar Somuncus Auftritt am Berliner Bar-

nim Gymnasium erhältlich. Über 300 Zuschauer drängen sich an diesem Abend im

Saal, um den türkischstämmigen Schauspieler zu erleben, der sich auch ohne Na-

zi-Großvater mitverantwortlich für die Aufarbeitung der deutschen Vergangenheit

fühlt. Somuncu, 1996 von der taz zum »Mann des Jahres« erkoren, befindet sich seit

nunmehr acht Jahren mit dramatisierten Hitler- und Goebbels-Lesungen auf Tour,

trat nach Drohungen aus dem rechten Milieu wiederholt unter Polizeischutz und

einmal sogar in kugelsichererWeste auf.

• Renan Demirkan, seit Jahren eine erfolgreiche Schauspielerin an deutschen Bühnen

und im deutschen Fernsehen, legt eine kurze Verschnaufpause ein. Sie hat unlängst

bravourös die Hauptrolle der Serienmörderin Geesche Gottfried in Rainer Werner

Fassbinders Stück Bremer Freiheit gespielt und bereitet nun ein eigenes Solopro-

gramm vor, das sie später im Jahr auf Deutschlandtournee führen wird. Demirkan,

die sich selbst als künstlerisch obdachlose Kosmopolitin bezeichnet, ist inzwischen

auch als Autorin dreier Romane bekannt. Als Künstlerin ist sie eine der wenigen, die

sich vom Klischee der »Türkin vomDienst« befreien konnte.

• Der in Hamburg gebürtige Fatih Akin hält sich gegenwärtig zu den Dreharbeiten

für seinen neuen Film Gegen die Wand in Istanbul auf. Der gerade einmal 30-Jähri-

ge schreibt seine Drehbücher meist selbst und hat sich nach drei erfolgreichen Pro-

duktionen als einer der Starregisseure des deutschen Films etabliert. Dabei lässt er

sich weder als Mensch noch als Künstler in eine Schublade stecken. Er glaube nicht

an Wurzeln, es gehe umMenschen, nicht um Bäume. –Weniger als ein Jahr darauf

wird Gegen die Wand als großer Gewinner der 54. Berlinale von der internationalen

Jury mit dem Goldenen Bären ausgezeichnet werden.

Diese kurze Liste kultureller Highlights aus dem ersten Drittel des Jahres 2003 – eine

Liste, die sich ohneWeiteres fortführen ließe – verdeutlicht, dass darstellende Künstler

türkischer Herkunft längst in der deutschen Kulturszene Fuß gefasst haben und durch

ihre künstlerischen Beiträge Akzente setzen. Doch es war ein langerWeg bis hin zu die-

ser Vielfalt. Mit offenen Armen wurden türkische Kunstschaffende in der Bundesrepu-

bliknämlichkeineswegs empfangen.LangewardiedeutscheGesellschaft nicht bereit, in

türkischenMigrantenmehr zu sehen als Gastarbeiter, die nach verrichteter Arbeit in ih-

reHeimat zurückkehrenwürden.DochnebenArbeitern kamenvonBeginn an eben auch

Künstler; und andere türkische Migranten – sowie verstärkt noch deren in Deutsch-

land geborenen Nachkommen – entdeckten über die Jahre künstlerische Neigungen,

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 23

darunter, wie diese Arbeit verdeutlichen wird, nicht wenige im Bereich der darstellen-

den Künste.

Die Geschichte türkisch-deutscher Theaterprojekte ist beinahe so alt wie die Ge-

schichte der türkischen Arbeitsmigration in die BRD selbst. Trotzdem kam es bislang zu

keiner konsequenten Einbeziehung der Werke und Produktionen türkischstämmiger

Künstler in den deutschenKulturkontext.Weiterhin ist der deutsche Rezeptionsrahmen

– das heißt die Aufgeschlossenheit und das Verständnis, welche die deutsche Gesell-

schaft den kulturellen Erzeugnissen vonMigranten entgegenbringt –allzu eng gesteckt,

die kulturelle Szene zu exklusiv und zu national ausgerichtet – de facto eine geschlos-

sene Gesellschaft. So erhalten denn auch nur sehr wenige Projekte türkisch-deutscher

Künstler kontinuierliche Förderungen seitens deutscher Bühnen und Kulturinstitute,

was dazu führt, dass sich dieMehrzahl derGruppen undAkteure gezwungen sieht, nach

wie vor ein Dasein fern der öffentlich subventionierten Theaterlandschaft zu fristen.

Bis auf wenige Ausnahmen finden ihre Produktionen bis heute in einer Art Schatten-

zone statt, so gut wie unbemerkt von der breiteren deutschen Öffentlichkeit. Bezüglich

der eingangs angeführten kulturellen Highlights lässt sich daher auch feststellen: Der

Schein trügt ein wenig; eine Selbstverständlichkeit sind solche Bilder des Erfolges nicht.

Etabliert haben sich diese Minoritätenkünstler erst nach zum Teil hartnäckigem Kampf

gegen ein rigides System; ihreErfolge verdanken sie in erster Linie der eigenenAusdauer

angesichts oft widriger Umstände.

Die vorliegende Arbeit hat das Ziel, eine Kulturgeschichte des türkischen Thea-

ters und Kabaretts in Deutschland vorzustellen, deren Protagonisten (Organisatoren,

Schriftsteller, Schauspieler und Regisseure) nun bereits in die dritte Generation gehen,

ohne dass die Geschichte der ersten Generation, der Initiatoren und der bis heute

treibenden Kraft dieses Theaters, jemals kohärent aufgezeichnet worden wäre. Der

Zeitpunkt dieser Studie ist bedeutsam, denn es steht ein Generationswechsel an. Dies

wird deutlich, sobald man sich in die Szene begibt, in der es, wie meine Ausführungen

zeigen werden, derzeit rumort, kreativ und destruktiv zugleich: Junge Künstler mit

neuen Ideen drängen nach und fühlen sich nicht selten behindert von den Alten, die

immer noch die Schalthebel besetzen und sich nicht davon abbringen lassen wollen,

ihre Projekte nach altbewährtenMethoden fortzuführen. Die Autorin und Kabarettistin

Nursel Köse spricht hier von einem »generellen Problem«:

Da gibt es die ältere Generation, die alles in der Hand hat, Fernsehen, Radio, Theater.

Die sitzen mit ihren Altköpfen da und geben den jungen Leuten keine Möglichkeiten,

weiterzukommen. Sie sitzen da, als ob sie ihre Positionen gepachtet hätten. Doch auch

das wird sich ändern. […] Der Generationenwechsel steht an. (Köse, persönliches Inter-

view 2003)2

Ähnlich sieht es auch der Schauspieler und Berliner Theater-Organisator Mürtüz Yolcu

und zeigt sich dabei imHinblick auf den anstehenden Generationswechsel genauso wie

Köse optimistisch: »Es ist alles imKommen.Es ist alles noch in der Entwicklungsphase.«

(Yolcu, persönliches Interview 2002)

2 Dieses persönliche Interview ist wie alle übrigen, aus denen ich in meiner Studie zitiere, im An-

hang abgedruckt.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Zur Forschungslage

Es geht mir in dieser Arbeit darum, die Anfänge des türkisch-deutschen Theaters und

Kabaretts, eine Leistung der scheidenden ersten Generation, zu dokumentieren, eben-

so wie den sich vollziehenden Generationswechsel. Insbesondere beabsichtige ich, ei-

nen chronologischen Überblick über zentrale Entwicklungen zu vermitteln, dabei Hin-

tergründe undBezugspunkte aufzuzeigen sowie auf zugrundeliegende Traditionen und

Einflüsse zu verweisen.Während andere Bereiche türkisch-deutschenKunstschaffens –

vor allem Literatur und Film – inzwischen kritisch recht gut erschlossen sind, existiert

im Falle der Theaterproduktionen ein gewaltiger Nachholbedarf.3 Über türkisch-deut-

sche Bühnenprojekte berichtet bislang mit gewisser Regelmäßigkeit allein die Lokal-

presse; nur das türkisch-deutsche Kabarett, das in größerem Umfang als andere Thea-

terproduktionen türkischerMigranten in die deutsche Kulturszene integriert ist, findet

darüber hinaus auch gelegentlich Erwähnung in überregionalen Zeitungen und Zeit-

schriften. Umfangreichere Arbeiten liegen jedoch zu beiden Bereichen – dem Theater

wie auch dem Kabarett – bis heute nicht vor.

Mit dem Theater türkischer Migranten setzen sich im Wesentlichen lediglich drei

Texte etwas eingehender auseinander: Georg Stenzalys »Ausländertheater in der Bun-

desrepublik und Berlin-West am Beispiel der türkischen Theatergruppen«, im Rahmen

des von Manfred Brauneck geleiteten Forschungsprojektes »Populäre Theaterkultur«

entstanden und 1984 in der Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik (LiLi) ver-

öffentlicht; Yalçın Baykuls Prüfungsarbeit an der Berliner Hochschule der Künste

Türkisches Theater in Deutschland/Berlin von 1995; sowie Sven Sappelts Artikel »Theater

der Migrant/innen«, erschienen in dem 2000 von Carmine Chiellino herausgegebenen

Band Interkulturelle Literatur in Deutschland.4

Für das Kabarett liegt neben einer Vielzahl von Zeitungsartikeln nur Mark Terkessi-

dis kurzer Artikel »Kabarett und Satire deutsch-türkischer Autoren« von 2000 vor, der

gleichfalls bei Chiellino erschien. Immerhin fand wenigstens das Kabarett Knobi-Bonbon

in einigenLexikaunddeutschenKabarettgeschichtenErwähnung, so etwa inKlausBud-

zinskisWer lacht da? Kabarett von 1945 bis heute aus dem Jahr 1989 sowie imMetzler Kabarett

Lexikon von 1996. Über andere Gruppen und Künstler findet man hier allerdings nichts.5

3 Im Bereich der türkisch-deutschen Literatur sei stellvertretend auf Publikationen von Irmgard

Ackermann und Harald Weinrich, Heidrun Suhr, Leslie Adelson, Arlene Akiko Teraoka, Karen Jan-

kowsky, Ülker Gökberk, Karin Emine Yeşilada, Azade Şeyhan, und Kader Konuk verwiesen, die sich

über die Jahre verschiedentlich zum Thema geäußert haben; siehe hierzu auch meine Angaben

im Literaturverzeichnis. Für den türkisch-deutschen Films existiert v.a. in der Person von Deniz

Göktürk eine hervorragende Chronistin; daneben wäre der von Ernst Karpf et al. herausgegebene

Band »Getürkte Bilder«: Zur Inszenierung von Fremden im Film (1995) zu nennen.

4 In türkischer Sprache findet sich außerdem ein kurzer Abriss des türkischen Theaters in Deutsch-

land in der vom Berliner Tiyatrom herausgegebenen Zeitschrift Tiyatro Bülteni (Okt./Nov. 2002,

S. 7–23).

5 Zu erwähnen wäre noch, dass Serdar Somuncu 2002 unter dem Titel Nachlass eines Massenmör-

ders. Auf Lesereise mit »Mein Kampf« einen Bericht über seinen eigenen kabarettistischen Auftritten

veröffentlichte; ich werde mich darauf in Kapitel 4 des Öfteren beziehen. Das Dokumentations-

defizit gilt nicht für die satirischen Werke türkischstämmiger Schriftsteller; hier existiert zu Şina-

si Dikmen und Osman Engin eine umfangreiche kritische Literatur. Ich verweise etwa auf Karin

Emine Yeşiladas Artikel »Schreiben mit spitzer Feder. Die Satiren der türkisch-deutschen Migra-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 25

Für das deutsche Desinteresse lassen sich eine Reihe vonGründen anführen, darun-

ter das problematische Türkenbild derDeutschen, auf dessenEntwicklung ich inKapitel

1 ebenso noch eingehen werde wie auf gegenwärtige politische Debatten über Deutsch-

Türken und die Türkei. Hier sei nur angemerkt, dass eine kritische Sichtung des tür-

kischen-deutschen Theaters nicht zuletzt dadurch erschwert wird, dass bislang kaum

publizierte Theaterstücke türkischstämmiger Autoren vorliegen. Die wenigen Dramen,

die denWeg in Anthologien oder Zeitschriften fanden, lassen sich an einer Hand abzäh-

len.Zunennen sind hier vornehmlichEmine SevgiÖzdamars StückeKaragöz inAlamania

(1982),Keloğlan in Alamania (1991) und »Noahi« (2002), dazu ihrTheatermonolog »Karrie-

re einer Putzfrau.Erinnerungen anDeutschland« (als Teil ihresMutterzunge-Bandes 1990

erschienen) und Yüksel PazarkayasMediha (1989) sowie im Bereich des Kabaretts Şinasi

Dikmens »Vorsicht, frisch integriert!« (1986 in seinemzweiten SatirebandDer andereTür-

ke erschienen).Daneben liegtmitBarfußnacktHerz inderHand ausdemJahr 1995nochder

Theatermonolog eines türkischenGastarbeiters vor,dessenAutorAli Jalaly allerdings aus

dem Iran stammt.

DieArgumentation,dass türkisch-deutschesTheater aufgrundmangelnderPublika-

tionen keine oder nur geringe Beachtung findet, ist insofern problematisch, als man sie

auch umkehren könnte: Es gibt deshalb sowenige Veröffentlichungen, da diesesTheater

nichtwahrgenommenwirdundes ausdiesemGrundauchkeinenMarkt dafür gibt.Mei-

ne Arbeit, die sich zu einemwesentlichen Teil auf persönliche Gespräche und Interviews

mit türkisch-deutschen Künstlern, von ihnen zur Verfügung gestellte Texte und Mate-

rialien sowie vonmir besuchte Auftritte stützt, dient daher nicht zuletzt dem Zweck, zu

einer kritischen Erschließung des Feldes beizutragen, auf der die zukünftige Forschung

weiter aufbauen kann. In diesem Zusammenhang sind auch die inhaltlichen Beschrei-

bungen vonTheaterstücken in Kapitel 3 und 4 zu sehen.

Terminologie und Klassifizierung

Vorab ist es allerdings nötig, das Forschungsfeld terminologisch zu umreißen: Wie be-

reits deutlich wurde, spreche ich sowohl von »türkischen Theaterprojekten in Deutsch-

land« als auch von »türkisch-deutschen Theaterprojekten«. Ich benutze diese Bezeich-

nungen grundsätzlich synonym; nur in Kapitel 3, wo ich zunächst von türkischem,

danach aber zunehmend von türkisch-deutschem Theater spreche, soll damit auch

eine Entwicklung zum deutschen Kulturkontext hin angedeutet werden. Dabei bin ich

mir der Problematik ethnischer oder nationaler Zuschreibungen wie ›deutsch‹ und

›türkisch‹, beziehungsweise ›türkisch-deutsch‹ durchaus bewusst. All diese Begriffe

haben ihre eigene Geschichte und sind in einem Prozess des steten Wandels begriffen

– einThema, mit dem ich mich insbesondere in Kapitel 4 unter dem Gesichtspunkt der

Identitätskonstruktion türkisch-deutscher Künstler auseinandersetzen werde.6

tionsliteratur« (1997) sowie auf den Abschnitt »Şinasi Dikmen: Schreiben als Gegenwehr« in Hil-

trudArens Band »KulturelleHybridität« in der deutschenMinoritätenliteratur der achtziger Jahre (2000,

S. 155–192). Mehr dazu in Kapitel 4.

6 Dazu existieren viele Publikationen; stellvertretend genannt sei der 1998 vom Türkeiprogramm

der Körberstiftung herausgegebene BandWas ist einDeutscher?Was ist ein Türke? Alman olmaknedit?

Türk olmak nedir? sowie im Bereich der Fiktion Şinasi Dikmens kurzer Text »Wer ist ein Türke?« (in

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Türkisch-deutsche Theaterproduktionen lassen sich nach Patrice Parvis als inter-

oder multikulturelle Theaterprojekte beschreiben, also als Mischformen, die sich mehr

als einer Tradition bedienen und damit einer Hybridisierung Vorschub leisten. Für eine

differenziertere Klassifizierung ›mehr-kultureller‹ Theaterprojekte halte ich mich an

den Artikel »Toward a Topography of Cross-Cultural Theatre Praxis« von Jacqueline Lo/

Helen Gilbert aus dem Jahr 2002, der die meines Wissens detaillierteste Beschreibung

seiner Art bietet. Ich beschränke mich dabei auf Passagen, die in meinem Verständnis

direkt zur Charakterisierung des türkisch-deutschenTheaters beitragen.

Unter dem Oberbegriff »cross-Cultural theater« differenzieren die Autorinnen zwi-

schen den Bereichen »multicultural«, »postcolonial« und »intercultural«, welche sich

weiter in sieben Unterbegriffe aufspalten (vgl. Lo/Gilbert S. 32ff.). Gut die Hälfte dieser

Klassifizierungen beschreiben zentrale Aspekte des türkisch-deutschen Theaters, allen

voran das »migrant theater«, das Lo/Gilbert so charakterisieren: »[I]t is centrally concer-

ned with narratives of migration and adaptation, often using a combination of ethno-

specific languages to denote cultural in-between-ness.« Darüber hinaus sei es gekenn-

zeichnet durch »an emerging exploration of cultural hybridity reflected in aesthetic form

as well as narrative content« (ebd. S. 34). Auch ihre Beschreibung des postkolonialen

Theaters lässt sich für das türkisch-deutsche Theater heranziehen: »[It] is driven by a

political imperative to interrogate the cultural hegemony that underlies imperial sys-

tems of governance, education, social and economic organization, and representation.«

(Ebd. S. 35) Die Autorinnen weisen explizit darauf hin, dass Migrantentheater in den

Bereich des postkolonialen Theaters fallen kann. Das türkisch-deutsche Theater knüpft

besonders an dessen synkretischer Form an: »Syncretic theatre integrates performance

elements of different cultures into a form that aims to retain the cultural integrity of

the specific materials used while forging new texts and theatre practices.« (Ebd. S. 36f.)

Abschließend sei noch das »transcultural theater« angeführt, das bei Lo/Gilbert unter

die Rubrik des interkulturellen Theaters fällt: »[It] aims to transcend culture-specific

codifications in order to reach amore universal human condition«; es betont »aspects of

commonality rather than difference«. (Ebd. S. 37)

Diese Charakterisierungen treffen auf dieMehrzahl türkisch-deutscherTheaterpro-

jekte zu und erlauben so erste Einblicke in diese spezifische Formdes inter-,multi- oder

crosskulturellen Theaters, ohne sie freilich erschöpfend zu beschreiben. Da ich zu ein-

grenzende Klassifizierungen als problematisch erachte, weil sie den Blick auf die kon-

kreten Theaterprojekte manchmal eher komplizieren als erleichtern, werde ich in der

Folge,wenn sie zutreffen, verschiedene dieser Begriffe benutzen, ohne dabei auf Bedeu-

tungsnuancen verweisen zu wollen. In der Hauptsache halte ich mich in meinen Aus-

führungen aber an den Begriff ›multikulturelles Theater‹. Nach Pavis beinhaltet dieser

jede Art vonTheater, die »cross-influences between various ethnic or linguistic groups in

multicultural societies« alsGrundlage für »performances utilizing several languages and

performing for a bi- or multicultural public« nutzt (S. 8). Pavis nennt als Voraussetzung

für diese Form des Theaters, dass das politische System eines Landes die Existenz kul-

tureller oder nationaler Gemeinschaften innerhalb seiner Grenzen anerkennt und zur

seinem Band Der andere Türke, S. 7–11). Neben der Satire befasst sich auch das türkisch-deutsche

Kabarett mit der kritischen Hinterfragung ethnischer und nationaler Zuschreibungen.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 27

Zusammenarbeit ermutigt. Beides ist, wie ich später ausführen werde, in Deutschland

nur bedingt der Fall, wie auch Pavis anmerkt: »It is significant to note that fewmulticul-

tural experiments are attempted in France or Germany, although the composition of the

population would lend itself well to this. The possibility of such a multicultural theatre

does not seem to particularly interest these countries’ public authorities.Have they even

considered taking the risk?« (Ebd. S. 8) Dies wird ebenfalls eine der zentralen Fragestel-

lungen dieser Arbeit sein.

Aufbau dieser Studie

Die ersten zwei Kapitel stellen relevante Kontexte undBezugspunkte vor, auf die sich die

nächsten beiden Kapitel über türkisch-deutschesTheater und Kabarett häufig beziehen

werden.Kapitel 1 steckt drei Bereiche ab, diemeine späteren Ausführungen informieren,

ohne dass ich dort systematisch aufgreifenwerde.Es gehtmir hier vor allemdarum,An-

regungen für spätere vergleichende Arbeiten zu bieten. Zuerst werfe ich einen Blick ich

die deutsche Türkenrezeption seit demMittelalter und präsentiere zeitgenössischeDar-

stellungen von Türken in Literatur und Medien. Hier ist es mein Ziel aufzeigen, in wel-

chem Maße ein historisch bedingtes, klischeehaftes Türkenbild bis zum heutigen Tag

das deutsche Bewusstsein beeinflusst. Dies ist aus zweierlei Gründen von Bedeutung:

zum einen, weil diese negative öffentliche Vorstellung Auswirkungen auf die Rezeption

türkischer Kunst hatte, die in der Vergangenheit eine konstruktive Behandlung des tür-

kischenTheaters behinderte und dies zumTeil auch heute noch tut; zum anderen, da sie

auch das Selbstbild der türkischen Minorität beeinflusste, was insbesondere im Kaba-

rett kritisch reflektiert wird. Im Anschluss daran werfe ich einen vergleichenden Blick

auf die Literatur und das Theater der jüdischen Minorität in der BRD, wo ich gewisse

Parallelen in der Entwicklung und Rezeption dieser Kunstformen sowie in der Selbst-

positionierung und Identitätsbildung der Künstler feststelle. Abschließend spreche ich

kurz einige wichtige Bezüge des türkisch-deutschen Theaters zu Minoritäts- und Mi-

grantentheatern anderer Nationen an.

Kapitel 2 ist einem wesentlichen, bislang in Deutschland nur wenig erschlossenen

Kontext gewidmet. Um der Bühnenkunst türkischer Migranten gerecht zu werden,

das heißt, um diese kritisch-konstruktiv erfassen zu können und eine essentialistische

Perspektive zu vermeiden, ist es unverzichtbar, sich mit der Entstehungsgeschichte

der Kunstform im Herkunftsland selbst zu befassen. Daher beschreibe ich in die-

sem Kapitel ausführlich die Theatertraditionen der Türkei als den Ausgangspunkt

türkisch-deutscher Bühnenproduktionen. Meine Übersicht traditioneller osmanischer

Theaterformenund ihrer Entwicklungüber die Jahrhunderte sowie desmodernen türki-

schen Theaters lokalisiert die türkische Bühnenkunst im Spannungsfeld ost-westlicher

Einflüsse und Traditionen. Ich untersuche grundlegende Merkmale des türkischen

Theaters hinsichtlich ihrer kreativen Verarbeitung seitens türkisch-deutscher Künstler

und Theatergruppen: dramaturgische Konventionen und Spielformen, Inszenierungs-

weisen, Bühnenaufbau, Figurenkonstellationen und Typenzeichnung, Stoffe, Themen

und Motive. In diesem Rahmen stelle ich auch Werke wichtiger türkischer Dramatiker

vor, die insbesondere in der frühen Phase des türkisch-deutschenTheaters rezipiert und

inszeniert wurden. Weitere Querverbindungen ergeben sich durch Theaterschaffende,

die zunächst in der Türkei tätig waren, später aber in die Bundesrepublik emigrierten

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

oder für einzelne Projekte dorthin eingeladen wurden. Seit den 1990er Jahren vollzieht

sich dieser Austausch verstärkt auch in die andere Richtung: Türkischstämmige Künst-

ler realisieren zunehmend Projekte in ihrer einstigenHeimat. Aus diesemGrund finden

sich in späteren Abschnitten verschiedentlich Nachträge zu meinen Ausführungen in

diesem Kapitel.

Kapitel 3 schildert vor dem Hintergrund sozial- und kulturpolitischer Ereignisse die

Geschichtedes türkischen-deutschenTheaters von seinenAnfängen inden 1960er Jahren

über die großenTheatergründungenMitte der 1980er Jahre bis hin zu jüngsten Entwick-

lungen und Tendenzen innerhalb der Szene. Meine Darstellungen streben dabei keine

Vollständigkeit an,beabsichtigen aber gleichwohl,demFacettenreichtumundderBand-

breite türkisch-deutscherTheaterprojekte gerecht zuwerden.ZudiesemZweck stelle ich

zentrale Dramatiker, Regisseure, Schauspieler und Organisatoren vor, beschreibe ihre

Dramen, Projekte und Inszenierungen sowie diverse Strategien der kreativen Adapti-

on und Verknüpfung kultureller Traditionen. Ich schildere Allianzen und Diskrepanzen

zwischen Einzelakteuren sowie zwischen verschiedenen Künstlergenerationen und ver-

weise auf Kontinuitäten und Brüche innerhalb der Geschichte. Ein Schwerpunkt liegt

auf der Berliner (und das heißt vor allem der Kreuzberger) Szene als dem wohl vitals-

ten Schauplatz türkischen Kulturlebens inDeutschland, dochwerfe ich auch einen Blick

über Berliner Grenzen hinaus, um auf Projekte aufmerksam zu machen, die entschei-

dend zur Entwicklung des türkisch-deutschenTheaters beigetragen haben.

Dabei gehe ich aufHaltungenundReaktionender deutschenÖffentlichkeit, derKul-

turinstitutionen und der Medien ein und erwähne in diesem Rahmen auch seltene Fälle

der Kooperation seitens deutscher Bühnen.Weit häufiger wird allerdings von Situatio-

nen die Rede sein, welche von Ablehnung und Desinteresse oder einfach auch von Igno-

ranz zeugen. Während das türkisch-deutsche Theater sich nämlich sprachlich wie in-

haltlich immer weiter auf den deutschen Kulturkontext zubewegt hat und dazu auch

verstärkt internationale und transkulturelle Tendenzen verzeichnet, stehen vergleich-

bare Entwicklungen seitens deutscherTheater und Kulturprogrammeweiterhin aus. Im

Großen und Ganzen präsentiert sich die deutscheTheaterlandschaft nach wie vor als ei-

ne geschlossene Gesellschaft, was dazu führt, dass sich das türkisch-deutsche Theater

bis heute meist auf Amateurbasis und fern der bedeutenden Bühnen im kulturellen Ab-

seits oder,wiemanesauchnennenkönnte, indenSchattenzonenzwischen Isolationund

Integration abspielt. In diesem Zusammenhang wird vor allem die deutsche Förderpo-

litik – und damit die anhaltende Fördermisere desMinoritätstheaters in Deutschland –

anzusprechen sein.

Kapitel 4befasst sichmit derEntwicklungder türkisch-deutschenKabarettszeneund

setzt dabei den Schwerpunkt auf die satirische Selbstrepräsentation türkischstämmi-

ger Künstler und die Konstruktion ›türkisch-deutscher‹ Identitäten imWandel der Zei-

ten. InErmangelung einer türkischenKabaretttraditionmuss als primärerBezugspunkt

türkisch-deutscher Kabarettisten das politisch-kritische Kabarett der deutschen Nach-

kriegszeit gelten; wie ich zeigen werde, haben jedoch auch Elemente des traditionellen

türkischen Theaters Eingang in deren Projekte gefunden. Da die ersten Produktionen

türkischer Kabarettisten erst gegen Mitte der 1980er Jahre entstanden – also zu einer

Zeit, als sich die türkische Minoritätskunst in der BRD bereits halbwegs etabliert hatte

– und zudem Auftritte ausnahmslos auf Deutsch stattfanden, vollzog sich die Entwick-

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 29

lung hier von Beginn an in größerer Nähe zur deutschen Kunstszene, als dies bei den

zuvor beschriebenen Bühnenprojekten der Fall war. Aufgrund der unterschiedlichen in-

stitutionellen Rahmenbedingungen, aber auchwegen seiner aktuellen, häufig brisanten

Themen,wurde das türkisch-deutsche Kabarett von deutschen Zuschauern undMedien

ganz anders rezipiert und wahrgenommen.

Über das Kabarett fanden türkischstämmige Künstler erstmals eine Bühne, von der

sie die deutsche Mehrheitsgesellschaft erreichen, sich präsentieren und politisch aktiv

werden konnten. Ich stelle dar, wie verschiedene Gruppen und Einzeldarsteller diese

Situation nutzten, was für Themen sie ansprachen und welcher künstlerischen Mittel

sie sich dabei bedienten. Ich verfolge denWerdegang der Gründer dieser Kabarettform

und stelle Akteure vor, die im Lauf der Zeit dazustießen und neue Akzente setzten.Denn

trotz seiner kurzen Geschichte hat das türkisch-deutsche Kabarett bereits beträchtliche

Wandlungen vollzogen: Nachdem in der Anfangsphase vor allem klischeehafte Türken-

bilder – vom wilden Osmanen über den domestizierten Typus des Gastarbeiters bis hin

zumüberintegriertenVorzeigetürken–kritisch reflektiertwurden,hat sichdasAngebot

ab der zweitenHälfte der 1990er Jahre drastisch erweitert.Gemeinsammit der nächsten

Generation von Kabarettisten und dem veränderten sozialen Kontext fanden auch neue

Themen und Figurentypen und mit der Ethno-Comedy sogar neue Formen Eingang ins

türkisch-deutsche Kabarett. Abschließend stelle ich in diesem Zusammenhang die Fra-

ge, was es heute bedeutet, ein ›türkischer‹ Künstler in Deutschland zu sein.

Im Resümee fasse ich unter Verweis auf die HipHop-Szene zentrale Entwicklungen

der Bühnenkunst türkischer Migranten und ihrer Nachkommen zusammen. Ich gehe

dabei vor allem auf die Frage ein, wie sich die neuesten Theater-Tendenzen einordnen

lassen und was dies für die Künstler nunmehr dreier Generationen bedeuten könnte.

Wie bereits erwähnt ist es eines meiner Hauptanliegen, im Rahmen des Generations-

wechsels auf Kontinuitäten und Brüche in der Geschichte des türkisch-deutschenThea-

ters und Kabaretts aufmerksam zu machen. In diesem Kontext werde ich abschließend

auch auf Feridun Zaimoğlu zu sprechen kommen, dessen Inszenierungen einer radikal

neuen,radikal abtrünnigen (und inzwischenwohl auch radikal überkommenen)Kanaks-

ta-Identität einen vorläufigen, doch nichtsdestoweniger fulminantenHöhepunkt in der

Entwicklung türkisch-deutscher Selbstdarstellung bietet.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

