Einleitung

Wieim Leben so auch in der Kunst bereichert
jede neue Perspektive das Verstindnis des
Betrachters. (Serdar Somuncu)’

Das Schauspielhaus ist bis auf den letzten Platz ausverkauft. Der Kabarettist Sinasi
Dikmen prisentiert sein nunmehr fiinftes Solo-Programm auf eigener Bithne und
wird im Anschluss daran von seinem Frankfurter Publikum mit stehenden Ovatio-
nen verabschiedet. Dikmen war knapp zwanzig Jahren zuvor einer der beiden Griin-
derviter des tirkisch-deutschen Kabaretts und ist seit 1997 Einzeldarsteller. Wenn er
nicht gerade vor eigenem Publikum auftritt, befindet er sich auf Tour durch Deutsch-
land und manchmal auch in der Tiirkei, wo er auf Einladung des Goethe-Instituts auf
Deutsch spielt.

Der tiirkisch-kolsche Jecke Ozan Akhan singt und spielt sich in die Herzen der Kdlner
Faschingsgemeinde. »Ein Tiirke wird zum Stunksitzungs-Star«, tonte der Stadtan-
zeiger Koln bereits im Jahr 2000, als Akhan erstmals durch eine Kélsche Adaption des
Tarkan-Sommerhit »Simarik«von sich reden machte. In den folgenden Jahren wurde
Akhan, der erst 1995 nach Deutschland gekommen war, zu einem festen Bestandteil
des renommierten Karneval-Ensembles, spielte dabei neben tiirkischen und arabi-
schen Rollen auch westliche Charaktere, trotz seines Akzents und seines tiirkischen
Aussehens.

Kaya Yanar, der Shooting Star am deutschen Comedy Himmel des Jahres 2001,
bereitet nach] einjihriger Pause, wihrend der er mit einem neuen Programm auf
deutschen Bithnen tourte, sein grofies TV-Comeback vor. »Was guckst du?!«, heiflt
Yanars Fernsehshow, seit Monaten prangt das Gesicht des Entertainers tiirkisch-
arabisch-deutscher Herkunft von allen Plakatwinden und Litfasssiulen der Landes-
hauptstadt. Dann ist es endlich soweit: Vor der Kunst-Kulisse der Istanbuler Skyline
schlipft Yanar erneut in diverse Rollen, spielt etwa den Inder Ranjid, den Italiener
Francesco, den tiirkischen Tiirsteher Hakan oder die russische Wahrsagerin Olga.

1

In einem personlichen Email-Interview am 29. April 2003.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

+  Emine Sevgi Ozdamar eréffnet an der Berliner Volksbiihne die Lesereihe fiir den so-
eben erschienenen letzten Teil ihrer Romantrilogie. In Seltsame Sterne starren zur Erde
ist ihre Ich-Erzihlerin zur Schauspielerin herangewachsen, die in den 1970er Jahren
vor dem tiirkischen Militirregime nach Berlin flieht, um dort unter Benno Besson
das Brecht-Theater zu erlernen. Die autobiografisch gefirbte Erzahlung verarbeitet
zahlreiche Tagebucheintrige und beinhaltet Arbeitsskizzen aus Ozdamars frithen
Theaterjahren. Heute, fast dreif3ig Jahre nach der eigenen Migration, ist die Bach-
mann-Preistrigerin des Jahres 1991 lingst zu einer festen Grof3e in der deutschen
Kulturszene geworden.

- Seit Wochen sind keine Karten mehr fiir Serdar Somuncus Auftritt am Berliner Bar-
nim Gymnasium erhiltlich. Uber 300 Zuschauer dringen sich an diesem Abend im
Saal, um den tirkischstimmigen Schauspieler zu erleben, der sich auch ohne Na-
zi-Grofvater mitverantwortlich fiir die Aufarbeitung der deutschen Vergangenheit
fithlt. Somuncu, 1996 von der taz zum »Mann des Jahres« erkoren, befindet sich seit
nunmehr acht Jahren mit dramatisierten Hitler- und Goebbels-Lesungen auf Tour,
trat nach Drohungen aus dem rechten Milieu wiederholt unter Polizeischutz und
einmal sogar in kugelsicherer Weste auf.

« Renan Demirkan, seit Jahren eine erfolgreiche Schauspielerin an deutschen Bithnen
und im deutschen Fernsehen, legt eine kurze Verschnaufpause ein. Sie hat unlingst
bravourds die Hauptrolle der Serienmorderin Geesche Gottfried in Rainer Werner
Fassbinders Stiick Bremer Freiheit gespielt und bereitet nun ein eigenes Solopro-
gramm vor, das sie spiter im Jahr auf Deutschlandtournee fithren wird. Demirkan,
die sich selbst als kiinstlerisch obdachlose Kosmopolitin bezeichnet, ist inzwischen
auch als Autorin dreier Romane bekannt. Als Kiinstlerin ist sie eine der wenigen, die
sich vom Klischee der »Tiirkin vom Dienst« befreien konnte.

« Der in Hamburg gebiirtige Fatih Akin hilt sich gegenwirtig zu den Dreharbeiten
fiir seinen neuen Film Gegen die Wand in Istanbul auf. Der gerade einmal 30-J4hri-
ge schreibt seine Drehbiicher meist selbst und hat sich nach drei erfolgreichen Pro-
duktionen als einer der Starregisseure des deutschen Films etabliert. Dabei lisst er
sich weder als Mensch noch als Kiinstler in eine Schublade stecken. Er glaube nicht
an Wurzeln, es gehe um Menschen, nicht um Biume. — Weniger als ein Jahr darauf
wird Gegen die Wand als grofRer Gewinner der 54. Berlinale von der internationalen
Jury mit dem Goldenen Biren ausgezeichnet werden.

Diese kurze Liste kultureller Highlights aus dem ersten Drittel des Jahres 2003 - eine
Liste, die sich ohne Weiteres fortfithren liefle — verdeutlicht, dass darstellende Kiinstler
tiirkischer Herkunft lingst in der deutschen Kulturszene Fuf gefasst haben und durch
ihre kiinstlerischen Beitrige Akzente setzen. Doch es war ein langer Weg bis hin zu die-
ser Vielfalt. Mit offenen Armen wurden tiirkische Kunstschaffende in der Bundesrepu-
blik nimlich keineswegs empfangen. Lange war die deutsche Gesellschaft nicht bereit, in
tirkischen Migranten mehr zu sehen als Gastarbeiter, die nach verrichteter Arbeit in ih-
re Heimat zuriickkehren wiirden. Doch neben Arbeitern kamen von Beginn an eben auch
Kiinstler; und andere tiirkische Migranten — sowie verstirkt noch deren in Deutsch-
land geborenen Nachkommen - entdeckten iiber die Jahre kiinstlerische Neigungen,

hittps://dol.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

darunter, wie diese Arbeit verdeutlichen wird, nicht wenige im Bereich der darstellen-
den Kiinste.

Die Geschichte tiirkisch-deutscher Theaterprojekte ist beinahe so alt wie die Ge-
schichte der tiirkischen Arbeitsmigration in die BRD selbst. Trotzdem kam es bislang zu
keiner konsequenten Einbeziehung der Werke und Produktionen tiirkischstimmiger
Kinstler in den deutschen Kulturkontext. Weiterhin ist der deutsche Rezeptionsrahmen
— das heifdt die Aufgeschlossenheit und das Verstindnis, welche die deutsche Gesell-
schaft den kulturellen Erzeugnissen von Migranten entgegenbringt — allzu eng gestecke,
die kulturelle Szene zu exklusiv und zu national ausgerichtet — de facto eine geschlos-
sene Gesellschaft. So erhalten denn auch nur sehr wenige Projekte tiirkisch-deutscher
Kinstler kontinuierliche Férderungen seitens deutscher Bithnen und Kulturinstitute,
was dazu fithrt, dass sich die Mehrzahl der Gruppen und Akteure gezwungen sieht, nach
wie vor ein Dasein fern der 6ffentlich subventionierten Theaterlandschaft zu fristen.
Bis auf wenige Ausnahmen finden ihre Produktionen bis heute in einer Art Schatten-
zone statt, so gut wie unbemerkt von der breiteren deutschen Offentlichkeit. Beziiglich
der eingangs angefithrten kulturellen Highlights lisst sich daher auch feststellen: Der
Schein triigt ein wenig; eine Selbstverstindlichkeit sind solche Bilder des Erfolges nicht.
Etabliert haben sich diese Minorititenkiinstler erst nach zum Teil hartnickigem Kampf
gegen ein rigides System;ihre Erfolge verdanken sie in erster Linie der eigenen Ausdauer
angesichts oft widriger Umstinde.

Die vorliegende Arbeit hat das Ziel, eine Kulturgeschichte des tiirkischen Thea-
ters und Kabaretts in Deutschland vorzustellen, deren Protagonisten (Organisatoren,
Schriftsteller, Schauspieler und Regisseure) nun bereits in die dritte Generation gehen,
ohne dass die Geschichte der ersten Generation, der Initiatoren und der bis heute
treibenden Kraft dieses Theaters, jemals kohirent aufgezeichnet worden wire. Der
Zeitpunkt dieser Studie ist bedeutsam, denn es steht ein Generationswechsel an. Dies
wird deutlich, sobald man sich in die Szene begibt, in der es, wie meine Ausfithrungen
zeigen werden, derzeit rumort, kreativ und destruktiv zugleich: Junge Kiinstler mit
neuen Ideen dringen nach und fithlen sich nicht selten behindert von den Alten, die
immer noch die Schalthebel besetzen und sich nicht davon abbringen lassen wollen,
ihre Projekte nach altbewihrten Methoden fortzufithren. Die Autorin und Kabarettistin
Nursel Kose spricht hier von einem »generellen Problemc:

Da gibt es die altere Ceneration, die alles in der Hand hat, Fernsehen, Radio, Theater.
Die sitzen mit ihren Altképfen da und geben den jungen Leuten keine Méglichkeiten,
weiterzukommen. Sie sitzen da, als ob sie ihre Positionen gepachtet hdtten. Doch auch
daswird sich andern. [...] Der Generationenwechsel steht an. (Kdse, personliches Inter-
view 2003)?

Ahnlich sieht es auch der Schauspieler und Berliner Theater-Organisator Miirtiiz Yolcu
und zeigt sich dabei im Hinblick auf den anstehenden Generationswechsel genauso wie
Kose optimistisch: »Es ist alles im Kommen. Esist alles noch in der Entwicklungsphase.«
(Yolcu, personliches Interview 2002)

2 Dieses personliche Interview ist wie alle Gbrigen, aus denen ich in meiner Studie zitiere, im An-
hang abgedruckt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. /dele Acces

23


https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Zur Forschungslage

Es geht mir in dieser Arbeit darum, die Anfinge des tiirkisch-deutschen Theaters und
Kabaretts, eine Leistung der scheidenden ersten Generation, zu dokumentieren, eben-
so wie den sich vollziehenden Generationswechsel. Insbesondere beabsichtige ich, ei-
nen chronologischen Uberblick iiber zentrale Entwicklungen zu vermitteln, dabei Hin-
tergriinde und Bezugspunkte aufzuzeigen sowie auf zugrundeliegende Traditionen und
Einfliisse zu verweisen. Wihrend andere Bereiche tiirkisch-deutschen Kunstschaffens —
vor allem Literatur und Film - inzwischen kritisch recht gut erschlossen sind, existiert
im Falle der Theaterproduktionen ein gewaltiger Nachholbedarf.? Uber tiirkisch-deut-
sche Bithnenprojekte berichtet bislang mit gewisser Regelmifiigkeit allein die Lokal-
presse; nur das tiirkisch-deutsche Kabarett, das in gréfRerem Umfang als andere Thea-
terproduktionen tiirkischer Migranten in die deutsche Kulturszene integriert ist, findet
dariiber hinaus auch gelegentlich Erwihnung in iiberregionalen Zeitungen und Zeit-
schriften. Umfangreichere Arbeiten liegen jedoch zu beiden Bereichen — dem Theater
wie auch dem Kabarett — bis heute nicht vor.

Mit dem Theater tiirkischer Migranten setzen sich im Wesentlichen lediglich drei
Texte etwas eingehender auseinander: Georg Stenzalys »Auslindertheater in der Bun-
desrepublik und Berlin-West am Beispiel der tiirkischen Theatergruppen«, im Rahmen
des von Manfred Brauneck geleiteten Forschungsprojektes »Populire Theaterkultur«
entstanden und 1984 in der Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und Linguistik (LiLi) ver-
offentlicht; Yalgin Baykuls Priifungsarbeit an der Berliner Hochschule der Kinste
Tiirkisches Theater in Deutschland/Berlin von 1995; sowie Sven Sappelts Artikel »Theater
der Migrant/innenc, erschienen in dem 2000 von Carmine Chiellino herausgegebenen
Band Interkulturelle Literatur in Deutschland.*

Fiir das Kabarett liegt neben einer Vielzahl von Zeitungsartikeln nur Mark Terkessi-
dis kurzer Artikel »Kabarett und Satire deutsch-tiirkischer Autoren« von 2000 vor, der
gleichfalls bei Chiellino erschien. Immerhin fand wenigstens das Kabarett Knobi-Bonbon
in einigen Lexika und deutschen Kabarettgeschichten Erwihnung, so etwa in Klaus Bud-
zinskis Wer lacht da? Kabarett von 1945 bis heute aus dem Jahr 1989 sowie im Metzler Kabarett
Lexikon von 1996. Uber andere Gruppen und Kiinstler findet man hier allerdings nichts.’

3 Im Bereich der tiirkisch-deutschen Literatur sei stellvertretend auf Publikationen von Irmgard
Ackermann und Harald Weinrich, Heidrun Suhr, Leslie Adelson, Arlene Akiko Teraoka, Karen Jan-
kowsky, Ulker Gokberk, Karin Emine Yesilada, Azade Seyhan, und Kader Konuk verwiesen, die sich
Uber die Jahre verschiedentlich zum Thema gedufiert haben; siehe hierzu auch meine Angaben
im Literaturverzeichnis. Fir den tiirkisch-deutschen Films existiert v.a. in der Person von Deniz
Goktiirk eine hervorragende Chronistin; daneben ware der von Ernst Karpf et al. herausgegebene
Band »Cetiirkte Bilder«: Zur Inszenierung von Fremden im Film (1995) zu nennen.

4 In tirkischer Sprache findet sich aufierdem ein kurzer Abriss des tiirkischen Theaters in Deutsch-
land in der vom Berliner Tiyatrom herausgegebenen Zeitschrift Tiyatro Biilteni (Okt./Nov. 2002,
S.7-23).

5 Zu erwahnen ware noch, dass Serdar Somuncu 2002 unter dem Titel Nachlass eines Massenmar-
ders. Auf Lesereise mit »Mein Kampf« einen Bericht (iber seinen eigenen kabarettistischen Auftritten
veroffentlichte; ich werde mich darauf in Kapitel 4 des Ofteren beziehen. Das Dokumentations-
defizit gilt nicht fiir die satirischen Werke tiirkischstammiger Schriftsteller; hier existiert zu Sina-
si Dikmen und Osman Engin eine umfangreiche kritische Literatur. Ich verweise etwa auf Karin
Emine Yesiladas Artikel »Schreiben mit spitzer Feder. Die Satiren der tiirkisch-deutschen Migra-

hittps://dol.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Fiir das deutsche Desinteresse lassen sich eine Reihe von Griinden anfiithren, darun-
ter das problematische Tiirkenbild der Deutschen, auf dessen Entwicklung ich in Kapitel
1 ebenso noch eingehen werde wie auf gegenwirtige politische Debatten iiber Deutsch-
Tiirken und die Tirkei. Hier sei nur angemerkt, dass eine kritische Sichtung des tiir-
kischen-deutschen Theaters nicht zuletzt dadurch erschwert wird, dass bislang kaum
publizierte Theaterstiicke tiirkischstimmiger Autoren vorliegen. Die wenigen Dramen,
die den Weg in Anthologien oder Zeitschriften fanden, lassen sich an einer Hand abzih-
len. Zu nennen sind hier vornehmlich Emine Sevgi Ozdamars Stiicke Karagozin Alamania
(1982), Keloglan in Alamania (1991) und »Noahi« (2002), dazu ihr Theatermonolog »Karrie-
re einer Putzfrau. Erinnerungen an Deutschland« (als Teil ihres Mutterzunge-Bandes 1990
erschienen) und Yiiksel Pazarkayas Mediha (1989) sowie im Bereich des Kabaretts Sinasi
Dikmens »Vorsicht, frisch integriert!« (1986 in seinem zweiten Satireband Der andere Tiir-
ke erschienen). Daneben liegt mit Barfufd nackt Herzin der Hand aus dem Jahr 1995 noch der
Theatermonolog eines tiirkischen Gastarbeiters vor, dessen Autor Ali Jalaly allerdings aus
dem Iran stammt.

Die Argumentation, dass tiirkisch-deutsches Theater aufgrund mangelnder Publika-
tionen keine oder nur geringe Beachtung findet, ist insofern problematisch, als man sie
auch umkehren konnte: Es gibt deshalb so wenige Veréffentlichungen, da dieses Theater
nicht wahrgenommen wird und es aus diesem Grund auch keinen Markt dafir gibt. Mei-
ne Arbeit, die sich zu einem wesentlichen Teil auf personliche Gespriche und Interviews
mit tiirkisch-deutschen Kiinstlern, von ihnen zur Verfugung gestellte Texte und Mate-
rialien sowie von mir besuchte Auftritte stiitzt, dient daher nicht zuletzt dem Zweck, zu
einer kritischen ErschlieBung des Feldes beizutragen, auf der die zukiinftige Forschung
weiter aufbauen kann. In diesem Zusammenhang sind auch die inhaltlichen Beschrei-
bungen von Theaterstiicken in Kapitel 3 und 4 zu sehen.

Terminologie und Klassifizierung

Vorab ist es allerdings nétig, das Forschungsfeld terminologisch zu umreifen: Wie be-
reits deutlich wurde, spreche ich sowohl von »tiirkischen Theaterprojekten in Deutsch-
land« als auch von »tiirkisch-deutschen Theaterprojekten«. Ich benutze diese Bezeich-
nungen grundsitzlich synonym; nur in Kapitel 3, wo ich zunichst von tirkischem,
danach aber zunehmend von tiirkisch-deutschem Theater spreche, soll damit auch
eine Entwicklung zum deutschen Kulturkontext hin angedeutet werden. Dabei bin ich
mir der Problematik ethnischer oder nationaler Zuschreibungen wie >deutsch« und
stirkische, beziehungsweise stiirkisch-deutsch« durchaus bewusst. All diese Begriffe
haben ihre eigene Geschichte und sind in einem Prozess des steten Wandels begriffen
— ein Thema, mit dem ich mich insbesondere in Kapitel 4 unter dem Gesichtspunkt der
Identititskonstruktion tiirkisch-deutscher Kiinstler auseinandersetzen werde.

tionsliteratur« (1997) sowie auf den Abschnitt »Sinasi Dikmen: Schreiben als Cegenwehr« in Hil-
trud Arens Band »Kulturelle Hybriditit«in der deutschen Minoritdtenliteratur der achtziger Jahre (2000,
S.155-192). Mehr dazu in Kapitel 4.

6 Dazu existieren viele Publikationen; stellvertretend genannt sei der 1998 vom Tiirkeiprogramm
der Korberstiftung herausgegebene Band Was ist ein Deutscher? Was ist ein Tiirke? Alman olmak nedit?
Tiirk olmak nedir? sowie im Bereich der Fiktion Sinasi Dikmens kurzer Text »Wer ist ein Tiirke?« (in

hittps://dol.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. /dele Acces

25


https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Tiirkisch-deutsche Theaterproduktionen lassen sich nach Patrice Parvis als inter-
oder multikulturelle Theaterprojekte beschreiben, also als Mischformen, die sich mehr
als einer Tradition bedienen und damit einer Hybridisierung Vorschub leisten. Fiir eine
differenziertere Klassifizierung >mehr-kultureller< Theaterprojekte halte ich mich an
den Artikel »Toward a Topography of Cross-Cultural Theatre Praxis« von Jacqueline Lo/
Helen Gilbert aus dem Jahr 2002, der die meines Wissens detaillierteste Beschreibung
seiner Art bietet. Ich beschrinke mich dabei auf Passagen, die in meinem Verstindnis
direkt zur Charakterisierung des tiirkisch-deutschen Theaters beitragen.

Unter dem Oberbegriff »cross-Cultural theater« differenzieren die Autorinnen zwi-
schen den Bereichen »multicultural«, »postcolonial« und »intercultural«, welche sich
weiter in sieben Unterbegriffe aufspalten (vgl. Lo/Gilbert S. 32fF.). Gut die Hilfte dieser
Klassifizierungen beschreiben zentrale Aspekte des tiirkisch-deutschen Theaters, allen
voran das »migrant theater«, das Lo/Gilbert so charakterisieren: »[I]t is centrally concer-
ned with narratives of migration and adaptation, often using a combination of ethno-
specific languages to denote cultural in-between-ness.« Dariiber hinaus sei es gekenn-
zeichnet durch »an emerging exploration of cultural hybridity reflected in aesthetic form
as well as narrative content« (ebd. S. 34). Auch ihre Beschreibung des postkolonialen
Theaters lasst sich fir das tiirkisch-deutsche Theater heranziehen: »[It] is driven by a
political imperative to interrogate the cultural hegemony that underlies imperial sys-
tems of governance, education, social and economic organization, and representation.«
(Ebd. S. 35) Die Autorinnen weisen explizit darauf hin, dass Migrantentheater in den
Bereich des postkolonialen Theaters fallen kann. Das tiirkisch-deutsche Theater kniipft
besonders an dessen synkretischer Form an: »Syncretic theatre integrates performance
elements of different cultures into a form that aims to retain the cultural integrity of
the specific materials used while forging new texts and theatre practices.« (Ebd. S. 36f.)
Abschliefiend sei noch das »transcultural theater« angefiihrt, das bei Lo/Gilbert unter
die Rubrik des interkulturellen Theaters fillt: »[It] aims to transcend culture-specific
codifications in order to reach a more universal human condition; es betont »aspects of
commonality rather than difference«. (Ebd. S. 37)

Diese Charakterisierungen treffen auf die Mehrzahl tirkisch-deutscher Theaterpro-
jekte zu und erlauben so erste Einblicke in diese spezifische Form des inter-, multi- oder
crosskulturellen Theaters, ohne sie freilich erschépfend zu beschreiben. Da ich zu ein-
grenzende Klassifizierungen als problematisch erachte, weil sie den Blick auf die kon-
kreten Theaterprojekte manchmal eher komplizieren als erleichtern, werde ich in der
Folge, wenn sie zutreffen, verschiedene dieser Begriffe benutzen, ohne dabei auf Bedeu-
tungsnuancen verweisen zu wollen. In der Hauptsache halte ich mich in meinen Aus-
fithrungen aber an den Begriff smultikulturelles Theater<. Nach Pavis beinhaltet dieser
jede Art von Theater, die »cross-influences between various ethnic or linguistic groups in
multicultural societies« als Grundlage fiir »performances utilizing several languages and
performing for a bi- or multicultural public« nutzt (S. 8). Pavis nennt als Voraussetzung
fiir diese Form des Theaters, dass das politische System eines Landes die Existenz kul-
tureller oder nationaler Gemeinschaften innerhalb seiner Grenzen anerkennt und zur

seinem Band Der andere Tiirke, S. 7—11). Neben der Satire befasst sich auch das tirkisch-deutsche
Kabarett mit der kritischen Hinterfragung ethnischer und nationaler Zuschreibungen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Zusammenarbeit ermutigt. Beides ist, wie ich spiter ausfithren werde, in Deutschland
nur bedingt der Fall, wie auch Pavis anmerkt: »It is significant to note that few multicul-
tural experiments are attempted in France or Germany, although the composition of the
population would lend itself well to this. The possibility of such a multicultural theatre
does not seem to particularly interest these countries’ public authorities. Have they even
considered taking the risk?« (Ebd. S. 8) Dies wird ebenfalls eine der zentralen Fragestel-
lungen dieser Arbeit sein.

Aufbau dieser Studie

Die ersten zwei Kapitel stellen relevante Kontexte und Bezugspunkte vor, auf die sich die
nichsten beiden Kapitel iiber tiirkisch-deutsches Theater und Kabarett hiufig beziehen
werden. Kapitel 1 steckt drei Bereiche ab, die meine spiteren Ausfithrungen informieren,
ohne dass ich dort systematisch aufgreifen werde. Es geht mir hier vor allem darum, An-
regungen fiir spitere vergleichende Arbeiten zu bieten. Zuerst werfe ich einen Blick ich
die deutsche Tiirkenrezeption seit dem Mittelalter und prisentiere zeitgenossische Dar-
stellungen von Tiirken in Literatur und Medien. Hier ist es mein Ziel aufzeigen, in wel-
chem Mafe ein historisch bedingtes, klischeehaftes Tiirkenbild bis zum heutigen Tag
das deutsche Bewusstsein beeinflusst. Dies ist aus zweierlei Griinden von Bedeutung:
zum einen, weil diese negative 6ffentliche Vorstellung Auswirkungen auf die Rezeption
tiirkischer Kunst hatte, die in der Vergangenheit eine konstruktive Behandlung des tiir-
kischen Theaters behinderte und dies zum Teil auch heute noch tut; zum anderen, da sie
auch das Selbstbild der tiirkischen Minoritit beeinflusste, was insbesondere im Kaba-
rett kritisch reflektiert wird. Im Anschluss daran werfe ich einen vergleichenden Blick
auf die Literatur und das Theater der jiidischen Minoritit in der BRD, wo ich gewisse
Parallelen in der Entwicklung und Rezeption dieser Kunstformen sowie in der Selbst-
positionierung und Identititsbildung der Kiinstler feststelle. Abschliefdend spreche ich
kurz einige wichtige Beziige des tiirkisch-deutschen Theaters zu Minoritits- und Mi-
grantentheatern anderer Nationen an.

Kapitel 2 ist einem wesentlichen, bislang in Deutschland nur wenig erschlossenen
Kontext gewidmet. Um der Bithnenkunst tiirkischer Migranten gerecht zu werden,
das heif’t, um diese kritisch-konstruktiv erfassen zu konnen und eine essentialistische
Perspektive zu vermeiden, ist es unverzichtbar, sich mit der Entstehungsgeschichte
der Kunstform im Herkunftsland selbst zu befassen. Daher beschreibe ich in die-
sem Kapitel ausfithrlich die Theatertraditionen der Tiirkei als den Ausgangspunkt
tiirkisch-deutscher Bithnenproduktionen. Meine Ubersicht traditioneller osmanischer
Theaterformen und ihrer Entwicklung tiber die Jahrhunderte sowie des modernen tirki-
schen Theaters lokalisiert die tiirkische Bithnenkunst im Spannungsfeld ost-westlicher
Einflisse und Traditionen. Ich untersuche grundlegende Merkmale des tiirkischen
Theaters hinsichtlich ihrer kreativen Verarbeitung seitens tiirkisch-deutscher Kinstler
und Theatergruppen: dramaturgische Konventionen und Spielformen, Inszenierungs-
weisen, Bithnenaufbau, Figurenkonstellationen und Typenzeichnung, Stoffe, Themen
und Motive. In diesem Rahmen stelle ich auch Werke wichtiger tiirkischer Dramatiker
vor, die insbesondere in der frithen Phase des tiirkisch-deutschen Theaters rezipiert und
inszeniert wurden. Weitere Querverbindungen ergeben sich durch Theaterschaffende,
die zunichst in der Tirkei titig waren, spiter aber in die Bundesrepublik emigrierten

hittps://dol.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. /dele Acces

27


https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

oder fiir einzelne Projekte dorthin eingeladen wurden. Seit den 1990er Jahren vollzieht
sich dieser Austausch verstirkt auch in die andere Richtung: Tiirkischstimmige Kiinst-
ler realisieren zunehmend Projekte in ihrer einstigen Heimat. Aus diesem Grund finden
sich in spateren Abschnitten verschiedentlich Nachtrige zu meinen Ausfithrungen in
diesem Kapitel.

Kapitel 3 schildert vor dem Hintergrund sozial- und kulturpolitischer Ereignisse die
Geschichte des tiirkischen-deutschen Theaters von seinen Anfingen in den 1960er Jahren
iber die grofien Theatergriindungen Mitte der 1980er Jahre bis hin zu jingsten Entwick-
lungen und Tendenzen innerhalb der Szene. Meine Darstellungen streben dabei keine
Vollstindigkeit an, beabsichtigen aber gleichwohl, dem Facettenreichtum und der Band-
breite tiirkisch-deutscher Theaterprojekte gerecht zu werden. Zu diesem Zweck stelle ich
zentrale Dramatiker, Regisseure, Schauspieler und Organisatoren vor, beschreibe ihre
Dramen, Projekte und Inszenierungen sowie diverse Strategien der kreativen Adapti-
on und Verkniipfung kultureller Traditionen. Ich schildere Allianzen und Diskrepanzen
zwischen Einzelakteuren sowie zwischen verschiedenen Kiinstlergenerationen und ver-
weise auf Kontinuititen und Briiche innerhalb der Geschichte. Ein Schwerpunkt liegt
auf der Berliner (und das heif3t vor allem der Kreuzberger) Szene als dem wohl vitals-
ten Schauplatz titrkischen Kulturlebens in Deutschland, doch werfe ich auch einen Blick
tiber Berliner Grenzen hinaus, um auf Projekte aufmerksam zu machen, die entschei-
dend zur Entwicklung des tiirkisch-deutschen Theaters beigetragen haben.

Dabei gehe ich auf Haltungen und Reaktionen der deutschen Offentlichkeit, der Kul-
turinstitutionen und der Medien ein und erwihne in diesem Rahmen auch seltene Fille
der Kooperation seitens deutscher Bithnen. Weit hiufiger wird allerdings von Situatio-
nen die Rede sein, welche von Ablehnung und Desinteresse oder einfach auch von Igno-
ranz zeugen. Wihrend das tiirkisch-deutsche Theater sich nimlich sprachlich wie in-
haltlich immer weiter auf den deutschen Kulturkontext zubewegt hat und dazu auch
verstarkt internationale und transkulturelle Tendenzen verzeichnet, stehen vergleich-
bare Entwicklungen seitens deutscher Theater und Kulturprogramme weiterhin aus. Im
Grofden und Ganzen prisentiert sich die deutsche Theaterlandschaft nach wie vor als ei-
ne geschlossene Gesellschaft, was dazu fithrt, dass sich das tirkisch-deutsche Theater
bis heute meist auf Amateurbasis und fern der bedeutenden Bithnen im kulturellen Ab-
seits oder, wie man es auch nennen kénnte, in den Schattenzonen zwischen Isolation und
Integration abspielt. In diesem Zusammenhang wird vor allem die deutsche Férderpo-
litik — und damit die anhaltende Férdermisere des Minorititstheaters in Deutschland —
anzusprechen sein.

Kapitel 4 befasst sich mit der Entwicklung der tiirkisch-deutschen Kabarettszene und
setzt dabei den Schwerpunkt auf die satirische Selbstreprisentation tiirkischstimmi-
ger Kinstler und die Konstruktion tiirkisch-deutscher« Identititen im Wandel der Zei-
ten. In Ermangelung einer titrkischen Kabaretttradition muss als priméarer Bezugspunkt
tiirkisch-deutscher Kabarettisten das politisch-kritische Kabarett der deutschen Nach-
kriegszeit gelten; wie ich zeigen werde, haben jedoch auch Elemente des traditionellen
tiirkischen Theaters Eingang in deren Projekte gefunden. Da die ersten Produktionen
tiirkischer Kabarettisten erst gegen Mitte der 1980er Jahre entstanden — also zu einer
Zeit, als sich die tiirkische Minorititskunst in der BRD bereits halbwegs etabliert hatte
- und zudem Auftritte ausnahmslos auf Deutsch stattfanden, vollzog sich die Entwick-

hittps://dol.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

lung hier von Beginn an in groflerer Nihe zur deutschen Kunstszene, als dies bei den
zuvor beschriebenen Bithnenprojekten der Fall war. Aufgrund der unterschiedlichen in-
stitutionellen Rahmenbedingungen, aber auch wegen seiner aktuellen, hiufig brisanten
Themen, wurde das tiirkisch-deutsche Kabarett von deutschen Zuschauern und Medien
ganz anders rezipiert und wahrgenommen.

Uber das Kabarett fanden tiirkischstimmige Kiinstler erstmals eine Bithne, von der
sie die deutsche Mehrheitsgesellschaft erreichen, sich prisentieren und politisch aktiv
werden konnten. Ich stelle dar, wie verschiedene Gruppen und Einzeldarsteller diese
Situation nutzten, was fiir Themen sie ansprachen und welcher kiinstlerischen Mittel
sie sich dabei bedienten. Ich verfolge den Werdegang der Griinder dieser Kabarettform
und stelle Akteure vor, die im Lauf der Zeit dazustief3en und neue Akzente setzten. Denn
trotz seiner kurzen Geschichte hat das tirkisch-deutsche Kabarett bereits betrichtliche
Wandlungen vollzogen: Nachdem in der Anfangsphase vor allem klischeehafte Tiirken-
bilder — vom wilden Osmanen iiber den domestizierten Typus des Gastarbeiters bis hin
zum Giberintegrierten Vorzeigetiirken — kritisch reflektiert wurden, hat sich das Angebot
ab der zweiten Hilfte der 1990er Jahre drastisch erweitert. Gemeinsam mit der nichsten
Generation von Kabarettisten und dem verinderten sozialen Kontext fanden auch neue
Themen und Figurentypen und mit der Ethno-Comedy sogar neue Formen Eingang ins
tiirkisch-deutsche Kabarett. AbschlieRend stelle ich in diesem Zusammenhang die Fra-
ge, was es heute bedeutet, ein stirkischer« Kiinstler in Deutschland zu sein.

Im Resiimee fasse ich unter Verweis auf die HipHop-Szene zentrale Entwicklungen
der Bithnenkunst tiirkischer Migranten und ihrer Nachkommen zusammen. Ich gehe
dabei vor allem auf die Frage ein, wie sich die neuesten Theater-Tendenzen einordnen
lassen und was dies fur die Kiinstler nunmehr dreier Generationen bedeuten konnte.
Wie bereits erwihnt ist es eines meiner Hauptanliegen, im Rahmen des Generations-
wechsels auf Kontinuititen und Briiche in der Geschichte des tiirkisch-deutschen Thea-
ters und Kabaretts aufmerksam zu machen. In diesem Kontext werde ich abschlieRend
auch auf Feridun Zaimoglu zu sprechen kommen, dessen Inszenierungen einer radikal
neuen, radikal abtriinnigen (und inzwischen wohl auch radikal itberkommenen) Kanaks-
ta-Identitit einen vorliufigen, doch nichtsdestoweniger fulminanten Hohepunkt in der
Entwicklung tiirkisch-deutscher Selbstdarstellung bietet.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01. /dele Acces

29


https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839465141-005 - am 14.02.2026, 16:56:01.



https://doi.org/10.14361/9783839465141-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

