
3. Das dezentrierte Subjekt 149

pitel in Bezug zum Kultur- und Bildungsnationalismus vollzogen haben, scheint

sich das Bildungsbürgertum in diesem Fall bereits gegen die eigenen Anfänge ge-

wendet zu haben. Denn neben dem bürgerlichen Kultur- und Bildungsnationalis-

mus war auch die »Innovation« und »Durchsetzung des Subjektbegriffs [zwischen

dem 14. und dem 17. Jahrhundert]« vorrangig eine bürgerliche Angelegenheit (San-

ders 2021, 39; in Bezug zu Althusser).

Wie noch detaillierter zu zeigen bleibt, werden ab den 80er Jahren Selbstwer-

den, Selbstbezüglichkeit, Selbstermächtigung, Identitätsdenken und Selbst-Bil-

dung zu neuen Abgrenzungspunkten einer kritischen Neustrukturierung der

Bildungsphilosophie. Diese Abgrenzungen pendeln zwischen der Suche nach

neuen Instrumentarien und Terminologien (z.B. bei Ricken und Wimmer) und

der ›verschiebenden Wiederaneignung‹ ›einheimischer‹ Begriffe (z.B. bei Koller,

Schäfer, Wimmer). Die Dezentrierung des Selbst, die Verabschiedung von ima-

ginierten Autonomismen und Selbstermächtigungsfantasien, die Foucaultsche

Kritik des Menschen und die Hervorhebungen der verschiedensten Bedingungen

von Handlungsfähigkeit und Widerstand stellen ein neues Zentrum des Interesses

der kritischen Erziehungs- und Bildungsphilosophie dar.

Mit den folgenden Rekonstruktionen sollen in einem ersten Schritt vorrangig

die verschiedenen Dezentrierungspunkte ausgearbeitet werden. Ich werde sub-

jektzentrierte Dezentrierungen der Selbst-Bildung und einen Streit ums Subjekt

skizzieren, die als Ausgangspunkte für eine Fortschreibung der verschiedenen

noch zu iterierenden bildungstheoretischen Dezentrierungen dienen werden. Es

soll dabei nicht analog zum vorherigen Kapitel, wo den Humboldtkommentaren

ein weiterer hinzugefügt wurde, den Dezentrierungspunkten und dem Streit ums

Subjekt ein weiterer Dezentrierungs- und Streitpunkt hinzugefügt werden, der die

anderenStreitpunkte in sich einfaltet.DieDekonstruktion soll an dieser Stelle nicht

wieder gegen die Bildungsphilosophie ins kritisch-destruktive kippen oder (additiv

und horizontal) zu einem weiteren bildungsphilosophischen Kommentar führen,

sondern die Dezentrierungen der Selbst-Bildung sollen konstruktiv fortgeschrie-

benwerden, indem ich den Fokusweg von den subjektzentriertenDezentrierungen

hinzuden jeweiligenDezentrierungspunkten verschiebe.DieseFokusverschiebung

und die damit intendierte radikalisierte Dezentrierung werde ich exemplarisch an

einemGegenstand (die Schule) und zwei Dezentrierungspunkten (die Alterität und

die Sprache) vollziehen.

3.2 »Anderswerden statt Selbstwerden«

Ricken knüpft an einen Foucault an, bei dem nicht »dieMacht, sondern das Subjekt

[…] das allgemeine Thema [seiner] […] Forschung« war (Foucault 1994 243; vgl. Ri-

cken 1999, 168, im Folgenden SuK). Foucaults »Überlegungen« markiert Ricken als

https://doi.org/10.14361/9783839471241-017 - am 13.02.2026, 22:05:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


150 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

ein »Subjektivitäts-Denken nach dem ›Ende des Subjekts‹« (SuK, 170). Deutlich in

der Spur des späteren Foucaults und Foucaults »Hermeneutik des Selbst« (Foucault

2004, 599; vgl. SuK, 168) grenzt sich Ricken von der erziehungswissenschaftlichen

Foucaultrezeption der 80er Jahre ab (beispielsweise Dreßen 1982), die vorrangig um

die repressionstheoretische Rezeption der »Disziplinarmacht« und Überwachen und

Strafen kreis(t)e (vgl. Balzer 2004). Ricken schließt hingegen an die subjekttheore-

tischen Auseinandersetzungen der 90er Jahre an (Ricken 2007, 168) und bezeichnet

seinen bildungstheoretischen Zugriff als »eine subjektivierungstheoretische Inter-

pretation« von Bildung (vgl. 2019, 102).

Die Frage nach demSubjekt oder nach Subjektivität steht imZentrumdermeis-

ten seiner Texte. Beginnt mensch die Lektüre beispielsweise mit Subjektivität und

Kontingenz (1999),durchzieht die Fragenachder ›menschlichenSubjektivität‹ die ge-

samte Arbeit, in der Ricken seine differenztheoretische Antwort eines ›thesenhaft

skizzierten‹ Verständnisses kontingenter und relationaler Subjektivität gegen »all-

zu eingewöhnte« und ›identitätslogische‹ Selbstverständnisse stellt (SuK, 271). Auch

durch denTextDieOrdnungderBildung (2006) zieht sich die Frage nach demSubjekt,

wenn Ricken einerseits eine spezifische »Form der Subjektivierung qua ›Bildung‹«

(OdB, 338) plausibel zu machen und zu kritisieren versucht und wenn er anderer-

seits im Schlussteil die Frage nach anderen Formen der Subjektivität stellt, bei de-

nen dezentrierende Elemente und ent-subjektivierende Erfahrungen sowie die ei-

gene wie andere Fremdheit und Entzogenheit nicht dem ›Primat der Selbstbezüg-

lichkeit‹ untergeordnet werden sollen (OdB, 347f.). In dem Beitrag Von der Kritik der

Disziplinarmacht zumProblemderSubjektivation visiertRickeneine »systematischeRe-

flexion der Konstitutionsproblematik von Subjektivität« (Ricken 2007, 168) an und

kreist um die Frage nach dem Subjekt (vgl. 159, 163f., 168): Durch »wen« wird das

Subjekt produziert (Ricken 2007, 166)? »Wer [bringt] sich denn da als ein ›infames

Selbst‹ überhaupt selbst hervor […]« (ebd.)? Auf »wen [wird] diese Strategie der Sub-

jektivierung denn überhaupt angewandt […] und wer [verhält] sich darin – und sei

es selbstdisziplinierend – überhaupt zu sich selbst« (ebd., 168)? In dem Text Bildung

und Subjektivierung von 2019 wiederholt Ricken seine bildungstheoretische Perspek-

tive aus Die Ordnung der Bildung von 2006, verortet diese aber deutlicher in Bezug

auf subjektivierungstheoretische Diskurse und Bemühungen; auch wird erneut im

Anschluss an seine Kritik an der ›Bildung als eine spezifische Form der Subjektivie-

rung‹ die Frage gestellt, »welche Formation des Selbst für spätmoderneGesellschaf-

ten erforderlich wie pädagogisch wünschbar wäre« (2019, 110)?

Die Frage nach dem Subjekt wird vorrangig mit und im Anschluss an Foucault

beantwortet: Subjekte werden »in vielfältigen kulturellen Praktiken allererst ›zu

Subjekten gemacht‹« (Foucault 1994, S. 243; zit.n. Ricken 2019, 97.) und es lassen

sich verschiedene »historisch und kulturell bedingte Formen der menschlichen

(Selbst-)Auslegung und Gestaltung« unterscheiden (2019, 97). Die Konstitution des

Subjekts ist in dieser Perspektive durch »Andere« bedingt, wobei »Individuen nicht

https://doi.org/10.14361/9783839471241-017 - am 13.02.2026, 22:05:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 151

nur unter Bedingungen und Kategorien anderer, sondern von diesen anderen her

ihr Leben leben und […] leben lernen müssen« (ebd., 97). Subjekte sind nicht ein-

fach durch eine Heteronomie determiniert, können jedoch auch nicht unabhängig

einer Heteronomie gedacht werden. Die klassische »Opposition von Autonomie

und Heteronomie« scheint hier als Analyse- und Reflexionsfolie an ihre Grenzen

zu kommen. Sie wirkt unterkomplex, »verflüssigt« sich und sei vielmehr als ein

Teilmoment einer spezifischen historisch-kulturellen Konstellation oder moder-

nen Form der »menschlichen (Selbst-)Auslegung und Gestaltung« zu verstehen

(ebd., 97).

Wichtig ist, dass es mit dieser subjektivierungstheoretischen Perspektive nicht

darum geht, »einem hintergründigen Selbst auf der Spur zu sein« (SuK, 246) und

eine »existentielle […] Struktur menschlicher Subjektivität« ›freizulegen‹ (OdB, 23).

Vielmehr dient die imAnschluss an Foucault erzeugte subjektivierungstheoretische

Perspektive als »eine Analyse- und Reflexionsfigur« neuer ›Machtformationen‹

(2019, 98).

Wie bereits verdeutlicht, wird Bildung bei Ricken subjektivierungstheoretisch

als ein »historisch, kulturell etc. […] [spezifischer] ›Selbstwerdens‹-Prozess« ver-

standen (2019, 108), der an die ›Metaphoriken‹ und ›Illusionen‹ von ›Autonomie‹,

›Identität‹, ›Selbstsein‹, ›Selbstwerden‹ und ›Selbstbestimmung‹ gekoppelt ist (vgl.

OdB, 339; SuK, 276). Das mit diesen Bezugspunkten angestrebte Selbstwerden

und die damit einhergehende Selbstaufwertung sei dabei paradoxerweise mit

einer fortwährenden »Selbstabwertung« verschränkt. Denn Selbstständigkeit,

Reflektiertheit und Nicht-Abhängigkeit-von-anderen bilden allgemeine und »ver-

meintlich bloß ›idealisch‹« ›vorgedachte‹ Bezugspunkte, sodass das Bildungsselbst

immer »noch nicht« ist und auch »prinzipiell nicht sein« kann (OdB, 339).

Der damit einhergehende dauernde Mangel an Autonomie oder Selbstbestim-

mung »provoziert« und hält die »Bewegung der Selbststeigerung«, Selbstfokussie-

rung und Selbstbezüglichkeit »in Gang« (ebd.). »Mangel, Versagung und Entzogen-

heit« sind in dieser Bildungs-Subjektivität als etwas zuüberschreitendes und zune-

gierendespositioniert.Die »identitätstheoretischenBegrifflichkeiten« scheinenzu-

dem gut geeignet zu sein, »sich den Differenzen undHeterogenitäten, den eigenen

Brechungen und Verletzungen nicht zuwenden zu müssen« (SuK, 263). So erhofft

sich die Bildungs-Subjektivität imUnbewussten am (unerreichbaren) Ende des Bil-

dungsprozesses »selbständig und nicht abhängig, bewusst wie reflektiert und nicht

von Affekten getrieben, mit sich eins und nicht in sich zerstritten, allgemein welt-

erfahren und nicht provinziell, gesellig und nicht angewiesen oder gar anderen ver-

fallen« zu sein (OdB, 341).

Und auch die für den Bildungsprozess wichtigen ›dezentrierenden Erfahrun-

gen‹ dienen dem ›Selbstwerden‹ und sind an eine »Selbstbezüglichkeit« ›rückge-

bunden‹ (ebd., 340). Die Krise, das Andere etc. dient der eigenen Bildung. Die mit

Bildung verschränkte Subjektivität sei unfähig, »mit Andersheit und Dezentrik […]

https://doi.org/10.14361/9783839471241-017 - am 13.02.2026, 22:05:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


152 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

anders als überwiegend zentrisch« und selbstbezüglich umzugehen (ebd., 341). Mit

Bezug zu Jessica Benjamin bedinge dieses ›Selbstwerden‹ eine »kaum übersehbare

›Unfähigkeit, zum anderen vorzudringen‹, wie ›vom anderen erreicht zu werden‹«

(ebd.). Die fortwährende Selbstabwertung des Bildungssubjekts, aber auch der

selbstzentrische und -bezügliche Umgang mit anderen hat nach Ricken Selbst-

destruktion und Anderenabwertung ›unweigerlich zur Folge‹ (OdB 341; vgl. SuK,

262f.).

Ricken scheint von identitätslogischen Selbst-, Aufwachsens- und Verän-

derungsdeutungsmustern und Subjektivierungszumutungen im Rahmen einer

wirkmächtigen Ordnung der Bildung auszugehen, die reale Effekte haben und

Menschen dazu bringen und zwingen, »unter dem Anspruch von ›Bildung‹ […] [ihr]

Leben zu leben« (vgl. OdB, 337; 2019). In Bezug auf diese reale Rahmung und realen

Einschreibungen identitätslogischer Selbst- und Bildungsdiskurse lassen sich bei

Ricken ähnlich wie bei Foucault drei kritische Bewegungen in Bezug zu diesen

Bildungs-Subjektivierungs-Zumutungen rekonstruieren (vgl. SuK, 170, 248).

Zum einen bestreitet Ricken die Realität von starken und emanzipativen Bil-

dungs-Subjektfiguren; er ›entlarvt‹ das Illusorische an vorrangig hegemonialen

Bildungsdiskursen und Bildungssubjektivitäten (vgl. OdB, 255, 265). Die Selbst-

entfaltung, Selbstbestimmung und das Kritik- wie Emanzipationspotential durch

Bildung verkehrt sich bei Ricken ins Gegenteil. In deutlicher Nähe zu Kollers Ador-

no-Rezeption (Koller 1999) zeichnet Ricken mit Foucault eine systemfunktionale

Selbst-Bildung diesseits der Macht nach, die durch eine spezifische Paradoxa-

lität (Selbststeigerung und -abwertung) gekennzeichnet ist und deren Effekte

Selbst- und Fremdabwertung wie -zerstörung bedingen. In aller Kürze: Ricken

bringt in der Spur des frühen Foucault das selbstbestimmte und autonome Bil-

dungssubjekt (erneut) zum »Verschwinden« (SuK, 170).

Die Bestreitung und Kritik des ›Selbstwerdens‹ und der ›Selbst-Bildung‹ macht

den Blick frei für eine Perspektive auf Subjektivität (vgl. ebd.), die von Ricken in

Bezug auf die vielen sich entziehenden Anderen, die Relationen und Beziehungen

zu den Anderen, deren Anerkennung, die Andersheit des Eigenen und die »sozialen

Voraussetzungen unserer Formierung« skizziert wird (Butler 2002, 39; zit.n.Ricken

2007, 171). Diese ›Skizze‹ einer kontingenten, relationalen (Ricken 1999) und dreidi-

mensionalen (Ricken 2007) Subjektivität bezieht sich jedoch weniger auf Foucault

als auf alteritätstheoretische Perspektiven (vgl. 2007, 172) und entsprechende Be-

zugsautoren:innen wie Kierkegaard, Arendt, Mangabeira Unger, Mead, Massche-

lein, Sloterdijk, Ziehe und Butler.

Mit der Kritik an der »identitätstheoretischen Reflexion und Bestimmung des

Menschen« (SuK, 271), der »Kritik der Macht der ›Bildung‹« (OdB, 347) sowie der

subjektivierungs- und alteritätstheoretischen Reformulierung von Subjektivität

zielt Ricken auf ein ›Zustandebringen‹ »neue[r] Formen der Subjektivität« und

›Sozialitäten‹ (Foucault 1994, 250; zit.n. OdB, 347). Mit Blick auf Rickens frühere

https://doi.org/10.14361/9783839471241-017 - am 13.02.2026, 22:05:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 153

Foucaultrezeption (SuK) scheint es damit bei ihm darum zu gehen, eine hege-

moniale und problematische Menschenfassung in Bewegung zu bringen und

die »unendliche […] und vielfältige […] Serie unterschiedlicher Subjektivitäten«

fortzusetzen (SuK, 170f.). Ricken ›wehrt‹ eine spezifische »Normierung und Vor-

schreibung«, ein »bestimmtes Ideal oder Modell der Humanität« und »Muster und

Prinzip der Freiheit« ab. Es gehe um die »Brechung und Durchkreuzung fixierter

und festgelegter Mechanismen der ›Selbstkonstruktion‹« (ebd., 169f.).

Diese subjektivierungstheoretische Kritik wie auch alteritätstheoretische Re-

formulierung von Subjektivität ist natürlich auch bereits »bei Humboldt angelegt«

(OdB, 255f.). Neben der bereits angeführten Rezeption der staatstheoretischen

Schriften Humboldts (2006) markierte Ricken sieben Jahre vorher bei Humboldt

auch differenz- und alteritätstheoretische »Akzentuierungen«, die »quer zu denen

der klassischen Subjekttheorie« stehen (SuK, 111) und transzendentale Subjekt-

verständnisse und radikale Autonomie-Vorstellungen ›behutsam‹ kritisieren. Es

sind jedoch nur »begonnene […] Vorzeichnungen«, eine »begonnene Relationie-

rung und Situierung menschlicher Subjektivität« (ebd., 116), die der frühe Ricken

bei Humboldt ›festzuhalten‹ versucht und dem Humboldt’schen ›Zurückfallen‹ in

eine ›neuzeitliche Metaphysik‹, in der »das Subjekt als ›letztes Prinzip‹« wieder

eingesetzt wird, zu entziehen versucht (ebd., 113).

Eine dieser Akzentuierungen sei die bildungstheoretische Figur der Angewie-

senheit des Ichs aufWelt,die sich in ihrer ›Mannigfaltigkeit‹ und ›Widerständigkeit‹

dem »(totalen) Zugriff desMenschen« entzieht (SuK, 112).Die ›Welt‹ stehe beiHum-

boldt nicht einfach in der Verfügungsgewalt eines autonomen und selbstbestimm-

ten ›Menschen‹, auch wenn er in der ›allgemeinsten, regesten und freiesten Wech-

selwirkung‹ »soviel Welt, als möglich zu ergreifen, und so eng, als er nur kann, mit

sich zu verbinden« sucht (Humboldt 1792/93; 235; zit.n. SuK, 112), oder »den Stempel

dieser [Individualität] der Welt« aufdrückt (Humboldt 1792/93; 512; zit.n. SuK, 113).

Die relationale Perspektive Humboldts ermöglicht ein Selbstverständnis, nachdem

das Selbst erst im praktischen Vollzug der Wechselwirkung zwischen Ich und Welt

gebildet wird und sich nicht aus sich selbst gebiert. Auch ist dieses Selbst neben Ak-

tivität,Welt-Aneignung und Streben nachGanzheit und Vollkommenheit von »Pas-

sivität und Erleiden« (SuK, 112)‹ von ›Empfänglichkeit‹, ›Endlichkeit‹, ›Unfertigkeit‹

und ›Bedürftigkeit‹ gekennzeichnet (ebd.).

Es finden sich bei Humboldt zentrale Bezugspunkte (Relationalität, Entzogen-

heit undder praktischeVollzug vonSubjektivität), dieRickenmit einerVielzahlwei-

terer Bezugsautor:innen präzisiert und später in einem skizzenhaften relationalen,

kontingenten und dreidimensionalen Subjektivitätsverständnis münden lässt (vgl.

SuK; OdB; 2007).

Entscheidend ist, dass sich in derTheoriearchitektur Rickens eine grundlegen-

de Opposition von Identitäts- und Differenztheorie nachzeichnen lässt, die seine

Perspektive auf die Leute und auch seine Humboldtrezeptionen bestimmt. Auf der

https://doi.org/10.14361/9783839471241-017 - am 13.02.2026, 22:05:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


154 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

einenSeite gibt es zukritisierende identitätslogischeSelbstkonstruktionen,Subjek-

tivierungszumutungen, Diskurse und Ordnungen, die unter dem Titel »Selbstwer-

den« zusammengefasst werden können (SuK, 311). Auf der anderen Seite steht oder

erarbeitet Ricken eine relationale, kontingente und dreidimensionale Subjektivität,

die sich mit dem Begriff »Anderswerden« markieren lässt (ebd.). Ricken scheint im

Anschluss anFoucault eine ›allgemeinpädagogischeKritik‹ erarbeitet zuhaben,wel-

che auf der »Grundfigur menschlicher Subjektivierung« gegründet wird: »Anders-

werden statt Selbstwerden« (SuK, 248, 311). Diese gründende Opposition und deren

Kopplung mit dem »statt« durchzieht auch die verschiedenen Humboldtrezeptio-

nen. Die frühere Rezeption kann als teilweise zustimmend in Bezug auf die diffe-

renztheoretischen Momente bei Humboldt markiert werden (Anderswerden) und

die spätere Rezeption ablehnend und kritisch in Bezug auf die Selbst-Bildung als

politischesMittel (Selbstwerden; vgl. Kapitel 2.2).Doch die beidenHumboldtrezep-

tionen sind nicht gleichwertig zu behandeln und ohne weiteres in die Formel »An-

derswerden statt Selbstwerden« zu integrieren, da die spätere Rezeption die erste

zu negieren scheint und Humboldt als Referenzgeber für ein Anderswerden in Die

Ordnung der Bildung disqualifiziert wird.

3.3 Linguistic Turn, Widerstreit und Anderswerden

Christoph Koller schließtmit Bildung undWiderstreit (1999, im Folgenden BW) an die

»Renaissance des Bildungsbegriffs« in den 1980er Jahren an (ebd., 11), indem er das

Bildungsdenken Humboldts und Adornos rekonstruiert und diese Bildungsdiskur-

se imRückgriff auf den französischen Philosophen Jean-François Lyotard, vor allem

unter Bezugnahme auf dessen zentrales Werk Der Widerstreit fortschreibt. Wie be-

reits deutlich geworden ist, lässt sich Lyotard dem Poststrukturalismus zuordnen,

im Zuge dessen der Begriff des Subjekts einer radikalen Kritik unterzogen wurde:

Das Subjekt wurde aus seiner zentralen Stellung im philosophischen sowie sozi-

al- und kulturwissenschaftlichen Denken vertrieben oder diese zentrale Stellung

wurde zumindest nachhaltig infrage gestellt. Im Anschluss an die poststruktura-

listischen Kritiken lassen sich mit Koller die bildungstheoretischen Fragen stellen:

Welche »Konsequenzen [wären] aus der poststrukturalistischen Kritik des Subjekt-

begriffs für die Bildungstheorie zu ziehen« (2001, 35) und wie wäre »Bildung ausge-

hend von der Diagnose eines dezentrierten Subjekts zu denken« (ebd.)?

Schon in der Koller’schen Rezeption der bildungs- und sprachtheoretischen

Schriften Humboldts wurde deutlich, dass das Ich nach Humboldt durchWelt und

Sprache dezentriert ist unddas Selbst unddessenAufwachsens-wieVeränderungs-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-017 - am 13.02.2026, 22:05:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

