
I. Praktische Philosophie als Wissenschaft

1. Der absolute Wert und die Werte

Kant, so liest ihn Schopenhauer, eröffnet die Theorie 
der menschlichen Würde mit einer Definition.1 Er be­
stimmt Würde als „absoluten Werth“ (GMS 43922) und 
deutet diese Absolutheit mit den Wendungen ,absolut 
innerlich4 (MS 4352),2 ,unbedingt4, ,unvergleichbar4 

1 Schopenhauer, Preisschrift über die Grundlage der Moral (1988 
a) 523. Anders Kant selbst KrV B 756: ,,[G]enau zu reden, [kann] 
kein a priori gegebener Begriff definiert werden, z. B. Substanz, Ur­
sache, Recht, Billigkeit usw. Denn ich kann niemals sicher sein, daß 
die deutliche Vorstellung eines (noch verworren) gegebenen Be­
griffs ausführlich entwickelt worden, als wenn ich weiß, daß diesel­
be dem Gegenstände adäquat sei.“
2 Zum Ausdruck ,innerer Wert' cf. GMS 3946, 4354, 435J2, 45436f., 
NF 131934, 14803, 148231, 1493J9 et passim. Die Kantliteratur spricht 
hier von ,intrinsic value‘, ,intrinsic worth' rsp. intrinsischem Wert. 
Cf. etwa Korsgaard, Two Distinctions in Goodness (1983); dies., 
Kant’s Formula of Humanity (1986 b) 192; dies., Aristotle and Kant 
on the Source of Value (1986 a) 488; Köhl, Kants Gesinnungsethik 
(1990) 19 Fn.; Paton, Immanuel Kant: Groundwork of the Meta- 
physic of Morals (1964) 135: „dignity is a technical term for intrinsic 
value“. Kontrovers zu dieser Behauptung einer exakten Entspre­
chung von Würde und innerem Wert argumentiert Meyer, Human 
Dignity, Rights and Self-control (1987) 51, der zur Stützung seiner 
These, Würde habe bei Kant eine eminent politische Bedeutung, 
ebenfalls behaupten muß, in der Rede von der Würde des Menschen 
finde sich noch ein Anklang an ,Würde' im Sinne des sozialen Sta­
tus. „The dignity of man is a rank that sets all men above the control 
of inclinations as well, as the Controlling desires of others. To be in a 

34

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(GMS 4363f), ,über allen Preis erhaben4 (GMS 43433) 
und ,an dessen Stelle kein Äquivalent gesetzt werden 
kann4 (NF 131935).3 4 Dieser Fächer von Bedeutungen 
des Wortes ,absolut4 läßt sich, wie Kant in der Kritik 
der reinen Vernunft (B 380-382) zeigt, auf zwei redu­
zieren. Absolut bedeutet zum einen ,innerlich4, was 
heißt, „daß etwas von einer Sache an sich selbst betrach­
tet44 (KrV B 381) gilt, und zum anderen ,uneinge­
schränkt4, was heißt, daß es „ohne Restriktion44 (KrV B 
382) in aller Beziehung oder jeder Hinsicht gilt. Den 
Gebrauch des Ausdrucks ,Würde4 als Anzeige auf 
einen absoluten Wert hat Kant für sich terminologisch 
derart festgeschrieben, daß er dann, wenn er einmal 
,Würde4 im Sinne von ,Rang4, und zwar ,Rang vor ande­
rem4, verstanden wissen will, sich genötigt sieht, in Pa­
renthese ein „Prärogativ44 (GMS 43813) nachzusetzen.4

ranking position, or a position of dignity, is to have the authority to 
command or control, and the power not to be controlled. Kant was 
well aware of the political significance of,dignity*. This is in no way 
fully captured by the ideas of intrinsic worth“. - Von Kant inspirier­
te, doch weitgehend eigenständige Konzeptionen einer Idee intrinsi­
scher Werte finden sich in der angelsächsischen Philosophie dieses 
Jahrhunderts, bei Moore, Ethics [1912] (1958) 138-155; ders., The 
Conception of Intrinsic Value (1922); Ross, The Right and The 
Good (1930) 75 f., 115-121; Williams, A critique of utilitarianism 
(1973 a) 83/(1979) 45.
3 Cf. MS 462io_|6; Moral Mrongovius II, XXIX, 1.1 6147. - Die 
Unterscheidung von Würde (dignitas) und Preis (pretium) ist, wie 
Paton, The Categorical Imperative (1971) 189/(1962) 229 bemerkt, 
der Stoa entliehen. Cf. Seneca, Epistulae morales ad Lucilium 71,33 
(= VIII.2).
4 Die Unterscheidung von Würde in Wesenswürde als vernünftiges 
Wesen und gesellschaftlichen Rang entleiht Kant ebenfalls der römi­
schen Philosophie. Cf. Cicero, De inventione II, 166 u. De officiis I, 
106 f.

35

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Würde des Menschen ist in der Deutung, die Kant 
von ihr gibt, keine individuelle, sondern eine Wesens­
eigenschaft, auch wenn er sie, wie Kant behauptet, 
durch individuelles Fehlverhalten verlieren kann. 
Wird Würde nicht als sozialer Rang, nicht als Aus­
zeichnung von Menschen vor Menschen verstanden, 
ist sie nicht Kardinals-, Königs-, Frauen-5 oder Man­
neswürde und nicht die Würde des Sterbenden etc., 
sondern eine Auszeichnung des Menschen als Men­
schen, die ihrer Absolutheit wegen keinen empi­
rischen Beleg für sich geltend machen kann, dann 
birgt sie ein neues Problem: das Problem ihrer Wirk­
lichkeit.
Die Schwierigkeiten beginnen mit der Semantik des 
Ausdrucks ,absoluter Werf. Abgesehen davon, daß 
wir die Anzeige verstehen, daß dieser Ausdruck uns 
unserem gewöhnlichen Umgang mit Wertprädikaten 
entrücken soll, bleibt seine Bedeutung zunächst im 
Dunkeln. Kant gibt uns in der Hauptsache einen nega­
tiven Begriff der Würde. Sie ist unbedingt, unver­
gleichbar, äquivalentlos, über allen Preis erhaben. Wir 
halten uns an diese erste Spur und verfolgen diesen ne­
gativen Begriff menschlicher Würde, wie er sich ge­
gen solche Werte absetzt, die ihren Preis haben.
Den „konkreten Sinn“ des Wertbegriffs, insistiert 
Carl Schmitt in einem Aufsatz aus dem Jahr 1967, 
habe man dort zu suchen, „wo er hingehört, also im 
Bereich des Ökonomischen.“6 Zwar deckt diese Zu­
ordnung unsere Art, (berechtigterweise) von Wert 

5 Cf. Papst Johannes Paul IL, Mulieris Dignitatem (1988).
6 Schmitt, Die Tyrannei der Werte (1967) 39.

36

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Werten zu reden, nicht vollständig ab, doch kann 
sie einige Plausibilität für sich beanspruchen.
Einen Wert besitzt, was jemandem dient und zu 
einem bestimmten Zweck „tauglich“ (NF 131936) ist. 
Es kommt ihm ein Wert im Hinblick auf etwas zu, es 
taugt in einer bestimmten Hinsicht, ist dabei jeman­
dem wert (relational) und dadurch selbst etwas wert. 
Oft wird es durch solches ersetzbar sein, was in dersel­
ben Weise taugt und darum auch von demselbem 
Wert ist. So herrscht im Bereich des Ökonomischen 
der Tauschwert, der sich in seiner allgemeinsten Form 
in Geld ausdrückt. Alle diese Werte, gleich ob es sich 
um Tausch- oder um Gebrauchswerte handelt, sind re­
lative Werte.7 Sie besitzen jeweils Äquivalente, wo­
durch die Rede vom Wert hier allererst sinnvoll wird. 
Von Werten reden wir jedoch auch in anderer, häufig 
recht unspezifischer Bedeutung. Dies hat Heidegger 
zu der Bemerkung veranlaßt, der „Häufigkeit des Re­
dens von Werten“ entspräche „die Unbestimmtheit 
des Begriffs.“ Diese ihrerseits entspräche wiederum

„der Dunkelheit der Wesensherkunft des Wertes aus dem 
Sein. Denn gesetzt, daß der in solcher Weise vielberufene 
Wert nicht nichts ist, muß er wohl sein Wesen im Sein ha­
ben.“8

7 Cf. GMS 434 f.
8 Heidegger, Nietzsches Wort ,Gott ist tot‘ (1980) 223. Hier wird 
ein Problem des Wortgebrauchs auf eine Dunkelheit im „Sachver­
halt“ zurückgeführt. Diesem eignet dann eine prinzipielle Dunkel­
heit, die in keiner Weise durch eine Klärung des Begriffs ,Wert‘ auf­
zuheben ist. Heideggers Wort von der ,Wertvergessenheit‘ als einer 
Spielart von Seinsvergessenheit, nämlich von Wert zu reden, ohne 
sein Wesen (Wert-sein) und seine „Herkunft“ zu bedenken, zeigt 

37

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie sehr aber Heidegger die Dunkelheit und Unbe­
stimmtheit von Wert und Sein auch festhalten mag 
und wie sehr er sich dazu auch auf die Unvergleichbar­
keit des Seins, die dieses mit dem Kantschen absolu­
ten Wert teilt, beruft,9 bestimmt und eindeutig und kei­
neswegs dunkel ist für ihn das Verhältnis von Sein und 
Wert in einem nicht inhaltlichen, sondern formalen 
Sinn. Das eine Sein stiftet das eine Wesen des Wertes, 
welches einen Wert sein läßt. So gibt es gegen das Viel­
reden und den unspezifischen Wortgebrauch philoso­
phische Bestrebungen, dem Wort ,Wert‘ eine einzige, 
maßgebliche Bedeutung zu geben.
Der protestantische Geistliche und Philosoph Georg 
Wilhelm Block, jüngerer Zeitgenosse Kants und glei­
chermaßen dessen Bewunderer wie Kritiker, hat den 
Vorschlag gemacht, ,Wert‘ durchgängig mit ,gut‘ rsp. 
,Gut‘ zu übersetzen. In seiner Schrift Neue Philoso­

Verwandtschaft mit anderen Verdächtigungen des Wertbegriffs, zu­
mal des Gedankens eines absoluten Werts. Von Marx wird die Rede 
von einem absoluten Wert einem Ideologieverdacht, von Wittgen­
stein und dem Wiener Kreis einem Sinnlosigkeitsverdacht ausge­
setzt. Zur Verwandtschaft dieser Positionen cf. Apel, Transforma­
tion der Philosophie (1973) I 227 f. - Luf, Zur Problematik des 
Wertbegriffs in der Rechtsphilosophie (1980) 128 hat die Überle­
gung Heideggers aufgenommen. Die Frage nach einem gemeinsa­
men Ursprung aller Weisen des Gebrauchs von ,Wert‘ - nach einem 
Gemeinsamen aller unterschiedlichen werttheoretischen Positio­
nen diesseits ihrer Genese -, interessiert ihn dabei allerdings nicht 
mehr. Cf. ebd. 129.
9 Heidegger, Einführung in die Metaphysik (1953) 60: „Alles Ande­
re und Sonstige, alles und jegliches Seiende kann noch, auch wenn 
es einzig ist, mit anderem verglichen werden. Durch diese Verglei­
chungsmöglichkeiten wächst seine Bestimmbarkeit (...) Das Sein 
dagegen kann mit nichts sonst verglichen werden.“

38

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phie der Sitten von 1802, die nach Schopenhauers Aus­
kunft10 als erste eine Ethik allein auf den Gedanken 
der Menschenwürde zu gründen sucht, heißt es:

„Angenehm, nützlich, achtungswürdig sind Prädikate, da­
von jedes eine besondere Art des Werths bezeichnet, keines 
aber den Begriff von Werth überhaupt erschöpft, welcher 
sich allein durch Gut ausdrücken läßt.“11

Aus dem Kontext geht hervor, daß Block dabei so­
wohl an ,das Gut‘ als auch an ,das Gute* oder eben an 
,Gutes* denkt. Doch damit wäre, nähmen wir Blocks 
Vorschlag an und übersetzten wir ihm gemäß, gerade 
nicht so etwas wie eine Grundbedeutung von ,Wert* 
gefunden, sondern allenfalls eine weitgehende oder so­
gar vollständige Synonymität von ,Wert* und ,Gut/ 
gut*. Deckt aber das Wort ,gut* alle Bedeutungen ab, 
die auch das Wort ,Wert* abdeckt - im Gegensatz zu 
,angenehm*,,nützlich*,,achtungswürdig*, die dies nur 
in bestimmten Hinsichten tun -, so zeigt dies eben 
nur, daß auch ,gut* in mehrfacher Bedeutung gesagt 
wird. Es kann nämlich gleichfalls angenehm, nützlich, 
achtungswürdig heißen. Dies führt uns gerade nicht 
zu einer einheitlichen Bedeutung, die allen übrigen zu­
grundeliegt.
Im Unterschied zu so unterschiedlichen Philosophen 
wie Block und Heidegger trägt Kant den signifikan­
ten Differenzen verschiedener Wertarten Rechnung, 
ohne sich von ihrer Mehrfalt irritiert zu zeigen. Um 

10 Schopenhauer, Preisschrift über die Grundlage der Moral 
(1988 a) 523 Fn.
11 Block, Neue Grundlegung zur Philosophie der Sitten (1802) 3.

39

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Ordnung in das Disparate zu bekommen, entwik- 
kelt er eine Klassifikation von Werttypen entlang 
einer Klassifikation menschlicher Bedürfnisse. Er 
unterscheidet zunächst solches, dem ein Marktpreis,12 
und solches, dem ein Affektionspreis zukommt.

„Was sich auf die allgemeinen menschlichen Neigungen und 
Bedürfnisse bezieht, hat einen Marktpreis', das, was auch 
ohne ein Bedürfniß vorauszusetzen, einem gewissen Ge- 
schmacke, d. i. einem Wohlgefallen am bloßen zwecklosen 
Spiel unserer Gemüthskräfte, gemäß ist, einen Affections- 
preis“ (GMS 434 f.).

Das Wort,Preis*, mit dem er ,Wert‘ verdolmetscht (cf. 
GMS 4353f), macht klar, daß es sich dabei immer nur 
um einen relativen und äußerlich relationalen, empi­
risch feststellbaren Wert handeln kann, um einen 
Wert, der seinen Gegenwert (Äquivalent) besitzt und 
der als Wert kenntlich wird, weil er einen Gegenwert 
besitzt. Diesen setzt Kant entschieden gegen einen ab­
soluten Wert ab, mit dem zusammen die ganze Sphäre 
des Wertes erst vollständig abgedeckt sei. Alles, was 
wertvoll genannt wird, besitzt „entweder einen Preis, 
oder eine Würde“ (GMS 43431 f)
Die Unterscheidung des Werthaften in solches, das 
einen Preis, und solches, das eine Würde hat, ist dis­

12 Dabei denkt Kant, wie eine an Adam Smith angelehnte Formulie­
rung beweist, an Geld - nach seinem ,,intellectuelle[n] Begriff“ (MS 
28828). MS 28833.37: „Preis (pretium) ist das öffentliche Urtheil über 
den Werth (valor) einer Sache in Verhältniß auf die proportionirte 
Menge desjenigen, was das allgemeine stellvertretende Mittel der ge­
genseitigen Vertauschung des Fleißes (des Umlaufs) ist.“

40

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


junktiv. Was einen Preis hat, hat keine Würde, und 
was eine Würde, d. h. einen absoluten Wert besitzt, 
das hat genau nicht - nicht zugleich und nicht in der­
selben Hinsicht - auch noch einen Preis, einen relati­
ven Wert. Relativer und absoluter Wert unterscheiden 
sich nicht nach dem Grad ihrer Werthaftigkeit. Sie 
sind vielmehr als Wert unterschieden.13 Sowenig der 
absolute Wert den Vergleich „verstauet“, sosehr be­
darf der relative der Relation, um überhaupt ein Wert 
zu sein. Hier gibt es keinerlei Übergänge zwischen 
den Werttypen.
An der strikten Abgrenzung des absoluten gegen den 
relativen Wert läßt sich ablesen, daß für Kant im Hin­
blick auf die Stiftung der Würde des Menschen nie­
mals diejenigen Eigenschaften eines Menschen zum 
Tragen kommen können, die zur Herstellung relati­
ver Werte beitragen: nicht Neigungen und Bedürfnis­
se und nicht Geschmack oder Empfinden, weder öko­
nomisches Geschick noch sonst ein Talent noch ein 
nachprüfbarer Erfolg (cf. GMS 393 f.), nichts wor­
über das „öffentliche Urtheil“ (MS 28834) eingeholt 
werden müßte. Von dem, was als Absolutes, Inneres 
und Unbedingtes „seinen vollen Werth in sich selbst 
hat“, wird gerühmt, daß es nicht erfolgsdefinit ist. 
Kant behilft sich hier mit einem bildhaften Ausdruck. 
Was einen absoluten Wert besitzt, wäre selbst aller Er­

13 Zwar können sie, wie Kant in den Vorarbeiten zum Gemein­
spruch, XXIII 13124-29 aufzeichnet, „beyde (...) unter die Rubrik des 
Guten gebracht werden aber nicht unter eine und dieselbe Abtei­
lung“. Darum dürfen sie „gar nicht gegen einander in Anschlag ge­
bracht werden (...) als ob sie blos dem Grade nach über ihren Vor­
zug für den Willen von einander unterschieden wären.“

41

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


folglosigkeit zum Trotz etwas, das „wie ein Juwel 
doch für sich selbst glänzen“ (GMS 39425 f.) würde.14 
Dem läßt sich zumindest soviel entnehmen, daß nach 
der Kantschen Konzeption etwas nicht deswegen 
einen absoluten Wert besitzt, weil es um seiner selbst 
willen gewollt wird,15 sondern weil es in sich selbst 
werthaft ist.16 Es gibt keinen externen Maßstab für die 
Werthaftigkeit dessen, was eine Würde besitzt.17 
Für Kant ist unter den Bedingungen der Endlichkeit 
der einzige Kandidat für eine Würde der Mensch. Was 
macht Menschen zu Kandidaten für einen absoluten 
Wert? Wie müssen sie beschaffen sein, um Träger 
einer Würde zu sein?

14 Die Glanz-Metapher findet sich im Zusammenhang mit dem in­
neren Wert auch in der Vorlesungsnachschrift Moral Mrongovius 
II, XXIX, 1.1 62337.
15 Dies wäre eine Wertüberlegung aristotelischen Typs, wie wir ihn 
zu Beginn der Ethica Nicomachea (A 1, 1094 a 18-22) entwickelt 
finden.
16 Cf. Korsgaard, Two Distinctions in Goodness (1983) 170: „To 
say that something is intrinsically good is not by definition to say 
that it is valued for its own sake: it is to say that it has its goodness in 
itself. It refers, one might say, to the location or source of the good­
ness rather than the way we value the thing. The contrast between in­
strumental and intrinsic values is therefore misleading, a false con­
trast. The natural contrast to intrinsic goodness - the value a thing 
has ,in itself - is extrinsic goodness - the value a thing gets from 
some other source. The natural contrast to a thing that is valued in- 
strumentally or as a means is a thing that is valued for its own sake 
or as an end. There are, therefore, two distinctions in goodness.“
17 Cf. Ross, The Right and The Good (1930) 75: ,,[B]y calling a 
thing intrinsically good we mean that it would be good even if noth­
ing eise existed.“

42

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Der systematische Ort der Menschenwürde 
in der praktischen Philosophie Kants

Menschenwürde ist als Begründungsproblem ein Pro­
blem der praktischen Philosophie. Dort tritt Philoso­
phie als Sachwalterin der praktischen Vernunft auf. 
Kant hat mit seiner praktischen Philosophie, neben 
wichtigen anderen Fragen, Lösungen zu drei grund­
sätzlichen Problemen vorzulegen gesucht. Ich nenne 
diese drei das Freiheitsproblem (2.1), das Moralpro­
blem (2.2) und das Wertproblem (2.3). In den beiden 
ersten spielt der Gedanke menschlicher Würde eine 
prominente Rolle. Das letzte stellt im wesentlichen 
das Problem der Begründung dieser Würde selbst dar. 
Da nun, wie ich behaupte, der Gedanke der Würde als 
wissenschaftliches Konzept in praktischer Rücksicht 
einen bestimmten Menschenbegriff braucht, der den 
Anforderungen an Wissenschaftlichkeit genügt, ist 
ein Menschenbegriff für den Gedanken der Würde 
eigens zu prägen. Dieser Begriff soll einerseits prakti­
sche Philosophie als Wissenschaft ermöglichen und 
andererseits unser menschliches Selbstverständnis so­
wie unsere moralischen Intuitionen angemessen refor- 
mulieren können. Kant, so lautet meine These, sucht 
dies mit Hilfe dreier Reduktionen zu leisten:
I) der Reduktion eines umfassenden Menschenbe­
griffs auf den Begriff des Menschen als eines Vernunft­
wesens, so daß diese Vernunft maßgeblich sein Wesen 
ist. Dies ist zunächst eine ontologische Bestimmung. 
Um den Gedanken der Menschenwürde Kantscher 
Provenienz im Handeln des Menschen wirksam zu 
machen, bedarf es zweier weiterer Reduktionen:

43

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II) der Reduktion praktischer Konflikte auf das Mo­
dell theoretischer Überzeugungskonflikte und
III) der Reduktion interpersonaler Konflikte auf ein 
Lösungsmodell intrapersonaler Konflikte.
Damit nähern wir uns dem Kantschen Gedanken der 
Menschenwürde und seiner Begründung von einer 
Theorie der Praxis her, in die sie eingebunden ist, in 
der ihr eine tragende Rolle zugedacht ist und deren Be­
gründung selbst wenigstens zu Teilen vom Gelingen 
der Begründung der Menschenwürde abhängig ge­
macht wird. Das macht eine ausführlichere Auseinan­
dersetzung mit Kants Moralphilosophie und einige ex­
egetische Versuche erforderlich.

2.1 Das Freiheitsproblem - Reduktion (I)
eines umfassenden Menschenbegriffs
auf den Begriff des Menschen
als eines Vernunftwesens

Praktische Philosophie, wie Kant sie vorlegt, zielt auf 
eine Bestimmung der Bedingungen der Möglichkeit 
menschlichen Handelns im Hinblick auf gutes Han­
deln. Sie hat sich ihres Gegenstands allererst einmal 
zu versichern. Anhand eines Kriteriums ist kenntlich 
und einsichtig zu machen, was mit Fug überhaupt 
eine Handlung genannt werden kann. Gilt, wie Kant 
im zweiten Abschnitt der Transzendentalen Metho­
denlehre erklärt, der Satz:

„Praktisch ist alles, was durch Freiheit möglich ist“ (KrV B 
828),18

18 Cf. KRV B 371 u. Metaphysik L. (Pölitz), XXVIII,! 27012f.

44

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann ist zur Deutung dessen, was menschliches Han­
deln heißt, diese Freiheit auszulegen und ein Nach­
weis der Realität dessen zu erbringen, wodurch ein 
Wollen und Handeln möglich wird.19
Frei oder unfrei, das ist hier ein diskretes Konzept, kei­
ne Sache fließender Übergänge.

„Die freyheit läßt sich nicht theilen. Der Mensch ist entwe­
der gantz oder gar nicht frey, weil er entweder aus einem tha- 
tigen principio handeln kan oder von Bedingungen ab­
hängt.“ (R 4229, XVII 46712_I4)

Darum ist Freiheit überhaupt und nicht ,ein bißchen 
Freiheit* nachzuweisen. Darum ist zu interpretieren, 
was es meint, daß Handeln oder menschliche Praxis 
durch Freiheit möglich sei, welche Art von Kausalität 
hiermit angezeigt ist.
Praktische Philosophie ist Handlungstheorie. Sie ant­
wortet auf das Freiheitsproblem.
Kant versteht Freiheit als „eine Art von Causalität, 
die aber empirischen Bestimmungsgründen nicht un­
terworfen ist" (KpV 67!_3), mithin nicht als Naturkau­
salität (causa efficiensf sondern als notwendige Eigen­
schaft eines vernünftigen und mit einem Willen begab­
ten Wesens, sofern es Handlungsabsichten (causae fi­
nales) hegt. Freiheit, so dürfen wir vorläufig sagen, ist 

19 GMS 447,2-35: Da auch die Sittlichkeit „lediglich aus der Eigen­
schaft der Freiheit abgeleitet werden muß, so muß auch Freiheit als 
Eigenschaft des Willens aller vernünftigen Wesen bewiesen wer­
den“; und zwar muß man sie, so Kant ebd. 448, f, „als zur Thätigkeit 
vernünftiger und mit einem Willen begabter Wesen überhaupt gehö­
rig beweisen.“

45

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für ihn das nicht naturgebundene und in der nichtver­
nünftigen Natur nicht vorgesehene Vermögen, mit­
tels einer Zwecksetzung spontaner Anfangspunkt 
von Naturkausalitätsketten zu sein. Im Zweck finden 
wir die Schnittstelle zweier Kausalitätstypen, dem der 
Natur und dem der Freiheit - von der Seite der Frei­
heit aus betrachtet. Denn Zweck sein - so greife ich 
hier meinen späteren Überlegungen vor - heißt nach 
Kants Definition, eine vorgestellte Wirkung sein, die 
zugleich Ursache der Hervorbringung dieser Wir­
kung ist. Zweck sein heißt: durch die Antizipation 
einer Wirkung (effectus) causa finalis einer Kette von 
causae efficientes zu sein, die dem Antizipierten zur 
Wirklichkeit verhilft.20
Handlung, können wir Kant übersetzen, ist alles, was 
durch Zweckkausalität möglich und als Zweckkausali­
tät erklärbar ist. Freiheit wird demnach als ein zweiter 
Kausalitätstyp neben dem von bewirkender Ursache 
und Wirkung gefaßt. Von Handlungen läßt sich nun­
mehr analog zu physikalischen Vorgängen exakt spre­

20 Als Vertreter einer Kausalitätstheorie menschlicher Freiheit und 
Praxis ist Kant in der GMS 4178_10 folgender Ansicht: „Wer den 
Zweck will, will (so fern die Vernunft auf seine Handlungen ent­
scheidenden Einfluß hat) auch das dazu unentbehrlich nothwendi- 
ge Mittel, das in seiner Gewalt ist.“ Konsequenterweise hält Kant 
diesen Satz, soweit er das Wollen betrifft, für analytisch, „denn in 
dem Wollen eines Objects als meiner Wirkung wird schon meine 
Causalität als handelnde Ursache, d. i. der Gebrauch der Mittel, ge­
dacht“ (GMS 41711_13). Daß diese Überlegung einen logischen Pfer­
defuß hat, haben Seel, Sind hypothetische Imperative analytische 
praktische Sätze? (1989) u. Burri/Freudiger, Zur Analytizität hypo­
thetischer Imperative (1990) gezeigt.

46

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen, denn sind Handlungen Kausalgesetzen unter­
worfen, so sind sie ihnen ausnahmslos unterworfen. 
Mit der Einführung des Kausalitätsprinzips in die 
praktische Philosophie sichert Kant solcher Philoso­
phie ihren wissenschaftlichen Status, der der Natur­
wissenschaft, die als das Paradigma von Wissenschaft­
lichkeit überhaupt angesehen wird, entliehen ist. So 
kommt es, daß in der Kantschen Freiheitsdiskussion 
Natur nach ihrer sinnlich-materialen Seite permanent 
abgewehrt werden muß, während sie hinsichtlich 
ihrer formalen Seite als der Inbegriff des Gesetzmäßi­
gen21 belieben werden muß, um an ihr das Muster von 
Gesetzlichkeit überhaupt, das zu jedem Kausalitäts­
typ gehört, zu gewinnen, ohne das an eine Begrün­
dung von Freiheit und Menschenwürde als wissen­
schaftliche nicht zu denken wäre.
Wir sehen: menschliche Handlungen als Kausalpro­
zesse besonderer Art verstehen zu wollen, ist für die 
praktische Philosophie eine massive und eine irreversi­
ble Vorentscheidung, die aus einem bestimmten Wis­
senschaftsinteresse, dem Interesse an einem bestimm­
ten Typus von Wissenschaft, resultiert. Freiheit und 
Wille (Handlung) als Kausalität nach der Analogie des 
Naturgesetzes zu denken, das ist der ,Sündenfall‘ der 
Kantschen Theorie der Praxis, welche selbst den er­
sten Gebrauch dieser Freiheit - gegen die Natur, ge­
gen den Instinkt, die „Stimme Gottes“22 - selbst­

21 Cf. Über den Gebrauch teleologischer Prinzipien, VIII 159j f Cf. 
KrV B 263.
22 Muthmaßlicher Anfang der Menschengeschichte, VIII 1114.

47

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewußt als das eigentlich Bedeutsame des biblischen 
Sündenfalls (Gen. 3) interpretiert.23
Diese Vorentscheidung ist zunächst einmal durch 
nichts als ein Interesse gerechtfertigt. Doch zieht sie 
bedeutsame Konsequenzen für die Auslegung des 
Menschen als Kandidaten für diese Freiheit nach sich. 
Wie Kant in einer Vorlesung über Naturrecht im Som­
mer 1784 lehrt,24 ist es die Freiheit des Menschen, die 
ihm seine Würde verleiht:

„Des Menschen innrer Werth beruht auf seiner Freiheit“ 
(NF 131937f).

Ist diese Freiheit ihrem negativen Begriff nach die Un­
abhängigkeit von Naturkausalität, ihrem positiven Be­
griff nach spontane und selbstbestimmte (autonome) 
Finalität, dann kann auch die Würde, die dieses Ver­
mögen verleiht, nicht eine Würde des Menschen als 
eines Naturwesens, sprich als eines unter Gesetzen 
der Natur stehenden Wesens sein. Die Würde des 
Menschen ist - als Konsequenz aus dem Interesse an 
einer wissenschaftlichen Begründung menschlicher 
Praxis und menschlicher Würde - die des „homo nou- 
menon“ (cf. MS 23926, 29512, 335t9). Diese Folge des 
Kantschen Versuchs wissenschaftlicher Praxis- und 
Wertbegründung nenne ich die Reduktion des - em­
phatisch - ganzen Menschen auf ein Konzept des 

23 Cf. Muthmaßlicher Anfang der Menschengeschichte, VIII 112.
24 Zur Datierung cf. Lehmann in XXVII, 2.2 1053. Danach macht 
der Titel der Vorlesungsnachschrift, „Kants Naturrecht gelesen im 
Winterhalben Jahre 1784“ (XXVII, 2.2 1317), eine unkorrekte Zeit­
angabe.

48

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen als reines Vernunftwesen. Ihrem Selbstver­
ständnis nach will diese Reduktion jedoch keineswegs 
als abschneidende Beschränkung verstanden werden. 
Vielmehr erhebt sie den Anspruch, das Wesen reprä­
sentiere als das „eigentliche Selbst“ (GMS 45734) das 
Ganze, während der Mensch als Sinnenwesen „nur Er­
scheinung seiner selbst“ (GMS 45735) sei.
Frei ist nur der homo noumenon als praktische Ver­
nunft, denn sein „Wille [ist] nichts anders als prakti­
sche Vernunft“ (GMS 412 29 f). Für seinen speziellen 
Kausalitätstyp sind, weil alle Kausalität als solche Ge­
setzen folgt, Regeln in Anschlag zu bringen, deren 
Form, d. h. die Universalität ihrer Geltung, aber nicht 
deren Inhalt an Naturgesetzen Maß nimmt.
Die Gesetze, die menschliches Handeln erlauben sol­
len, sind für Kant als unwandelbare und universell gül­
tige (denn eben das macht ihre Gesetzlichkeit aus) zu­
gleich auch schon sittliche Gesetze. Das Freiheitspro­
blem mündet für ihn in ein Moralproblem. Das Sitten­
gesetz sorgt dafür, daß die beiden Kausalitätstypen 
nicht ineinanderspielen und nicht etwa Naturkausali­
tät beim Geschäft der Zwecksetzung (die dann streng 
genommen keine mehr ist) mitwirkt und Zweckkausa­
lität verdrängt, womit eben auch Freiheit, sofern sie 
nach einem Kausalitätsmodell verstanden werden 
muß, verspielt ist.

2.2 Das Moralproblem

Stellt die erste Aufgabe die praktische Philosophie vor 
die Schwierigkeit, wie sie ihren Gegenstand Hand­
lung in einer begrifflich angemessenen Weise zu ge­

49

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


winnen hat, so geht es bei der zweiten um das Pro­
blem einer moralischen Beurteilung dieser Handlun­
gen. Praktische Philosophie ist Ethik. Sie antwortet 
auf das Moralproblem. Das tut sie in drei Schritten.

2.2.1 Der Gegenstand moralischer Beurteilung

Als Ethik stellt praktische Philosophie fest, welche 
der Elemente, die wir gewöhnlich zu einer Handlung 
rechnen (Zweck, Folgen, Erfolg, Mißerfolg usw.), in 
einem in der Handlungstheorie erörterten Sinne nach 
Gesetzen einer Zweckkausalität durch Freiheit be­
stimmt sind, mithin vom Handelnden als homo nou- 
menon beeinflußbar und zu verantworten sind und so­
mit für eine moralische Beurteilung und Bewertung in 
Betracht gezogen werden können. Einzig diesen kann 
denn auch ein moralischer Wert zu- oder abgespro­
chen werden.25 Alle übrigen Momente einer Hand­
lung finden nur insofern Eingang in eine moralische 
Beurteilung und Bewertung, als deren freie Momente 
solches in ihren Gehalt aufnehmen, was selbst nicht 
durch Freiheit bestimmt ist.
Durch Freiheit bestimmt und damit moralfähig aber 
gilt Kant erstens der Wille. Es sind ferner die Maxi­
men, und es sind zuletzt die - von den durch den Wil-

25 Cf. KrV B 372 u. MS 44133. Zu Wert und Unwert des Lebens cf. 
KU 43424_36. Ein Schema, nach dem der Wert von Handlungen wie 
auf dem Zahlenstrahl nach (+), (0) und (-), d. h. kleiner Null, abzu­
tragen ist, entwickelt Kant in Moral Mrongovius II, XIX, 1.1 615. 
Schätzte man den Wert des Lebens allein nach Maßgabe der Glück­
seligkeit, so gälte: „Er sinkt unter Null“ (KU 43426); cf. Moral Mron­
govius II, XIX, 1.1 64035f, GMS 3 9631 („unter Nichts“).

50

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len gesetzten Zwecken und Absichten zu unterschei­
denden26 - Motive einer Handlung. Ich werde mich in 
diesem Abschnitt auf Willen und Maxime konzentrie­
ren und gehe in einem gesonderten Abschnitt auf die 
Bedeutung des Handlungsmotivs ein (cf. Kap. 1,2.2.5).

2.2.1.1 Wille

„Der Wille ist eine Art von Causalität lebender Wesen, so 
fern sie vernünftig sind“ (GMS 4467 f),

und die Art dieser Kausalität heißt Zweckkausalität. 
Wille, das ist das Vermögen sich selber Zwecke oder 
„Endursachen“ (KU § 82, 4265), causae finales, setzen 
zu können. Der Wille ist dasjenige Vermögen des Men­
schen, in dem Freiheit als Zweckkausalität wirksam 
wird.
Eine Tafel der „oberen“ Seelenvermögen enthält nach 
Kant die folgenden drei Titel: Erkenntnisvermögen, 
Gefühl der Lust und Unlust und Begehrungsvermö- 
gen (cf. KU 198).27 Das Begehrungsvermögen wieder­
um haben wir uns in einen herrschenden und einen zu 
beherrschenden Teil unterschieden zu denken, Wille 

26 Eine Unterscheidung, die, wie Wood, The Emptiness of the 
Moral Will (1989) 466 f. gezeigt hat, Hegel im Gegensatz zu Kant 
nicht trifft. Hegel identifiziert vielmehr Zweck („Absicht“), Maxi­
me („Grundsatz“) und Motiv („Triebfeder“) einer Handlung, wie 
recht deutlich der Zusatz zum Paragraphen 106 der Grundlinien der 
Philosophie des Rechts zeigt. Ebd. VII 205: „Beim strengen Recht 
kam es nicht darauf an, was mein Grundsatz oder meine Absicht 
war. Diese Frage nach der Selbstbestimmung und Triebfeder des Wil­
lens wie nach dem Vorsatze tritt hier nun beim Moralischen ein.“
27 Cf. dagegen die Zweiteilung in Moral Mrongovius I, XXVII, 2.2 
1397.

51

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Willkür genannt, und den zu beherrschenden sei­
nerseits differenziert. Willkür gibt es einmal als aus­
schließlich durch Neigung zu einem bestimmten Ob­
jekt der Begierde bestimmbare. Sie enthält keinerlei 
Freiheitsmoment und heißt Instinkt. Sie tritt ferner 
als Vernunftgründen zugängliche freie Willkür auf, 
einmal als Wunsch, ohne die Absicht, ihren Gegen­
stand auch hervorzubringen, zum anderen noch ein­
mal unter dem Titel Willkür mit ebendieser Absicht. 
Und jene Vernunft, für die freie Willkür empfänglich 
ist, vertritt der (freie) Wille als herrschender Teil des 
Begehrungsvermögens.
Kant hat dieses Modell (s. Tafel der Seelenvermögen S. 
53) mehrfach umgearbeitet. Das hier vorgestellte reprä­
sentiert in der Terminolgie der Metaphysik der Sitten 
einen fortgeschrittenen, nicht unproblematischen Stand 
seiner Überlegungen. Da sich mit seinem Nachdenken 
auch der Gebrauch von Termini geändert hat, eine Diffe­
renz von Wille und Willkür wie dargestellt erst in der 
Metaphysik der Sitten getroffen wird, bediene ich mich 
einer Redeweise, mit der ich die verschiedenen Stadien 
Kantscher Reflexion zu vereinheitlichen hoffe.
Ich unterscheide einen Willen erster Stufe, unter dem 
ich sowohl das interessierte Wollen der Grundlegung 
(431) als auch die Willkür der Metaphysik der Sitten 
begreife, von einem Willen zweiter Stufe, der es er­
laubt, den „allgemein gesetzgebenden Willen“ (GMS 
43213f.) mit „praktischefr] Vernunft selbst“ (MS 226) 
zu identifizieren.28 Dem Kantschen Theorietyp mit

28 Ein Stufenmodell zur Interpretation des Willens bei Kant hat be­
reits Köhl, Kants Gesinnungsethik (1991) 58 entwickelt und, wie 
mir scheint, erfolgreich gegen Kritiker verteidigt.

52

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tafel der Seelenvermögen

Erkenntnisver­
mögen (Verstand) 
Begehrungsver- 
mögen

Gefühl der Lust Begehrungs-
und Unlust vermögen29

(Urteilskraft)

i H
Willkür Wille

(praktische Vernunft)

Instinkt, 
nur durch Neigung be­
stimmbar (tierische 
Willkür [arbitrium bru- 
tum]) (MS 2133o-32)

freie Willkür,
„durch Antriebe zwar affi- 
ciert, aber nicht be­
stimmt“, sondern durch 
praktische Vernunft be­
stimmbar (MS 21332-35)

I I

Wunsch Willkür
(MS21317_19) (MS21317f.) 

29 MS 213i4_26: „Das Begehrungsvermögen nach Begriffen, sofern 
der Bestimmungsgrund desselben zur Handlung in ihm selbst, 
nicht in dem Objecte angetroffen wird, heißt ein Vermögen nach Be­
lieben zu thun oder zu lassen. Sofern es mit dem Bewußtsein des Ver­
mögens seiner Handlung zur Hervorbringung des Objects verbun­
den ist, heißt es Willkür (...) Das Begehrungsvermögen, dessen inne­
rer Bestimmungsgrund, folglich selbst das Belieben in der Vernunft 
des Subjects angetroffen wird, heißt der Wille. Der Wille ist also das 
Begehrungsvermögen, nicht sowohl (wie die Willkür) in Beziehung 
auf die Handlung, als vielmehr auf den Bestimmungsgrund der Will­
kür zur Handlung betrachtet, und hat selber vor sich eigentlich kei­
nen Bestimmungsgrund, sondern ist, sofern sie die Willkür bestim­
men kann, die praktische Vernunft selbst.“

53

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wilsons ,Principle of Charity* begegnend,30 halte ich 
dafür, daß er in der Einleitung zur Metaphysik der Sit­
ten nicht seine Theorie der Willensfreiheit ad absur­
dum führt,31 sondern mit Stringenz die Konsequenz 
aus früheren Arbeiten zieht und seinen Ansatz damit 
verschärft.32
Um eine Handlung, die durch einen sinnlich affizier- 
ten Willen erster Stufe initiiert wurde, noch als eine 
Handlung aus Freiheit interpretieren zu können und 
sie nicht als ein Naturgeschehen verstehen zu müssen, 
bedient sich Kant eines Gedankens, mit dem es schon 
Augustinus gelungen war, menschliches Tun aus Nei­
gung einem Willen zuzurechnen und diesen Willen als 
freien auszuweisen: Der Wille als das übergeordnete 
Vermögen muß die Begierde adoptieren.33
Die freie Willkür oder der Wille erster Stufe wird 
nicht nach der Kausalität eines Reiz-Reaktions-Sche­
mas durch einen Gegenstand unmittelbar bestimmt, 

30 Cf. Wilson, Substances without Substrata (1958/59) 532. Nach 
dieser Regel ist eine Lesart zu wählen, die es erlaubt, die größtmög­
liche Anzahl von Sätzen eines sprachlichen Systems für wahr bzw. 
akzeptierbar zu erklären. Cf. Quine, Word and Object (1960) 59 
Fn. 2/(1980) 115 u. Davidson, On the Very Idea of a Conceptual 
Scheme (1984 a) 197/(1986 a) 280.
31 So Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 113.
32 Cf. Stekeler-Weithofer, Willkür und Wille bei Kant (1990) 308 f. 
Cf. MS 226 u. Vorarbeiten zur MS, XXIII 2485_8. Hier hat freilich 
eine terminologische Verschiebung statt, die es verbietet, den Ge­
brauch von Termini, wie er in der MS vorherrscht, auf die GMS, die 
Kritiken oder die Religionsschrift zurückzuprojizieren:
GMS: Gesetz - Wille.
MS: Wille als Gesetzesrepräsentant - Willkür.
33 Augustinus, De libero arbitrio III 2.8, CC 29, 275: „nulla re fieri 
mentem seruam libidinis nisi propria uoluntate“.

54

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern setzt ihn als einen Zweck, „dessen Vorstel­
lung“ ihn „zu einer Handlung bestimmt“, die diesen 
Zweck verwirklicht (MS 38433f ).34 Er kann es also zu­
lassen, sich von einer Begierde steuern zu lassen. Zu et­
was potentiell Moralfähigem im Sinne dessen, wor­
über ein moralisches Urteil gefällt und was einer ver­
antwortlichen Person zugerechnet werden kann, 
wird Neigung für Kant somit dann und nur dann, 
wenn sie als dessen Bestimmungsgrund Aufnahme in 
einen Willen als einer Vernunftform findet (was frei­
lich lediglich einen hypothetischen Imperativ aufzu­
stellen erlaubt35). Er muß dazu frei sein, sich zur Be­
stimmung durch sich selbst oder durch Fremdes 
selbst zu bestimmen.36
Dazu muß nun ein über jeden Verdacht der Unfrei­
heit qua Naturkausalität erhabener freier Wille als ein 
Wille zweiter Stufe gedacht werden.37 Dieser Wille 

34 Cf. KrV B 250: „Handlung bedeutet schon das Verhältnis des 
Subjekts der Kausalität zur Wirkung.“
35 GMS 441 }_8: „Wenn der Wille irgend worin anders., als in der 
Tauglichkeit seiner Maximen zu seiner eigenen allgemeinen Gesetz­
gebung, mithin, wenn er, indem er über sich selbst hinausgeht, in 
der Beschaffenheit irgend eines seiner Objecte das Gesetz sucht, das 
ihn bestimmen soll, so kommt jederzeit Heteronomie heraus. Der 
Wille giebt alsdann sich nicht selbst, sondern das Object durch sein 
Verhältniß zum Willen giebt diesem das Gesetz.“ Cf. Patzig, Die lo­
gischen Formen praktischer Sätze in Kants Ethik (1971) 107 f.
36 Diese These vertritt Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie 
(1983) 59 f. Er spricht von „Selbstbestimmung zur Fremdbestim­
mung“ und „Autonomie zur Heteronomie“.
37 Cf. Frankfurt, Freedom of the will and the concept of person 
(1988) 19, 20, 24. Ebd. 20: „That a person enjoys freedom of the will 
means (...) that he is free to want what he wants to want. More pre- 
cisely, it means that he is free to will what he wants to want, or to 
have the will he wants.“

55

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zweiter Stufe nimmt die Stelle des vernünftigen und 
,eigentlichen4 Willens ein. Der Wille erster Stufe kann 
dann nurmehr als eine Willkür angesehen werden.
So erlaubt es der Wille zweiter oder, falls weitere Itera­
tionsmöglichkeiten bestehen, höherer Stufe bereits, 
die Willkür oder den Willen erster Stufe als eigenen 
und freien anzusehen. Da jedoch - zumindest prinzi­
piell38 - zu jedem Willen n-ter Stufe eine Instanz n+1- 
ter Ordnung denkbar ist und ein solches Verfahren 
die Konzeption der an Zurechenbarkeit orientierten 
Identität der Person zerstören würde,39 bedarf es einer 
letzten, unhintergehbaren Instanz, mit der sich die 
Person nicht erst identifizieren muß, sondern die viel­
mehr als Voraussetzung oder Bedingung einer jeden 
Identifikation zu betrachten ist. Dieser Wille letzter 
Stufe ist frei nicht mehr im Sinne einer Wahlfreiheit, 
sondern nurmehr als „absolute praktische Spontanei­
tät in Bestimmung der Willkühr“,40 er ist frei, insofern 
er ohne sinnliche Bedingung für sich selbst eine Kau­
salkette beginnen kann. Diese letzte Instanz kann nur 
noch formal, das Wollen eines Anderen bei gleichzeiti­

38 In der Praxis werden diese Serien, wie Frankfurt, Freedom of the 
will and the concept of person (1988) 21 f. bemerkt, entweder arbi­
trär oder begründetermaßen durch die Üblichkeiten des common 
sense, eine rettende Müdigkeit oder eine bestimmte apodiktisch auf­
tretende Willenssetzung und -Vertretung abgebrochen.
39 MS 22324 f.: „Person ist dasjenige Subject, dessen Handlungen 
einer Zurechnung fähig sind.“
40 Vorarbeiten zur MS, XXIII 248. Dort (24829_32) wird die Freiheit 
der Willkür als Wahlfreiheit bestimmt. Der Mensch als Noumenon 
hingegen sei „sich selbst so wohl theoretisch als praktisch gesetzge­
bend für die Objecte der Willkühr und so fern frey aber ohne 
Wahl.“ (24832_34) „Denn der Wille ist nicht unter dem Gesetz son­

56

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ger Wahrung der Einheit sein. Das ist aber genau dasje­
nige, was Kant zufolge das Gesetz der Freiheit zu lei­
sten beansprucht. Auf diese Weise gewährleistete 
praktische Vernunft, wenn nicht die Individuation 
einer Person, die eine Identifikation mit einem be­
stimmten inhaltlich gefüllten Willen voraussetzte, so 
doch deren formale Einheit. Das sieht unter den Be­
dingungen der Grundlegungsschrift so aus: Der Wille 
letzter Stufe fungiert als Einheitsvorstellung oder Idee. 
Für das Charakteristikum der Menschheit, das „Ver­
mögen sich überhaupt irgend einen Zweck setzen zu 
können“ (MS 392lf.),41 ist nach den hier explizierten 
Vorgaben der Gedanke eines Zwecks an sich selbst 
vorauszusetzen. Um menschliche Praxis denken zu 
können, präsupponieren wir nach Kant eine Einheits­
vorstellung, die mit der Idee einer Würde der Mensch­
heit verbunden ist.

2.2.1.2 Maxime

Maximen oder, wie Kant auch sagt, „Willensmemen­
gen des Individuum“ (KpV 662J) sind selbstgewählte 
und selbst auferlegte, subjektive Handlungsgrundsät­
ze oder Regeln (cf. GMS 43824f,).42 Sie stellen eine Ver­

dern ist selbst der Gesetzgeber für die Willkühr und ist absolute 
praktische Spontaneität in Bestimmung der Willkühr.“ (2485_8) Im 
Lichte dieser Vorarbeiten ist m. E. auch die von ihnen vorbereitete 
Passage MS 2264_h zu lesen, und Prauss’ Absurditätsthese hätte 
neue Argumente nachzuliefern, um haltbar zu sein.
41 Cf. MS 3 8 76f: „Menschheit, durch die er [der Mensch] allein 
fähig ist sich Zwecke zu setzen“.
42 Bittner, Maximen (1974) 486 f.: „Maxime ist nur, was einer sich zu 
eigen macht. Man hat sie nicht einfach, man setzt sie sich als solche.“

57

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nunftform des Voluntativen von beschränkter Allge­
meinheit dar. Maximen entspringen dem Ordnungs­
sinn und Ordnungsbedürfnis der Handelnden und 
dienen der Übersichtlichkeit und Kontrollierbarkeit 
ihres Tuns. Jetzt4 gefaßt regieren sie zukünftige Hand­
lungen in der sinnlichen Welt. Das darf nicht zu der 
Annahme verleiten, es handle sich bei ihnen um Vor­
aussagen über künftige Handlungen. Vielmehr wol­
len Maximen als etwas Praktisches, ja bereits als die 
eigentliche, weil gänzlich kontrollierbare und zu ver­
antwortende Handlung verstanden sein. Sie sind als 
das WiWensbestimmende oder, wie Kant auch sagt, als 
Gesinnungen43 44 45 zu betrachten und stehen als solche 
nicht unter empirischen und damit nicht unter Zeitbe­
dingungen.44
Mittels ihrer, so möchte es scheinen, ist jemand ge­
willt, Situationen, die einander ähnlich sind, stets mit 
regelgeleitet gleichartigen Handlungen zu beantwor­
ten.45 Es muß folglich Situationsfypezz, d. h. Identität 

43 GMS 43515f : „in den Gesinnungen, d. i. den Maximen des Wil­
lens“.
44 Cf. KrV B 579.
45 Maximen, die die Form von „Wenn-dann“-Sätzen besitzen, ent­
halten im hypothetischen Teil dieser Sätze eine Situationsangabe. 
Cf. Köhl, Kants Gesinnungsethik (1990) 51 u. Menne, Zur Begriffs­
geschichte von „hypothetisch“, in ders., Folgerichtig denken (1988) 
133-143, bes. 136 f. - Höffe, Kants kategorischer Imperativ als Kri­
terium des Sittlichen (1977) 357: „Durch Maximen werden die Be­
stimmungsgründe des Wollens vereinheitlicht; in die Kontingenz 
des Setzens und Verfolgens von Zwecken wird eine gewisse Ord­
nung und Kontinuität gebracht.“ - Schwemmer, Vernunft und Mo­
ral (1973) 259 vertritt die These, eine Maxime sei das subjektive Prin­
zip von Zwecksetzungen als eine durch Subjektivität qualifizierte 
Norm.

58

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hinsichtlich eines signifikanten typenspezifischen Si­
tuationsmerkmals geben, das der Rede von der Ähn­
lichkeit ihre Vagheit nimmt. Und es bedarf dann fer­
ner eines Verfahrens der Identifikation von Situatio­
nen als zu einem bestimmten Typ gehörigen. Wie aber 
gelangen wir zu der Sicherheit, daß wir angesichts 
einer Situation sagen können: „Natürlicherweise ist 
dies der Fall meiner Maxime“ (KpV 2725 Fn.)?
Um der Rede von der Gleichartigkeit auf Seiten der Si­
tuationen (wenigstens immanent) einige Plausibilität 
abzugewinnen, und d. h. um nicht schon im vorhinein 
an dem Problem zu scheitern, wie es möglich sein soll, 
Maximen auf jeweils einzigartige Situationen zu appli­
zieren und das für praktisch notwendig Eingesehene 
und präzis Eingegrenzte mit dem unaufhebbar Kon­
tingenten und Komplexen zu versöhnen,46 ist nicht an 
eine wie auch immer zu verifizierende Identität empi­
rischer Merkmale von Situationen zu denken, son­
dern an einen der vernunftbestimmten Intention47 
oder Maxime korrespondierenden vernunftbestimm­
ten Aspekt der Situation, den eben die jeweils hand­

46 Kritisch dazu Wieland, Aporien der praktischen Vernunft (1989) 
14, der mit vollem Recht, wie ich denke, etwas konstatiert, was er 
die Applikationsaporie der praktischen Vernunft nennt. Seiner The­
se zufolge „steht es dem Handeln niemals frei, von der Singularität 
des konkreten Einzelfalls ganz abzusehen. Auch wenn es durch all­
gemeingültige Normen bestimmt wird, kann es immer nur in der 
Sphäre des Singulären realisiert werden; kein Handeln kann aus­
schließlich auf die Sphäre des Allgemeinen bezogen bleiben.“ - 
Zum Problem der Applikation cf. auch Pieper, Praktische Urteils­
kraft. Zur Frage der Anwendung moralischer Normen (1991).
47 In seinen moralphilosophischen Vorlesungen spricht Kant, wie 
seine Studenten ihn überliefern, wenn es um Handlungsabsichten 

59

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lungsbestimmende Maxime festlegt. An einer Situa­
tion interessiert den Handelnden dann genau nur sol­
ches, worauf seine Maxime eine Antwort sein kann, 
was heißt: das Gleichförmige der Maxime diktiert sel­
ber das Gleichförmige oder die Typisierung von Situa­
tionen.48

geht, im Gegensatz zu seinen von ihm selber veröffentlichten Schrif­
ten nicht von Maximen, sondern von Intentionen. Cf. z. B. Moral 
Mrongovius I, XXVII,2.2 1428. Cf. Köhl, Kants Gesinnungsethik 
(1990) 59 f.
48 Cf. KpV 713_6. Anders gesagt: Das Handlungsschema, wie die 
Maxime es entwirft, erzeugt jenen Handlungstyp, dessen Fälle sich 
unter das Schema subsumieren lassen, weil sie durch ein Sollen nach 
einem Begriff gleichförmig gemacht worden sind: „generic ac- 
tions“. - Zur Rede von Handlungsschemata cf. Kamlah/Lorenzen, 
Logische Propädeutik (1973) 58 f. Zu „generic action“ cf. von 
Wright, Practical Reason (1983) 112. Cf. Stekeler-Weithofer, Will­
kür und Wille bei Kant (1990) 306, 307, 320. - Kant umgeht damit 
das Problem der Applikation, in das sich diejenigen seiner Nachfol­
ger verstricken, die zwar die Verallgemeinerung als Element morali­
scher Beurteilungsverfahren in ihre ethischen Systeme überneh­
men, auf Kants Begriff der Maxime aber verzichten und stattdessen 
das Verfahren unmittelbar auf einzelne Handlungen anwenden wol­
len. Zwar spricht auch Kant, zumal in den Formulierungen des Kate­
gorischen Imperativs („Handle so,...“), von Handlungen, doch ha­
ben wir dies stets als eine verkürzende Redeweise für den Imperativ 
,Adoptiere nur diejenige Handlungsmaxime, ...‘ zu lesen. Cf. bei­
spielhaft für die Schwierigkeiten, die sich andernfalls ergeben, Sin­
ger, Generalization in Ethics (1963) 15/(1975) 36. Seine Verallgemei­
nerungsregel lautet dort: „(1) Es ist für A dann und nur dann richtig, 
in einer bestimmten Weise zu handeln, wenn es für jeden anderen, 
der A ähnlich ist, richtig wäre, unter ähnlichen Umständen in glei­
cher Weise zu handeln; (2) Es ist für A dann und nur dann richtig, in 
einer bestimmten Weise behandelt zu werden, wenn es für jeden, 
der A ähnlich ist, richtig wäre, unter ähnlichen Umständen in glei­
cher Weise behandelt zu werden.“ Cf. ebd. 5/25. Völlig unbestimmt 
bleibt, welche Ähnlichkeiten mit A und seinen Umständen für die 
Regel relevant sind, wie ähnlich solche Ähnlichkeiten sein müssen, 

60

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies wird genau dann möglich, wenn zutrifft, was 
Kant in der Reflexion 5612 als These formuliert hat: 
„Die Handlungen hier in der Welt sind bloße Schema­
ta von der intelligiblen“.49 Handlungen in der Welt 
sind dann bestenfalls Veranschaulichungen, notwendi­
ge Krücken für Sinnenwesen, für das, was in der Ge­
sinnung in Reinheit vorliegt, nichts aber, was einem 
vernünftigen Ordnungsprinzip im Wege sein könnte. 
Es geht um Handlung in einem engeren Sinn; ein intel- 
ligibles Handeln, das zu beschreiben ist als

- eine bestimmte Maxime adoptieren Wollen,
- Wollen, daß eine bestimmte Maxime (p) den Willen 

(W) bestimmt: W’(Wp).

Kant stellt darum auch niemals eine Frage der Art: 
,Bist du sicher, daß deine Maxime auf die dich zum 
Handeln herausfordernde Situation überhaupt anzu­
wenden ist?*50 Diese Frage wäre ohne Hilfe der Empi­
rie gar nicht, mit ihr jedoch auch schwerlich nur zu lö­
sen, besteht doch hier, wie Kant es sich in einer Refle­
xion vor Augen geführt hat, eine prinzipielle Hetero­
genität zwischen der Welt der Erscheinungen und der 

wer dies feststellt und wie dies festzustellen ist. Cf. hierzu auch 
Wimmer, Universalisierung in der Ethik (1980) 232.
49 R 5612, XVIII 25327f. Cf. R 5613, XVIII 2549_18.
50 Für den Fall, daß Empirie nicht zugunsten reiner Moralphiloso­
phie auszuschließen ist und anthropologische Betrachtungen zuläs­
sig sind, beweist Kant hingegen sogleich einen stark ausgebildeten 
Sinn fürs Angemessene. Cf. Moral Mrongovius I, XXVII, 2.2 
14785_7: »Es kann aber auch ein Prediger zu Gott als einem Gegen­
stände des Glaubens beten, allein das Pathema läßt sich in solcher 
Gemeine gut thun, in anderer Gesellschaft aber wäre es sehr fana­
tisch.“

61

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


praktischen Vernunft.51 Eine durch Erfahrung ge­
schulte Urteilskraft wäre vonnöten, die einerseits auf 
die Adoption moralischer Regeln durch das menschli­
che Begehrungsvermögen zu drängen und anderer­
seits zu unterscheiden hätte, in welchen Fällen eine Re­
gel anzuwenden ist.52 Überlegungen dazu, wie diese 
Urteilskraft arbeitet, finden sich in der Grundlegungs­
schrift indes nicht mehr.53
Die oben aufgewiesenen Schwierigkeiten lassen sich 
noch einmal wie folgt darstellen: Nicht die Regel bzw. 
die Regelproduktion, das Regelfolgen gibt uns das 
Problem auf. Zwar mögen wir brauchbare Regeln be­
sitzen oder korrekt erzeugen; wie mit diesen Regeln 
zu operieren, wie ihnen zu folgen ist, das aber kann 

51 R 5612, XVIII 25319_22: „Der Zusammenhang der Vernunft mit 
den phaenomenis, womit sie [gar nicht] in commercio stehen soll, 
kan gar nicht verstanden werden (es sind heterogenea]. die wahre 
Thatigkeit der Vernunft und ihr effect gehört zum mundo intelligibi- 
lis“ (Klammern sind Teil des zitierten Textes) MS 43932 f: „über das 
Causal-Verhältniß des Intelligibilen zum Sensibilen giebt es keine 
Theorie“. - Für Wieland, Aporien der praktischen Vernunft (1989) 
19 führen die in einer „kategorialen Heterogenität des Normativen 
und des Faktischen gründenden Probleme“ geradewegs zu dem, 
was er die Applikationsaporie nennt. Cf. ebd. 17: „Selbst wenn je­
dem Merkmal, das in der Norm berücksichtigt wird, ein Merkmal 
der zu regulierenden konkreten Situation entspricht, kann man 
noch nicht ganz sicher sein, ob es erlaubt ist, die Norm anzuwen­
den.“
52 Cf. GMS 39829_35; cf. auch KpV 6728-689. Cf. dazu Nisters, Kants 
Kategorischer Imperativ als Leitfaden (1989) 218-222.
53 Und dies mit gutem Grund, wie Höffe, Universalistische Ethik 
und Urteilskraft (1990 b) 544 deutlich macht: „Wer in einer reinen 
Moralphilosophie für die erfahrungsgesättigte Urteilskraft einen 
zentralen Ort sucht, der erliegt einem Fehler, der zum ,category mis- 
take‘ analog ist, einer Verwechslung philosophischer Disziplinen.“

62

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst prinzipiell niemals auf unhintergehbare, son­
dern immer nur auf eine nochmals überholbare Weise 
regelgeleitet sein.54 Es gibt, wie Kant sich in der ersten 
Kritik klar gemacht hat,55 keine letzte Regel für ein Re­
gelfolgen, da jede Regel für den Gebrauch einer Regel 
selbst wieder einer Anwendungsregel unterstünde. So 
ginge es weiter in infinitum, ohne daß ein Regelfolgen 
in einem abschließenden Sinne wissenschaftlich kon­
trollierbar würde.56 Zur Anwendung praktischer Re­
geln ist ein Vermögen der Spontaneität gefragt und 
überdies eine Erfahrung, die das Vermögen berät. Da­
mit wäre jedoch moralisches Handeln und seine Beur­
teilung von einer reinen Moralphilosophie ausge­
schlossen.

54 Cf. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen § 48: „Kön­
nen wir uns nicht eine Regel denken, die die Anwendung der Regel 
regelt? Und einen Zweifel, den jene Regel behebt - und so fort?“ 
Cf. ebd. § 86.
55 KrV B 171: Bestimmende Urteilskraft erzeugt keine Regeln, son­
dern ist „das Vermögen unter Regeln zu subsumieren, d. i. zu unter­
scheiden, ob etwas unter einer gegebenen Regel (casus datae legis) 
stehe, oder nicht.“ Cf. KrV B 674. Die Urteilskraft dient der Anwen­
dung der Regel auf den Einzelfall, der Applikation, wie wir es mit 
Wieland genannt haben. Wäre nun Urteilskraft kein spontanes, 
nämlich selbsttätiges und nicht wieder von Regeln angeleitetes (ein 
Wort, das diese Fähigkeit nur benennt, nicht aber erklärt), sondern 
ein allgemein logisches Vermögen, und wollte man gleichwohl „all­
gemein zeigen, wie man unter diese Regeln subsumieren, d. i. unter­
scheiden sollte, ob etwas darunter stehe oder nicht, so könnte dieses 
nicht anders, als wieder durch eine Regel geschehen. Diese aber er­
fordert eben darum, weil sie eine Regel ist, aufs neue eine Unterwei­
sung der Urteilskraft, und so zeigt sich, daß der Verstand zwar einer 
Belehrung und Ausrüstung durch Regeln fähig, Urteilskraft aber 
ein besonderes Talent sei, welches gar nicht belehrt, sondern nur ge­
übt sein will.“ (KrV B 172) Cf. R 5238, XVIII 12814 f
56 Cf. Frank, Stil in der Philosophie (1992) 44 f.

63

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kant aber betrifft das Problem, wie Normatives mit 
empirisch Faktischem zu verbinden sei, von dem Mo­
ment an überhaupt nicht mehr, da er sich zur Verhand­
lung alles Praktischen ganz auf die Beurteilung von 
Handlungsmaximen, ganz auf reine praktische Ver­
nunft verlegt, womit er sich in eine rein intelligible 
Sphäre begeben hat. Die reine praktische Urteilskraft 
kennt dergleichen Applikationsschwierigkeiten nicht,

„und zwar aus dem merkwürdigen Grunde, weil sie [die Vor­
schriften der reinen praktischen Vernunft] die Wirklichkeit 
dessen, worauf sie sich beziehen, (die Willensgesinnung) 
selbst hervorbringen“ (KpV 669_h).57

Die Urteilskraft hält sich hier rein an solches, was eo 
ipso und deswegen zweifelsfrei Fall moralischer Beur­
teilung ist.58 Beurteilt wird nicht die Anwendung 
einer Regel auf eine Situation, sondern ihre Erzeu­
gung bzw. die Entscheidung für eine bestimmte Re­
gel. Tribunalisiert wird der Mensch als Regelgenerie­
render und -adoptierender, nicht als Regelapplizieren­
der. Und erst hier, wo hinsichtlich des zu Beurteilen­
den nichts Empirisches mehr thematisch ist noch et­
was aus der Erfahrung Gewonnenes in das Verfahren 
der Beurteilung hineingenommmen wird, kommt, 
wie Kant denn auch ohne weiteres zuzugeben bereit 

57 Cf. Riedel, Imputation der Handlung und Applikation des Sit­
tengesetzes (1989) 49 f.
58 Cf. KrV B 174 f.: „Es hat aber die Transzendental-Philosophie 
das Eigentümliche: daß sie außer der Regel (oder vielmehr der allge­
meinen Bedingung zu Regeln), die in dem reinen Begriffe des Ver­
standes gegeben wird, zugleich a priori den Fall anzeigen kann, wor­
auf sie angewandt werden sollen.“

64

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, praktische, nämlich reine praktische „Beurtei­
lungskraft (...) recht vorteilhaft“ (als bestimmende 
oder subsumierende wie als reflektierende) zum Zu­
ge.59
Wir haben demnach eine praktische Urteilskraft (cf. 
KpV 6730), der es um die Anwendung der Maximen 
auf die konkreten Situationen geht und die in der An­
thropologie verhandelt wird, zu unterscheiden von 
einer reinen praktischen Urteilskraft (cf. KpV 6827), 
die die Anwendung des Sittengesetzes60 auf die Maxi­
men (als Objekte der Beurteilung) regelt und sehr 
wohl Gegenstand einer reinen Moralphilosophie ist. 
Beide Typen dürfen nicht verwechselt werden.61 
Kommt Urteilskraft des zweiten Typs zum Zuge, dür­
fen wir hinsichtlich des Weltlaufs getrost unerfahren 
sein. Kant entlastet uns vom Druck, „auf alle sich er- 
äugnende Vorfälle desselben gefaßt zu sein“ (GMS 

59 Cf. GMS 40416_ 19. In der KpV 6825 f. spricht Kant von einer „günsti- 
ge[n] Aussicht für die reine praktische Urtheilskraft“, die, wie Höf­
fe, Universalistische Ethik und Urteilskraft (1990 b) 545 anmerkt, 
ausführlicher „Urteilskraft der reinen praktischen Vernunft“ hei­
ßen müßte. Diese aber stützt sich genau auf das Folgende und im 
Sinne Kants auch einzig Freiheit und damit Praktizität Rettende 
(KpV 6 827-3o): „Es ist bei der Subsumption einer mir in der Sinnen­
welt möglichen Handlung unter einem reinen praktischen Gesetze 
[was die Aufgabe einer praktischen Urteilskraft wäre] nicht um die 
Möglichkeit der Handlung als einer Begebenheit in der Sinnenwelt 
zu thun“.
60 Dies ist ein Bestimmungsgrund des Willens, der für alle vernünf­
tigen Wesen im Hinbkick auf jede ihrer Maximen (Handlung im en­
geren, d. h. intelligiblen Sinne) verbindlich ist, und schon darum in 
keine Applikationsaporie führen kann, weil er a priori für alle Fälle 
maßgebend ist.
61 Cf. dazu Günther, Der Sinn für Angemessenheit (1988) 17 f. An­
ders Höffe, Universalistische Ethik und Urteilskraft (1990 b) 544 f.

65

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40320 l). Für ihn beginnt das Handeln nach dem von 
ihm eingeführten strengen Sinn allererst mit den Maxi­
men und endet - streng genommen - auch dort. Maxi­
men beziehen sich auf künftige Handlungen und sol­
len als solche von der Welt kontingenter Erscheinun­
gen nicht tangiert werden,62 und auf die Maximen be­
zieht sich ein Gesetz, das gleichfalls der Kontingenz 
nicht verdächtigt werden kann.
Das weist Lebenserfahrung, Privilegien, Ansehen der 
Person und anthropologische Kenntnisse als Kondi­
tionen moralischen Handelns zurück und klingt egali­
tär. Damit verlangt Kants Maximenethik aber eben 
nichts Geringeres als die Reduktion des Menschen auf 
das vernünftige Wesen.
Kant nennt Maximen „das subjective Princip des Wol­
lens“ (GMS 40034 Fn.).63 Sie besitzen schon zu einem 
gewissen Grad den Charakter der Allgemeinheit. Sie 
sind Grundsätze und eben Sätze (cf. KpV 197). In ih­
nen objektiviert sich das unmittelbar Voluntative und 
nimmt mit der sprachlichen eine erste Vernunftform 
an. Es fügt sich in die logische, grammatische und se­
mantische Form eines Satzes.
Maximen sind eine Vernunftform des Willens. Sie ge­
währleisten die Abständigkeit (Exzentrik) des Sub­
jekts zu seinem eigenen Wollen, die die Anwendung 
eines Prüfungsverfahrens auf dieses Wollen allererst 

62 Cf. R 5612, XVIII 25314f: „Wir müssen also künftige Handlun­
gen ansehen als unbestimt durch alles, was zu phaenomenis gehö­
ret.“
63 Cf. KrV B 840: „Praktische Gesetze, sofern sie zugleich subjekti­
ve Gründe der Handlungen, d. i. subjektive Grundsätze werden, 
heißen Maximen.“

66

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglich macht. Eine nicht unbeträchtliche Vorausset­
zung dafür ist freilich, daß das Subjekt um seine 
eigenen Absichten auf zureichende Weise weiß. An­
sonsten kann zwar eine Maxime auf ihre Moralität hin 
überprüft werden; unklar aber bleibt, ob diese Maxi­
me auch den jeweils zur Rede stehenden Willen, das 
unmittelbar Voluntative, repräsentiert. Gleich ob die­
se Voraussetzung eingelöst wird oder nicht, gilt: Der 
moralisch urteilende Geist sitzt über solches und nur 
über solches zu Gericht, das selbst schon Resultat 
einer geistigen Leistung ist.64
Damit aber moralisch geurteilt werden kann, ist nach 
Kants Forderung das ganze menschliche Leben unter 
die Regentschaft von Maximen eines sittlichen Typs 
zu stellen: „Es ist notwendig, daß unser ganzer Le­
benswandel sittlichen Maximen untergeordnet wer­
de" (KrV B 840).65 Dem kommt wie von selbst eine 

64 Auch Schwemmer, Die praktische Ohnmacht der reinen Ver­
nunft (1983) 5 hat in der Kantschen Maximentheorie derartige ,ho­
möopathische* Elemente erblickt: „Da es um die Möglichkeiten 
von Vernunftbegründungen für unser Handeln geht, kann man 
auch hier wieder mit der ,Reichweite* der Vernunft argumentieren: 
Es können nur für dasjenige Wollen Vernunftgründe gesucht wer­
den, das auch durch Vernunftgründe - und zwar ausschließlich 
durch sie - bestimmbar ist.**
65 Das heißt indes genau nicht, daß jede Maxime schon eine von der 
Frage nach ihrer Moralität belangte ist. Kant warnt vielmehr davor, 
Entscheidungen wie „Fleisch oder Fisch**, „Bier oder Wein“, die 
durch ihren Kontext, wie er ihn skizziert, als moralisch indifferente 
ausgewiesen sind, als moralische Fragen zu behandeln. MS 40913_i9: 
„Phantastisch tugendhaft aber kann doch der genannt werden, der 
keine in Ansehung der Moralität gleichgültige Dinge (adiaphora) 
einräumt und sich alle seine Schritte und Tritte mit Pflichten als mit 
Fußangeln bestreut und es nicht gleichgültig findet, ob ich mich mit 
Fleisch oder Fisch, mit Bier oder Wein, wenn mir beides bekommt, 

67

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kantsche Definition des Lebens auf halbem Wege ent­
gegen, die die Notwendigkeit dieser Regel erklärt: 
„Leben ist das Vermögen eines Wesens, nach Geset­
zen des Begehrungsvermögens zu handeln.“ (KpV 
917f.) Solches Leben, und das gilt ungeachtet der Taug­
lichkeit einer solchen Lebensdefinition, bedarf der 
Maximen, damit es sich als Vermögen verwirklichen 
kann.66
Aus diesem Grund ist obengenannte Regel zunächst 
einmal nicht als Vorwort zu einem moralischen Rigo­
rismus, sondern als eine methodische Notwendigkeit 
zu interpretieren. Um diese Notwendigkeit kommt 
auch eine Lesart nicht herum, die diese Forderung zu 
humanisieren trachtet:67
Nicht jede Handlung muß danach de facto von einer 
Maxime so geleitet sein, daß der Handelnde sie sich 
auch bewußt zur Maxime gemacht^ sie also generiert 

nähre; eine Mikrologie, welche, wenn man sie in die Lehre der Tu­
gend aufnähme, die Herrschaft derselben zur Tyrannei machen wür­
de.“ Cf. MS 2235_17. Daß jedoch auch Fragen wie die, die Kant zu 
den Adiaphora zählt, unversehens zu moralischen Fragen werden 
können, zeigen heutige Fernethiken. Was moralneutral ist und was 
nicht, entdeckt sich als historisch und gesellschaftlich bedingt. - 
Einen merkwürdigen Begriff moralisch gleichgültiger Handlungen, 
die bloß aus Naturgesetzen erfolgen und in keiner positiven oder ne­
gativen Beziehung zum Freiheitsgesetz stehen sollen, entwickelt 
Kant in Rel 2313_I7 Fn. Unklar muß nach KrV B 828 bleiben, warum 
hier noch von Handlung gesprochen werden kann.
66 Bittner, Maximen (1974) 489 will den Zusammenhang von Maxi­
me und Leben überhaupt so verstanden wissen, daß Maximen als 
„Lebensregeln“ zu konzipieren und zu verstehen sind: „sie spre­
chen aus, was für ein Mensch ich sein will (...) Sie enthalten den 
Sinn meines Lebens (...), ,Sinn‘ nicht als Ziel, sondern als Richtungs­
sinn verstanden.“
67 Cf. Köhl, Kants Gesinnungsethik (1990) 60.

68

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder adoptiert hat. Sobald jedoch Handlungen zu be­
urteilen sind, wird nach Maximen gefragt und werden 
Maximen beurteilt. Dazu aufgefordert, muß der Han­
delnde zeigen können, daß es für seine Handlung eine 
Maxime gibt, und eine Maxime nennen, die seine 
Handlung als Exemplifizierung eines Handlungstyps 
ausweist. - Auch so gilt, daß „unser ganzer Lebens­
wandel sittlichen Maximen untergeordnet" wird, 
wenn nicht faktischen, so doch virtuellen Maximen, 
die bei Bedarf ins Bewußtsein gehoben werden kön­
nen. In den bewußt generierten oder adoptierten Ma­
ximen wären dann eher Strategien der Entscheidungs­
oder insgesamt der Lebensentlastung zu sehen.68
Zur Anwendung eines Beurteilungsverfahrens auf 
Handlungen bedarf es stets der interpretierten, also 
versprachlichten Handlung in Gestalt einer Willensäu­
ßerung, die sich in einem Satz niederschlägt. In die­
sem Satz finden wir Handlung auf die Regel, nach der 
jemand handeln will, d. h. auf das, was Kant in einer 
privilegierten Weise für subjekt-zugänglich hält, ein­
gegrenzt. Dies ist für ihn das einzig Verfügbare und 
Verantwortbare und zugleich das auf eine ausgezeich­
nete Weise zu Verantwortende. Ausschließlich Sätzen 
dieser Art, in denen das Subjekt seine Intentionen in 
Form situationsinvarianter Regeln äußert, ausschließ­
lich Maximen gegenüber kann dann auch das Kant- 
sche Beurteilungsverfahren angewandt werden. Und 
nur auf diese braucht es angewandt zu werden und 
soll es angewandt werden.

68 Cf. ebd. 61.

69

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn aber nicht Handlungen in einem weiteren Sinn, 
sondern Handlungsmaximen im Hinblick auf Morali­
tät betrachtet werden, muß dann nicht gelten: nicht 
Handlungen sind moralisch, sondern Sätze? Jeden­
falls dürfen wir festhalten: der sich durch Maximen be­
stimmende und artikulierende vernünftige Wille, in 
welchem menschliche Praktizität manifest wird, ist 
sprachlich verfaßt. Menschlicher Freiheitsgebrauch 
steht mit menschlicher Sprachlichkeit in einem engen 
Zusammenhang.69 Dies rechtfertigt nicht zuletzt me­
thodisch einen sprachphilosophischen Zugang zu 
Kants praktischer Philosophie.

2.2.1.3 Motiv

Zuletzt steht das Motiv (Triebfeder) einer Handlung 
bzw. der Generation oder Adoption einer Maxime 
zur moralischen Beurteilung an. Wir geben an dieser 
Stelle nur seine Definition und gehen auf seine Funk­
tion und die Schwierigkeiten, die es der Kantschen 
Moralphilosophie aufgibt, im nächsten Abschnitt ein. 
Handlungsmotiv ist der Beweggrund für eine Hand­
lung, das, was uns dazu bewegt, bestimmte Hand­
lungsvorsätze zu fassen. Auf das inquisitorische Drän­
gen, wie es eine Gewissensprüfung vornimmt, ist das 
Motiv der Handlung als deren Rechtfertigungsgrund 
zu nennen.

69 Zum Verhältnis von Sprechen und Handeln bei Kant cf. Stekeler- 
Weithofer, Willkür und Wille bei Kant (1990) 308.

70

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was sich aber insgesamt dem Tribunal einer moralisch 
urteilenden Vernunft zu stellen hat, kann zusammen­
fassend Gesinnung in einem weiteren, Maximen und 
Motive umfassenden Sinne genannt werden.70

„Wir werden also in der Ethic sehen: Wie das Moralische Ge­
setz dem Geiste nach ausgeübt wird, und uns an die Hand­
lungen gar nicht kehren.“ (Moral Mrongovius I, XXVII, 2.2 
144727f.)

Ja, Kant geht soweit zu erklären, Ethik sei genau des­
wegen praktische Philosophie, weil sie eine Philoso­
phie der Gesinnung sei:

„Ethic ist also eine Philosophie der Gesinnungen und daher 
eine Praktische Philosophie“ (Moral Mrongovius I, XXVII, 
2.2 144618f).

70 Cf. Köhl, Kants Gesinnungsethik (1990) 2. - Den gesinnungs­
ethischen Ansatz Kants mögen paradigmatisch zwei Stellen bele­
gen. Moral Mrongovius I, XXVII,2.2 14468f : „Die Ethic aber gehet 
blos auf Gesinnung“. GMS 41612 f.: Das „Wesentlich-Gute“ einer 
Handlung „besteht in der Gesinnung, der Erfolg mag sein, welcher 
er wolle.“ - Merkwürdigerweise scheint Kant jedoch an einer Stelle 
der Metaphysik der Sitten für den Fall eines Verstoßes gegen das Lü­
genverbot dem Lügner auch seine konkreten Handlungsfolgen zu 
verantworten zu geben (cf. MS 43127_31; cf. Uber ein vermeintes 
Recht aus Menschenliebe zu lügen, VIII 4272_5> n_23), während die 
Wahrhaftigkeit mit Todesfolge als reine Gesinnungstat von ihm gut­
geheißen wird (cf. ebd. VIII 4275_7).

71

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2.2 Das Verfahren moralischer Beurteilung
„Für das, was das praktische Den­
ken sich zum Gesetze mache, für 
das Kriterium des Bestimmens sei­
ner in sich selbst, ist wieder nichts 
anderes vorhanden als dieselbe 
praktische Identität des Verstan­
des, daß kein Widerspruch im Be­
stimmen stattfinde; - die prakti­
sche Vernunft kommt damit über 
den Formalismus nicht hinaus, wel­
cher das Letzte der theoretischen 
Vernunft sein soll.“71

Wissen wir, was wir beurteilen müssen, so möchten 
wir nunmehr wissen, wie wir zu beurteilen haben. 
Eine Ethik hat ein, und zwar ein einziges Prinzip der 
moralischen Beurteilung (principium diiudicationis) 
aufzusuchen. Da es nur eine menschliche Vernunft 
gibt und diese im Hinblick auf Einheit (der Person, 
der allgemeinen Verträglichkeit menschlicher Interes­
sen untereinander) die Regel gibt, so kann es auch nur 
eine Regel geben, die zu finden und anzuwenden ist. 
Auf mehrere Prinzipien zu stoßen, wäre schon ein 
index falsi. Das wäre so gut oder so schlecht wie auf 
überhaupt keine Regel gestoßen zu sein und stellt eine 
Gefährdung jener Form von Eintracht, die Kant an­
strebt, dar.72 Menschliche Praxis, wie Kant sie durch 
menschliche Vitalität als solche bedroht sieht, bedarf 

71 Hegel, Enzyklopädie § 54, VIII 138.
72 Entsprechend kann es für Kant auch nur eine Philosophie geben, 
die aller übrigen Philosophie das Philosophiesein absprechen darf, 
ja es absprechen muß. Es gibt nur eine Vernunft, so kann es auch nur 
ein System ihrer wahren Sätze geben. Cf. MS 206 f. Cf. Kap. VI, 2.

72

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines rein vernünftigen Leitfadens, und das Denken 
besteht auf dessen Existenz, auch dann, wenn es sich 
lediglich um eine „unvermeidliche Hypothese“ (R 
6110, XVIII 45818) handelte:

„Da wir aber doch ein Principium der Moralischen Diiudica- 
tion haben müßen, nach welchem wir darüber einstimmig 
urtheilen können, was sittlich gut oder nicht gut sey, so 
sehen wir ein daß es ein einiges Principium geben muß“ 
(Moral Mrongovius I, XXVII,2.2 140428_31).73

Die Not, überhaupt moralisch entscheiden zu müs­
sen, besteht Kant zufolge, weil die Freiheit der Will­
kür, wie sie sich als Generation und Adoption von Ma­
ximen äußert, aufs Ganze gerechnet sowohl interhu­
man als auch intrahuman sich selbst aufzuheben 
droht und damit die Würde des Menschen aufhebt, 
die diese Freiheit zur Bedingung hat. Dies zu verhin­
dern ist die Freiheit des Menschen von den Bedingun­
gen seiner Vitalität und seinem Durchsetzungsvermö­
gen abzukoppeln und ein emphatischer Freiheitsbe­
griff zu etablieren, indem sie auf das Maß allgemein 
möglicher Freiheit unter einer allgemeinen Regel re­

73 Die Einstimmigkeit der Urteile ist über die Einzigkeit des Prin­
zips hinaus durch seine Eindeutigkeit zu gewährleisten. Etwas in 
sich Mehrdeutiges und damit in hohem Maße Interpretationsbe­
dürftiges taugte nicht zur Regel (KrV B 371). Gesucht ist darum ein 
einziges und an sich selbst in nichts mehrfältiges, dabei allen ver­
nünftigen Wesen gemeinsames und sie einigendes Prinzip, mit des­
sen Hilfe sie in moralischen Fragen notwendig und nicht bloß zufäl­
lig zu einhelligen Urteilen kommen (cf. Moralphilosophie Collins, 
XXVII,! 25215_|9 u. KpV 267_13). Pate steht für dieses Prinzip die 
Form des allgemeinen Naturgesetzes, „da (...) ein allgemeines Na­
turgesetz alles einstimmig macht“ (KpV 267 f.).

73

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stringiert wird. Andernfalls werde Freiheit im wech­
selseitigen Terror schrankenlosen egoistischen Frei­
heitsgebrauchs74 auch im Ganzen zunichte gemacht 
und selbst für die Stärksten zu einer unsicheren Sache. 
Kant kann sich einen menschlichen Freiheitsgebrauch 
ohne ein universelles Gesetz nicht anders denn als 
etwas Bedrohliches vorstellen. An eine durch mensch­
liche Kompromißfähigkeit geprägte Sittlichkeit läßt 
er von vornherein nicht denken.
In der Naturrechtsvorlesung liest er darüber so:

„Ist Einschränkung der Freiheit nothwendig, und kann die 
Freiheit nicht anders als sich von sich selbsten nach allgemei­
nen Regeln einschräncken, damit sie mit sich selbst bestehe? 
Sind die Menschen nicht frey, so wäre ihr Wille nach allge­
meinen Gesetzen eingerichtet.75 Wäre aber jeder frey ohne 
Gesetz, so könnte nichts schrecklicheres gedacht werden. 
Denn jeder machte mit dem andern was er wollte, und so 
wäre keiner frey.“ (NF 1 32012-is)

Das Argument für ein praktisches Vernunftgesetz, 
das Freiheit praktisch - nicht theoretisch - ermög­
licht, indem es sie restringiert, weist aufgrund seines 
Formalismus bereits auf den Inhalt des gesuchten Ge­
setzes voraus.
Kant findet das Beurteilungsprinzip in der Grund­
legungsschrift bekanntlich in einem Sittengesetz,76 das 

74 Cf. Anthropologie § 2, VII 130.
75 Gemeint sind Naturgesetze; cf. NF 132233f.
76 Zu frühesten Formulierungen dieses Prinzips in den lateinischen 
Reflexionen der Bemerkungen zu den Beobachtungen über das Ge­
fühl des Schönen und Erhabenen, XX 1-192 cf. Henrich, Das Pro­
blem der Grundlegung der Ethik bei Kant (1963).

74

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er in der Kritik der praktischen Vernunft als „syntheti- 
sche[n] Satz a priori“ (KpV 3127 Anm.) klassifiziert (cf. 
Kap. IV, 3.2.2). Im Hinblick auf einen stets reinen 
oder, wie Kant auch sagt, „heiligen Willen“ (GMS 
4146)77 wäre das Sittengesetz ein deskriptiver Satz - 
und damit auch schon kein moralisches Gesetz mehr. 
Einem reinen Willen Vorschriften zu erlassen, besteht 
keine Veranlassung, da er nicht anders als moralisch 
sein kann. Dem Menschen als einem mit einem Willen 
begabten, doch nicht schon rein vernünftigen, son­
dern lediglich vernunftbestimmten Wesen78 tritt die­
ser Satz jedoch in Gestalt eines kategorischen Impera­
tivs, d. h. eines unter keine besonderen Anwendungs­
bedingungen gestellten präskriptiven Satzes, nöti­
gend entgegen.79’80 Das „Joch“ dieses Imperativs sei 
„gleichwohl (...) sanft“ (KpV 852f.),81 weil des Men­
schen Vernunft ihn dem Menschen - Ursprung von

77 Einen „reinen Willen“ nennt Kant „einen solchen, der ohne alle 
empirische Bewegungsgründe, völlig aus Principien a priori, be­
stimmt werde“ (GMS 39024_26).
78 Irgendwelcher anderer anthropologischer Bestimmungen über 
die Subsumption des Menschen unter die vernünftigen, mit einem 
Willen begabten Vernunftwesen bedarf es dazu nach Kant nicht. Cf. 
GMS 38927_29u. 410h_h.
79 Patzig, Die logischen Formen praktischer Sätze in Kants Ethik 
(1971) 107-111 hat darauf hingewiesen, daß die sprachliche Form 
eines Gebotes keinen Aufschluß darüber geben kann, ob ein Impera­
tiv hypothetisch oder kategorisch gebietet. Der Unterschied ist 
nicht ein formaler, sondern ein sachlicher.,Kategorisch4 und ,hypo­
thetisch4 sind Modi des Gebietens, nicht der logischen Form.
80 GMS 4148_]„Daher sind die Imperativen nur Formeln, das Ver- 
hältniß objectiver Gesetze des Wollens überhaupt zu der subjecti- 
ven Unvollkommenheit des Willens dieses oder jenes vernünftigen 
Wesens, z. B. des menschlichen Willens, auszudrücken.“
81 Reminiszenz an Mt. 11,30. Cf. Vorarbeiten zur MS, XXIII 24525.

75

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autonomie und d. h. von Freiheit - selbst auferlege.82 
Angesichts der Reflexivität dieser Figur spricht Kant 
von der Würde des Menschen als der „Würde eines 
vernünftigen Wesens, das keinem Gesetze gehorcht 
als dem, das es zugleich selbst giebt.“ (GMS 43429f.)83 
In diesem Gedanken finden Autonomie und Einstim­
migkeit der moralischen Urteile zusammen. Jeder 
gibt sich selbst das Gesetz, doch gibt sich jeder qua 
Vernunft, als „jedermann“ (GMS 42937; KpV 6924) 
gleichsam, dasselbe Gesetz. Die gesetzliche Form, 
„die bloße Gesetzmäßigkeit überhaupt“ (GMS 
4029f), gewährleistet Verläßlichkeit (moralische Ge­
wißheit) und Einstimmigkeit des moralischen Ur­
teils.84

„Der kategorische Imperativ ist also nur ein einziger und 
zwar dieser: Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die 

82 So wird Selbstkontrolle in Freiheitsgebrauch umgedeutet. „Der 
Wille wird also nicht lediglich dem Gesetze unterworfen, sondern 
so unterworfen [!], daß er auch als selbstgesetzgebend und eben um 
deswillen allererst dem Gesetze (davon er sich selbst als Urheber 
betrachten kann) unterworfen angesehen werden muß.“ (GMS 
43l2i-24) Cf. auch GMS 44010_|3: „(...) und die Würde der Mensch­
heit besteht eben in dieser Fähigkeit, allgemein gesetzgebend, ob­
gleich mit dem Beding, eben dieser Gesetzgebung zugleich selbst 
unterworfen zu sein.“ Alle bisherigen Versuche, sittliche Prinzipien 
zu begründen, mußten, wie Kant es sieht, aus Mangel an Einsicht in 
das Zugleich von Unterwerfung und Herrschaft, von Eigenem und 
Allgemeinem scheitern. „Man sah den Menschen durch seine 
Pflicht an Gesetze gebunden, man ließ es sich aber nicht einfallen, 
daß er nur seiner eigenen und dennoch allgemeinen Gesetzgebung 
unterworfen sei“ (GMS 43228_30).
83 Cf. GMS 435^-436,.
84 Zur Herleitung von „Gesetzmäßigkeit überhaupt“ (Gesetzlich­
keit) als dem Inhalt des kategorischen Imperativs cf. GMS 420 f.

76

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


du zugleich wollen kannst, daß sie ein allgemeines Gesetz 
werde“ (GMS 4216_8)85

Er gebietet, mittels einer Maxime86 nur solches zu wol­
len, das das Prüfungsverfahren seiner Universalisie- 
rung widerspruchsfrei passiert, so daß die Maxime die­
ses Willens allein aufgrund ihrer Form, was auch im­
mer sie als materialen Zweck zu verwirklichen trach­
tet, als allgemeines, nach Art eines Naturgesetzes aus­
nahmefreies Gesetz notwendig akzeptiert werden 
muß.87 Entzieht nun die der Naturgesetzanalogie fol­
gende gesetzliche Geltung eines Handlungsgrundsat­

85 Köhl, Kants Gesinnungsethik (1990) 58 hat diese Version des ka­
tegorischen Imperativs nach seinem Zwei-Stufen-Modell folgender­
maßen umformuliert: „(KI’) Wolle 2 nur nach derjenigen Maxime 
(= Wollen^), durch die du zugleich wollen 1 kannst, daß sie ein allge­
meines Gesetz werde. Ein moralisches Wollen wäre demnach für 
Kant ein Wollen2, nur Maximen, d. i. ein allgemeines Wollen^ zu ha­
ben, das verallgemeinerbar ist.“
86 KpV 1514_16: „Denn da kann wenigstens die Vernunft zur Willens­
bestimmung gelangen und hat so fern immer objective Realität, als 
es nur auf das Wollen ankommt“ (Herv. v. mir) - Hoerster, Kants 
kategorischer Imperativ als Test unserer sittlichen Pflichten (1974) 
455 u. 469 und Frankena, Ethics (1963) 27/(1986) 52 sähen den KI 
gerne direkt auf Handlungen angewandt, eine Auslegung, die sich 
m. E. nur deshalb nahelegen kann, weil Kant hier selber gelegentlich 
nicht eindeutig ist. Cf. GMS 43924_26: „Moralität ist also das Verhält- 
niß der Handlungen zur Autonomie des Willens, das ist zur mög­
lichen allgemeinen Gesetzgebung durch die Maximen desselben.“
87 KpV 2715_l9: Es „kann ein vernünftiges Wesen sich seine subjectiv- 
praktische Principien, d. i. Maximen, entweder gar nicht zugleich 
als allgemeine Gesetze denken, oder es muß annehmen, daß die blo­
ße Form derselben, nach der jene sich zur allgemeinen Gesetzge­
bung schicken, sie für sich allein zum praktischen Gesetze mache.“ 
R 5235, XVIII 12719: „Gesetze sind iederzeit ohne Ausnahme“. - 
Cf. Henrich, Der Begriff der sittlichen Einsicht (1973) 240.

77

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zes diesem die notwendige Bedingung der Möglich­
keit seiner Verwirklichung, indem sie ihn in einen Wi­
derspruch verstrickt, so soll er aufgegeben werden.

„Wenn die Maxime der Handlung nicht so beschaffen ist, 
daß sie an der Form eines Naturgesetzes überhaupt die Pro­
be hält, so ist sie sittlich unmöglich.“ (KpV 69^-70^

„Das Grundgesetz der reinen praktischen Vernunft 
ist somit nichts anderes als das Gesetz der möglichen 
gesetzlichen Gültigkeit einer adoptierten Maxime.“88 
Und es ist aufgrund des ,nur‘, wie es in seiner imperati­
vischen Form auftaucht (cf. GMS 4217 et passim), pri­
mär ein Gesetz für den Ausschluß nicht-universalisier- 
barer Maximen, nicht aber das Gebot, all das wollen 
zu sollen, was sich nur irgend universalisieren läßt.89 
Der kategorische Imperativ ist ein Dijudikations-, 
kein Generationsprinzip für Maximen.90’91

88 Cramer, Metaphysik und Erfahrung in Kants Grundlegung der 
Ethik (1991) 44. - Moral Mrongovius II, XXIX, 1.1 6103j: „Die Mo- 
ralitaet ist die Übereinstimmung des Willens mit seiner eigenen 
möglichen Allgemeingültigkeit.“
89 Gegen Frankena, Ethics (1963) 27 f./(l986) 52 f.
90 In R 434 ermahnt Kant dazu, auf nur dem Schein nach praktische 
Vorschriften achtzuhaben. Einer von vier Fehlern sei: „Wenn man 
eine regel der diiudication vor eine der execution ausgiebt, wie die 
Regeln der moral und logic.“ (R 434, XV, 2.1 17916 f)
91 Höffe, Der kategorische Imperativ als Grundbegriff einer nor­
mativen Rechts- und Staatsphilosophie (1987) 93 hat die m. E. un­
haltbare These vertreten, der kategorische Imperativ stelle schon sei­
ner Formulierung nach über das Dijudikationsprinzip hinaus auch 
ein Motivationsprinzip dar. Denn es beginne, so Höffe, „der katego­
rische Imperativ mit der Aufforderung ,Handle ...!‘. Insofern ist er 
primär kein principium diiudicationis, sondern ein principium execu- 
tionis, kein Beurteilungs-, sondern ein Motivationsprinzip.“ Kants

78

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rein ist ein Wille, der sich dazu bestimmt, sich von 
einer unter der Bedingung des Sittengesetzes gültigen 
Maxime regieren zu lassen. Seine Reinheit, die seine 
Universalisierbarkeit und Widerspruchsfreiheit ist, 
identifiziert Kant nun mit seiner Güte.

„Der Wille ist schlechterdings guty der nicht böse sein, mit­
hin dessen Maxime, wenn sie zu einem allgemeinen Ge­
setze gemacht wird, sich niemals widerstreiten kann.“ 
(GMS 4376_9)92

Formulierungen müßten demnach stets folgendermaßen vervoll­
ständigt werden: ,Handle (handle überhaupt) und handle dabei so 
...!‘ In Wahrheit aber beginnt keine der Kantschen Wendungen mit 
einem nackten ,Handle .. .!*, sondern fordern sie stets sogleich ein 
besonders geartetes Handeln. So heißt es: „Handle nach ...“ (GMS 
43630f., 43717, 43%; MS 2257, 226b 39515; Verkündigung eines nahen 
Abschlusses eines Tractats, VIII 42028), „handle nur nach ...“ (GMS 
4217) oder „Handle so, daß ...“ (GMS 42910; KpV 3042; MS 3892; 
Zum ewigen Frieden^ VIII 3 774), „handle so, als ob ...“ (GMS 42118) 
oder „ich soll niemals anders verfahren als so ...“ (GMS 4027 f ). Der 
kategorische Imperativ fordert mithin nicht dazu auf, überhaupt zu 
handeln, er schreckt keinen Oblomow auf. Er braucht dies auch 
nicht zu tun, denn er wendet sich an solche Wesen, die immer schon 
handeln, weil sie diesbezüglich gar keine Wahl haben, und denen ein 
moralisches Gesetz, weil sie immer schon handeln, gerade nicht vor­
schreiben müßte, überhaupt zu handeln, sondern wie zu handeln 
ist. Cf. Wieland, Aporien der praktischen Vernunft (1989) 9f. u. 
Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 104. - Das Pro­
blem eines principium executionis stellt sich für Kant nicht für das 
Handeln überhaupt, sondern für das moralische Handeln. Denn: 
„Das moralische Gesetz giebt Obligation aber nicht Triebfedern.“ 
(Moral Mrongovius II, XXIX, 1.1 63438f.)
92 Cf. GMS 41318_21: „Praktisch gut aber ist, was vermittelst der Vor­
stellungen der Vernunft, mithin nicht aus subjectiven Ursachen, son­
dern objectiv, d. i. aus Gründen, die für jedes vernünftige Wesen als 
solches gültig sind, den Willen bestimmt.“ - KpV 655 f: „die Begrif­
fe des Guten und des Bösen“ sind „Folgen der Willensbestimmung 
a priori“.

79

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der gute Wille aber trägt wiederum alle Züge mensch­
licher Würde, wie der Katalog seiner Eigenschaften 
zu Beginn des ersten Abschnitts der Grundlegung 
zeigt (cf. GMS 393 f.).
Wir können bei dem universalistischen Moraltyp, den 
Kant vorführt, von einer Kohärenztheorie der Moral 
und des moralischen Werts sprechen.
An das Gebot der Widerspruchsfreiheit bindet Kant 
auch seinen Pflichtbegriff. In der Einleitung zur Tu­
gendlehre der Metaphysik der Sitten erläutert Kant 
diesen Begriff folgendermaßen:

„Der Pflichthegriff ist an sich schon der Begriff von einer 
Nöthigung (Zwang) der freien Willkür durchs Gesetz; die­
ser Zwang mag nun ein äußerer oder ein Selbstzwang sein. 
Der moralische Imperativ verkündigt durch seinen kategori­
schen Ausspruch (das unbedingte Sollen) diesen Zwang, der 
also nicht auf vernünftige Wesen überhaupt (deren es etwa 
auch heilige geben könnte), sondern auf Menschen als ver­
nünftige Naturwesen geht, die dazu unheilig genug sind, 
daß sie die Lust wohl anwandeln kann das moralische Ge­
setz, ob sie gleich dessen Ansehen selbst anerkennen, doch 
zu übertreten und, selbst wenn sie es befolgen, es dennoch 
ungern (mit Widerstand ihrer Neigung) zu thun, als worin 
der Zwang eigentlich besteht. - Da aber der Mensch doch 
ein freies (moralisches) Wesen ist, so kann der Pflichtbegriff 
keinen anderen als den Selhstzwang (durch die Vorstellung 
des Gesetzes allein) enthalten“ (MS 37915-3802).

Pflicht ist es, nur solche Maximen zu wählen, die sich 
im Gang durch das Universalisierungsverfahren be­
währen. Dabei sind zwei Typen von Pflichten ebenso 
zu unterscheiden wie zwei Versionen der Läsion des 
Gebotes. Maximen, die sich als allgemeines Gesetz 
nicht widerspruchsfrei denken^ damit aber in eins 

80

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch nicht wollen lassen, verstoßen gegen eine voll­
kommene Pflicht. Maximen, die als allgemeines Ge­
setz, obgleich gedacht, doch nicht widerspruchsfrei 
gewollt werden können, weil sich die ursprünglich ge­
hegte Absicht in ihrer universalisierten Version nicht 
mehr verfolgen läßt, verletzen eine unvollkommene 
oder verdienstliche Pflicht.93 Durchweg aber gilt:

93 Cf. GMS 42121 _23 u. 4243_10. Zum Verhältnis von Nichtdenkenkön­
nen und Nichtwollenkönnen cf. Höffe, Kants kategorischer Impera­
tiv als Kriterium des Sittlichen (1977) 370 u. 372 f. und Hoerster, 
Kants kategorischer Imperativ als Test unserer sittlichen Pflichten 
(1974) 455-475. Hoerster unterscheidet mit Rücksicht auf die Bei­
spiele, die Kant in der GMS zur Prüfung durch den kategorischen 
Imperativ vorlegt, zwei Versionen eines kategorischen Imperativs. 
Nach der ersten Version (KI,) ist eine Handlungsmaxime dann zu 
verwerfen, wenn die Universalisierung zu einem logischen Wider­
spruch führt und mithin nicht gedacht werden kann. Nach der zwei­
ten Version (KI2) kommt es trotz der Denkmöglichkeit eines Zu­
standes, wie ihn die Universalisierung der Maxime entwirft, zu 
einem pragmatischen Nichtwollenkönnen, weil die von dieser Maxi­
me regierte allgemeine Praxis den ursprünglich beabsichtigten 
Zweck durchkreuzt. So läßt sich, wie Hoerster (ebd. 465) argumen­
tiert, durchaus eine Welt denken, in der es kein Eigentum mehr gibt. 
Dies aber machte gleichfalls den Diebstahl unmöglich. Der Fall 
eines KI2 jedoch, der den Imperativ auf einem pragmatischen Weg 
an sein Ziel gelangen läßt, fußt auf einer Interpretation, die der Wei­
se, wie Kant den kategorischen Imperativ verstanden haben wollte, 
zuwiderläuft. Denn Kant wollte ihn rein als ein apriorisches Prinzip 
verstanden wissen, das zu seiner Anwendung, wenn überhaupt auf 
Folgen, so nur auf diejenigen zu sehen hätte, die sich - wenngleich 
in einem weiten Sinne - logisch, nicht aber auf diejenigen, die sich 
empirisch ergeben. Eine ähnliche Sicht bei Höffe, Kategorische 
Rechtsprinzipien. Ein Kontrapunkt der Moderne (1990 a) 25. - At- 
kinson, Categorical Imperatives (1977) 3 vertritt die Ansicht, zum 
Nichtwollenkönnen eines allgemeinen Gesetzes zu lügen (cf. GMS 
403) bedürfe es empirischer Kenntnisse. - Daß freilich auch Kant 
seine eigene strenge Lesart kasuistisch unterläuft, scheint mir sein 
Beispiel in der GMS 42331_35 zu zeigen, das gerade nicht logisch, son­

81

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Man muß wollen können, daß eine Maxime unserer Hand­
lung ein allgemeines Gesetz werde: dies ist der Kanon der 
moralischen Beurtheilung derselben überhaupt.“ (GMS 
424._3)

Andernfalls, so Kant, zerstöre die Maxime sich 
selbst.94

„Das ist also eine unmoralische Handlung, deren Intention 
sich selbst aufhebt, und zerstöhrt, wenn sie zur allgemeinen 
Regel gemacht wird.“ (Moral Mrongovius I, XXVII,2.2 
142810_12)

2.2.3 Reduktion (II) praktischer
auf das Modell theoretischer Konflikte95

Ich lese das Kantsche Moralprinzip als den Versuch 
einer Reduktion aller praktischen Konflikte auf ein 
Entscheidungsmodell theoretischer Uberzeugungs- 

dern pragmatisch argumentiert, d. h. die dort gefaßte Maxime führt 
nicht zu einem Widerspruch im Denken oder Wollen, sondern hat, 
wie uns nicht ein Apriori, sondern vielmehr die Empirie lehrt, we­
nig Aussicht auf Erfolg. Daß die Erfolglosigkeit einer Maxime noch 
nicht ein Grund für ein Nichtdenken- oder Nichtwollenkönnen ist, 
hat auch Nisters, Kants Kategorischer Imperativ als Leitfaden hu­
maner Praxis (1990) 24 vertreten.
94 Cf. GMS 403i6 fKpV 28}, dort: „sich selbst aufreiben.“
95 Im folgenden suche ich für das von mir aufgerissene Panorama 
Kantscher Moralphilosophie einen Gedanken fruchtbar zu ma­
chen, den Williams, Ethical Consistency (1973 b/1978) entwickelt 
hat. Ich zitiere die Passagen, die mir in meinem Zusammenhang be­
deutsam erscheinen. „Die Entdeckung, daß meine faktenbezoge­
nen Überzeugungen einander widerstreiten, schwächt eo ipso ten­
denziell eine oder mehrere dieser Überzeugungen; mit Wünschen 
verhält es sich nicht so und, wie ich meine, auch nicht mit widerstrei­
tenden Überzeugungen in bezug auf das, was man tun sollte. Dies 
wird dadurch deutlich, daß So//e«s-Konflikte ebenso wie Wunsch­

82

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konflikte.96 Erwiese sich ein solches Reduktionsver­
fahren als erfolgreich, und erwiese es sich darüberhin- 
aus noch als moralischen Konflikten angemessen, so 
berechtigte es zu der Hoffnung, daß Ethik sich als 
eine strenge Wissenschaft etablieren ließe - eine Hoff­
nung, die mit unterschiedlichen Argumenten von Ari­
stoteles bis zu Ludwig Wittgenstein und Hilary Put­
nam immer wieder zurückgewiesen worden ist.97

konflikte ohne weiteres den Charakter eines Ringens haben kön­
nen, während dies bei Überzeugungskonflikten kaum möglich ist, 
es sei denn, der Betreffende glaubte diese Dinge nicht nur, sondern 
will sie auch glauben.“ (172/273) „Entscheide ich mich schließlich 
für die eine Seite im [moralischen] Konflikt und nicht für die ande­
re, so ist dies ein möglicher Grund des Bedauerns“ (172/274). „Ein 
Muster, das Uberzeugungskonflikten angemessen ist, wird auf den 
moralischen Fall projiziert, ein Muster, demzufolge der Konflikt im 
Grunde eine Nebensache ist, durch dessen Lösung man von einer 
verkehrten Ansicht befreit wird, die eine Zeitlang die Lage verwirrt 
hat.“ (175/279) „Moralische Konflikte lassen sich weder systema­
tisch vermeiden, noch kann man sie restlos lösen.“ (179/285) - 
Gleichwohl kann die Entschiedenheit, mit der in Konflikten theore­
tischer wie moralischer Art aufgetreten wird, genau einen entgegen­
gesetzten Anschein erwecken. So gibt es theoretische Überzeugun­
gen, in die sogleich ein Irrtumsvorbehalt eingebaut ist, während 
eine Handlungsmaxime apodiktisch vorgetragen wird.
96 Das heißt nicht, daß das moralische Urteil ein Erkenntnisurteil 
ist. ,Entscheidungsmodell theoretischer Konflikte4 soll vielmehr 
für das stehen, was Williams das den Überzeugungskonflikten ange­
messene Muster nennt.
97 Aristoteles, Ethica Nicomachea I 1, 1094 b 11-27. - Wittgen­
stein, Lecture on Ethics [1929/30] (1965) 7 u. 12/(1989) 13 u. 19; 
ders., Wittgenstein und der Wiener Kreis (1984 b) 68 f.: „Ich halte es 
für wichtig, daß man all dem Geschwätz über Ethik (...) ein Ende 
macht. In der Ethik macht man immer den Versuch, etwas zu sagen, 
was das Wesen der Sache nicht betrifft und nie betreffen kann.“ (Cf. 
auch Kap. II, 1.3) - Putnam, Reason, Truth, and History (1981) 135/ 
(1990) 183. Eine Begründung seiner These liefert Putnam in seinem 
Aufsatz Literature, Science, and Reflection (1979) 85. Dort behaup­

83

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klammern wir einmal die Möglichkeit wissenschaft­
lich-methodischen Wandels98 99 und des weiteren die 
Möglichkeit des Paradigmenwechsels in den logi­
schen Wissenschaften und den Naturwissenschaften 
ein, und schränken wir darum den Gültigkeitsan­
spruch unserer folgenden Behauptung auf einen 
durch ein wissenschaftliches Beschreibungssystem ge­
währleisteten kohärenten frame of reference^ ein (ich 
gebe zu, daß diese Beschränkung sehr künstlich ist), 
so können wir sagen: Theoretische Konflikte, sofern 
sie dem Problem erwachsen, ob ein Urteil wahr oder 
falsch ist, und insbesondere Konflikte zwischen zwei 

tet er, Ethik als Wissenschaft setze eine vollständige wissenschaftli­
che Transparenz des Menschen voraus, die erstens innerhalb der 
nächsten tausend Jahre nicht zu erwarten sei, die zweitens aber, ge­
setzt es gelänge der Wissenschaft eine derartige totale Aufklärung 
des Menschen über sich selbst, die Erwartungen, die wir heute an 
eine Ethik stellten, obsolet machte. Aus diesen beiden Gründen sei 
es ratsam, die Frage, ob Ethik eine Wissenschaft sein könne, zu ver­
abschieden. Putnams Argument erinnert an die Überlegungen Des­
cartes’, die diesen dazu bewegen, eine „morale par provision“ zu 
entwickeln (cf. Discours de la Methode (1956) 38). - Gegen diese 
Auffassung hätte sich Kants These zu bewähren, Ethik sei als reine 
Wissenschaft eben nicht auf der Grundlage einer abgeschlossenen 
anthropologischen Kenntnisnahme, sondern gerade vielmehr ganz 
ohne anthropologische Kenntnisse möglich (cf. GMS 388, 389, 410, 
412). Überdies aber wissen wir von ihm, daß er die Ethik als Teil der 
Beantwortung der Frage ,Was ist der Mensch?4 (cf. Jäsche-Logik IX 
256_60) betrachtete.
98 Ich denke gleichfalls an einen Ausschluß sog. Rehabilitierungen 
von Theorien, mit denen bereits einmal für unbrauchbar erklärte 
Überzeugungen wiederbelebt und die Gründe für ihre Verabschie­
dung für unzureichend erklärt werden.
99 Goodman, Ways of Worldmaking (1978) 2. Ebd.: „Frames of 
reference, though, seem to belong less to what is described than to 
Systems of description“.

84

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kontradiktorischen theoretischen Ansichten, von de­
nen bei ausgeschlossenem Dritten die eine notwendig 
wahr, die andere aber notwendig falsch sein muß, 
zeichnen sich dadurch aus, daß sie sich zumindest 
prinzipiell, wenn auch nicht immer faktisch ein für al­
lemal entscheiden lassen. Um wider besseres Wissen 
am theoretisch Widerlegten festzuhalten, bedarf es 
schon praktischer Lebensinteressen (und zwar sehr 
wahrscheinlich solcher, die einer Prüfung durch den 
kategorischen Imperativ nicht standhalten werden). 
Regiert aber allein ein Wahrheitsstreben das theoreti­
sche Konfliktgeschehen, so wird die widerlegte An­
sicht mit gutem Grund nicht länger vertreten werden. 
Mit moralisch-praktischen Konflikten eines nicht- 
kantschen Typs verhält es sich jedoch anders. Selbst 
wenn eine Entscheidung zugunsten einer bestimmten 
Handlung, genauer: zugunsten einer bestimmten Ma­
xime ausgefallen ist, und dies auch entschiedenerma­
ßen und mit den vielberufenen guten Gründen ge­
schah, können später Zweifel an dieser Entscheidung 
auf tauchen, die das Gewissen berühren, ohne daß je­
doch klar wäre, daß man einer bestimmten Alternati­
ve den Vorzug hätte geben sollen.
Durch die Kantsche Reduktion des Moralischen auf 
das Theoretische sollen Konflikte dieser Art auf der 
Dijudikationsebene ausgeschlossen werden.100 Die Al­

100 Einen Konflikt kann es danach nicht auf der Dijudikationsebe­
ne, sondern nur auf der Motivationsebene der Handlung geben. Es 
streiten „Achtung“ und „Neigung“, nicht aber Pflichten untereinan­
der. Cf. Moralphilosophie Collins, XXVII,1 26036-2618: „Obligatio- 
nes können größer und kleiner seyn, und können sich nicht wieder­
streiten, denn was moralisch nothwendig ist, da kann keine andere 

85

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ternative zur erlaubten Handlung wird, machen wir 
uns die Sachlage nur immer hinreichend klar, stets ein­
deutig als die unmoralische disqualifiziert. Sie ist je­
doch genau darum unmoralisch, weil sie als universali- 
sierte nicht haltbar ist. Zur Reduktion gehört dabei 
ebenso, daß es sich eigentlich niemals um jeweils für 
sich unabhängig entwickelte Maximen handelt, die 
einander widerstreiten, sondern lediglich eine Maxi­
me zur Debatte steht, die sich entweder mit Recht be­
folgen läßt oder die zu verwerfen ist, so daß nicht zwi­
schen einer Maxime p und einer Alternative q (bzw. 
den alternativen Maximen g, r, s ...) abzuwägen ist, 
sondern zu entscheiden ist, ob eine Maxime/? den Wil­
len bestimmen darf oder ob dieselbe Maxime gänzlich 
zu verabschieden ist. Der kategorische Imperativ be­
findet darüber, ob der Wille eine Maxime/? adoptieren 
darf oder nicht. Der Gegensatz von Wollen und Nicht­
wollen in bezug auf/? ist ein kontradiktorischer:

W/? -nW/?.

Der kategorische Imperativ macht einen formalen 
Test auf die Universalisierbarkeit des materialen Ge­
halts einer Maxime und bestimmt dann je nach Aus­
gang des Verfahrens nicht den Gehalt der Maximen, 

Obligation das Gegentheil nothwendig machen. Z:E: die Obliga­
tion gegen den Creditor die Schuld zu bezahlen, und gegen den Va­
ter, dankbahr zu seyn. Wenn die eine Obligation zu nennen ist, so 
ist die andere keine Obligation; gegen den Vater bin ich conditiona- 
le obligirt, gegen den Creditor aber categorice. Also ist das erste 
eine Obligation und das andre nicht. Im ersten Fall ist eine Neceßita- 
tion und im andern Fall nicht. Also meint man den Wiederstreit der 
Motiven aber nicht der Pflicht.“

86

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern welcher deontische Operator ihnen voranzu­
setzen ist. Das ist seine eigentlich praktische Seite.
Aus dem Verbot, p zu wollen oder den Willen durch 
die Maxime p bestimmen zu lassen, folgt somit nicht 
das Gebot der Wahl einer zu p in konträrem Verhält­
nis stehenden Maxime —p [O(W-ip)],101 sondern ein­
zig - und zwar aufgrund logischer Äquivalenz - das 
Gebot, p nicht zu tun, d. h. zu unterlassen, bzw., nach 
strenger Lesart,/? nicht zu wollen [O(—iW/>)].
In einem logischen Quadrat lassen sich die Relationen 
wie folgt darstellen:

Das objektive Prinzip des Wollens präsentiert sich im 
Hinblick auf die Moralität als ein negatives Auswahl­
kriterium für willensbestimmende Maximen.102 „Die 

101 Cf. von Wright, A Note on Deontic Logic and Derived Obliga­
tion (1956) 508 f. u. Äqvist, Deontic Logic (1984) 644. Cf. auch Bur- 
ri/Freudiger, Zur Analytizität hypothetischer Imperative (1990) 
103 gegen Bittner, Hypothetische Imperative (1980) 220.
102 In der MS 3898 f nennt Kant den kategorischen Imperativ deswe­
gen „nur ein negatives Princip“. - Höffe, Kants kategorischer Impe­
rativ als Kriterium des Sittlichen (1977) 370 f: „Indem Kant nicht - 
positiv - die vernünftigen, wohl - negativ - die widervernünftigen 
Grundsätze der Willensbestimmung auszeichnet, verwendet er den 
kategorischen Imperativ nicht als Kriterium sittlich gebotener, son-

87

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handlung, die mit der Autonomie des Willens zusam­
men bestehen kann“, sagt Kant in der Grundlegung 
mit Hilfe deontischer Modalausdrücke, „ist erlaubt', 
die nicht damit stimmt, ist unerlaubt“ (GMS 43926-28), 
d. h. ist verboten.103 Daraus folgt: Der kategorische 
Imperativ ermittelt solches, was erlaubt, solches, was 
verboten, und, weil sich ein Verbot in das Gebot einer 
Unterlassung umformulieren läßt,104 solches, was ge­
boten ist, nicht zu tun.105
Einen Beleg für meine Lesart finde ich in Kants Art, 

dern als Kriterium sittlich verbotener Maximen. Da, logisch betrach­
tet, nichtverbotene Maximen nicht geboten, wohl erlaubt, das heißt 
entweder geboten oder freigestellt sind, betrachtet Kant hier eindeu­
tig die im kategorischen Imperativ geforderte Verallgemeinerung 
als Kriterium sittlich verbotener und damit indirekt auch als Kriteri­
um sittlich erlaubter, nicht aber - wie oft angenommen - als Kriteri­
um sittlich gebotener Maximen.“ Ähnlich Schwemmer, Vernunft 
und Moral (1973) 261 f. - Schon Hegel hat eine vergleichbare Beob­
achtung als kritische Note formuliert, die am Ende jedoch das gan­
ze Prinzip in Frage stellt. Grundlinien der Philosophie des Rechts, 
VII 252 f.: „Von diesem [dem Kantschen] Standpunkt aus ist keine 
immanente Pflichtenlehre möglich; man kann von außen her wohl 
einen Stoff hereinnehmen und dadurch auf besondere Pflichten 
kommen, aber aus jener Bestimmung der Pflicht, als dem Mangel 
des Widerspruchs, der formellen Übereinstimmung mit sich, (...) 
kann nicht zur Bestimmung von besonderen Pflichten übergegan­
gen werden, noch wenn ein solcher besonderer Inhalt für das Han­
deln zur Betrachtung kommt, liegt ein Kriterium in jenem Prinzip, 
ob er eine Pflicht sei oder nicht. Im Gegenteil kann alle unrechtliche 
und unmoralische Handlungsweise auf diese Weise gerechtfertigt 
werden.“
103 Cf. Paton, The Categorical Imperative (1971) 141 f./(l962) 168.
104 Formalisiert: E(W(P)) oder V(W(p)) = (-. W(p)); und nicht: 
°(W(^p)).
105 Einige Äußerungen Kants geben jedoch auch immer wieder 
Überlegungen Nahrung, der kategorische Imperativ vermöchte be­
stimmte Handlungen positiv zu gebieten. Cf. MS 22235-2235.

88

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deontische Modaloperatoren - erlaubt, verboten, ge­
boten - dem zeitgenössischen juristischen Sprachge­
brauch entsprechend in die alethischen Modalausdrük- 
ke ,möglich*,,unmöglich* und ,notwendig* zu überset­
zen.106 Das moralisch Erlaubte wird zu dem, was mo­
ralisch möglich, das moralisch Verbotene zu dem, was 
moralisch unmöglich ist.

„Stimmt die Intention der Handlung, wenn sie zur allgemei­
nen Regel gemacht wird, mit sich selbst, so ist sie Moralisch 
möglich; stimmt sie aber nicht, so ist sie Moralisch unmög­
lich“ (Moral Mrongovius I, XXVII, 2.2 142 86_8).107

Übersetzen wir die Leistungen des kategorischen Im­
perativs in alethische Ausdrücke, so heißt dies nun­
mehr: er zeigt, wie zu handeln moralisch möglich ist, 
wie zu handeln moralisch unmöglich ist, und wie not­
wendig nicht zu handeln ist. Diese Notwendigkeit ist 
jedoch, abgesehen davon, daß sie die Notwendigkeit 
eines Negativen ist, stets nur bedingt, nämlich unter 
der Bedingung des Gesetzes notwendig. Soll das Ge­
setz nicht verletzt werden, so ist es notwendig, so zu 
handeln, wie dieses es vorschreibt. „Absolute Noth- 
wendigkeit“ (GMS 38913)108 und damit positiv sowohl 
Gebot als auch Gebotenes zu sein, kommt dagegen al­
lein dem Sittengesetz selbst zu. Denn der

„kategorische Imperativ [wird] durch keine Bedingung ein­
geschränkt (...) und [kann (kann deshalb)] als absolut-, ob­

106 Cf. Achenwall, lus Naturae, Introductio § 22, (1781) 14.
107 Cf. KpV 70p „sittlich unmöglich“.
108 Cf. Schneeberger, Kants Konzeption der Modalbegriffe (1952) 
106-109.

89

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleich praktisch-nothwendig ganz eigentlich ein Gebot hei­
ßen“ (GMS 41626_28; Herv. v. mir.).

Nun haben jedoch einige philosophische Autoren aus 
dem Verbot, bestimmte, mit ihrer Universalisierung 
unverträgliche Maximen zu adoptieren, das positive, 
nicht auf Unterlassung beschränkte Gebot, sich be­
stimmte gegenteilige Maximen zu eigen zu machen, 
herausgelesen. Ebert hat zum Zweck einer modallogi­
schen Ableitung von Geboten aus Verboten den Aus­
druck „praktisches Gegenteil“ eingeführt.109 Liefert 
der Gedanke des formalen Gegenteils einer Handlung 
nur den ihrer Unterlassung, und ist es darum nicht 
möglich, andere als Unterlassungsgebote abzuleiten, 
so soll die Rede von einem praktischen Gegenteil den 
Nachweis dafür erbringen, daß dem Verbot einer 
Handlung das Gebot einer bestimmten anderen zu 
entspringen vermag. So folge qua praktischem Gegen­
teil aus dem Selbstmordverbot ein striktes Lebenser­
haltungsgebot und, so können wir selber ergänzen, 
dem Lügenverbot ein striktes Wahrhaftigkeitsge­
bot.110
Folgen wir Ebert, haben wir den kategorischen Impe­
rativ nunmehr in einer stärkeren Lesart so zu lesen: 
Für den Fall, daß meine Maxime/? durch den Univer- 
salisierungstest fällt, gebietet er mir nicht allein: ,Gib 
p auf! Wolle nicht länger, daß pl‘ (—iW/?), sondern: 
,Wolle die Unterlassung von pl‘ Aus dem Verbot, die 

109 Ebert, Kants kategorischer Imperativ (1976) 577 f. Positiv zu 
Ebert cf. Wenzel, Anthroponomie (1992) 3 Fn. 8 u. 242 Fn. 20 und 
Willaschek, Praktische Vernunft (1992) 209 u. 334 Fn. 25.
110 Ebert, Kants kategorischer Imperativ (1976) 579.

90

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maxime zu adoptieren, folgte das Gebot, zu wollen, 
daß die in p geregelten Fälle unterbleiben. Ebert geht 
dann noch einen Schritt weiter und behauptet, das Un­
terlassungsgebot lasse sich in eine äquivalente positiv 
formulierte Maxime transformieren: O(—\p) = O(q). 
An dieser Stelle jedoch bekommt man es mit massiven 
semantischen Schwierigkeiten zu tun. Aus dem Ver­
bot des Selbstmords ließe sich, wenn überhaupt, m. E. 
einzig das ,Gebot*, am Leben zu bleiben, ableiten. Am 
Leben zu sein oder zu bleiben rsp. Überleben sind 
indes keine Lebensinhalte, und es macht darum auch 
überhaupt keinen Sinn, sie kategorisch zu gebieten.
Ähnliche Überlegungen wie Ebert hat Patzig ange­
stellt:

„Obwohl gelegentlich vermutet worden ist, man könne mit 
dem Kriterium des kategorischen Imperativs nur Verbote, 
nicht auch Gebote von Handlungen moralisch begründen, 
ist Kants Ansatz durchaus geeignet, sowohl Handlungen 
wie Unterlassungen als moralisch richtig oder falsch zu cha­
rakterisieren: Eine Handlung, deren Unterlassung den Ver­
allgemeinerungstest ihrer Maxime nicht übersteht, ist mora­
lisch geboten; verboten ist sie, wenn ihre Maxime selbst 
nicht verallgemeinert werden kann.“111

Und noch einmal ähnlich äußert sich Höffe:

„Wegen der strengen Disjunktion der alternativen Hand­
lungsmöglichkeiten - entweder Sich-töten oder aber Weiter­
leben, entweder ein falsches oder aber ein ehrliches Verspre­

111 Patzig, Der kategorische Imperativ in der Ethik-Diskussion der 
Gegenwart (1988 b) 167; dort als Erwiderung auf Hering, Der kate­
gorische Prohibitiv (1958) 239-242.

91

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen ... - ist er [der kategorische Imperativ] ein Kriterium 
auch für moralische Gebote.“112

Höffe weist implizit auf das semantische Problem 
hin. Auf strenge Disjunktivität kommt es an. Die aber 
gibt es nur im kontradiktorischen Gegensatz, mithin 
zwischen Wp und —«Wp, nicht aber im konträren zwi­
schen Wp und W—p. Darum ist für kein einziges nicht 
bloß formal bestimmtes Maximenpaar praktische Ge­
gensätzlichkeit in Sicht, und es besteht aufgrund des 
Reichtums konträrer praktischer Alternativen zu 
einer verbotenen Handlung wie der Vielfalt semanti­
scher und sprachpragmatischer Alternativen keine 
Aussicht auf Disjunktivität. Dies gilt meiner Ansicht 
nach auch dann noch, wenn eine weitere Maximenpu- 
rifizierung statthat, wobei purifizierte Maximen sol­
che sind, die erstens ohne Quantoren und zweitens 
ohne Anwendungsbedingungen auskommen und drit­
tens ausschließlich absolute Prädikate verwenden. 
Die Rede vom praktischen Gegenteil bleibt leer. Die 
geforderte Disjunktivität zu erfüllen, entschließt sich 
Höffe, sein Argument beschließend, zu folgender se­
mantischer Interpretation:

„Wer die Unehrlichkeit im Versprechen unterläßt, ,begeht4 
eo ipso die Ehrlichkeit; wer gegen fremde Not nicht gleich­
gültig ist, verhält sich hilfsbereit.“113

112 Höffe, Kants nichtempirische Verallgemeinerung (1989) 221. 
Damit revidiert er seine oben angeführte Position (cf. ders. (1977) 
370 f.). Cf. GMS 421 f.
113 Höffe, Kants nichtempirische Verallgemeinerung (1989) 221.

92

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies aber ist, auch wenn Kant seine Anwendungsbei­
spiele für den Imperativ um der endgültigen Ent- 
scheidbarkeit moralischer Konflikte willen mit dieser 
Absicht ausgewählt haben mag, weder in pragmati­
scher noch in semantischer Hinsicht der Fall, soll 
nicht gegen den Sprachgebrauch solche Disjunktivität 
zur ,Lösung4 moralischer Konflikte eigens konstru­
iert und Sprache im Hinblick darauf reglementiert 
werden. Nur wenn zu lügen und wahrhaftig zu sein 
disjunktive Handlungsmöglichkeiten sind,114 gilt der 
Satz: ,Wenn es verboten ist zu lügen, so ist es geboten, 
wahrhaftig zu sein/ Dies aber wäre ein verkürztes Ver­
ständnis von sprachlichem Verhalten, in dem Spre­
cherintentionen wie Ironie oder Fiktion keinen Platz 
hätten. Differenzierte Übergänge von untätiger Be­
troffenheit zu Hilfsbereitschaft dürfen wir uns als Ge­
gensätze zur Gleichgültigkeit gleichfalls vorstellen. 
Hier will es nicht gelingen, ein mannigfaltig Drittes 
auszuschließen.
Ich halte an meiner Deutung fest: Das Entscheidungs­
modell, wie Kant es vorstellt, ist ein binäres, der kate­
gorische Imperativ ein binärer Entscheidungsprozes­
sor. Er kennt allein die Alternativen Tun oder Lassen, 
Ja oder Nein, ohne im Falle eines Maximenverbots 
von sich aus schon - mit Redlichkeit - eine gebotene 
alternative Maxime q anbieten zu können. Unmora­
lisch sind Handlungen dann, wenn sich ihre Intentio­

114 Man bedenke auch, daß die Alternative eigentlich heißen muß, 
hin und wieder zu lügen, oder aber unter allen Umständen wahrhaf­
tig zu sein, denn eine radikale Verlogenheit unter allen Umständen 
zieht das Beispiel Kants nicht in Erwägung.

93

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen nicht in universell haltbaren Sätzen formulieren 
lassen oder, anders gesagt, wenn der Wille durch eine 
nicht universell haltbare Maxime bestimmt wird. Die­
selbe Maxime aber wird, ist sie einmal verworfen, mit 
Hinblick auf dieselbe Situation kein zweites Mal vor 
das Tribunal geladen werden.

2.2.4 Reduktion (III) interpersonaler
auf das Modell intrapersonaler Konflikte

Kants praktische Philosophie bietet - immanent - ein 
Instrumentarium für einstimmige, verläßliche, ja end­
gültige moralische Entscheidungen an. Der rein Ver­
nünftige wird mit allen anderen Vernünftigen einstim­
mig urteilen. Und dafür braucht er sich mit den ande­
ren keineswegs erst einmal ins Benehmen zu setzen, 
braucht niemanden zu Rate zu ziehen als seine Ver­
nunft, die ungefärbt und unparteiisch die eigene wie 
die aller anderen vernünftigen Wesen ist.115 Alle Ein­

115 Habermas, Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln 
(1983) 76 f. zieht die Parallele zu Rawls: „Rawls operationalisiert, 
wie Kant, den Standpunkt der Unparteilichkeit so, daß jeder Einzel­
ne den Versuch der Rechtfertigung von Grundnormen für sich allei­
ne unternehmen kann. Das gilt auch für den Moralphilosophen sel­
ber. Konsequenterweise versteht Rawls den materialen Teil seiner 
eigenen Untersuchung, z. B. die Entwicklung des Prinzips des 
Durchschnittnutzens, nicht als Beitrag eines Argumentationsteil­
nehmers zur diskursiven Willensbildung über Grundinstitutionen 
einer spätkapitalistischen Gesellschaft, sondern eben als Ergebnis 
einer ,Theorie der Gerechtigkeit4, für die er als Experte zuständig 
ist.“ Rawls selbst glaubt in A Theory of Justice (1971) 136 f. u. Fn. 
11/(1975) 159 f., mit der Voraussetzung eines Schleiers des Nicht­
wissens ein Implikat der Kantschen Lehre vom kategorischen Impe­
rativ sichtbar gemacht zu haben.

94

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wände vermag er sich im Angesicht des Sittengesetzes 
selbst zu machen, alles, was von seiner Seite zu Kon­
flikten mit anderen, d. h. mit anderen Vernünftigen 
führen könnte, vermag er selber auszuräumen.116 
„Selbstzwang6 (MS 380J, der ein „innerer, aber intel- 
lectueller Zwang“ (KpV 3230) ist, und Selbstvereh­
rung, Achtung der Würde der eigenen Person, die auf 
die Intelligibilität des eigentlichen Selbst eines ver­
nünftigen Wesens zielt, sind die Regulative eines derar­
tigen Verfahrens,117 in welchem Richter und Angeklag­
ter im selben Menschen (numero idem (cf. MS 43928)) 
nicht „als eine und dieselbe Person vorgestellt“ (MS 
4383O f_), sondern nach anklagendem Selbst (homo nou- 
menon) und tribunalisiertem Selbst (vernunftbegab­
ter Sinnenmensch) unterschieden werden.118 Von den 
Regeln, die das Selbstverhältnis „dieses doppelte[n] 

116 Dieses Verfahren findet, gegen die Diskursethik von Apel und 
Habermas gewendet, positiven Widerhall bei Wenzel, Anthropono- 
mie (1992) 241: „Der Kritik, Kant verfehle das Phänomen wie die 
Aufgabe moralischer Intersubjektivität, ist der Wind aus den Segeln 
genommen, sobald aus der Einsicht in die Not des angeprangerten 
Subjektivismus* die Tugend der moralischen Gewißheit im prakti­
schen Grenzfall gewonnen ist.“ Cf. dazu, aus einer anderen Rich­
tung gegen die Diskursethik argumentierend, Hossenfelder, Über­
legungen zu einer transzendentalen Deduktion des kategorischen 
Imperativs (1988) 291: „Auch hier müssen wenige den Diskurs für 
alle führen, und um das glaubhaft leisten zu können, müssen sie sich 
an Rationalitätskriterien halten. Dann aber ist der Umweg über den 
Diskurs überflüssig, da man sich gleich an jene Kriterien halten 
kann.“
117 Zur Selbstverehrung des Menschen, bei der der physische den 
moralischen Menschen verehrt, cf. MS 4365_,3 u. 43936_39.
118 So Kant in der MS 43729f. unter dem Titel einer „Pflicht des Men­
schen gegen sich seihst, als den angebornen Richter über sich selbst.“ 
Cf. Böhme/Böhme, Das Andere der Vernunft (1983) 353 f.

95

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst“ (MS 43922) als intaktes regieren, abzuweichen, 
muß darum einer „Selbstentfremdung“ gleichkom­
men.119 Hier droht ein Verlust der Würde (cf. MS 429). 
Die anderen aber, deren Würde es zu achten gilt, sind 
in der Idee eines vernünftigen Wesens so repräsentiert 
und durch dessen noumenalen Anwalt vertreten, daß 
sie als besondere (konkrete) andere verschwinden.120 
Dem Sittengesetz wäre ich selbst dann unterworfen, 
wenn es - kontingenterweise - in der Wirklichkeit 
kein anderes vernünftiges Wesen als mich gäbe.
Hiermit zeichnet sich ab, was ich als eine dritte und 
letzte Reduktion festhalten möchte. Kants praktische 
Philosophie sucht interpersonale Konflikte auf das 
Schema des intrapersonalen oder Einpersonenkon­
flikts abzubilden.121 Kant, wie ich ihn verstehe, bringt 
dazu im Rahmen seiner Moralphilosophie einen me­

119 Cf. Böhme/Böhme, Das Andere der Vernunft (1983) 345; Hen­
rich, Der Begriff der sittlichen Einsicht (1973) 230: „Indem die sitt­
liche Einsicht weiß, was das Gute ist, weiß sie auch, daß das Selbst 
sich auf es hin schon versteht oder daß es sich auf es hin zu verste­
hen hat, um Selbst zu sein. Das erste ist der Fall in den substantiellen 
sittlichen Beziehungen, das zweite im sittlichen Konflikt. Infolge­
dessen ist diese Zustimmung eine spontane Leistung des Selbst. 
Man kann sagen, daß es sich in ihr als Selbst allererst konstituiert.“
120 Darüber urteilt Adorno, Negative Dialektik (1973) 234 wie 
folgt: „[S]o frevelte der kategorische Imperativ an sich selbst; nichts 
als dessen Material, würden die anderen Menschen vom autonomen 
Subjekt nur als Mittel, nicht auch als Zweck gebraucht. Das ist der 
Widersinn der monadologischen Konstruktion der Moral.“
121 Die Termini interpersonaler Konflikt* („interpersonal con- 
flict“) und Einpersonenkonflikt („one-persow conflict“ im Gegen­
satz zu „two-(or more) party conflict“) verdanke ich Williams, Con- 
flicts of values (1981) 72/(1984) 83.

96

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thodischen Solipsismus auf den Weg.122 Er besagt: Al­
les, was in der reinen Moralphilosophie gesagt wer­
den kann und zu sagen ist, läßt sich an einem Bewußt­
sein bzw. an einem Willen zeigen. Der methodische 
Solipsismus propagiert keine Privat-, sondern eine 
Universalmoral, die zwar für alle vernünftigen Wesen 
gilt, deren Forderungen aber vom methodisch isolier­
ten solus ipse ohne Rekurs auf die anderen allein im 
Hinblick auf eine gedachte Totalität erfüllt werden sol­
len und können.123
Mit diesem Verfahren verträgt es sich durchaus, wenn 
Kant dann unterstreicht, daß im Falle gelungener Mo­
ralität ein moralisch intaktes interpersonales oder in­
tersubjektives Verhältnis als das Spiegelbild oder äu­
ßerliche Exemplum eines intakten intrapersonalen 

122 Cf. Rosenberg, Transcendental Arguments Revisited (1975) 
617. Dagegen Hörster, Der Kantische ,methodische Solipsismus* 
und die Theorien von Apel und Habermas (1982) 465 f. Anders 
Kuhlmann, der Kant eines Solipsismus bezichtigt, den er diskurs­
ethisch überwunden zu haben beansprucht; eine Einschätzung, die 
ich nicht teile. Kuhlmann, Diskursethik - Probleme der Begrün­
dung und Anwendung (1991) 111; cf. ders., Solipsismus in Kants 
praktischer Philosophie und die Diskursethik (1990). Cf. Apel, 
Transformation der Philosophie (1973) II 426.
123 Für Schwemmer komplettiert diese - mit seinem Wort - „tran­
szendentale Isolierung“ den mit der Situations- und Individueninva­
rianz der Maximen und der konstanten Bedeutungsidentität der ma­
ximenbildenden Termini eröffneten Reigen methodischer Bedin­
gungen des ethischen Universalismus. Schwemmer, Kulturelle Iden­
tität und moralische Verpflichtung (1992) 11: „Der ethische Univer­
salismus fordert logisch zwingend eine doppelte Normierung, näm­
lich die transzendentale Isolierung der Subjekte und die homogeni­
sierende Explikation und Fixierung der Objekte; also eben das, was 
durch die Konstruktion der (...) Kunstwelt in der Ethik geleistet 
worden ist.“

97

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder intrasubjektiven Verhältnisses zu betrachten sei, 
als das Spiegelbild des Verhältnisses der (einen) Per­
son zum moralischen Gesetz in ihr. Denn, so wörtlich 
Kant:

„Alle Achtung für eine Person ist eigentlich nur Achtung 
fürs Gesetz (der Rechtschaffenheit etc.), wovon jene [die 
Achtung für die Person] uns das Beispiel giebt.“ (GMS 
40135f. Fn.)

Das ist die Selbstachtung der reinen praktischen Ver­
nunft.124 Konsequenterweise spricht Kant denn auch 
von der Würde des Gesetzes, die es zu achten gilt, wäh­
rend die Würde der Menschheit mit einer Fähigkeit 
zum moralischen Gesetz koinzidiert.
Der methodische Solipsismus, wie wir ihn Kant ausle­
gend im Rahmen einer Reduktion interpersonaler auf 
Einpersonenkonflikte finden, ist darum terminolo­
gisch und in der Sache von dem zu unterscheiden, was 
Kant selber in seinen Vorlesungen zur praktischen Phi­
losophie einen „moralischen Solipsismus“125 und in 
der Anthropologie einen praktischen oder morali­
schen „Egoism“ (VII 130) nennt.

124 In GMS 4012Of Anm. nennt Kant die Achtung ein einzigartig 
nicht-pathologisches, sondern „durch einen Vernunftbegriff selbst­
gewirktes Gefühl“. Cf. R 7029, XIX 2302i u. 23031-2312: „Die Ver­
nunft schaffet hier ein Wohlgefallen a priori (...) Das Wohlgefallen 
a priori besteht mit demjenigen, was in allem, was immer nur gefal­
len mag, eine Ordnung bringt, dadurch es ein Gantzes macht.“
125 Moralphilosophie Collins, XXVII,1 359 f. u. Moral Mrongovi- 
us I, XXVII, 2.2 1449. Bemerkungen zu den Beobachtungen, XX 
1454f : „Habitus actionis e voluntate singulari est Solipsismus Mora­
list.] Habitus actionis e voluntate communi est justitia Moralis.“

98

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Variante des Maximenkontrollverfahrens, wie es 
dem kategorischen Imperativ anvertraut ist, be­
schreibt Kant im Paragraphen 40 der Kritik der Ur­
teilskraft als reflektierende Tätigkeit eines dazu eigens 
neu ausgelegten sensus communis. Sie ist geeignet, un­
sere Auslegung, die Dijudikation bei Kant als etwas 
durchweg Monologisches126 oder methodisch Solipsi­
stisches versteht, zu stützen.
Ihn vor allem Anklang ans Vulgäre in Schutz neh­
mend, will Kant sensus communis weit weniger als 
bestverteilte Sache127 unter denen, die „auf den Na­
men eines Menschen Anspruch“ (KU 29323) erheben, 
denn als einen Sinn für das Allgemeine verstanden wis­
sen. Das zwingt ihn dazu, auch den Ausdruck ,Sinn‘ 
von empirischen Konnotationen zu reinigen und als 
Metapher für das geistige Vermögen einer reflektieren­
den Urteilskraft zu deuten. Vom Besonderen ausge­
hend sucht sie nach dem dazugehörigen Allgemeinen 
als einer gesetzlichen Ordnung, unter die das Partiku­
lare sich subsumieren läßt (cf. KU 179i9_26). Diesen 
Vorgang hat Kant „Operation der Reflexion“ (KU 
2948f.) genannt und wie folgt bestimmt:

„Unter dem sensus communis aber muß man die Idee eines 
gemeinschaftlichen Sinnes, d. i. eines Beurtheilungsvermö- 
gens verstehen, welches in seiner Reflexion auf die Vorstel­
lungsart jedes andern in Gedanken (a priori) Rücksicht 
nimmt, um gleichsam an die gesammte Menschenvernunft 

126 Cf. Habermas, Moralbewußtsein und kommunikatives Han­
deln (1983) 77 f.; Lütterfelds, Die monologische Struktur (1986) 
91 f.
127 Cf. Descartes, Discours de la Methode (1956) 1.

99

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein Urtheil zu halten und dadurch der Illusion zu entgehen, 
die aus subjectiven Privatbedingungen, welche leicht für ob- 
jectiv gehalten werden könnten, auf das Urtheil nachtheili­
gen Einfluß haben würde. Dieses geschieht nun dadurch, 
daß man sein Urtheil an anderer nicht sowohl wirkliche als 
vielmehr bloß mögliche Urtheile hält und sich in die Stelle je­
des andern versetzt, indem man bloß von den Beschränkun­
gen, die unserer eigenen Beurtheilung zufälliger Weise an­
hängen, abstrahirt“ und „lediglich auf die formalen Eigen- 
thümlichkeiten (...) Acht hat“ (KU 29330-2948).

Sich in die Stelle jedes anderen zu versetzen: das sieht 
nach einem Gedanken der Gegenseitigkeit aus, nach 
imaginiertem Rollentausch, ähnlich dem, den die Gol­
dene Regel vorsieht, um zur Rücksicht auf andere zu 
bewegen.128 Doch nichts davon kommt in Betracht. 
Die Stelle jedes anderen ist, dem Anklang von Plurali­
tät und Besonderheit zum Trotz, für Kant ein einziger 
Standpunkt. Die zufälligen Beschränkungen eines Ur­
teils sind mit dem Generalisierungsverfahren Golde­
ne Regel (,..., das füg auch keinem andern zu.‘) hinge­
gen niemals verläßlich auszuschließen.
Unterzieht der eine sein Urteil oder seine Maxime 
einer Operation der Reflexion, dann hat er sich weder 
als mögliches Opfer seiner eigenen Handlungsvorsät­
ze zu phantasieren noch diese, was unmöglich wäre, 
einem jeden zur Begutachtung vorzulegen, dann ist es 
nicht einmal notwendig, einen einzigen Gutachter zu

128 Formulierungen der Goldenen Regel finden sich in positiver 
Formulierung bei Mt. 7,12 und in negativer in Tobias 4,16. Cf. Hero- 
dot, Historien III 142. Zum Unterschied von Goldener Regel und 
kategorischem Imperativ cf. Brülisauer, Moral und Konvention 
(1988) 286.

100

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rate zu ziehen, verdient auch das je besondere Begeh­
ren der anderen, wie es das eigene durchkreuzen könn­
te, keinerlei Beachtung. Nimmt der eine in Gedanken 
a priori Rücksicht auf jeden anderen, ohne auch nur 
einen einzigen kennen zu müssen, so tut er dies von 
einem „allgemeinen Standpunkte“ (KU 29512) aus, der 
am anderen ausschließlich insofern Interesse nimmt, 
als er Repräsentant der ,,gesammte[n] Menschenver­
nunft“ ist. Zum allgemeinen Standpunkt schwingt 
sich die Reflexionsoperation nicht sukzessiv generali­
sierend, sondern universalisierend auf (cf. GMS 
4388_16). Damit operiert die Reflexion ebenso formal 
wie der kategorische Imperativ.129 Darum hält sie sich 
nicht an wirkliche, sondern an „bloß mögliche Urthei- 
le (...) jedes andern“ a priori.130
Divinatorische Fähigkeiten sind zu einer Operation 
der Reflexion nicht gefragt. Was die anderen wollen, 
ist a priori nicht abzuschätzen und in seiner Totalität 
unter Bedingungen der Endlichkeit unmöglich ge­

129 Sommer, Ist Selbsterhaltung ein rationales Prinzip? (1976) 
366 f.: „Der kategorische Imperativ erweist sich (...) gerade darin 
als ein Prinzip der Selbsterhaltung der Vernunft, daß er gleichsam 
die rationale Abbreviatur [eines] unter Zeitbedingungen stets erfolg­
losen Verfahrens darstellt. Die Tauglichkeit einer Maxime zum Prin­
zip einer allgemeinen Gesetzgebung ist ja nichts anderes als die Fest­
stellung, daß eine Maxime zum Inbegriff aller möglichen unterein­
ander widerspruchsfreien Maximen gehört. Diese können in beliebi­
ger Häufigkeit und Alternierung, also ohne Rekurs auf Erinnerung 
oder gar Voraussicht, Handlungen begründen.“ Cf. ders., Die 
Selbsterhaltung der Vernunft (1977) 98.
130 Darum läßt sich m. E. Wenzels These, der allgemeine Stand­
punkt werde „aus der und als die Pluralität vieler möglicher Stand­
punkte bestimmt“, nicht halten. Wenzel, Moral im Abstand (1991) 
429.

101

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


danklich auszuschöpfen. Davon aber entlastet gerade 
die Reflexion, wenn es darum geht, von einem beson­
deren Willen zum Gesetz der Nichtläsion der Freiheit 
eines jeden anderen zu gelangen. Denn es geht keines­
wegs um die peinliche Vermeidung jeder Läsion, son­
dern um die Nichtläsion dessen, was vernünftigerwei­
se jeder wollen darf, mithin um die eines Prinzips.131 
Einen jeden a priori zu berücksichtigen, heißt eben 
nicht, jeden in seiner Besonderheit zu achten (weswe­
gen der unrechtmäßige Wille durchaus lädiert werden 
darf), sondern in seiner Menschheit, dem Vermögen 
sich überhaupt (mögliche) Zwecke setzen zu können 
(cf. MS 392! f), welches seine Würde ist. Ein jeder: das 
ist im dijudikativen Selbstgespräch der Vernunft der 
andere als Prinzip.
Wenzel hat den methodischen Solipsismus als notwen­
diges Entscheidungsinstrument im „moralischen 
Grenzfall“132, in dem der Strang der Kommunikation 
unterbrochen sei, bewertet. „Nicht permanente 
Selbstkonstitution, sondern im Grenzfall totaler Des­
orientiertheit ausnahmsweise gebotene Selbstbestim­
mung mutet, so gesehen, das Moralgesetz den Indivi­
duen zu.“133
Da wir jedoch keine Regel zur Hand haben, die uns 
sagte, wann ein moralischer Grenzfall eingetreten 
ist, der bei Ausschluß jeder sittlichen Öffentlichkeit 
die Anwendung des kategorischen Imperativs „aus­

131 Cf. R 7373, XIX 346„ _16.
132 Wenzel, Moral im Abstand (1991) 439. Cf. ders., Anthropono- 
mie(1992) 235.
133 Wenzel, Anthroponomie (1992) 235.

102

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nahmsweise“ gebietet, denke ich, daß wir uns an die 
von Kant gegebenen Beispiele zu halten haben. Grenz­
fälle totaler Desorientiertheit wären somit (die Liste 
ist nicht vollständig): der Selbstmord und die Selbstbe­
friedigung (die „wohllüstige Selbstschändung" (MS 
424 f.)),134 das Versprechen und die Lüge, der Umgang 
mit natürlichen Talenten (gegen die Faulheit)135 und 
der Fortschritt zur Menschheit - um ihrer würdig zu 
sein (cf. MS 387) -, die Hilfeleistung gegen Bedürfti­
ge, der Schutz des Eigentums. Hier wäre die Würde 
des Menschen belangt, und hier wüßte ein kategori­
sches Dijudikationsprinzip zu gebieten. Das zeigt, 
daß die von Kant selber angeführten Fälle, in denen 
der kategorische Imperativ zur Anwendung kommt, 

134 Im Paragraphen 7 der Tugendlehre bringt Kant Selbstmord und 
Selbstbefriedigung ausdrücklich so zusammen, daß letzteres „La­
ster (...) der Form (der Gesinnung) nach selbst das des Selbstmor­
des noch zu übergehen scheint“ (MS 42527_29). Die Natur- und damit 
Zweckwidrigkeit der Selbstbefriedigung, der keine Teleologie einen 
Sinn abzuringen vermöge, in der auch keine Spur des Heroismus 
der Grundsätze und des Bemühens, sie zu befolgen, wie sie bei dem, 
der Hand an sein Leben legt, noch auszumachen sei, angetroffen 
werde, diese Zweckwidrigkeit mache den Menschen zum „ekelhaf­
ten Gegenstände“ (MS 42535), der „aller Achtung für sich selbst“ 
(MS 42536) beraubt sei.
135 Cf. GMS 42237-423i6 u. die Vorlesungsnachschrift Metaphysik 
der Sitten Vigilantius [1793/94], XXVII, 2.1 65733-6582: „Der erwor­
bene Hang zu arbeiten ist Arbeitsamkeit, das oppositum ist Faul­
heit, insofern man Hang hat, blos in der Entledigung von der Arbeit 
sein Wohlbefinden zu setzen. Dies erwirbt dem Menschen eine Nie­
derträchtigkeit, da sie dem Rechte, so wie dem Zwecke der Mensch­
heit in unserer eigenen Person, entgegen ist. Sie hat das Recht, uns 
zu zwingen, ihre Gesetze zu befolgen, sie bestimmt die Ausbildung 
unserer Kräfte als Erforderniß zu unserer Bestimmung: ein fauler 
Mensch tritt beydes mit Füßen, und seine Strafe ist daher Verach­
tung seiner selbst.“

103

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durchweg solche sind, in denen ein Bedrohung 
menschlicher Würde abzuwehren ist.

2.2.5 Dijudikation der Motivation?

Gesetzt dies verhielte sich in der Tat so, wäre dieses 
Entscheidungsprinzip dennoch als ein lediglich be­
grenzt leistungsfähiges anzusehen.
Ich „frage (...) mich nur", schreibt Kant: „Kannst du 
auch wollen, daß deine Maxime ein allgemeines Ge­
setz werde? Wo nicht, so ist sie verwerflich" (GMS 
4032i-23). Was aber gilt, wenn sie gesetzestauglich ist? 
Hier ist in die Beurteilung eine neue, nunmehr das Mo­
tiv der Handlung belangende Unterscheidung einzu­
führen: die Unterscheidung zwischen moralischer Le­
galität („pflichtgemäß") und strenger Moralität („aus 
Pflicht"). Das Gute - Wilhelm Buschs Devise ge­
mäß136 - als eine privatio mali anzusehen, wäre für 
Kant ein unbefriedigendes Ergebnis. Mit Rücksicht 
auf den Wert einer Handlung setzt Kant einen Maß­
stab an, nach dem diejenige Maxime nicht für mora­
lisch wertvoll anzusehen ist, die sich in dieser Prüfung 
als lediglich gesetzeskonform erweist oder sie gar 
bloß zufällig137 besteht, sondern nur derjenigen ein 

136 Wilhelm Busch, Die fromme Helene [1872], in: Gesamtausgabe 
in vier Bänden, ed. Friedrich Bohne, Wiesbaden o.J., Bd. II, 293: 
„Das Gute - dieser Satz steht fest -/ Ist stets das Böse, was man 
läßt!“
137 Darum darf auch in keiner Weise der Gedanke eines „Moral 
Luck“ zum Zuge kommen, wie Nagel, Mortal Questions (1979) 
24-38/(1984) 39-54 ihn entwickelt hat. Jeder seiner vier Typen von 
moral luck, 1) der konstitutive Zufall, welche Art Mensch jemand 
ist, 2) die Zufälligkeit der Handlungsumstände, 3) Glück und Pech 

104

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wert beigemessen werden kann, die von der Gesin­
nung getragen ist, nichts als moralisch sein zu wollen.

„Das Wesentliche alles sittlichen Werths der Handlungen 
kommt darauf an, daß das moralische Gesetz unmittelbar 
den Willen bestimme. Geschieht die Willensbestimmung 
zwar gemäß dem moralischen Gesetze, aber nur vermittelst 
eines Gefühls, welcher Art es auch sei, das vorausgesetzt 
werden muß, damit jenes ein hinreichender Bestimmungs­
grund des Willens werde, mithin nicht um des Gesetzes wil­
len: so wird die Handlung zwar Legalität, aber nicht Morali­
tät enthalten.“ (KpV 7128-34)

Das Gesetz muß ein letztes, Zweckkausalität und da­
mit Freiheit sicherndes ,Wozu‘ (cf. KU § 82, 425 f.), 
das letzte , Umwillen 138 all dessen sein, was moralisch 

in bezug auf handlungsbestimmende Umstände in der Vergangen­
heit und 4) Glück und Pech in bezug auf den Ausgang von Handlun­
gen (28/42 f.), wären der Kontrolle des Subjekts entzogen. Diese im 
Hinblick auf Moralität zu berücksichtigen, hieße deshalb, den we­
sentlich durch Zurechnung gekennzeichneten Personengedanken 
und damit auch schon den Würdegedanken in Frage zu stellen.
138 Am Terminus ,Umwillen* stört zugegebenermaßen seine 
sprachliche Härte. Heidegger, Sein und Zeit [1927] (1979) 84 hat ihn 
zur Deutung des Menschen als Dasein, sofern es als der nicht mehr 
unter dem Gesichtspunkt der Dienlichkeit zu anderem zu verste­
hende Pol alles Dienlichen („Bewandtnisganzheit“) gilt, eingeführt. 
„Das primäre ,Wozu‘ ist ein Worum-willen. Das ,Umwillen* be­
trifft aber immer das Sein des Daseins, dem es in seinem Sein wesen­
haft um dieses Sein selbst geht.“ (Cf. ebd. 192) - Wir können dies als 
Heideggers Spielart von Kants ,Zweck an sich selbst* lesen. Die Ver­
bindung von solcher „,Selbstsorge*“ (ebd. 193,318), die alles „Besor­
gen“ und alle „Fürsorge“ (ebd. 193) muß begleiten können, und der 
Kantschen Bestimmung menschlicher Existenz, wie sie in der GMS 
4287 f festgehalten ist, hat Heidegger selber in der Marburger Vorle­
sung des Winters 1925/26, Logik. Die Frage nach der Wahrheit § 17 
(1976) 220-234 hergestellt. - Der Ausdruck ,letztes Umwillen* fin­

105

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gut sein soll. Darin ist sich auch jeder Mensch - „als 
selbstgesetzgebend und eben um deswillen allererst 
dem Gesetze (davon er selbst sich als Urheber betrach­
ten kann) unterworfen“ (GMS 43122-24) - sein ,letztes 
Umwillen4.139
Jede Handlung hat einen Zweck, jedes Wollen ver­
folgt einen solchen. Gut ist indessen allein derjenige 
Wille, der seine Motivation, auf einen solchen Zweck 
aus zu sein und deshalb auch für „die Aufbietung aller 
Mittel, so weit sie in unserer Gewalt sind“ (GMS 
39423 f ), Sorge zu tragen, gerade nicht aus irgendeiner 
Neigung zu diesem Zweck, sondern aus dem Sittenge­
setz empfängt.140 Moralisch gut, wird Kant zu erklä­

det sich als Interpretament des Kantschen Zwecks an sich selbst 
auch bei Kaulbach, Immanuel Kants ,Grundlegung zur Metaphysik 
der Sitten4 (1988) 75. - Prauss, der in Kant über Freiheit als Autono­
mie (1983) 75 den Ausdruck,Umwillen4 für die Deutung des morali­
schen Motivs bei Kant vorgeschlagen hat, hätte ihn demnach wieder 
an seinen ursprünglichen Platz zurückgesetzt. Prauss stützt sich auf 
GMS 3904-6. Dort heißt es: „Denn bei dem, was moralisch gut sein 
soll, ist es nicht genug, daß es dem sittlichen Gesetze gemäß sei, son­
dern es muß auch um desselben willen geschehen44. Köhl, Kants Ge­
sinnungsethik (1990) 76 Fn. 20 hat die Auslegung von Prauss als we­
nig präzise gescholten, da solches, das um eines anderen willen ge­
tan wird, nur der Anfang einer Kette gleichartiger Verweisungen 
sein könne: A um B willen, B aber seinerseits um C willen, etc. Letz­
teres auszuschließen und damit zu treffen, worum es Kant und ihn 
auslegend auch Prauss nur gehen kann, schlage ich vor, das morali­
sche Motiv ein ,letztes Umwillen4 zu nennen.
139 Anders Spaemann, Uber den Begriff der Menschenwürde 
(1987) 301.
140 Cf. Wood, The Emptiness of the Moral Will (1989) 470: „This is 
why Kant thinks we must distinguish having something as my end 
and being motivated by having it as my end. Every action has an 
end, but only actions motivated by a material principle are motiva­
ted by the agents attachment to the end; and it is also possible for 

106

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren nicht müde, ist einzig ein Handeln, dem das Ge­
setz nicht nur Dijudikationsinstanz, sondern zugleich 
Motiv des guten Handelns ist.
„Handle pflichtgemäß aus Pflicht“ (MS 3914), lautet 
darum das Gebot, das Legalität und Moralität (im en­
geren Sinne) zusammenbringt. Im Sinne der von uns 
herauspräparierten Reduktion praktischer auf theore­
tische Konflikte läßt sich dies folgendermaßen inter­
pretieren:
Nur diejenige Handlung (Handlung im engeren, d. h. 
intelligiblen Sinn) ist moralisch gut, deren universell 
haltbare, weil nichtwidersprüchliche Maxime genau 
deshalb gefaßt wird, weil (causa efficiens) und damit 
(causa finalis) sich darin das Interesse der reinen Ver­
nunft an Einstimmigkeit mit sich selbst verwirklicht. 
Nur in diesem Handlungstyp ist reine praktische Ver­
nunft ungetrübt als Kausalität am Werk, nur hier, wo 
„moralische Apathie“ herrscht, eine „Affectlosigkeit, 
welche von der Indifferenz zu unterscheiden ist“ (MS 
40829 l), liegt in Reinheit ein Fall von Autonomie vor.141 

my pursuit of an end to be motivated by the legislative form of my 
maxim (...) Only acts done from duty have their cause wholly in 
our pure reason, and only they are truly autonomous (...) The 
moral worth of an act for Kant depends accordingly upon the 
causal strength of the motive of duty in the acts production (..
141 Eine präzise Formulierung hat dafür Cramer, Metaphysik und 
Erfahrung in Kants Grundlegung der Ethik (1991) 36 gefunden: 
„Unbedingterweise praktisch ist Vernunft genau dann, wenn sie bei 
der Ausübung ihres Vermögens nur dieses Vermögen selbst, d. h. 
das Vermögen des Unbedingten als solches, aktualisiert und nicht be­
dingte Interessen, die nicht solche der Vernunft selber sind, admini­
striert. Sofern sich Vernunft bei der Ausübung ihres Vermögens nur 
auf sich selber bezieht, fungiert sie als reine Vernunft.“

107

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ob aber eine Maxime aus Pflicht um des Gesetzes wil­
len gefaßt wird und ob mithin - das ist der springende 
Punkt - reine Vernunft nicht nur praktisch sein kann, 
sondern auch (jemals142) praktisch geworden ist, das 
ist mit dem Beurteilungsverfahren des kategorischen 
Imperativs nicht mehr festzustellen. Dies ist nicht 
mehr allein Sache der Konsistenz universalisierter Ma­
ximen. Und darauf, so zeigt sich, ist das Dijudikations­
prinzip auch gar nicht angelegt.

„Der subjective Grund des Begehrens ist die Triebfeder“ 
(GMS 42726f ), und subjektive Zwecke „beruhen“ auf Trieb­
federn. „Praktische Principien sind formal, wenn sie von al­
len subjectiven Zwecken abstrahiren“ (GMS 42730f.),

d. h. ein kategorischer Imperativ kann das, was er ist, 
nur dann sein, wenn er die Motivation nicht berück­
sichtigt. Er könnte darum auch dann keine Prüfung 
vornehmen, wenn sich ein Wille subjektiv durch ein 
objektives Prinzip motivieren ließe, so daß dieses 
auch als principium executionis fungierte.
Moralität auf ihrer Spitze entzieht sich prinzipiell der 
,Öffentlichkeit* dieses Tribunals. Dies ist die Kehrsei­
te einer praktischen Philosophie, die über die Reduk­
tion praktischer auf theoretische Konflikte hinaus, 
eine Reduktion interpersonaler Konflikte auf intraper­

142 Cf. dazu Wittgensteins Bemerkung: „Es kann nicht ein einziges 
Mal nur ein Mensch einer Regel gefolgt sein“ (Philosophische Un­
tersuchungen § 199). „Und der Regel zu folgen glauben ist nicht: 
der Regel folgen. Und darum kann man nicht der Regel ,privatim* 
folgen, weil sonst der Regel zu folgen glauben dasselbe wäre, wie 
der Regel folgen.“ (Ebd. § 202)

108

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sonale Konflikte vorzunehmen sucht, die eine Person 
dabei jedoch an entscheidender Stelle als sich selbst 
opak seiend denkt (cf. GMS 4074_I6).
Drei Lösungs- oder Rettungsversuche bietet Kant an. 
Alle drei bleiben am Ende unbefriedigend.

2.2.5.1 Lösungsversuch I:
Der Gott der reinen praktischen Vernunft

Eine letzte, verläßliche Dijudikation der Motivation 
gibt es nicht, selbst dann nicht, wenn eine Erklärung 
zum Motiv einer Handlung mit in deren Maxime ein­
geht. Die Versprachlichung liefert weder ein materia­
les noch ein formales Kriterium für die Redlichkeit 
einer Gesinnung. Das gilt selbstverständlich auch für 
Maximen, die ihre motivierende Kraft aus der Würde 
des Menschen zu ziehen suchen. Daraus aber folgt: es 
ist nicht nur faktisch möglich, daß nicht eine Hand­
lung jemals moralisch motiviert war, es ist auch man­
gels Prinzip im Falle einer wirklich im emphatischen 
Sinne moralischen Handlung unmöglich, deren Mora­
lität nachzuweisen. Das heißt: eine Gesinnungsmoral 
läßt sich zwar für Menschen fordern und Menschen 
abverlangen, eine Gesinnungsethik jedoch mangels 
letztgültiger Mittel der Gesinnungserforschung nicht 
durchführen. Das Problem der Entscheidbarkeit, das 
eine Transformation praktischer Konflikte in theoreti­
sche zu lösen versprach, beweist im Testfall der Gesin­
nung seine Hartnäckigkeit.
Darum führt Kant, zumindest in jener Zeit, da er im 
Sinne einer kritischen Philosophie Antworten auf das 
Moralproblem auszuarbeiten beginnt, an dieser syste­

109

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


matischen Stelle eine wenig beachtete epistemische 
Spielart des zweiten Postulats reiner praktischer Ver­
nunft (cf. KpV 124 f.) ein, das unbefangene Auge des 
allwissenden Gottes:

„Denn in der Moralitaet kommt es auf die reinsten Gesin­
nungen an, diese aber wären verlohren, wenn kein Weesen 
da wäre, welches sie wahrnehmen könnte. Es ist ohnmög- 
lich, daß ein Mensch solchen Moralischen Werth besitzen 
und fühlen könnte, ohne zugleich zu glauben, daß solche 
von einem Weesen wahrgenommen werden können. Denn 
warum sollte man alsdenn reine Gesinnungen hegen, die 
doch außer Gott keiner wahrnehmen kann? (...) Alle sitt­
liche Vorschriften gälten also nichts, wenn nicht ein Weesen 
wäre, welches auf sie sähe. Und dieses nun ist die Vorstel­
lung von Gott aus Moralischem Begriff.“ (Moral Mrongo- 
vius I, XXVII, 2.2 14522o_34; cf. KU § 86, 44415_I0)

In einer Reflexion legt Kant Zweck und wissenschaft­
lichen Status solcher Überlegungen aus.

,,[M]oralische Gesetze muß ich anerkennen, mithin auch als 
unvermeidliche Hypothese das Voraussetzen, ohne welches 
moralische Gesetze für vernünftige Wesen keine Verbinden­
de Kraft haben würden.“ (R 6110, XVIII 45817_19)143

Damit tritt aber nicht etwa Gott an die Stelle des Ge­

143 KrV B 841: „Ohne also einen Gott und eine für uns jetzt nicht 
sichtbare, aber gehoffte Welt, sind die herrlichen Ideen der Sittlich­
keit zwar Gegenstände des Beifalls und der Bewunderung, aber 
nicht Triebfedern des Vorsatzes und der Ausübung, weil sie nicht 
den ganzen Zweck, der einem jeden vernünftigen Wesen natürlich 
und durch eben dieselbe reine Vernunft a priori bestimmt und not­
wendig ist, erfüllen.“ Gott verleiht dem praktischen Gesetz Nach­
druck. Cf. KrV B 617.

110

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzes.144 Nein, das Gesetz bleibt das ,letzte Umwil­
len* all dessen, was moralisch gut sein soll. Der postu­
lierte Gott jedoch wird, da gegen jedwede Täuschung 
gefeit, zur einzig verläßlichen Instanz der Verifikation 
moralischer Gesinnung, zur motivierenden Kraft 
aber nur, insofern die Existenz einer Dijudikationsin­
stanz für Motivationen selbst wieder motivierende 
Wirkung auf moralisches Handeln besitzt.145
So wird nicht die Existenz Gottes bewiesen, nicht ein­
mal auf einem Schleichweg zum Zweck der Moralbe­
gründung. Gott ist hier eine Supposition der Ver­
nunft,146 mit der sie ihr moralphilosophisches Kon­
zept, wenngleich bloß als Ideal, zu einem befriedigen­
den Abschluß zu bringen sucht. Ohne diese Supposi­
tion oder Idee bleibt eine sich selbst vollkommen 
durchsichtige Moralität undenkbar.147 Damit ist frei­
lich noch nichts darüber ausgemacht, ob nicht das po­

144 Wenngleich er auch hinsichtlich eines Verhältnisses zu Gott er­
klärt: „Die wahre Religion aber ist die Religion der Gesinnung“ 
(Moral Mrongovius I, XXVII, 2.2 1454,), und das meint: der morali­
schen Gesinnung.
145 Letzteres - wir lassen es hier unberücksichtigt - hat Henrich, 
Der Begriff der sittlichen Einsicht (1973) 244 f. zum Gegenstand 
einer Problematisierung gemacht.
146 Analog KrV B 707.
147 Dies geben einige Stellen aus dem Opus postumum besonders 
deutlich zu verstehen: „Gott ist eine Idee der bloßen reinen Ver­
nunft, - kein Gegenstand der Sinne“ (XXI 144! f ). - „Gott muß 
nicht als Substanz äusser mir vorgestellt werden sondern als das 
höchste moralische Princip in mir.“ (XXI 14424f.) -„Gott ist nicht 
ein wesen außer Mir sondern blos ein Gedanke in Mir[.] Gott ist die 
moralisch//practische sich selbst gesetzgebende Vernunft“ (XXI 
1453 f). - Darum kann es dann auch heißen: „Gott ist der allgemeine 
Herzenskundiger und zugleich der allgewaltig vor dem höchsten 
Richterstuhl belohnt u. bestraft.“ (XXI 14725 f.)

111

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stulierte höchste Wesen stets nur feststellen müßte, 
daß Achtung vor dem Gesetz faktisch niemals hand­
lungsmotivierend ist, statt hier und da auf Würdigkeit 
zur Glückseligkeit zu erkennen.
Gott, wie praktische Philosophie ihn dem Gesetz 
,nacherschafft‘, wird als Personifizierung des deonti- 
schen wie kognitiven Optimum und Maximum von 
(Sitten-)Gesetzlichkeit erdacht und ist ein Gott, der 
nicht zu lieben, sondern zu denken ist. Als gebieten­
des und kontrollierendes Ideal ist er „nichts anderes, 
als ein regulatives Prinzip der Vernunft“ (KrV B 647), 
das „nichts als das formale Interesse“ (KrV B 644) 
ebendieser Vernunft in praktischer Absicht, d. h. in 
Ansehung einer möglichen Einheit und Vollkommen­
heit praktischer Erkenntnis,148 wahrnimmt. In ihm ist 
zugleich vorweggenommen, was derselben Lehre zu­
folge dem Menschen als Gattungswesen geschichtlich 
aussteht.
Der Gott der reinen praktischen Vernunft kümmert 
sich um keine anderen als die rein vernünftigen Anlie­
gen der Menschen. Zu ihm läßt sich auch nicht anders 
als auf selbstbezügliche Weise beten. Streicht man 
nämlich aus dem Gebet, wie Kant rät, Wörter und spe­
zielle Absichten, so bekundet es allein den „Geist des 
Gebets“ (Moralphilosophie Collins, XXVII, 1 32434), 
die gott-, wir können auch sagen, vernunftgesetz­
ergebene Gesinnung (cf. Moralphilosophie Collins, 
XXVII, 1 32415_18). Erbeten wird rein gesonnen nur 
noch eines:

148 Cf. KrV B 694; MS 386.

112

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Kein Gebet soll ein bestimmendes Gebet seyn, als das, wel­
ches auf moralische Gesinnung geht. Hierum kann ich cate­
gorisch und unbedingt bitten, um alles übrige aber be­
dingt.“ (Moralphilosophie Collins, XXVII,1 32438-3252)

Beten als reine Gesinnungstat erbittet vom Postulat 
reiner praktischer Vernunft kategorisch eine reine Ge­
sinnung. Es geht hinsichtlich Gottes, wie die Kritik 
der Urteilskraft mit aller Deutlichkeit klar macht, um 
die „bloße Anpreisung einer für sich allein gesetzge­
benden reinen praktischen Vernunft“ (KU § 86, 
446I9f ): das ist die Selbstanbetung der reinen Vernunft.

2.2.5.2 Lösungsversuch II: Das Gewissen

Die Konzeption des richtenden Gottes reiner prakti­
scher Vernunft wird von der des Gewissens nicht 
mehr überholt. Beide Instanzen sind analog konstru­
iert. So gilt Kant das Gewissen unter dem Titel eines 
„forum internum“ als ein „forum divinum“ (Moral­
philosophie Collins, XXVII, 1 29716f.),149 sind beide 
ideale Agenten praktischer Vernunft, so daß auch das 
Gewissen nicht als angeleitet, sondern als Leitfaden 
zu denken ist (cf. Rel 1 8514_i7), weswegen

,,[n]ach Gewissen zu handeln (...) selbst nicht Pflicht sein 
[kann], weil es sonst noch ein zweites Gewissen geben müß­
te, um sich des Acts des ersteren bewußt zu werden“ (MS 
40116_18).

149 Cf. Moralphilosophie Collins, XXVII 29722 f: „Das Gewißen ist 
(...) der Repräsentant des fori divini.“

113

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn nun das Gewissen als ein „Bewußtsein, das für 
sich selbst Pflicht ist“ (Rel 18518 f.), die ihm abverlangte 
Selbstreferenz praktiziert und moralische Urteils­
kraft sich ohne Gewaltenteilung coram foro interno 
selbst richtet (cf. Rel 1 869_h), dann wird ihm nur abver- 
langt zu prüfen, ob das Sittengesetz korrekt zur An­
wendung kam, ob Maximen auf ihre Legalität getestet 
wurden. Darüber sei keine Täuschung möglich. Kant 
bringt die Leistung des von ihm konzipierten Gewis­
sens auf die prägnante Formel: ,,[H]ier richtet die Ver­
nunft sich selbst“ (Rel 18616). Sie schreitet gegen ihre 
„natürliche Dialektik“ (GMS 405u) ein, die sie als ein 
Vernünfteln disqualifiziert, um ihr mit universeller 
Vernunft zu begegnen.
Und wenn sie dies tut, um dem Sittengesetz zur Gel­
tung zu verhelfen, so können wir sagen: hier - so zu re­
den mit einer Gesinnung letzter Stufe - agiert derjeni­
ge, der von seinem Gewissen Gebrauch macht, um 
des Gesetzes willen. Dies verlangt freilich, daß wir die 
Vergöttlichung menschlicher Gesinnung in einem Be­
wußtsein, das sich selbst derart Pflicht ist, daß es 
durch keine andere Instanz (man denke sich zugleich 
eine Gleichschaltung aller Gewissen) mehr befragt 
werden kann, akzeptieren. Das verlangt des weiteren, 
daß wir Gewissen als eine gesetzte Instanz denken, 
die an der Beurteilung von Handlungsgrundsätzen 
um deren Widerspruchsfreiheit willen interessiert ist, 
weil anders eine bestimmte praktische Philosophie - 
die uns keineswegs schon ihre Unausweichlichkeit un­
ter Beweis gestellt hat - nicht zu dem sie befriedigen­
den systematischen Abschluß gelangt.

114

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2.5.3 Lösungsversuch III: Kasuistik

Um die Motivlage auch ohne göttlichen Richter oder 
internes Gottesgericht eindeutig und verläßlich be­
stimmen zu können, konstruiert Kant in der Grundle­
gung zur Metaphysik der Sitten und der Kritik der 
praktischen Vernunft Fälle moralischer Konflikte, de­
ren gesetzmäßige Lösung a fortiori auch schon eine 
moralische sein soll und die darum einen „innern“ 
(GMS 39736), „unbedingten“ (GMS 4005), „wahren“ 
(GMS 39814), „ächten“ (GMS 39827), „eigentlichen mo­
ralischen Werth“ (GMS 39926) haben. Damit sucht er 
die prinzipielle Unmöglichkeit eines Moralitätsnach­
weises experimentell wettzumachen, mit einem experi­
mentellen Moralitätsbeweis, der unter den Bedingun­
gen der zweiten Kritik einem experimentellen Frei­
heitsbeweis gleichkommt.150
Zu diesem Zweck soll Neigung als Handlungsmotiv 
dadurch verläßlich ausgeschlossen werden können, 
daß auf Handlungen rekurriert wird, bei denen das 
moralische Motiv sich gegen den Widerstand der Na­
tur durchzusetzen hat und durchzusetzen versteht, so 
daß jeglicher Spitzfindigkeit der Boden entzogen 
wird, die der Moralität eines Handlungsmotivs solan­
ge mißtraut, wie sie es durch einen niedrigeren Beweg­
grund zu erklären vermag.151 Die dramatis personae, 

150 Cf. KpV 9227-3o. Cf. Willaschek, Die Tat der Vernunft (1991) 
463 f.
151 In der Vorlesung Naturrecht Feyerabend, NF 13262_4, gibt es da­
für ein merkwürdiges Beispiel: „Heirathet ein Mann eine schöne 
Frau; so wird er sie aus Neigung lieben. Wird sie aber durch die Jah­
re verrunzelt, und er liebt sie noch; so thut ers aus Pflicht.“ Leistete 
das Beispiel, was es zu leisten beansprucht, so verschaffte dies Män­

115

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die uns zu diesem Zweck vorgeführt werden, sind alle­
samt von trauriger Gestalt. Da ist zum einen derjeni­
ge, dem am Leben nichts mehr liegt und der dennoch 
durch reine Vernunftgründe bewogen beschließt, sein 
Leben „aus Pflicht“ (GMS 3986) zu erhalten; und da 
gibt es den Freudlosen, der ohne Anteilnahme am 
Schicksal anderer „ohne alle Neigung, lediglich aus 
Pflicht“ (GMS 39826) wohltätig ist, wo er kann.152 
„Eine (...) moralisch gute Handlung, die gegen alle er­
denklichen empirischen Motive zustande kommt, be­
weist die menschliche Freiheit - durch die Tat.“153 Da 
jedoch in jedem der Kantschen Beispiele nur der fakti­
sche Ausschluß bestimmter, nicht aber der prinzipiel­
le Ausschluß sämtlicher nichtmoralischer Beweggrün­

nern häßlicher Frauen, sofern sie sie lieben, eine Art moralischen 
Vorsprung vor denen, die mit schönen Frauen verheiratet sind. 
Doch bedarf es keiner besonderen Spitzfindigkeit, sich einen Mann 
vorzustellen, der an der Frau, mit der er alt wurde, jede Runzel aus 
Neigung liebt.
152 Cf. Rel 6I25-33. Cf. auch das Beispiel in KpV 30. - Cf. Moral 
Mrongovius II, XXIX, 1.1 61315f : „Nach dem Moralischen Werth 
ist die Handlung desto mehr werth ie mehr sie mir kostet.“
153 Willaschek, Die Tat der Vernunft (1991) 464. Cf. Höffe, Kants 
nichtempirische Verallgemeinerung (1989) 216 f.: „Nur in der hypo­
thetischen Situation eines Konfliktes von Pflicht und Neigung er­
kennt man, daß, wer sich für die Pflicht entscheidet, eo ipso auf sein 
Selbstinteresse verzichtet. Hier, aber auch lediglich hier stellt die in­
haltliche Richtigkeit einer Handlung zugleich deren Moralität un­
ter Beweis; in den Beispielen der Grundlegung prüft Kant tatsäch­
lich mehr als bloße Legalität. Die Überprüfung der Moralität be­
steht allerdings nicht in der Verallgemeinerung, sondern in deren Be­
zug auf die zugespitzte Situation (...) Somit sagt Kant durch die 
Art, wie er die Beispiele diskutiert, daß sich die Moralität nicht für 
sich allein überprüfen läßt, sondern lediglich relativ zu einem Wis­
sen um Legalität.“

116

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de möglich ist, der faktische Ausschluß aller „erdenk­
lichen empirisch bedingten Motive“ aber ein unab­
schließbares Geschäft wäre, so müssen Moralität und 
Freiheit für unbewiesen gelten, solange der Skeptiker 
mögliche empirische Motive nachreichen kann.154 
Und so bleibt denn auch die Würde des Menschen, ob­
gleich von außerordentlicher Bedeutung für das Pro­
gramm einer praktischen Philosophie Kantschen 
Typs, empirisch unbewiesen.

2.2.5.4 Das Scheitern aller Lösungsversuche

Selbst wenn Vernunft in der Tat praktisch, also auto­
nom wäre und Handlungen durch einen „Vernunft- 
wille[n]“ (MS 3924) deshalb geschähen, weil sie ver­
nünftig sind, so müßte diese Autonomie sich selbst 
doch ein blinder Fleck bleiben, solange nicht das Ver­

154 Das Ergebnis der Grundlegung faßt Willaschek, Die Tat der Ver­
nunft (1991) 465 in ein ,Du sollst, falls du kannst4 zusammen. Wir 
sind verpflichtet, sofern wir frei sind. Da dies in Kombination mit 
dem ,Du kannst, denn du sollst4 der KpV (cf. KpV 30J3_35) einen of­
fensichtlichen Zirkel ergibt, verlangt letztere Wendung nach einer 
Umformulierung, deren Legitimitätsanspruch Willaschek auf ein 
gelungenes Moralexperiment stützen möchte. „Wenn es schon ein 
Schlagwort sein soll, das Moral begründet, so müßte es ,Du kannst, 
denn du tust4 lauten. Aus der quasiexperimentell beweisbaren Tatsa­
che, daß Menschen mitunter aus rein vernünftigen Motiven han­
deln, folgt deren Freiheit als die notwendige Bedingung solcher 
Handlungen.44 (Ebd.) Tun impliziert Können, das nach der vorge­
schlagenen Formel seinerseits Präsupposition für das Sollen ist. 
Läßt sich nun der quasiexperimentelle Beweis aus obengenannten 
Gründen nicht erbringen, kippt das ,Du kannst (und sollst), denn 
du tust4 zurück in ein ,Du kannst (und sollst), falls du tust4, und der 
Beweis für Moral und Freiheit als verwirklichter moralischer Auto­
nomie steht nach wie vor aus.

117

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fahren einer Autogwosze155 der Auto/zomze gefunden 
ist. Damit muß auch bis zuletzt unklar bleiben, ob je­
mals auch nur ein einziger Mensch der Glückseligkeit 
würdig wurde, ja ob sich nur in einem einzigen für ein­
mal jene Freiheit aktualisierte, die ihm eine Würde ge­
ben soll. Daß die Wirksamkeit des kategorischen Im­
perativs als Motiv durch Beispiele nicht belegbar ist, 
räumt Kant in der Grundlegung selber ein (cf. GMS 
419).
Wir stehen hiermit erneut vor dem Problem des Regel­
folgens. Ein zuverlässiger Test auf die Motivation 
macht das Regelfolgen überprüfbar. Der kategorische 
Imperativ als Test verstanden untersucht Maximen, 
die bereits erzeugt sind, statt unmittelbar in den Pro­
zeß der Maximengeneration einzugreifen. Er prüft ab, 
ob ein „Gesetzgebungsexperiment“156 gelungen oder 
mißlungen ist, unterscheidet - wie gesehen - regelge­
mäße und regelwidrige Maximen. Was er aber nicht 
prüfen kann, ist, ob sie überhaupt mit Hilfe einer Re­
gel erzeugt sind oder ob der Maximenadoptierende 
einer Regel gefolgt ist, die darauf insistiert, daß prakti­
sche Grundsätze allgemeines Gesetz werden können 
müssen. Wenn sich nun zeigen ließe, daß wir um der 

155 Von Autognosie im Unterschied zu Autonomie spricht Hen­
rich, Das Problem der Grundlegung der Ethik (1963) 356. „Würde 
sie [die Vernunft] nur das Rechte erkennen, nicht aber zugleich 
Grund seiner verpflichtenden Kraft sein, so wäre sie zwar das Ver­
mögen, durch das es uns bekannt wird, aber nicht sein Ursprung. Es 
gäbe eine Autogrcosze der Vernunft hinsichtlich vernünftigen Han­
delns, aber keineswegs eine Autonom/?.“ - Zum Problem der Ent- 
scheidbarkeit cf. das Jim/Twin Jim-Beispiel bei Double, The Non- 
Reality of Free Will (1991) 58 f.
156 Wenzel, Anthroponomie (1992) 236.

118

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Regel willen regelgemäße Maximen erzeugt oder 
adoptiert haben, so wäre damit (wenn gilt: Regelfol­
gen präsupponiert Achtung vor der Regel, und Ach­
tung vor der Regel impliziert Regelfolgen) a fortiori 
der Nachweis erbracht, daß unsere Maximen mit der 
Regel erzeugt wurden und ein Regelfolgen statthat­
te.157 Alle Anzeichen verdichten sich hingegen dahin, 
daß ebendas nicht gelingen will; der kategorische Im­
perativ leistet genau das nicht.
Da uns die divinatorische Introspektion versagt ist, In­
tentionalität sich selbst undurchsichtig bleibt und sich 
auch mit Hilfskonstruktionen letzte Zweifel an der 
Gesinnung niemals ganz ausräumen lassen,158 zieht 
sich Kant schließlich auf den Standpunkt eines reinen 
Sollens zurück, der auch dann zu wahren sei, wenn es 
kein Zeugnis seiner Befolgung, ja keine Möglichkeit 
der Verifikation gibt, ob es jemals in Reinheit hand­
lungsbestimmend gewesen ist.
Das Gesetz bleibt ,letztes Umwillen‘, freilich als ein 
Ideal. Das heißt: Kant muß am Ende einfach vorausset­
zen, daß das Gesetz allein hinreichendes Motiv einer 
Willensbestimmung sein kann. Wir tun so, als ob es 
sich so verhalte, und betrachten die Konsequenzen, 

157 Mit Köhl, Kants Gesinnungsethik (1990) 74 Fn. 18 gegen 
Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 72 f. Dort behaup­
tet Prauss: „Denn sämtliche Handlungen, die ,aus‘ Pflicht (...) erfol­
gen, so könnte man meinen, sind eben damit doch auf jeden Fall - 
a fortiori sozusagen - dieser (...) Pflicht auch ,gemäß4 (...) Mit die­
ser Meinung aber unterläge man einem Irrtum.“ Zu verweisen wäre 
hier noch einmal, falls eine Kontroverse in diesem Punkt durch Au­
torität zu entscheiden ist, auf Kants Maxime in MS 3914: „Handle 
pflichtmäßig aus Pflicht.“
158 Cf. GMS 406.

119

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die daraus folgen, und suchen zu zeigen, daß uns ein 
Verzicht auf dieses Ideal als Menschen nicht möglich 
ist.

„Denn wie ein Gesetz für sich und unmittelbar Bestim­
mungsgrund des Willens sein könne (welches doch das We­
sentliche aller Moralität ist), das ist ein für die menschliche 
Vernunft unauflösliches Problem und mit dem einerlei: wie 
ein freier Wille möglich sei. Also werden wir nicht den 
Grund, woher das moralische Gesetz in sich eine Triebfeder 
abgebe, sondern was, so fern es eine solche ist, sie im Gemüt- 
he wirkt (besser zu sagen, wirken muß), a, priori anzuzeigen 
haben." (KpV 7221_27)

Die strikte Orientierung am Gesetz ist somit nicht ein­
fach als eine Umkehrung der Antwort Christi auf die 
Sabbatfrage zu lesen.159 Die Möglichkeit einer solchen 
Umkehrung setzte zumindest die Unterschiedenheit 
von Mensch und Gesetz voraus. Die ist im Ideal je­
doch nicht gegeben. Kant läßt den eigentlichen Men­
schen oder den Menschen als eigentliches Selbst, wie 
es den ganzen Menschen repräsentiert, am Ende 
schlicht mit dem Gesetz qua reiner praktischer Ver­
nunft zusammenfallen und darf deshalb verlangen, 
sich getrost dem moralischen Gesetz allein zuzuwen­
den, um darin genau den Menschen selbst als einen 
End-oder Selbstzweck zu treffen.
Als eigentliches Selbst verschwindet der besondere 
Mensch in der Idee der Menschheit.160 Hier ist der 

159 Mk. 2,27. „Der Sabbat ist um des Menschen willen gemacht und 
nicht der Mensch um des Sabbats willen.“ (Übersetzung der Luther­
bibel) - Cf. dagegen Hegel, Glauben und Wissen [1802], II 384 f.
160 Cf. MS 451.

120

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mensch einzig nach seinem (vernünftigen) Wesen zu 
beurteilen, nach der „Würde der Menschheit als ver­
nünftiger Natur“ (GMS 43 94f ). In ihr ist alle Hinsich­
tengebundenheit moralischer Beurteilung,161 alles 
Kontingente,162 alle besondere Freundschaft163 und 
alle Tragik164 getilgt; von den Neigungen165 und vom 

161 Cf. White, What Is and What Ought To Be Done (1981) 56 f./ 
(1987) lOOf.
162 GMS 43920-24: „Das Wesen der Dinge ändert sich durch ihre äu­
ßere Verhältnisse nicht, und was, ohne an das letztere zu denken, 
den absoluten Werth des Menschen allein ausmacht, darnach muß 
er auch, von wem es auch sei, selbst vom höchsten Wesen beurtheilt 
werden.“
163 Moralphilosophie Collins, XXVII,1 428J0-33: „Je mehr die Men­
schen gesittet werden, desto allgemeiner werden sie, und desto weni­
ger finden die besondern Freundschaften statt. Der Gesittete sucht 
eine allgemeine Freundschaft und Annehmlichkeit, ohne besondre 
Verbindung zu haben.“ Cf. auch den Gedanken einer moralischen 
Freundschaft, wie er sich in der MS § 47, 471-473 findet.
164 Cf. die in einem Brief vom 6. März 1799 an Fichte formulierte 
Polemik Friedrich Heinrich Jacobis gegen diesen antitragischen 
Zug Kants. Jacobi an Fichte (1976) 37 f.: „Ja, ich bin der Atheist und 
Gottlose, der, dem Willen der Nichts will zuwider - lügen will, wie 
Desdemona sterbend log; lügen und betrügen will, wie der für 
Orest sich darstellende Pylades; morden will, wie Timoleon; Gesetz 
und Eid brechen wie Epaminondas, wie Johann de Wit; Selbstmord 
beschließen wie Otho; Tempelraub unternehmen wie David - ja, 
Aehren ausraufen am Sabbath, auch nur darum, weil mich hungert, 
und das Gesetz um des Menschen willen gemacht ist, nicht der 
Mensch um des Gesetzes willen. Ich bin dieser Gottlose, und spotte 
der Philosophie, die mich deswegen Gottlos nennt; spotte ihrer und 
ihres höchsten Wesens: denn mit der heiligsten Gewißheit, die ich in 
mir habe, weiß ich - daß das privilegium aggratiandi wegen solcher 
Verbrecher wider den reinen Buchstaben des absolut allgemeinen 
Vernunftgesetzes, das eigentliche Majestätsrecht des Menschen, das 
Siegel seiner Würde, seiner Göttlichen Natur ist.“ Cf. Hegel, Glau­
ben und Wissen, II 384.
165 GMS 42814_17: „Die Neigungen selber aber als Quellen des Be­

121

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affekt, der, wie Kant urteilt, „als solcher Tadel ver­
dient“ (Der Streit der Facultäten, VII 867) nicht erst zu 
reden.166 Dies ist der Preis. Der Gewinn ist moralische 
Gewißheit.

2.3 Das Wertproblem

Praktische Philosophie wartet, sofern ihr Programm 
aufgeht, mit einem begründeten Verfahren zur morali­
schen Beurteilung menschlicher Handlungen (Hand­
lungsmaximen) auf. Diese Art der Beurteilung präsen­
tiert sich des näheren als eine Bewertung. Sie mißt 
Handlungen nach der Prüfung ihrer Maximen einen 
Wert zu oder spricht ihn ihnen ab und tut ein gleiches 
in bezug auf die handelnden Menschen. Praktische 
Philosophie aber begnügt sich nicht damit, Werte zu 
konstatieren, sondern fragt nach dem Ursprung von 
Werthaftigkeit überhaupt, nach dem Quell alles Wert­
haften.167 Diese aber sieht Kant aufs engste mit dem 
praktischen Vermögen des Menschen, sich Zwecke 
setzen zu können, und damit auch schon mit dem We­
sen des Menschen verknüpft: „Die Menschheit selbst 
ist eine Würde“ (MS 392j f ).

dürfnisses haben so wenig einen absoluten Werth (...), daß viel­
mehr, gänzlich davon frei zu sein, der allgemeine Wunsch eines je­
den vernünftigen Wesens sein muß.“
166 Moralphilosophie Collins, XXVII,1 36817_20: „Zur Pflicht gegen 
uns und zur Würde der Menschheit wird erfordert, daß der Mensch 
gar keine Affecten und Leidenschaften habe; dieses ist die Regel, ob 
es gleich eine andre Sache ist, ob es denn Menschen wirklich so weit 
bringen können.“
167 Korsgaard, Aristotle and Kant on the Source of Value (1986 a) 
488: „the source of value“; dies., Two Distinctions of Goodness 
(1983) 181: „the source and condition of all goodness in the world“.

122

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Suchen wir nunmehr den Gedanken der Menschen­
würde im Rahmen dieses Aufrisses der praktischen 
Philosophie Kants zu lokalisieren, so stellen wir fest, 
daß er dieses Terrain gleich mehrfach und zwar flä­
chendeckend besiedelt hat.
i) Einmal ist Menschenwürde als ein Wert, ja sogar als 
ein mit ganz außerordentlichen Eigenschaften bedach­
ter Wert bestimmt worden. Sie wird deshalb in einer 
Theorie des Wertes zu verhandeln sein.
ii) Zudem hängt die Würde des Menschen mit der Be­
dingung der Möglichkeit von menschlichem Handeln 
überhaupt zusammen. Diese nämlich entdeckt Kant 
in einem grundlegenden praktischen Selbstverhältnis, 
das die Subjektivität des Subjektes als solche auszeich­
net. So „beruht“, wie er in der Naturrechtsvorlesung 
des Sommers 1784 gelehrt hat, nicht allein alle Praxis 
(cf. KrV B 828), sondern auch des „Menschen innrer 
Werth (...) auf seiner Freiheit, daß er einen eignen Wil­
len hat.“ (NF 131937 f.) Die Freiheit des Menschen ist 
für Kant denn auch „die Bedingung, unter der der 
Mensch selbst Zweck sein kann.“ (NF 13202f.; cf. 
GMS 44820-22) Was jedoch Zweck an sich selbst ist, das 
besitzt eine Würde, einen absoluten inneren Wert. So­
mit hängt das Problem eines absoluten Wertes mit 
dem der Begründung der Möglichkeit menschlichen 
Handelns durch Freiheit zusammen, und damit eine 
Werttheorie, zumindest soweit sie sich der Würde an­
nimmt, mit einer Handlungstheorie, zumindest so­
weit diese auf das Freiheitsproblem zu antworten ge­
denkt.
iii) Es sind aber auch Ethik und Werttheorie miteinan­
der verknüpft. Am augenfälligsten wird dies in der so­

123

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genannten Zweck- oder Menschheitsformel168 des ka­
tegorischen Imperativs, die die Würde des Menschen 
zum Richtmaß eines moralischen Handelns macht.

„Handle so, daß du die Menschheit sowohl in deiner Person, 
als auch in der Person eines jeden andern jederzeit zugleich 
als Zweck, niemals bloß als Mittel brauchst“ (GMS 429I0_13)

Es handelt sich hierbei um einen Fall von Wertbegrün­
dung der Moral (einer zentralen moralischen Vor­
schrift). Der kategorische Imperativ in der Zweckfor­
mel, der nach Kants Ansicht ein Äquivalent zur Stan­
dardformulierung liefert,169 ja mit ihr „einerlei“ (GMS 
438j) sei, gebietet, niemandem etwas anzutun, weil die 
Menschheit in seiner Person einen absoluten Wert be­
sitze, dem ein jeder unbedingt Rücksicht schulde. 
Weil Handlungen als Gesinnungen Teil der noumena- 
len Welt sind, kann die Würde des noumenalen Men­
schen verletzt werden. Wie aber soll man einen Men­
schen, als Noumenon betrachtet, wie ein bloßes Mit­
tel gebrauchen? Wie kann man die Menschheit in 
einer anderen Person, wie kann man ihr Vermögen, 
sich selbst Zwecke zu setzen, zu einem bloßen Mittel 
für eigene Zwecke machen? Nicht anders, als daß man 
ihr dieses Vermögen nimmt, als daß man ihr die Mög­

168 Zum Ausdruck ,Forme? bei Kant in Analogie zur mathemati­
schen Formel, „die das, was zu thun sei, um eine Aufgabe zu befol­
gen, ganz genau bestimmt und nicht verfehlen läßt“, cf. KpV 8 Fn.
169 „Die angeführten Arten, das Princip der Sittlichkeit vorzustel­
len, sind aber im Grunde nur so viele Formeln eben desselben Geset­
zes, deren die eine die anderen zwei von selbst in sich vereinigt.“ 
(GMS 4368_10) Cf. GMS 43734-4387.

124

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit, sich als Subjekt ihrer Handlungen verstehen 
zu können, raubt und das Subjekt als supponierte 
Möglichkeitsbedingung einer Einheitsvorstellung in 
praktischer Hinsicht gesprengt wird. Dann kann un­
möglich länger praktische Vernunft am Werk sein.
Gesetzt, es hätte mit der Äquivalenz von Zweck- und 
Gesetzesformel seine Richtigkeit,170 ist die Würde des 
Menschen zu achten, weil den Wert eines vernünfti­
gen Wesens zu mißachten, zu einem Widerspruch der 
nicht anders als universell zu denkenden Vernunft mit 
sich selbst führte. Der Widerspruch ist der Feind jeder 
Einheitsvorstellung. Eine Läsion des ,fremden4 Ver­
nunftwertes lädierte zugleich die ,eigene4 Vernunft. 
Praktische Vernunft hat den Wert eines vernünftigen 
Wesens oder dessen Vernunftwert um ihrer selbst wil­
len zu schätzen und zu schützen.171
An ihrer prominentesten Stelle innerhalb der prakti­
schen Philosophie Kants soll die Konzeption mensch­
licher Würde nichts Geringerem dienen als der Be­

170 Cf. Höffe, Kants Kategorischer Imperativ als Kriterium des Sitt­
lichen (1977) 355; ders., Kategorische Rechtsprinzipien (1990 a) 
183. Dagegen Korsgaard, Kant’s Formula of Humanity (1986 b) 
183; dies., The Right to Lie (1986 c) 337; Schöne-Seifert, Philosophi­
sche Überlegungen zu ,Menschenwürde' und Fortpflanzungsmedi­
zin (1990) 450.
171 Cf. R 6950, XIX 212h_13: „Der allgemeine Wille der Menschheit 
geht auf Erhaltung dessen, was (zu) der Menschlichen Natur we­
sentlichen Zweken gehört.“ Cf. GMS 40325_33. Deutlicher wird die­
ses Selbstverhältnis noch bei Kantbewunderer und -kritiker Georg 
Wilhelm Block, Neue Grundlegung zur Philosophie der Sitten 
(1802) 14 f.: „Handle so, wie und weil es der Vernunft gemäß ist; 
handle so, wie und weil es mit deiner Würde übereinkommt; handle 
so, wie und weil es deine Bestimmung fordert (...) Alle diese drei be­
zeichnen den Grund, die Regel und den Zweck der Wirksamkeit 

125

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gründung menschlichen Handelns einerseits und der 
vernunftwertschützenden Moralität andererseits. 
Denn einmal sei ohne etwas, das an sich selbst Zweck 
sei, jede Zwecksetzung als Tätigkeit eines Willens und 
somit jeglicher Freiheitsgebrauch hinfällig. Zum ande­
ren müsse es einen absoluten Wert geben, damit die 
Vernunft ein oberstes praktisches, nämlich morali­
sches Prinzip antreffen könne (cf. GMS 42 831_33). 
Denn der „Grund dieses Princips ist: die vernünftige 
Natur existirt als Zweck an sich selbst“ (GMS 4292f.) 
Nur als eine bereits moralisch ausgelegte aber garan­
tiert diese Formel gegen alles Zufällige172 den absolut 
verläßlichen, mit allen Vernünftigen einstimmig urtei­
lenden vernünftigen Menschen.173 Moral, wie sie aus 
einem Vernunftwert, aus dem vernünftigen Wesen als 
einem Zweck an sich selbst abzuleiten ist, dient letzt­
lich genau und ausschließlich diesem Vernunftwert. 
Darin spiegelt sich eine Idee von ,menschlichem* Halt 
aus reiner Vernunft (reinen Vernunftgründen) an rei­
ner Vernunft.

des vernünftigen Willens; denn der höchste Werth ist nothwendig 
zugleich der höchste Zweck, und dieser giebt nothwendig die höch­
ste Regel“. Alle drei Formeln lassen sich „in die Formel einer der 
Natur des vernünftigen Wesens gemäßen Wirksamkeit zusammen­
fassen“.
172 Cf. GMS 4207, 428j,. Zu einer ähnlichen Beurteilung gelangt 
Wood, The Emptiness of the Moral Will (1989) 474: „This moral 
conviction that the worth of a person must be beyond luck is (...) 
Kants deepest reason for wanting to measure the will by its purity 
(...) The same conviction is also Kants deepest reason for holding 
that as free agents we must have an existence beyond nature, outside 
space and even outside time (...)“
173 Cf. Moral Mrongovius I, XXVII,2.2 140429f

126

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


iv) Neben diesen Rollen, die der Gedanke der Men­
schenwürde innerhalb der Grenzen der praktischen 
Philosophie Kants spielt, gibt es eine externe Aufgabe 
des Menschenwürdegedankens.

„Gesetzt aber, es gäbe etwas, dessen Dasein an sich selbst 
einen absoluten Werth hat, was als Zweck an sich seihst ein 
Grund bestimmter Gesetze sein könnte, so würde in ihm 
und nur in ihm allein der Grund eines möglichen kategori­
schen Imperativs, d. i. praktischen Gesetzes, liegen.“ (GMS 
4283_6)

Kant knüpft in der Grundlegung die Möglichkeit 
eines sittlichen Gesetzes überhaupt an etwas, dessen 
Dasein einen absoluten Wert hat. Strenge, empirisch 
unmöglich widerlegbare Gesetzlichkeit im Rahmen 
des Praktischen aber ist es, was der praktischen Philo­
sophie neben der Auslegung des Willens und der Frei­
heit als eines Typs der Kausalitätskategorie wissen­
schaftliche Geltung nach dem Vorbild der exakten Na­
turwissenschaften verleihen soll. Die wissenschaftli­
che Geltung der praktischen Philosophie hängt somit 
unter den Bedingungen der Grundlegung an der Mög­
lichkeit, den Gedanken der Menschenwürde zu be­
gründen. Daß dies in Rahmen der praktischen Philo­
sophie, soweit sie Moralphilosophie ist, nicht mehr 
möglich ist, ist offensichtlich: sie ist eine Philosophie, 
die ihrerseits zu ihrer Begründung die Würde des 
Menschen bzw. des vernünftigen Wesens heranziehen 
muß, aus dessen Begriff die Gesetze abzuleiten sind 
(cf. GMS4122_4).

127

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Menschenwürde als moralphilosophisches 
Programm und antiskeptische Position

Ich habe in diesem Kapitel unter anderem auf drei Re­
duktionen hingewiesen und sie als solche zu belegen 
versucht; drei Reduktionen, die Kant im Zuge der 
Ausarbeitung seiner praktischen Philosophie, insbe­
sondere in der Grundlegung zur Metaphysik der Sit­
ten vornimmt. Sehe ich recht, dann muß jede dieser 
Reduktionen implizit den Anspruch erheben, den re­
duzierten Teil als irrelevant für eine wissenschaftliche 
Klärung des Ganzen ausklammern zu können, wäh­
rend sie andererseits reklamiert, mit ihrem Resultat 
den legitimen Repräsentanten des Ganzen gefunden 
zu haben.
Die drei Reduktionen sind - sie zu erinnern:
1) die Reduktion (I) des ,ganzen4 Menschen als leib­
lich, seelisch, geistig interagierenden auf das vernünfti­
ge Wesen, die vernünftige Natur oder Menschheit, als 
deren Subjekt der Mensch eine Würde besitze,
2) die Reduktion (II) der Spezifika moralischer Kon­
flikte auf das Entscheidungsmodell theoretischer Kon­
flikte, mit dem Ziel, erstens, moralische Konflikte, auf 
eine strenge Disjunktivität der zur Entscheidung ste­
henden Optionen gebracht, nach Art theoretischer 
Konflikte endgültig zu lösen und, zweitens, eine ver­
bindliche Theorie dieser Praxis leisten zu können, und
3) die Reduktion (III) interpersonaler Konflikte auf 
das Modell des Einpersonenkonflikts.

Während die These der Reduktion (I) von Kant durch 
eine Ausklammerung anthropologischer Kenntnisse, 

128

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch die Insistenz auf dem vernünftigen Wesen als 
dem eigentlich moralfähigen und durch die Rede vom 
eigentlichen Selbst in einem Reich der Zwecke ge­
stützt wird und die These der Reduktion (III) durch 
das Konzept einer universalistischen Vernunftmoral 
in Verbindung mit einem gesinnungsethischen An­
satz m. E. hinreichend belegt ist, nehme ich an, daß die 
These einer Reduktion (II) größeren Widerständen 
ausgesetzt ist. Mir war die Umformulierung der deon- 
tischen Modaloperatoren ,geboten4, ,verboten4 und 
,erlaubt4 in die alethischen Modalausdrücke ,notwen­
dig4, ,unmöglich4 und ,möglich4, wie Kant sie zu­
nächst in seiner Moralvorlesung des Winters 1782/83 
und dann in der Grundlegung vornimmt, Indiz ihrer 
Richtigkeit.
Nur so wäre, wenn Wissenschaftlichkeit zudem, wie 
Kant es einklagt (cf. GMS 42 83_6), durch einen exter­
nen Grund gesichert ist, Ethik als strenge, d. h. apriori­
sche Wissenschaft möglich, wovon er denn im Unter­
schied zu Aristoteles auch zweifelsfrei ausgeht (cf. 
GMS 388). Ethik besäße diesen Wissenschaftscharak­
ter dann gerade nicht deshalb, weil sie auf einer ange­
messenen, umfassenden und zuverlässigen empiri­
schen Beschreibung des im weitesten Sinne Sittlichen, 
der mores, aufbauen könnte, sondern, weil zuvor das 
moralisch zu Nennende einem Ideal von Wissen­
schaftlichkeit angepaßt worden ist. Ethik ist als stren­
ge Wissenschaft möglich auf der Basis einer Homolo­
gie von kritisiertem und kritisierendem Vernunftge­
brauch. Dabei ist es Kants Absicht - wie ich ihm unter­
stelle -, in den Ergebnissen seines Verfahrens unsere 
moralischen Intuitionen weitgehend zu berücksichti­

129

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen, sie zumindest nicht über das Tolerierbare hinaus 
zu brüskieren.174 - Wo dies, wie im Falle des strikten 
Lügenverbots, dennoch geschieht, sehen sich seitdem 
die Interpreten herausgefordert, die Kantsche Lehre

174 Patzig, Der kategorische Imperativ in der Ethik-Diskussion 
(1988 b) 161 behauptet sogar, Kants Absicht sei es gewesen, die „im­
mer schon vorausgesetzten moralischen Verhaltensregeln in einer 
Gemeinschaft von Menschen mit bestimmten sozialen Institutio­
nen und Gepflogenheiten“ mit Hilfe einer Theorie verständlich zu 
machen, statt sie in logischer Reflexion erst eigens zu entwickeln. 
Er verweist dazu auf GMS 403 f., wo es heißt, die gemeine Men­
schenvernunft wisse für gewöhnlich sehr gut, was zu tun und wie 
,gut‘ und ,böse4 zu unterscheiden sei. - In der Literatur ist umstrit­
ten, welcher Stellenwert der moralischen Intuition in der philoso­
phischen Theorie beizumessen ist. Während Wolf moralische Intui­
tion immer wieder als Korrektiv prinzipienethischer Überlegungen 
heranzieht, weist Rorty dieses Verfahren entschieden zurück. 
Rorty, Contingency, irony, and solidarity (1989) 21 / (1989) 49: 
„Meiner Ansicht nach ist die Forderung, daß eine ,angemessene4 
philosophische Philosophie Platz für unsere Intuitionen lassen 
muß, ein reaktionärer Slogan, der in der entscheidenden Frage einer 
petitio principii gleichkommt.“ Es gibt keinen „inneren Sinn dafür, 
wie die Dinge liegen“, und wir sollten darum „aufhören, unsere 
,Intuitionen4 für mehr als Platitüden zu halten, für mehr als die habi­
tuelle Verwendung eines bestimmten Begriffsrepertoires, mehr als 
alte Werkzeuge, für die es noch keinen Ersatz gibt.“ (Ebd. 21 f. / 50) 
Dem Vorwurf des Fundamentalismus begegnet Rorty seinerseits 
mit einem Fundamentalismusvorwurf an die Adresse eines Stre­
bens nach Allgemeingültigkeit und an den Standpunkt vernünftiger 
Objektivität, als deren bloßen Reflex er die moralischen Intuitionen 
ansieht, die mit dieser Allgemeinheit und Objektivität Übereinkom­
men. Cf. Rorty, Solidarität oder Objektivität? (1988) 8. Dagegen 
gibt Wolf, Das Tier in der Moral (1990) 136 zu bedenken: „Man 
könnte diese Intuitionen so erklären, daß sich hier auch in denjeni­
gen von uns, die sich nicht religiös verstehen, hartnäckige Reste der 
christlichen Moral erhalten haben. Da wir uns in anderen Fragen 
von solchen Resten befreien können, ist diese Erklärung wenig be­
friedigend.“ Double, The Non-Reality of Free Will (1991) 7 berich­
tet vom Kampf gegen die eigenen Intuitionen, mit dem er seine phi- 

130

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit der moralischen Intuition zu versöhnen und das 
Kontraintuitive als Schein zu entlarven.175
Das Motiv, welches Kant dazu bewegt, die drei ge­
nannten Schritte durchzuführen, diagnostiziere ich

losophischen Überzeugungen durchgesetzt hat, formuliert aber zu­
gleich eine moderate Position: „Theorizing may suggest which 
intuitions we have to give up, but if we do not start from them we 
will never get anywhere.“ (Ebd. 19)
175 Cf. MS 43127_34 („Casuistische Fragen“) u. Über ein vermeintes 
Recht aus Menschenliebe zu lügen, VIII 423-430, Kants Erwide­
rung auf Benjamin Constant. Cf. dazu Korsgaard, The Right to Lie 
(1986 c) 327, 329 u. die in Geismann/Oberer (eds.), Kant und das 
Recht der Lüge (1986) gesammelten Beiträge. Bezeichnend ist die 
Verunsicherung, die der Kantianer H. J. Paton in einem Brief vom 5. 
Februar 1954 an Julius Ebbinghaus artikuliert (ebd. 71 f.): „If the ap- 
plication of moral principles in such laws as ,Thou shalt not lie‘ is to 
be taken interpreted rigidly or rigorously so that no account is to be 
taken of circumstances, then I fear I should have to abandon the cate- 
gorical imperative altogether, although with the utmost regret“, was 
den Adressaten des Briefs zu der Randnotiz verleitet: „Aber aus wel­
chen Gründen haben Sie ihn denn angenommen“ (ebd. 72). - Geis­
mann, Versuch über Kants rechtliches Verbot der Lüge (1988) 293- 
316, bes. 310-313 weist die moralische Intuition, welche angesichts 
des Rigorismus des Wahrhaftigkeitsgebots rsp. Lügenverbots ein 
„Unbehagen“ (ebd. 311) nicht los wird, mit der Idee von Recht als 
Recht in die Schranken. - Kant diskutiert, ob es ein Recht auf Lüge 
geben könne, und er verneint dies. Das zentrale Argument, warum 
es ein Recht auf Lüge nicht nur nicht geben dürfe, sondern auch 
überhaupt nicht geben könne, ist recht einfach. Es ist der Rechts­
grundsatz pacta sunt servanda, von dem, damit Recht sich als Recht 
erhalte, nicht abgewichen werden darf. Ein Recht aber, das die Lüge 
erlaubte, wäre ein Recht auf solches, das die Vertragsidee von Recht 
und damit Recht als Recht aufhöbe, mithin ein Ungedanke. Dabei 
ist stets ein Rechtsgedanke angesetzt, der im Hinblick auf seine 
Strenge ein Analogon zum Naturgesetz darstellt. Dies kennt in der 
Tat keine Ausnahmen, keine einschränkenden Gültigkeitsbedingun­
gen. - Bleibt festzuhalten: 1) Nicht durch das Prinzip der Verallge­
meinerung einer Maxime wird ein Recht auf Lüge zurückgewiesen, 
sondern - analytisch - durch eine Betrachtung des Begriffs des 

131

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als eine Idee von Verläßlichkeit. Sie liegt einer jeden 
Option für die Prinzipien der reinen praktischen Ver­
nunft zugrunde und wird zugleich mit Hilfe dieser 
Prinzipien verfolgt. Und während die Prinzipien der 
reinen praktischen Vernunft, zumal das Universalisie- 
rungsprinzip des kategorischen Imperativs (principi- 
um diiudicationis bonitatisX7h\ das Gute daraufhin tri- 
bunalisieren, wie rational es ist,* 176 177 so könnte im Gegen­
zug das Verläßlichkeitsideal, wie es die methodische 
Entscheidung für praktische Vernunftprinzipien re­
giert, eine Antwort auf die Frage darstellen, warum es 
gut ist, rational zu sein, oder, warum Vernunft wert­
voll ist.
,Warum ist es gut, rational zu sein?*178 Weil - die drei 
Reduktionen vorausgesetzt, mit denen sich die Ver­

Rechts, der nicht widerspruchsfrei mit der Lüge zusammen gedacht 
werden kann, weshalb Kant denn auch, um einen Anklang an diesen 
Widerspruch auch in der Überschrift seines Aufsatzes zu vermei­
den, titelt: „Über ein vermeintes Recht (...)“ (Herv. v. mir) 2) Hier 
setzt sich in Kants rechtsphilosophischem Denken das Gebot der 
Rechtssicherheit gegen eine Idee von Gerechtigkeit durch. - Eine 
sehr viel differenziertere nicht-Kantsche Sicht entwickelt White, 
What Is and What Ought To Be Done (1981) 57-59/(1987) 102- 
106. White weist daraufhin, daß legalistische Ethiken wie die Kant- 
sche es nicht erlauben, „daß irgendeine Prämisse eines moralischen 
Arguments gerade deshalb geändert wird, weil die Konklusion für 
unakzeptabel befunden wurde.“ (Ebd. 48/86)
176 Cf. Henrich, Das Problem der Grundlegung der Ethik (1963) 
356.
177 Denn, wie Kant formuliert: „praktisch gut ist aber, was vermit­
telst der Vorstellungen der Vernunft (...), d. i. aus Gründen, die für 
jedes vernünftige Wesen als solches gültig sind, den Willen be­
stimmt.“ (GMS 41 318_2i)
178 Cf. Putnam, Reason, Truth, and History (1981) 174, 182, 188, 
189/(1990) 232, 242, 250: „Why is it good to be rational?“

132

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nunft zuvor das Terrain bereitet, auf dem sie wirkungs­
voll agieren kann - wer rational verfährt, auf verläßli­
chem Wege zu verläßlichen Entscheidungen über Gu­
tes und Schlechtes gelangt, während wer nicht ratio­
nal verfährt, ein solches Ergebnis allenfalls mit Glück, 
eher jedoch überhaupt nicht erzielt. Gibt es dann am 
Ende einen Vorrang des Guten oder des Werts vor der 
Vernunft? Ist die Vernunft dienende Vernunft, weil 
sie einem Wert dient? Gesetzt das wäre so, dann hätte 
sich die Vernunft gegenüber dem Guten zu verantwor­
ten und wäre gerade nicht ihr eigenes Maß. Doch läßt 
sich hier auch noch die Frage stellen, warum Verläß­
lichkeit gut ist, warum Verläßlichkeit wertvoll ist. Ich 
biete aus der Reihe möglicher Antworten zwei alterna­
tive an, ohne sie hier weiter diskutieren oder eine von 
ihnen verteidigen zu wollen.
Die erste lautet: Verläßlichkeit wird in der Philoso­
phie und anderwärts geschätzt, weil es eine unaufheb­
bare Idiosynkrasie gegen Anarchie und Nihilismus 
gibt. Und aus einer anthropologischen Sicht ergänze 
ich: der Mensch braucht, um leben zu können, Verläß­
liches und solches, das gewiß ist.
Die zweite Antwort hingegen lautet zirkelverdächtig: 
Verläßlichkeit ist gut, und sie wird geschätzt, weil sie 
vernünftig ist. Denn es ist die Verläßlichkeit der Ver­
nunft, die geschätzt wird. Und es ist die wertschätzen­
de und praktisch urteilende Vernunft, die ihre eigene 
Verläßlichkeit schätzt, weil diese es ihr erlaubt, auf 
sich selbst stets wieder als auf dieselbe zurückzukom­
men. Praktische Vernunft schätzt ihre eigene Verläß­
lichkeit und schätzt an ihrer Verläßlichkeit zuerst sich 
selbst.

133

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Option für Verläßlichkeit in einem absoluten Sin­
ne, wie sie in der Idee der Menschenwürde kulmi­
niert, läßt sich in zwei Hinsichten auslegen:
a) erstens als Option für ein moralphilosophisches 
Programm von wissenschaftlicher Geltung, dem es 
um die Sicherheit im moralischen Urteil, die Einstim­
migkeit der Urteilenden, den moralischen Fortschritt 
der Menschheit, kurz, die Gesetzmäßigkeit menschli­
cher Praxis geht. - Dies zu ermöglichen und zu ge­
währleisten, dienen unter anderem die drei Reduktio­
nen;
b) zweitens als Option für eine dezidiert antiskepti­
sche Position, der die Menschenwürde als der archi­
medische Punkt menschlicher Praxis gilt. Menschen­
würde als die legitimierende Instanz aller menschliche 
Praxis belangenden absoluten Verläßlichkeitshoffnun­
gen hätten wir dann als das Kernstück eines prakti­
schen Anti-Skeptizismus zu betrachten.  Sie wäre, 
sofern sich ihre Existenz und - bedeutsamer - ihre 
verpflichtende Kraft nachweisen läßt, ein starkes Ar­
gument für einen moralphilosophischen Anti-Skepti­
zismus und, sofern sie sich nicht-religiös begründen 
läßt, ein starkes säkulares antiskeptisches Argument. 
Verläßlichkeit wäre dagegen bloßes Trugbild, wenn 

179

179 Stroud hat Kants theoretische Philosophie und Transzendental­
philosophie überhaupt als eine antiskeptische Position ausgelegt. 
Stroud, The Significance of Philosophical Scepticism (1984) 
128-169. Wir können in seinem Sinne auch Kants Konzeption der 
Menschenwürde verstehen als „kind of anti-sceptical guarantee 
Kant hoped to provide.“ (Ebd. 170) Cf. auch ders., The Significance 
of Scepticism (1979) 285, 297 f. Cf. Rorty, Transcendental Argu­
ments, Self-Reference, and Pragmatism (1979) 77.

134

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Skeptizismus den Sieg davontragen könnte, der es 
evident zu machen verstünde, daß jede Moralphiloso­
phie und jeder Versuch, eine Würde des Menschen zu 
begründen, eo ipso ein zum Scheitern verurteilter, 
nämlich unmöglich wissenschaftlicher Versuch wäre, 
da jede Wertung, die auf Absolutes aus sei, sich als sol­
che aus der Wissenschaft verabschiede.
Dieser Skeptizismus läßt sich nur zurückweisen, 
wenn sich 1) zeigen läßt, daß Wissenschaft als solche 
werten kann, darf bzw. muß, und 2) ein absoluter 
Wert auf irgendeine wissenschaftlichen Ansprüchen 
genügende Weise nachgewiesen werden kann. Zur De­
batte steht die Frage, ob die Rede von einer Würde des 
Menschen, die Rede von einem absoluten Wert wissen­
schaftlich überhaupt sinnvoll möglich ist.

135

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34 - am 17.01.2026, 14:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der absolute Wert und die Werte
	2. Der systematische Ort der Menschenwürde in der praktischen Philosophie Kants
	2.1 Das Freiheitsproblem - Reduktion (I) eines umfassenden Menschenbegriffs auf den Begriff des Menschen als eines Vernunftwesens
	2.2 Das Moralproblem
	2.2.1 Der Gegenstand moralischer Beurteilung
	2.2.1.1 Wille
	2.2.1.2 Maxime
	2.2.1.3 Motiv

	2.2.2 Das Verfahren moralischer Beurteilung
	2.2.3 Reduktion (II) praktischer auf das Modell theoretischer Konflikte
	2.2.4 Reduktion (III) interpersonaler auf das Modell intrapersonaler Konflikte
	2.2.5 Dijudikation der Motivation?
	2.2.5.1 Lösungsversuch I: Der Gott der reinen praktischen Vernunft
	2.2.5.2 Lösungsversuch II: Das Gewissen
	2.2.5.3 Lösungsversuch III: Kasuistik
	2.2.5.4 Das Scheitern aller Lösungsversuche


	2.3 Das Wertproblem

	3. Menschenwürde als moralphilosophisches Programm und antiskeptische Position

