Falsche Hoffnungen

Uber ein apologetisches Gedankenexperiment und die Konsequenzen
seines Scheiterns

Heiko Schulz

Sei still und schlafe, warte
Und trdume nichts und warte,
zu hoffen ist kein Grund.
Hinweggerollt sind Meere,
Kulissen, schwarze Leere,

in der sich dffnet Gottes Mund.

Christian Lehnert

Abstract: Christlicher Glaube, so die theologische Leitiiberzeugung des vorliegenden Textes, ver-
mittelt Trost, nicht Sinn, er verheifit die Uberwindung als Ende und nicht als Verstehen des
Leidens. Aus dieser Behauptung folgt allerdings keine christlich sanktionierte Verabschiedung von
Hoftnung oder Glaubenszuversicht. Im Gegenteil: Theologisch verstanden verheifit, eréffnet und
gewihrt nur der Glaube die Moglichkeit eines Hoffens im absoluten, eschatologischen und d. h.
zugleich nicht enttduschungsanfilligen Sinn. Ob zu Recht oder Unrecht, bleibt allerdings objektiv
unausweisbar. Diesen Befund flankiert die philosophisch-phdnomenologische Einsicht, dass recht
verstanden jegliches Hoffen bereits vom Zweifel an dessen Sinn lebt: Mit dem Zweifel an der Er-
fillung des Erhofften steht immer zugleich dies Hoffen selbst, stehen seine Moglichkeit und Sinn-
haftigkeit auf dem Spiel. Umso mehr aber die eschatologische Hoffnung des Glaubens. Grund zu
absoluter Hoffnung hat demnach nur, wer sie, in ihrer sinnteleologisch-relativen Form namlich,
begraben kann. Dieser an sich rein binnentheologischen Thesenverkniipfung soll im vorliegenden
Text zusatzliche philosophische Plausibilitédt verliehen werden, und zwar exemplarisch, d. h. mit
Bezug auf eine Debatte, in der ein nach Meinung des Verfassers allzu leichtfertiger Apologet des
Glaubens entschieden falsche Hoffnungen in Richtung auf die Sinn- und Rationalititsfahigkeit des
christlichen Glaubens weckt. Diese Hoffnungen werden im Riickgriff auf analytische (R. Swinbur-
ne, J. L. Mackie) und wahrscheinlichkeitstheoretische Ressourcen widerlegt. In concreto handelt
es sich um ein im Internet zugingliches Gedankenexperiment, das (ohne sich explizit auf sie zu
beziehen) Vorginger bzw. Vorbilder hat: zundchst und vor allem in (Polkinghornes Variante von)
John Leslies sog. Hinrichtungsparabel sowie dem daraus abgeleiteten Gottesargument.

Keywords: Hoffnung (absolut und relativ), Glaube, Sinn, Zufall, Eschatologie, Hinrichtungspara-
bel, C-induktives Argument

323

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiko Schulz
I Vorbemerkung

(1.) Im Schatten der Corona-Pandemie wurden 2023 zwei Sammelbande
publiziert, die ihre potenziellen Leser, aber auch die Autoren und Auto-
rinnen der einzelnen Artikel durch ein thematisch beziehungsreiches Titel-
stichwort orientierten: Zuversichtsargumente.! Es darf vermutet werden,
dass der Herausgeber, als Theologe und Exeget, mit dieser Begriffspragung
vier mindestens untergriindig leitende Grundannahmen verband: erstens,
dass (nicht nur, aber vor allem) in Zeiten von Pandemien, kriegerischen
Konflikten und anderen Ursachen weltweiten Leidens Hoffnung und Zu-
versicht bitter ndtig, ja beinahe nétiger sind als alles andere; zweitens, dass
diese Not gewendet werden kann, weil recht verstanden Grund zur Hoft-
nung besteht; drittens, dass sich diese Behauptung jedenfalls aus christlicher
bzw. christlich-theologischer Perspektive — und d. h. zugleich viertens: mit
Blick auf eine ganz bestimmte Hoffnung und deren Grund - nahelegt.
Biblisch korrespondiert diesen, in jedem Fall aber den beiden zuletzt ge-
nannten Leitannahmen, eine vielfach beanspruchte Doppelthese: Es ist der
christliche Glaube, méglicherweise auch nur dieser, der erstens ontischen
und zweitens epistemischen Grund zur Hoffnung, genauer: zu einer ganz
bestimmten, ndmlich eschatologischen Hoftnung, bietet. Einerseits namlich
ist dieser Glaube (gr. pistis), nach der Ubersetzung Luthers, als ,feste Zu-
versicht [hypdstasis] dessen, was man hofft [elpizoménon]“ (Hebr 11,1), zu
beschreiben, wobei jene Glaubenszuversicht nach biblischem Verstdndnis
selbst als Bedingung oder ontische Grundlage sowie als subjektives Medi-
um fiir die Realisierung des Erhofften fungiert. Andererseits erfiillt der so
verstandene Glaube zugleich alle erforderlichen Voraussetzungen fiir die
Moglichkeit jener epistemischen Verantwortung, die zu ibernehmen jedem
Christen immer dann auferlegt ist, wenn jemand ,Rechenschaft [16gon]
fordert tiber die Hoffnung [elpidos]“ (1. Petr 3,15), aus der jener lebt. In und
aus der Verschrankung dieser beiden Thesen darf man zum einen schlie-
Ben, dass der semantische Ausgangsbefund, wonach jedes Hoffen Glauben
einschlief3t,? im Spezialfall des christlichen Glaubens konvertiert werden
kann - dieser richtet sich, im Blick auf seinen Gegenstand, ipso facto auf
die Verwirklichung eines VerheifSenen bzw. (eschatologisch) Erhofften. Zum
anderen folgt daraus, dass dieser Glaube im Medium seiner theologischen
Selbstreflexion Mittel zur Verfiigung zu stellen bzw. als vorhanden auszu-

1 Vgl. Alkier (2023).
2 Vgl. dazu Schulz (2020), 156f.

324

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Falsche Hoffnungen

weisen beansprucht, die ihn selbst bzw. das in ihm Erhoffte, als solches,
(auch) den Gegnern des Glaubens gegeniiber verniinftig rechtfertigen kon-
nen.

(2.) Vor allem zur letzteren These habe ich mich an anderer Stelle kri-
tisch geduflert, d. h. mit der Absicht, diesbeziiglich allzu hohe Erwartun-
gen zu dampfen:®* Die christlich-eschatologische Hoffnung schliefit, wie
immer sonst beschreibbar, in jedem Fall den Glauben an einen Zustand
endgiiltiger Leidensfreiheit ein. Apologetisch motivierte Versuche, sie als
verniinftig auszuweisen, verfahren in der Regel - ich neige zu der Annah-
me: ausnahmslos, wenngleich nicht selten stillschweigend - teleologisch
bzw. sinntheoretisch. Auf diese Weise, so meine Kritik, werden nolens
volens nicht nur und in philosophischer Hinsicht die Wirklichkeit und/
oder Moglichkeit des Zweckwidrigen vorschnell, ja hiufig wider eigenes
Beteuern, instrumentalisiert und verharmlost.* Vielmehr sind alle derarti-
gen Versuche zugleich theologisch heterodox: Sie leugnen oder ignorieren,
dass der christliche Glaube das Leiden nicht durch einen Zustand autheben
zu konnen hoftt, in dem dieses ex post als sinnvoll erscheint, sondern
durch einen Zustand, in dem das Leiden schlicht aufhért — und zwar
aufhort, ohne im (u. a. prospektiven) Riickblick als sinnvoll zu erscheinen.?
Dementsprechend nimmt der préasentische Vorschein dieses Zustandes, an
dem der Christ im Medium der eschatologischen Zuversicht bzw. der glau-
big hoffenden Antizipation teilhat, im Dienste seiner eigenen Mdglichkeit
ebenfalls nicht den oder irgendeinen Sinn des Ganzen vorweg; vielmehr
weif$ er sich recht verstanden im und angesichts des (eigenen wie des soli-
darischen Mit-)Leidens durch eine géttlich verheifSene Aussicht auf dessen
Ende, und durch nichts sonst, getrostet. Zugespitzt formuliert: Christlicher

3 Vgl. Schulz (2020).

4 Ich sehe mich in dieser Diagnose auch auflerphilosophisch, namlich von Seiten einer
durch den Ukrainekrieg veranlassten Artikelserie in DIE ZEIT bestitigt, insbesondere
durch den Beitrag von Schiemenz (2022).

5 Der einzig genuine Beitrag des Christentums zur Losung des sog. Theodizeeproblems
besteht daher m. E. in der Verheiffung, dass das Leid ein Ende haben wird (vgl.
Offb 21,4). Das scheint ein philosophischer Offenbarungseid, aber vielleicht triigt
der Schein; denn das blofle Ende des Leidens zu verheiffen statt es durch Nachweis
seiner vermeintlichen Unvermeidbarkeit (ergo Sinnhaftigkeit) zynisch zu verkliren, ist
eine und vielleicht die einzige Weise, in der man beides haben und tun kann: Boses
und/oder Ubel ernstnehmen und - entmachten. Denn man kann nur dasjenige Ubel
entmachten, das man ernstnimmt; und man kann nur dasjenige Ubel ernstnehmen,
auf dessen Rechtfertigung man verzichten kann - und de facto verzichtet. Vgl. dazu
Schulz (2025).

325

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiko Schulz

Glaube vermittelt Trost, nicht Sinn, er verheifit die Uberwindung als Ende
und nicht als Verstehen des Leidens.®

Ich méchte die fundamentaltheologisch-prinzipientheoretischen Uberle-
gungen jenes fritheren Textes, der die soeben genannte These entfaltet, im
Folgenden ein Stiick weiterfithren, und zwar exemplarisch, d. h. mit Blick
auf eine Debatte, in der der apologetisch gesonnene Gesprichspartner nach
meinem Dafiirhalten entschieden falsche Hoffnungen in Richtung auf die
Rationalitatsfahigkeit des christlichen Glaubens weckt. In concreto handelt
es sich dabei um ein (im Internet zugingliches) Gedankenexperiment’,
das (ohne sich explizit auf sie zu beziehen) Vorganger bzw. Vorbilder hat:
zunichst und vor allem in (John Polkinghornes Variante von) John Leslies
sog. Hinrichtungsparabel sowie dem daraus abgeleiteten Gottesargument.®
Ich werde im Folgenden in aller Kiirze zunachst diesen Ausgangspunkt
skizzieren, um im Anschluss das Gedankenexperiment selbst zu erldutern
(I1.). Eine ausfiihrliche Diskussion schliefit sich an (IIL.), die in abschlie-
Bende und mindestens umrisshaft weiterfiihrende Uberlegungen miindet
(IV.). Trotz aller Kritik an einer aus meiner Sicht missverstandenen Apo-
logetik des christlichen und/oder religiosen Glaubens verstehe ich meine
nachfolgenden Uberlegungen ebenfalls als Argumentationsversuch zu des-
sen Verteidigung, wobei ich mich einem Verstindnis des Glaubens sowie
dessen Erkenntnisanspriichen und -grenzen grundsatzlich anschliefle, das
Thomas Schmidt pragnant formuliert hat: ,Religidser Glaube, der sich als
Wissen [...] versteht, tiberzieht seinen Kredit. Religioser Glaube, der hinge-
gen vollkommen auf Anspriiche intersubjektiver Rechtfertigung verzichtet,
regrediert auf eine willkiirliche, tendenziell irrationale Ausdrucksgestalt
religiésen Erlebens.” Ganz in diesem Sinne versuchen die nachfolgenden
Uberlegungen, sich auf dem schmalen Grat zwischen Hypertrophie (Selbst-

6 Luthers These vom lumen gloriae oder Licht der Herrlichkeit (vgl. Luther (2006),
654f.) als einem eschatischen Medium der Auflosung und Verklarung vermeintlich
sinnresistenter Widrigkeiten kann ich mich nicht anschlieflen - und das nicht nur
aus theologischen Griinden. Die These von einer prospektiv, im Medium des die
Ewigkeit antizipierenden Glaubens vorweggenommenen Retrospektion auf den Sinn
allen Leidens und aller Zweckwidrigkeit ldsst sich m. E. nur dann retten, wenn man
(theologisch durchaus zu Recht, wie ich meine) annimmt, dass der Sinn des Leidens
in nichts Anderem besteht als dessen Ende - und dass eben dieses Ende, nicht aber ein
von ihm unterschiedener Sinn im Medium der visio beatifica als solches und ferner als
sinnvoll konstatiert werden wird. Vgl. dazu Schulz (2020), 173f.

7 Vgl. Premier on Demand (abgerufen: 2022).

Vgl. Leslie (1990).

9 Schmidt (2019), 392.

[e)

326

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Falsche Hoffnungen

verwechslung des Glaubens mit Wissen) und dessen Selbstimmunisierung
(Leugnung seiner intersubjektiven Rechtfertigungsbediirftigkeit) zu halten
- ohne freilich zwecks Vermeidung dieser Aberrationen den spekulativen
Ausweg fiir notig und/oder gangbar zu halten, den Schmidt empfiehlt.!

II. Zwei Gedankenexperimente: Die Hinrichtungsparabel und ihre
wahrscheinlichkeitstheoretische Adaption

(1.) Hier zunichst Polkinghornes Kurzform der auf John Leslie zuriickge-
henden Parabel:

Du sollst hingerichtet werden. Du bist an einen Pfahl gebunden. Deine
Augen sind dir verbunden und zehn Gewehre in der Hand von ausge-
bildeten Henkern sind auf dich gerichtet. Der Hauptmann gibt den
Befehl zu schieflen, und die Gewehre krachen [...] Du erkennst, du hast
tiberlebt! [...] Ein so auflergewdhnliches Ereignis verlangt eine Erklarung
[...] Eine ist, dass sehr, sehr viele Hinrichtungen [...] stattfinden. Auch
die besten Schiitzen verfehlen einmal ihr Ziel, und Du warst in der
gliicklichen Lage, dass sie alle verfehlten. Die andere Erklarung ist, dass
sich mehr ereignete als du gewahr wurdest. Die Schiitzen waren auf
deiner Seite, und sie verfehlten auf Anordnung ihr Ziel.!

Was Polkinghorne zufolge nach einer Erklarung verlangt, ist - im {ibertra-
genen Sinne - die unter den gegebenen Umstinden extrem unwahrschein-
liche Entstehung, genauer: Entwicklung eines Universums, das nicht nur
Leben, sondern bewusstes und selbstbewusstes (kurz: menschliches) Leben
moglich gemacht hat und d. h. unter anderem: eine Lebensform, die die so
bestimmte Welt wahrheitsfahig zu beschreiben vermag, in der letztere sich
folglich selber ansichtig werden kann. Gesucht wird also ein anthropisches
Prinzip, das diesen tiberraschenden Tatbestand erklart, mindestens erklaren

10 ,Die Weigerung, den Ubergang vom vorstellenden zum begreifenden Bewusstsein,
vom Glauben zum Wissen zu vollziehen, ist eine Form von Reflexionsverweigerung.
Diese Regression reduziert den religiosen Glauben tendenziell auf ein irrationales
Gefiihl und die philosophische Vernunft auf einen flachen Szientismus.“ (Ebd., 401.)
Nach meinem Dafiirhalten ist erstens kein spekulativer Vernunftbegriff vonnéten, um
Schmidts zu Recht gebrandmarkte Doppelregression mit Griinden kritisieren zu kon-
nen; und zweitens ist, wie die nachfolgenden Uberlegungen hoffentlich zeigen, ein
solcher Vernunftbegrift auch nicht notig, um jene doppelte Regression zu vermeiden.

11 Polkinghorne (2001), 55; Auslassungen in Zitaten werden hier und im Folgenden
durch drei Punkte in eckigen Klammern [...] markiert.

327

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiko Schulz

hilft. Die hier als Gedankenexperiment!? genutzte Parabel deutet bereits an,
dass Polkinghorne zufolge zwei und nur zwei konkurrierende Ansitze in
diesem Zusammenhang denk- bzw. verfiigbar sind: eine, die auf den Zufall,
und eine andere, die auf (gottliche) Anordnung setzt. Flankierend hierzu
lassen sich die beiden Erkldrungen

in einen Vielweltenansatz und einen [...] [Ein-Welten-]Ansatz [...] Uiber-
setzen. Wenn es sehr, sehr viele verschiedene Universen gibt, jedes mit
seinen eigenen Anfangsbedingungen und Naturgesetzen, dann kénnen
in einem Universum durch Zufall genau jene Bedingungen herrschen,
die fiir die Entwicklung von [...] Leben notwendig sind [...]. Wenn
es aber nur ein Universum gibt, kann man in dessen Feinabstimmung
[fine-tuning] jenes fruchtbare Potential erkennen, mit dem der Schépfer,
der will, dass die Geschichte seiner Schépfung lebensférderlich ist, seine
Schépfung ausgestattet hat.3

Ubersetzt man die Einzelziige der Parabel, die sich gewissermafien auf der
Bildhalfte ergeben, in die beiden Erkldrungsoptionen und deren jeweilige
Aufbaumomente auf der Sachhilfte, ergibt sich folgendes Schema:

Bildhilfte Sachhilfte, Option 1: Sachhalfte, Option 2:
Der Vielweltenansatz Der Eine-Welt-Ansatz

1. Verurteilter 1. vorfindliche Welt ohne anthropi- 1. vorfindliche Welt ohne AP
sches Prinzip (AP)

2. Exekutions- | 2. Naturgesetze, die das AP ausschlie- | 2. Naturgesetze, die das AP ausschlie-
kommando Ben Ben

3. Hinrichtung | 3. Wirksambkeit der o. g. Naturgesetze, | 3. Wirksamkeit der o. g. Naturgesetze,
u. a. mit dem Resultat des Ausschlus- | u. a. mit dem Resultat des Ausschlus-
ses der Moglichkeit selbstbewussten | ses der Moglichkeit selbstbewussten
Lebens Lebens

4. Verschonung | 4. Vorfindliche Welt unter Einschluss | 4. Vorfindliche Welt unter Einschluss
des Verurteilten | des durch ein AP Ermdglichten (u. a. | des durch ein AP Ermaglichten (u. a.
selbstbewusstes Leben) selbstbewusstes Leben)

5. Grund der 5. Zufall als Ermdoglichungsgrund des | 5. Gott als Ermoglichungsgrund des
Verschonung AP AP

Tabelle 1: Die Einzelziige der Hinrichtungsparabel und ihre hermeneutische
Ubertragung

12 Vgl. zu Eigenart, Typen, Funktion(-en) und Problemen von Gedankenexperimenten
Brown/Fehige (2023).

13 Polkinghorne (2001), 56 (Hervorhebungen H. S.). Umfassend rekonstruiert und in
systematischer Absicht diskutiert werden diese Optionen in Schleiff (2019).

328

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Falsche Hoffnungen

Polkinghorne schliefit sich Option zwei an, wobei er allerdings, sicher
zu Recht, mit Blick auf die Voraussetzungen beider Optionen von vorn-
herein einrdumt, dass die entsprechenden Erklirungshypothesen (Zufall
oder Gott) ,von metaphysischem Charakter” sind und als solche notwendig
siber das hinaus[gehen], was uns die Naturwissenschaften allein sagen
konnen“!* Offen bleibt dabei allerdings, ob die Gotteshypothese (Option 2)
aus Polkinghornes Sicht im Sinne eines schwachen/schwiécheren oder ei-
nes starken/starkeren Erkldrungsansatzes beziiglich der ex hypothesi durch
Gott ermoglichten Wirksambkeit des anthropischen Prinzips zu interpretie-
ren sein soll. Zwischen schwichstem (1) und starkstem Erklarungsanspruch
(4) waren de facto vier Varianten denkbar:

(1) Immer dann, wenn wir annehmen, dass ein Gott die Natur durch eben
diejenigen Gesetze geordnet und feinabgestimmt (engl. fine-tuning)
hat, die wir in unserer Welt vorfinden, kann verstandlich werden, wie
es in der Natur zur Entwicklung von (vor allem: bewusstem, menschli-
chem) Leben kommt und kommen konnte.

(2) Nur dann, wenn wir annehmen, dass ein Gott die Natur durch eben
diejenigen Gesetze geordnet und feinabgestimmt (engl. fine-tuning)
hat, die wir in unserer Welt vorfinden, kann verstandlich werden, wie
es in der Natur zur Entwicklung von (vor allem: bewusstem, menschli-
chem) Leben kommt und kommen konnte.

(3) Am ehesten dann, wenn wir annehmen, dass ein Gott die Natur durch
eben diejenigen Gesetze geordnet und feinabgestimmt (engl. fine-tu-
ning) hat, die wir in unserer Welt vorfinden, kann verstandlich werden,
wie es in der Natur zur Entwicklung von (vor allem: bewusstem,
menschlichem) Leben kommt und kommen konnte.

(4) Immer und nur dann, wenn wir annehmen, dass ein Gott die Natur
durch eben diejenigen Gesetze geordnet bzw. einer Feinabstimmung
(engl. fine-tuning) unterzogen hat, die wir in unserer Welt vorfinden,
kann verstandlich werden, wie es in der Natur zur Entwicklung von
(vor allem: selbstbewusstem menschlichen) Leben kommt und kom-
men konnte.

Wie viele andere schwankt auch Polkinghorne in diesem Punkt. Auf der
einen Seite heifSt es, dass die mit der Zufallsidee verkniipfte Vielweltentheo-
rie und der theistische Schopfungsgedanke ,gleich plausible Erklarungen®?

14 Polkinghorne (2001), 56.
15 Ebd., 105 (Hervorhebung H. S.).

329

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiko Schulz

zu sein scheinen; demnach trife Deutung (1) zu: Beide Ansitze miissen als
erklirungshinreichend, aber weder als notwendig noch auch nur als nur
wahrscheinlich gelten. Auf der anderen Seite neigt er — wie die meisten
seiner apologetisch gestimmten Kollegen — im Sinne eines argument to the
best explanation'® Deutung (3) und damit einer Auffassung zu, wonach die
Existenz einer vom anthropischen Prinzip ermdglichten und begiinstigten
Welt am ehesten, namlich im Vergleich aller bekannten bzw. verfiigbaren
Alternativ- und Konkurrenzhypothesen, dann erwartet werden kann, wenn
(der) Gott (des Theismus) existiert. Dafiir spricht der Hinweis, dass die
Antworten des letzteren im Vergleich mit der Konkurrenzhypothese von
Polkinghorne als ,einsichtsvoll und intellektuell befriedigend“” bezeich-
net werden. Die Konsequenzen dieses Schwankens miissen aufgrund des
propadeutischen Charakters der vorliegenden Skizze hier nicht erortert
werden. Immerhin bereitet ihre Paraphrase den heuristischen Boden fir
den bereits avisierten nédchsten Schritt: die Erlduterung eines wahrschein-
lichkeitstheoretischen Gedankenexperimentes, das die Hinrichtungsparabel
und deren apologetische Konsequenz, die Stiittzung der Gotteshypothese,
auf mathematischem Wege bestitigen soll.

(2.) In concreto geht es auch dabei um ein Gedankenexperiment: Mithil-
fe eines Wiirfels, genauer gesagt mit dem Resultat imaginierter Wiirfe und
deren wahrscheinlichkeitstheoretischen Implikationen soll die Rationalitit
der Gotteshypothese bzw. der Behauptung, dass Gott qua Schopfer und
Designer im Sinne des anthropischen Prinzips die Erde bzw. unsere vor-
findliche Galaxie unter Einschluss von Leben und Bewusstsein ermdglicht
bzw. feinjustiert hat, veranschaulicht und untermauert werden.!”® Demnach
entspricht die Wahrscheinlichkeit einer aus bloflem Zufall - statt durch
Gottes Handeln - entstandenen anthropischen, d. h. menschengerechten
oder -geeigneten Welt! exakt der Wahrscheinlichkeit, mit der jemand beim
Wiirfeln siebzigmal hintereinander eine 6 erzielen wiirde. Aus der enormen
Unwabhrscheinlichkeit, dass eine solche Serie, wenn sie denn vorldge, auf
bloflem Zufall beruht - der entsprechende Faktor betrdgt laut Auskunft
des Autors 1 zu 10 - wird in einem zweiten Schritt auf die Existenz
eines Schopfer- und Designergottes als der wenn nicht einzig denkbaren,

16 Von Swinburne C-induktives Argument genannt (vgl. Swinburne (1987), 16f.); ich
komme darauf zurtick.

17 Polkinghorne (2001), 107; vgl. ebd., 114.

18 Vgl. Premier on Demand (abgerufen: 2022).

19 Genauer: einem Universum, dessen Expansionsrate die Genese (selbst-)bewussten
Lebens ermdglicht hat.

330

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Falsche Hoffnungen

so doch am ehesten plausiblen Konkurrenzhypothese geschlossen. Dass
Gott nicht wiirfelt, gilt seit Albert Einstein als sprichwortlich; dass auch
das Universum selbst (zumal als ein bewusste bzw. selbstbeobachtende Le-
bensformen ermoglichendes) nicht auf autopoietischem Wege entstanden
sein bzw. als so entstanden gedacht werden kann, soll das vorliegende
Gedankenexperiment demonstrieren — eben damit aber die These stiitzen,
dass ein absichtsvoll planender Gott die Welt nicht nur geschaffen, sondern
auch (namlich teleologisch) geordnet hat.

III. Zur Kritik des Experimentes

Der aus dem dargestellten Gedankenexperiment gezogene Schluss ist m. E.
voreilig und steht in mehrfacher Hinsicht auf ténernen Fiiflen. Dabei soll,
um Missverstdndnissen vorzubeugen, meine nachfolgende Kritik weder der
Zufallshypothese, die ganz eigene Probleme aufwirft, noch der Annahme
das Wort reden, dass zwecks Statuierung und Erkldrung des anthropischen
Prinzips nicht mehr als zwei Hypothesen (Zufall oder Gott) zur Dispositi-
on stehen - ein Punkt, auf den ich noch zuriickkomme. Meine kritischen
Anfragen, die im Gegenteil (oder bis zum Beweis des Gegenteils) mit
der Moglichkeit rechnen, dass im genannten Erkldrungskontext tatsdchlich
noch andere und méglicherweise plausiblere Erklarungshypothesen denk-
bar sind, lassen sich in fiinf Punkten zusammenfassen, wobei sich die
letzten drei als Varianten ein und desselben Grundproblems interpretieren
lassen (daher 3.1-3.3 anstatt 3.-5.).

Der erste wirkt eher unscheinbar, ist aber folgenreich. Die beinahe rheto-
rische Frage lautet: Warum wird zwecks Veranschaulichung des apologeti-
schen Grundgedankens im Bild des Wiirfels die Zahl 6 gewihlt - und
nicht irgendeine andere zwischen 1 und 5? Ganz klar: die 6 gewinnt. Die
Bevorzugung dieser Zahl suggeriert also, und soll zweifellos suggerieren,
dass das Universum (genauer: die Entstehung und Entwicklung unserer als
anthropoaffin erfahrenen Galaxie?) als Erfolgsgeschichte zu interpretieren
ist. Diese hat das Leben im Allgemeinen und das selbstbewusste menschli-

20 Ich verwende hier und im Folgenden bevorzugt den Terminus Galaxie, weil er — im
Unterschied zu dem der Welt oder des Universums - nicht nur mit der Annahme

331

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiko Schulz

che Dasein als Spiegel des Universums im Besonderen angeblich nicht nur
moglich gemacht, sondern scheint den Menschen teleologisch zu meinen,
dem Leben auf dieser Erde gewissermaflen gottlich prastabilierten Sinn zu
verleihen. Im Fahrwasser der aufkldrerischen Religionskritik hat vor allem
Nietzsches Genealogie der Moral dieses teleologisierende Vorurteil ebenso
pragnant wie beifSend kritisiert:

Die Natur ansehn, als ob sie ein Beweis fiir die Giite und Obhut eines
Gottes sei; die Geschichte interpretiren zu Ehren einer géttlichen Ver-
nunft, als bestdndiges Zeugnis einer sittlichen Weltordnung und sittlicher
Schlussabsichten; die eigenen Erlebnisse auslegen, wie sie fromme Men-
schen lange genug ausgelegt haben, wie als ob Alles Fiigung, Alles Wink,
Alles dem Heil der Seele zu Liebe ausgedacht und geschickt sei: das
ist nunmehr vorbei, das hat das Gewissen gegen sich, das gilt allen feine-
ren Gewissen als unanstindig, unehrlich, als Liignerei, Femininismus,
Schwachheit, Feigheit.?!

Nietzsche zeigt sich hier offenkundig weniger bestrebt, ein theoretisches -
sei es wissenschaftlich, sei es philosophisch begriindendes — Argument vor-
zutragen, sondern protestiert vielmehr im Namen jenes Prinzips geistiger
Hygiene gegen den verdeckten Nihilismus einer dem Untergang geweihten
platonisch-christlichen Kultur, von dem er im Sinne seines {ibergeordneten
Genealogieprojektes zugleich behauptet, dass er in Gestalt des Wahrhaftig-
keitsideals auf dem Boden derselben Kultur allererst gewachsen und mit
dem Ergebnis mdglich gemacht wurde, dass sie am Ende an ihr selbst
zugrunde gehen wird.??

Nicht zuletzt aufgrund ihres pragmatisch-appellartigen Charakters mutet
Nietzsches polemische Diagnose dabei allerdings nicht minder dogmatisch
an als jene Apologie, gegen die sie sich wendet. Wesentlich besonnener ur-
teilt Kierkegaards Pseudonym Johannes Climacus: ,,Ich betrachte die Natur,
um Gott zu finden; ich sehe ja auch Allmacht und Weisheit darin, aber
ich sehe zugleich vieles andere, was dngstigt und stort. Der Inbegriff (sum-
ma summarum) hiervon ist die objektive Ungewif$heit“?®. Rein theoretisch

kompatibel ist, sondern diese schlicht impliziert, dass seine Extension grofier ist als
eins: Es gibt per definitionem mehr als eine Galaxie, aber es existiert und kann streng
genommen nur ein einziges Universum (wortlich: das in Eines Gewendete) existieren
- und, jedenfalls im nichtmetaphorischen Sinne, auch nur eine einzige Welt.

21 Nietzsche (1980), 410 (= 3. Abh., § 27; Hervorhebungen H. S.).

22 Vgl. ebd., 4091L.

23 Kierkegaard (1957), 195; vgl. Kierkegaard (1960), 41f.

332

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Falsche Hoffnungen

behdlt demnach der Skeptiker, praziser der Agnostiker, Recht: Objektiv
gesehen bleibt schlechterdings unentscheidbar, ob die Welt als ganze einen
in sich geschlossenen, teleologisch strukturierten und vor allem anthropie-
affinen Organismus darstellt oder nicht.

Doch weder darauf noch auf die Konsequenzen dieses Tatbestandes
kommt es an dieser Stelle an. Entscheidend ist allein, dass die im Horizont
des anthropischen Prinzips als selbstverstindlich ausgegebene Vorstellung
des Naturprozesses als einer teleologischen Erfolgsgeschichte subrept er-
scheint: Die Erfahrung der tiefen und unauthebbaren Zweideutigkeit allen
Lebens straft nachhaltig jede derartige Teleologie- und Sinnprétention Lii-
gen. Von daher gibt es in der Tat keinen verniinftigen Grund, das zu Erkla-
rende - die vorfindliche Welt unter Einschluss von Leben und Bewusstsein
- prima facie als Ausdruck einer 6 (i. S. v. Gewinn oder Erfolg, also als
wiinschenswertestes Ergebnis) auszugeben statt etwa als eine im Geiste
Schopenhauers attestierte 4 (i. S. v. gerade noch hinreichend) - was immer
das in concreto heiffen wiirde.

Um Missverstandnissen vorzubeugen: Ich teile die Auffassung, dass der
Mensch phanomenologisch und ontologisch ein (vermutlich das einzige)
unbedingt sinngenerierendes Tier ist; allein, die Frage, ob dieser Tatbestand
geltungstheoretisch eher mit Nietzsche?* und d. h. im Sinne einer (und
zwar unheilbaren) Krankheit interpretiert werden muss oder im Gegenteil
als etwas, das seiner Moglichkeit und Genese nach nur (zumindest aber
am ehesten dann) einleuchtet, wenn man annimmt, dass die offenbar un-
ausloschliche menschliche Sinnpritention zu Recht besteht,”® muss m. E.
bis auf Weiteres offenbleiben;?¢ die Frage kann jedenfalls nicht, wie im Falle
des Wiirfel-Apologeten, entweder schlicht ignoriert oder als affirmativ zu
beantwortende naiverweise vorausgesetzt werden.

Selbst wenn aber die Entscheidung, zwecks gedankenexperimenteller Ver-
anschaulichung der oben beschriebenen Kernidee auf die Zahl 6 und alle
mit ihr einhergehenden Deutungsimplikationen zu rekurrieren, legitim wi-
re — mit welchem Recht kann dann und dariiber hinaus postuliert werden,

24 Vgl. z. B. Nietzsche (1980), 411f.
25 So z. B. Gerhard (2014).
26 Vgl. dazu Schulz (2015).

333

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiko Schulz

dass damit de facto Dasein und Entwicklung der faktischen, d. h. von uns
bewohnten Erde bzw. jener Galaxie, deren Teil sie ist, beschrieben und
veranschaulicht werden, und zwar sie allein? Diesseits jeder metaphysisch-
kosmologischen Spekulation geniigt als Gegenargument der Verweis auf
die blofle Denkmdglichkeit, dass mit gleichermaflen unbestimmter (ja un-
bestimmbarer) Ausgangs(-un-)wahrscheinlichkeit galaktische Lebensraume
vorhanden sind und sich nach eigenen Gesetzen entwickelt haben, in de-
nen, unter anderem, empfindungsfihige Wesen entweder vollig leidensfrei
oder zumindest stark leidensvermindert existieren; es waren demnach eben
diese, die Gott unter und zu diesen Daseinsbedingungen als erfolgreich
designt und feinabgestimmt, die anderen hingegen (unter Einschluss des
unsrigen) als z. B. erste und weitgehend misslungene Schopfungs- und
Ordnungsversuche sich selbst {iberlassen hat. Sowenig es — um eine analoge
These John L. Mackies zu bemiihen - ,logisch unmdglich ist, dafi ein Gott
Wesen schafft, welche so geartet sind, daf3 sie immer frei das Gute wéihlen“?’
(ein Gedanke, der biblisch immerhin im Handeln Jesu sinnfillig wird),
ebensowenig ist eine Welt oder ein galaktischer Lebensraum undenkbar,
der entweder gar keine oder zumindest erheblich weniger Ubel enthielte
als der von uns als einzig und wirklich erfahrene: mit der Folge, dass
Gott mit eben jener Welt statt mit der unsrigen eine bzw. die wahre 6
(zwar nicht gewdirfelt, wohl aber und zwar mit Absicht) realisiert hdtte. Lag
der erste Fehler des Wiirfelargumentes also in der naiven Unterstellung,
dass die Entwicklung unserer Galaxie (allenfalls der uns bekannten und
beobachtbaren Galaxien) als Erfolgsgeschichte zu rekonstruieren sei, so der
zweite in der nicht minder vorschnellen Annahme, dass die angebliche
Erfolgsgeschichte die unserer Galaxie — und zwar einzig und allein dieser
- sei, wahrend in Wahrheit eine Vielzahl intergalaktischer Lebensraume
denkbar ist, auf die bzw. deren Entwicklung das Pradikat ,erfolgreich® mit
sehr viel grofierem Recht zutréfe bzw. zutreffen konnte.

3.1

Argumentationslogisch entscheidender sind die drei folgenden, im engeren
Sinne wahrscheinlichkeitstheoretischen Einwénde: sie bleiben selbst dann in
Geltung, wenn die beiden erstgenannten Probleme nicht bestiinden bzw.
gelost wiren. Der erste lautet: Auch andere aus der im Prinzip beliebigen bzw.

27 Mackie (1987), 260-264 u. 274-281.

334

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Falsche Hoffnungen

unendlichen (!) Anzahl von denkbaren Kombinationen als die beschriebene
Sechserkombination kénnen exakt dieselbe Ausgangswahrscheinlichkeit be-
sitzen wie die letztere — ohne dass dieser Umstand zum Teleologiepostulat
oder zur Annahme des benevolenten Designergottes nétigen bzw. jenes
Postulat legitimieren wiirde. Die Sechserkombination fordert: Siebzigmal
hintereinander féllt die 6. Wie stiinde es im Gegenzug mit einer entsprechen-
den Viererkombination: Siebzigmal hintereinander fallt eine 4? Diese Kom-
bination konnte auf vielfache Weise interpretiert werden, ich nenne nur zwei,
mehr oder minder willkiirlich herausgegriffene, Optionen: (a) ,Es existiert
eine rein anorganische Welt und diese hitte nicht entstehen kénnen, wenn der
Faktor X nur um ein Geringfiigiges grofier oder kleiner gewesen wire als er
faktisch war: (b) ,,Es existiert eine Welt, in denen es allen Schlechten gut und
allen Guten schlecht geht; wenn der Faktor X nur um ein Geringfiigiges
grofler oder kleiner wire, verhielte es sich genau umgekehrt.

In beiden Fillen konnte und miisste man just (ebenso wie im apologe-
tisch motivierten Fall der Sechserkombination) fiir absolut unwahrschein-
lich erkldren, dass eine derartige Welt durch blofSen Zufall entstanden und
so wie beschrieben beschaffen ist, folglich eine géttliche Ursache postuliert
werden muss. Zugleich aber, und das ist der springende Punkt, wire in bei-
den Fillen ausgeschlossen, diese Ursache als benevolent oder anthropieaffin
zu denken. Daraus resultiert ein fiir den Apologeten kaum lgsbares Dilem-
ma: Entweder er hat kein Recht, in den beiden zuletzt genannten Fallen
(Viererkombination) auf einen Designer zuriickzuschlieffen; dann ist auch
der erste, religionsapologetisch motivierte Riickschluss (Sechserkombinati-
on) auf diesen erschlichen. Oder es besteht die Moglichkeit oder sogar
die Notigung eines solchen Riickschlusses; dann besteht kein verniinftiger
Grund zu der Annahme, einen solchen Designer als benevolent, d. h. sinn-
und anthropieafhin, zu denken.?

3.2.

Nicht minder beziehungsreich ist eine wahrscheinlichkeitstheoretische
Uberlegung, die statt bei einer einzelnen Zahl (z. B. 6 oder 4) bei Zah-
lenkombinationen ansetzt. Uber die vom Apologeten genannte Sechservari-
ante hinaus wiéren ja beliebig viele andere Kombinationen, und zwar mit

28 Im zuletzt genannten Fall konnte bzw. miisste man ihn sogar als diabolischen Desi-
gner denken.

335

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiko Schulz

jeweils unterschiedlichen Wahrscheinlichkeitswerten, denkbar. Ich nenne
zwei willkiirlich gewdhlte Beispiele: (a) 713-mal lautet die Zahlenfolge 1,
5, 2; (b) 13 mal hintereinander fallt die 5, danach 87 mal die 2 sowie 14
mal die 6 - sodann jeweils das Ganze von vorn, ad nauseam. Selbst wenn
geklart wire, welcher Wahrscheinlichkeitswert diesen oder anderen, gleich-
falls moglichen Kombinationen zugeschrieben werden kann;?® ja mehr
noch, selbst wenn begreifbar wire, was deren (hier rein hypothetisch an-
genommenes) Vorliegen iiberhaupt sollte veranschaulichen konnen, bleibt
ein entscheidendes Problem, das sich ganz simpel im Rekurs auf das klas-
sische Lotterieprinzip veranschaulichen lasst: Es ist sehr wahrscheinlich,
dass irgendjemand gewinnt, aber es ist hochst unwahrscheinlich, dass der
Gliickspilz Giinter K. aus F. sein wird; denn jeder kann gewinnen, aber
nicht alle. Oder anders gesagt: Selbst wenn die vorgenannten Kombinatio-
nen - oder irgendeine andere, von der wir gar nichts wissen (kdnnen)
oder die wir jedenfalls bislang nicht in Betracht gezogen haben - ungleich
unwahrscheinlicher wire als die apologiefunktionale Sechserkombination,
konnte wider die erkldrte Absicht ihres Proponenten, obschon de facto
vom Boden seiner eigenen Prdmissen aus, nicht ausgeschlossen werden,
dass irgendeine Galaxie tatsdchlich existiert, in der die durch die jeweilige
Punktekombination veranschaulichten Bedingungen herrschen. Auch die-
ses Resultat besiegelt also auf seine Weise das Scheitern der Wiirfelapologie:
ndmlich mit erneutem Verweis auf deren offenkundige Willkiir.

3.3.

Das flinfte und letzte Problem betrifft die nicht spezifizierbare Ausgangs-
wahrscheinlichkeit der Zufallshypothese - ein Umstand, der zur Folge hat,
dass ihr gegeniiber der Konkurrenz- qua Gotteshypothese nicht der er-
wiinschte wahrscheinlichkeitstheoretische Vorzug eingerdaumt werden

kann.3? Mit welchem Ziel, so ist zundchst zu fragen, behauptet der Verteidiger
der Gotteshypothese, dass die Unwahrscheinlichkeit der Genese einer an-
thropisch strukturierten Welt derjenigen entspricht, mit der man 70-mal

29 Ein professioneller Stochastiker kénnte die konkreten Werte selbstverstdndlich be-
rechnen; ich kann sie hier ignorieren, und zwar zum einen deshalb, weil es sich
um Fantasiebeispiele zu blofien Veranschaulichungszwecken handelt, und weil zum
anderen, eben deshalb, der argumentativ entscheidende Punkt davon bzw. von den
individuell berechneten Werten unabhéngig ist.

30 Wie sich zeigen wird, gilt das Umgekehrte freilich auch, sodass recht verstanden ein
argumentationslogisches Patt entsteht.

336

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Falsche Hoffnungen

hintereinander eine 6 wiirfelt? Ganz klar: Die extrem hohe Unwahrschein-
lichkeit suggeriert den Schluss, dass eine so beschriebene Welt unméglich
durch Zufall entstanden, mindestens aber ihre anthropische Struktur erhalten
hat. Bereits an dieser Stelle wire Grund und Anlass fiir mindestens zwei
kritische Riickfragen. Erstens: Weshalb ausgerechnet 70-mal hintereinander
eine 67 Ist selbst dieser Wert moglicherweise nicht viel zu gering, um im Blick
auf das Beweisziel wirklich tiberzeugen zu kénnen, sodass im Gegenteil ein
hoherer Quotient (z. B. 468-mal hintereinander eine 6) zu postulieren wére?
Dieser Einwand scheint mindestens intuitiv plausibel, aber ich verzichte an
dieser Stelle auf seine Detailpriifung mit Verweis auf meine stochastische
Inkompetenz; d. h.ich setze bis auf Weiteres voraus, dass der angegebene Wert
bzw. der korrespondierende Quotient (1 zu 10%) zutreffend ist. Zweitens
kénnte man bezweifeln, dass sich mindestens im vorliegenden Fall, wenn
nicht generell, das Unwahrscheinliche tatsdchlich umgekehrt proportional
zum Zufilligen verhalt, sodass gilt: Je unwahrscheinlicher ein Ereignis -
zumindest eines der hier beschriebenen Art (also die Genese und Wirksam-
keit anthropischer Prinzipien und Strukturen) -, desto unwahrscheinlicher,
dass es zufillig und umgekehrt, desto wahrscheinlicher, dass es z. B. durch
Gott oder ein Wunder geschah. Auch diesem intuitiv berechtigten Zweifel
gehe ich, vor allem aus Vereinfachungsgriinden, hier nicht nach, sondern
setze bis auf Weiteres hermeneutisch und epistemisch benevolent voraus, dass
die vom Verteidiger der Gotteshypothese ins Feld gefiihrten Proportionali-
tatsverhiltnisse tatsichlich vorliegen. Der einzige, hier und im Folgenden
jedenfalls einzig entscheidende Kritikpunkt ist der, dass die Argumentation
des Wiirfelapologeten zu Unrecht unterstellt, dass dem Zufall als Konkurren-
zoption zur Gotteshypothese eine prizise berechenbare (Ausgangs-)Un-
wahrscheinlichkeit zugeschrieben bzw. dieser selbst durch diese konkrete
Zahl als solcher, d. h. als Zufall bestimmt werden kann - eine solche Berech-
nung aber argumentationsfunktional nétig wére.

Zur Erlauterung und Begriindung meiner These ist ein Exkurs zu
einer argumentationstypologisch zentralen Unterscheidung Swinburnes
hilfreich?, die von dessen Kritiker Mackie aufgenommen und im Zusam-
menhang der Diskussion des kosmologischen Gottesbeweises gegen ihren
Urheber gewendet wurde.> Gemeint ist die Unterscheidung zwischen
einem guten C-induktiven (CiA) und einem guten bzw. triftigen P-indukti-
ven Argument (PiA). Letzteres setzt, um erfolgreich zu sein, ersteres voraus

31 Vgl. Swinburne (1987), 16f.
32 Vgl. Mackie (1987), 152-162.

337

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiko Schulz

und ist daher anspruchsvoller bzw. seltener erfolgreich. Zunéchst: Ein gutes
CiA fihrt, indem ein spezifisches Hintergrundwissen (HW) auf bestimmte
Sachverhalte bezogen wird, die dadurch zu Indizien bzw. Beweismaterial
(B) werden, zur bloflen Bestditigung (engl. confirmation, daher das ,C“)
einer gegebenen Hypothese (H1) im Vergleich zu einer oder mehreren
jeweils in Betracht gezogenen Konkurrenzhypothese(-n) (H2, H3 ... Hn).
Diese Bestitigung erfolgt durch den Nachweis, dass das Vorliegen von B
im Lichte von HW mit grofierer Wahrscheinlichkeit dann zu erwarten ist
bzw. war, wenn statt H2 (oder H3 ... Hn) HI zutrifft. Indem also HI das
Vorliegen von B eher erwartbar erscheinen lasst als H2 etc., wird das Vorlie-
gen von B umgekehrt zur Bestitigung oder zum Indiz fiir die Wahrheit von
H1.%* So konnte sich z. B. im Rahmen der polizeilichen Untersuchung eines
Mordfalles folgende Faktorenkonstellation ergeben3*:

Beispiel I

Hypothese (H) H1:

»Fred ist der Téter:*

H2 (= Konkurrenzhypothese):
»Henry ist der Téter

Beweismaterial (B) wHier sind Schuhabdriicke der Grofie 41.°
Hintergrundwissen (HW) | ,Fred hat Schuhgrofie 41, Henry Grof3e 39.

Tabelle 2: Faktorenkonstellation am Beispiel einer polizeilichen Ermittlung

Es ist deutlich, dass das vorliegende B in Kombination mit dem verfiigba-
ren HW die Annahme bestitigt, dass HI statt H2 der Wahrheit entspricht.
Aber es ist ebenso deutlich, dass der interne Wahrscheinlichkeitsvergleich
von HI und H2 nichts dariiber aussagt, ob H1 an sich oder unabhingig von
diesem Vergleich als wahrscheinlich gelten kann: Da zahlreiche Menschen
Schuhgréfie 41 haben und unter diesen immer noch viele zum fraglichen
Zeitpunkt am fraglichen Ort hitten sein konnen, wiirde ein ermittelnder
Kommissar kaum als kompetent gelten, wenn er unterstellte, aus dem vor-
liegenden HW plus B - und allein daraus - schlieffen zu diirfen, dass Fred

33 Die Regel lautet, in Mackies Worten: Der ,Beweisgrund erhéht die Wahrscheinlich-
keit der Hypothese genau dann, wenn die Hinzufiigung der Hypothese die vorausge-
hende Wahrscheinlichkeit des Beweisgrunds erhoht” (Ebd., 154, Hervorhebungen
H. S.) Dies gilt allerdings nur unter der Voraussetzung eben dieser vorausgehenden
Wahrscheinlichkeit, d. h. dann, wenn bzw. solange ,.die anfangliche Wahrscheinlich-
keit der Hypothese in Beziehung zum Hintergrundwissen [...] nicht gleich Null ist*
(ebd.).

34 Vgl. ebd., 154f.

338

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Falsche Hoffnungen

der Tdter und niemand anderes Urheber der fraglichen Schuhabdriicke
sei. Unter den gegebenen Umstinden bietet HI (im Unterschied zu H2)
zwar immerhin hinreichende Bedingungen fiir die Aufklirung der Tat, aber
weder notwendige noch auch nur wahrscheinliche.

Die hier offengebliebene epistemische Liicke kann durch ein PiA (und
nur so) geschlossen werden. Diese Argumentationsform bietet im Unter-
schied zum CiA Griinde fiir die Wahrheit bzw. Wahrscheinlichkeit (engl.
probability, daher das ,P“) von HI, genauer dafiir, dass diese Hypothese an
sich und jenseits ihrer Vergleichstaxierung mit der Konkurrenzhypothese
~eher wahrscheinlich als unwahrscheinlich®® ist. Eine kommentierte Versi-
on des Ausgangsbeispiels macht den Unterschied deutlich:

Beispiel I

Hypothese (H) HI:

,Fred ist der Tater

H2 (Konkurrenzhypothese):
»Henry ist der Téter."

Beweismaterial (B) »Am Tatort finden sich Schuhabdriicke der Grof3e 41.°

Hintergrundwissen (HW) | ,Fred hat Schuhgrofie 41, Henry Grof3e 39.°

Kommentar 1 Angesichts von HW und B liegt fiir HI im Vergleich zu H2 ein
gutes C-induktives (CiA), aber noch kein triftiges P-induktives
Argument (PiA) vor; denn im Prinzip kénnten aufier Fred noch
viele andere Personen mit Schuhgréfie 41 zur fraglichen Zeit am
Tatort gewesen sein.

Kommentar 2 Um aus dem guten CiA fiir HI ein triftiges PiA zu machen, muss
(a) entweder neues B beigebracht werden (z. B. ,die Schuhab-
driicke weisen ein charakteristisches Profil auf, das exakt dem
von Freds Schuhen entspricht“) (b) oder es muss auf der Basis
des vorhandenen HW plausibel gemacht werden, dass die Aus-
gangswahrscheinlichkeit des durch H1 Behaupteten nicht nur
grofler ist als Null, sondern auch hoéher als die des durch H2
(H3 ... Hn) Behaupteten (z. B. ,Fred hatte im Unterschied zu
Henry und allen anderen infrage kommenden Personen ein
Motiv, gestern Nachmittag am Tatort zu sein®) (c) oder beide
Voraussetzungen sind erfiillt.

Kommentar 3 Im vorliegenden Fall triftt (ex hypothesi) (b) zu: ,Fred hatte im
Unterschied zu Henry und allen anderen infrage kommenden
Personen ein Motiv, gestern Nachmittag am Tatort zu sein.*

Tabelle 3: Kommentierte Faktorenkonstellation

35 Ebd., 155.

339

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiko Schulz

Auf den vorliegenden, kosmologisch-apologetischen Problemkontext {iber-
tragen folgt daraus zweierlei: erstens, dass die vom Wiirfelapologeten statu-
ierte Gotteshypothese (HI) allenfalls dann plausibel ist, wenn sie als gutes
PiA rekonstruiert werden kann; zweitens, dass hierfiir mindestens zwei
weitere Bedingungen erfiillt sein miissen: zum einen die vergleichende Be-
stitigung der Hypothese nach MafSgabe der Bedingungen eines guten CiA
und zum anderen jene - im vorliegenden Kontext ausschliefSlich durch das
einschlagige Hintergrundwissen ermoglichte®® — Taxierung ihrer Ausgangs-
wahrscheinlichkeit, die ihre Chancen, aller Wahrscheinlichkeit nach wahr
zu sein, im Vergleich zu H2 signifikant erh6ht. Eine direkte Gegentiberstel-
lung beider Beispiele ergibt dann folgendes Bild:

Beispiel I

Beispiel IT

Hypothese (H)

H1: ,Fred ist der Tater.
H2: ,Henry ist der Téter.

H1: ,Existenz und Ordnungsprinzi-
pien der vorfindlichen Welt verdan-
ken sich dem Handeln Gottes.”

H2: ,Existenz und Ordnungsprinzi-
pien der vorfindlichen Welt verdan-
ken sich der Wirksamkeit des Zu-
falls

Beweismaterial

(B)

»Am Tatort finden sich Schuhabdrii-
cke der Grofie 41.°

»Die vorfindliche Welt weist anthro-
pische Ordnungsprinzipien auf

Hintergrund-
wissen (HW)

»Fred hat Schuhgrofle 41, Henry
Grofle 39:°

»Die Erklirbarkeit (des Vorliegens)
einer Welt, die anthropische Ord-
nungsprinzipien  aufweist,  wird
durch die Annahme géttlichen Han-
delns mindestens hinreichend, durch
die der Wirksamkeit des Zufalls bes-
tenfalls zuféllig bedingt, schlimms-
tenfalls ausgeschlossen.

Kommentar 1

Angesichts von HW und B liegt fiir
HI1 im Vergleich zu H2 ein gutes
CiA, aber noch kein triftiges PiA vor.

Angesichts von HW und B liegt fiir
HI im Vergleich zu H2 ein gutes
CiA, aber noch kein triftiges PiA vor.

Kommentar 2

Um aus dem guten CiA fiir H1 ein
triftiges PiA zu machen, muss (a) ent-
weder neues B beigebracht werden
(z. B. ,die Schuhabdriicke weisen
ein charakteristisches Profil auf, das
exakt dem von Freds Schuhen ent-
spricht®) (b) oder es muss auf der
Basis des vorhandenen HW plausibel

Um aus dem guten CiA fiir HI ein
triftiges PiA zu machen, muss (a)
entweder neues B beigebracht wer-
den (z. B. ,auch unabhdngig von
ihrer anthropischen Funktionalitdt
entspricht die vorfindliche Welt ex-
akt dem, was unter Annahme der
Existenz eines Schopfergottes zu er-

36 Option (a) (»es liegen neue Beweisgriinde vor“) wird hier deshalb ignoriert, weil sie,
jedenfalls nach meinem Wissen, vom Wiirfelapologeten nicht ins Spiel gebracht bzw.
in Anspruch genommen wird.

340

04:30:47.



https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Falsche Hoffnungen

Beispiel I

Beispiel IT

gemacht werden, dass die Ausgangs-
wahrscheinlichkeit des durch H1 Be-
haupteten nicht nur grofer ist als
Null, sondern auch hoher als die des
durch H2 (H3 ... Hn) Behaupteten
(z. B. ,Fred hatte im Unterschied
zu Henry und allen anderen infra-
ge kommenden Personen ein Motiv,
gestern Nachmittag am Tatort zu
sein“) (c) oder beide Voraussetzun-
gen sind erfillt.

warten ware“) (b) oder es muss auf
der Basis des vorhandenen HW plau-
sibel gemacht werden, dass die Aus-
gangswahrscheinlichkeit des durch
H1 Behaupteten nicht nur gréfier ist
als Null, sondern auch hoher als die
des durch H2 (H3 ... Hn) Behaupte-
ten (z. B. ,im Unterschied zum Zu-
fall oder anderen denkbaren Konkur-
renzhypothesen kann nur Gott ein
Motiv zur Hervorbringung einer an-
thropisch geordneten Welt unterstellt
werden®) (c) oder beide Vorausset-
zungen sind erfiillt.

Kommentar 3

Im vorliegenden Fall triftt (ex hypo-
thesi) (b) zu: ,Fred hatte im Unter-
schied zu Henry und allen anderen
infrage kommenden Personen ein
Motiv, gestern Nachmittag am Tatort
zu sein.

Im vorliegenden Fall trifft*” (c) zu:
»Auch unabhingig von ihrer anthro-
pischen Funktionalitat entspricht die
vorfindliche Welt exakt dem, was
unter Annahme der Existenz eines
Schépfergottes zu erwarten wire; au-
flerdem kann nur Gott ein Motiv zur
Hervorbringung einer anthropisch
geordneten Welt unterstellt werden.”

Tabelle 4: Kommentierte Faktorenkonstellation und deren kosmologische

Ubertragung

Tatséachlich besteht nun, wie die schematische Darstellung zeigt, im Falle
von Beispiel I die Moglichkeit, das gute CiA in ein triftiges PiA zu tiberfiih-
ren bzw. durch dieses zu erginzen und zu vervollstindigen; und das gilt
eben hier und generell immer, aber auch nur dann, wenn ein Sachverhalt
wie der in den Kommentaren 1 und 2 genannte de facto vorliegt und als
vorliegend bekannt ist, was hier for the sake of the argument schlicht vor-
ausgesetzt wird. Erfiillt werden muss aber dariiber hinaus noch eine zweite
Bedingung und eben dieser Umstand ldsst in der Konsequenz die Analogie
zwischen Beispiel I und II kollabieren: Den beiden (oder mehreren) jewei-
ligen Konkurrenzhypothesen muss bereits fiir sich genommen eine gewisse
Ausgangswahrscheinlichkeit zugeschrieben werden kdnnen - genauer, eine
Ausgangswahrscheinlichkeit, die einerseits grofSer ist als Null, und die ande-
rerseits und zu Vergleichszwecken spezifiziert werden kann (z. B. durch die

37 Der Klammerzusatz ex hypothesi wird hier mit Absicht weggelassen, um anzudeuten,
dass die angefithrte These nach meiner Lesart nicht nur der moglichen, sondern der
tatsichlichen Auffassung des Wiirfelapologeten entspricht.

341

04:30:47.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiko Schulz

Aussage, dass Fred, und nur er, ein Motiv hatte, zur bezeichneten Zeit am
Tatort zu sein).

ODb jene Bedingung, derzufolge die Wahrscheinlichkeit grofier als Null
sein muss, im Einzelfall erfiillt ist oder nicht, kann zumindest auf negati-
vem Wege iiberpriift werden. In Beispiel I wiirde das z. B. dann nicht der
Fall sein, wenn Fred bereits lingere Zeit verstorben ist und daher ,gestern
Nachmittag® unmoglich am fraglichen Ort Schuhabdriicke hinterlassen
haben kann.’® Gemessen an reinen CiA-Standards wiirde somit angesichts
des vorhandenen B (Schuhabdriicke Grofle 41) HI1 auf den ersten Blick
zwar nach wie vor plausibler erscheinen als H2 - denn Henry hat Schuh-
grofie 39; aber diese Prima-facie-Plausibilitat wird durch ein HW zunichte
gemacht, das HI aufgrund von Freds frithem Tod als unmdoglich erweist
und dieser Hypothese deshalb eine Ausgangswahrscheinlichkeit von 0 at-
testieren muss.

Argumentationsstrategisch entscheidend ist nun, dass die Mdglichkeit
zur Taxierung einer solchen Ausgangswahrscheinlichkeit im Falle von Bei-
spiel II schlicht fehlt — wobei freilich von vornherein einzurdumen ist,
dass hier ein Patt vorliegt: Der Zufallshypothese haftet de facto derselbe
argumentationslogisch prinzipielle Mangel an wie der Gotteshypothese —
ein Umstand, den schon Mackie an Swinburnes Versuch zur Verteidigung
der Gotteshypothese mithilfe von guten CiA bzw. triftigen PiA bemerkt und
mit aller wiinschenswerten Klarheit beschrieben hat.? Derartige Argumen-
te sind, nochmals gesagt, allenfalls dann triftig, wenn der jeweiligen Aus-
gangshypothese bereits an sich, d. h. noch vor und unabhingig von ihrer
beabsichtigten Stiitzung durch entsprechende Beweisgriinde, eine gewisse
Ausgangswahrscheinlichkeit zukommt und d. h. eine Wahrscheinlichkeit,
die zum einen grofer ist als Null und die zum anderen im Vergleich
zu den jeweils vorliegenden Konkurrenzhypothesen spezifiziert werden
kann. Entscheidend ist nun: So wie jeder Zuschreibungsversuch einer in-
trinsischen Wahrscheinlichkeit im Falle der Gotteshypothese scheitert und
scheitern muss, ebenso und analog beziiglich der Zufallshypothese,** d. h.
der Annahme eines oder mehrerer schlechthin kontingenter, als solcher
aber durch sich selbst existierender und iiberdies komplexer, da vielfiltige
Regularitdten ausbildender Universen. Da jedoch das apologetische Gedan-
kenexperiment apagogisch verfahrt, d. h. vermittelt iiber die Widerlegung

38 Vgl. Mackie (1987), 155.

39 Vgl. ebd., 155-158.

40 Die hier im Ubrigen auch aus anderen Griinden Probleme aufwirft: vgl. Schulz
(2010), Abschn. IIL. 4.

342

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Falsche Hoffnungen

der gegnerischen Zufallshypothese; und da eben diese Widerlegung (u. a.)
aus dem soeben genannten Grund der wahrscheinlichkeitstheoretischen
Nichtspezifizierbarkeit jener Hypothese scheitert — und zwar selbst dann
scheitert, wenn man an der hier nicht eigens diskutierten Prdmisse von
lediglich zwei Deutungsoptionen (H1 und H2) bis auf Weiteres festhalt —,
scheitert auch der entsprechende Widerlegungsversuch.

IV. Fazit und Ausblick

(1) In gewisser Weise dient meine kritische Auseinandersetzung mit der
apologetisch motivierten Wiirfelhypothese nur dem heuristischen Zweck,
die Antwort auf eine prinzipiell wie theologisch weitreichende Frage vor-
zubereiten: Wie ist Hoflnung, oder praziser: wahre Hoffnung, moglich?
Sollten die zuvor angefithrten Argumente zur Kritik der genannten Hypo-
these zumindest im Ensemble als plausibel gelten konnen, legt sich der
Verdacht nahe, dass letztere zur Beantwortung der gestellten Frage nichts
oder jedenfalls kaum Substanzielles beizutragen hat, und zwar vor allem
aufgrund der Tatsache, dass sie entschieden falsche Hoffnungen néhrt:
Erstens hat sich die Annahme, dass die Welt anthropischen und a fortiori
teleologisch-sinnfunktionalen Ordnungsprinzipien unterliegt (zwar nicht
notwendigerweise als falsch, aber) als hoch voraussetzungsreiche und bis
auf Weiteres objektiv unausgewiesene, ja moglicherweise unausweisbare
Vorannahme herausgestellt. Zweitens muss, wie sich unter Riickgriff auf
Swinburnes Argumentationstypologie und deren kritische Aufnahme bei
Mackie gezeigt hat, der mithilfe des beschriebenen Gedankenexperimentes
durchgefithrte Versuch als gescheitert gelten, im Abgleich der behandel-
ten Konkurrenzhypothesen zur Erklarung der ex hypothesi vorhandenen
anthropischen Struktur (Gott versus Zufall) die Gotteshypothese als die
argumentativ starkere auszuweisen. Und drittens scheint die Préferierung
der letzteren auch deshalb vorschnell, weil das Wiirfelexperiment (wenn
tiberhaupt) allenfalls binnenkomparative Ergebnisse liefert, in vergleichsex-
terner Hinsicht aber vollig offenldsst, ob jenseits von Gott und Zufall nicht
auch andere, moglicherweise plausiblere Erklarungshypothesen denkbar
sind. 4!

(2.) Ich mochte dieses kritische Resultat durch zwei abschlieflende Argu-
mente im Dienste der avisierten Bedingungsanalyse einer wahren im Unter-

41 Auf ein viertes Problem - die Usurpierung des Zufallsbegriffs — habe ich en passant
hingewiesen, ich komme abschliefSend darauf zuriick.

343

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiko Schulz

schied zur falschen Hoffnung erginzen und weiterfiihren. Mit dem ersten,
epistemisch-phdnomenologischen Argument kniipfe ich bei einer weiteren
Pramisse des geschilderten Gedankenexperimentes an; sie findet sich im
Ubrigen auch in Polkinghornes Fassung von Leslies Hinrichtungsparabel
und dariiber hinaus in fast allen, insbesondere kosmologisch orientierten
Apologiekonzeptionen. Gemeint ist die stillschweigende Vorannahme, dass
sich der Wahrscheinlichkeitsgrad, der der Realisierung des jeweils Erhoft-
ten zugeschrieben werden kann und/oder wird, und die Starke bzw. Un-
erschiitterlichkeit der beschriebenen Hoffnung selbst direkt proportional
zueinander verhalten: Hoffnung, so wird unterstellt, ist immer dann am
schwichsten, wenn nichts oder nur wenig fiir ihre Erfiillung bzw. Erfiillbar-
keit spricht, und sie kann und wird umgekehrt immer dann stark und
unerschiitterlich sein, wenn die Erfiillung gewiss scheint. Dabei soll dies
sowohl genetisch wie epistemisch, ferner aus der Erste- wie der Dritte-Per-
son-Perspektive gelten: Selbst wenn Peter zu Unrecht an die Erfiillung bzw.
Erfiillbarkeit des von ihm Erhofften glaubt, wird sich, so die Erwartung,
seine Hoffnung stirker erweisen als wenn jene ihm zweifelhaft erscheint;
umgekehrt wird seine Hoffnung unter Voraussetzung dieses Zweifels selbst
dann nur schwach ausgebildet sein, wenn das Eintreffen des Erhofften
objektiv gewiss ist.

Ist diese Proportionalititsthese zutreffend? Fillt das Hoffen tatsdchlich
leichter, wenn wir wissen, dass das, was ihr subjektiv entgegensteht — Resi-
gnation, Leiden, Verzweiflung — objektiv grundlos ist? Oder wird sie eher
durch den Zweifel an ebendieser Grundlosigkeit (zumindest mit-)geweckt
und gendhrt? Schlieflen, stirker noch, Verzweiflung, Leiden, Resignation
den fraglichen Zweifel nicht vielmehr ein - den Zweifel ndmlich an ihrem
eigenen Recht und Sinn? Dann jedenfalls kénnten wir, im Medium des
Wissens namlich, dass (eigenes wie fremdes) Leiden jeglicher Vernunft ent-
behrt, nicht leiden, und Leiden wire umgekehrt nur mdoglich, sofern und
solange zugleich dessen Sinn auf dem Spiel und in Zweifel steht. Und in
der Tat, so verhdlt es sich, woraus umgekehrt folgt: Wer hoffen will, muss,
und sei es zu Unrecht, glauben, dass die Erfiillung des Erhoftten mdglich
ist — und zugleich ungewiss. Denn dass man leiden und verzweifeln kann,
beweist umgekehrt, dass das Erhoftte gerade nicht gewiss, viel weniger
gewusst — freilich: ein bis auf Weiteres Geglaubtes ist.*?

42 Eben deshalb definiert Hebr 11,1 den Glauben in diesem Sinne als eine ,feste Zuver-
sicht dessen, was man hofft, und ein Nichtzweifeln an dem, was man nicht sieht:
Subjektiv gewiss richtet sich der Glaube auf ein Erhofftes im Sinne der Realisierung

344

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Falsche Hoffnungen

Die Moglichkeit der Hoffnung lebt also vom Zweifel an deren Sinn.
Daher steht mit dem Zweifel an der Erfiillung des Erhofften immer zugleich
dies Hoffen selbst, stehen seine Moglichkeit und Sinnhaftigkeit selbst auf
dem Spiel. Man kann das simpel am Verhalten eines Kindes ablesen, das
auf die Erfiillung eines leidenschaftlichen Wunsches durch die Eltern hofft.
Wenn letztere permanent Erfiillungsaufschub signalisieren und Geduld an-
mahnen, wird das Kind frither oder spater verzweifeln; d. h. es wird, je
nach Stirke des Wunsches, in einen leidenschaftlichen Zwiespalt mit sich
selbst geraten: Soll es weiterhin auf die Erfiillung des Wunsches hoffen?
Das zoge die fatale Notigung nach sich, auszuharren zu miissen - sich in
Geduld zu itiben — und ebendies scheint unertraglich. Oder soll es, ganz
wortlich, die Hoffnung aufgeben, namlich als solche, und damit zugleich
dem Erwiinschten (als einem Erhofften) entsagen? Das erscheint als sub-
jektiv nicht minder inakzeptable Alternative. Das Kind kann folglich nicht
nur am Erhofften wie an seiner Hoffnung festhalten, sondern es kann bei-
dem zugleich entsagen und d. h. immer auch: die Hoffnung selbst aufgeben.
Das beweist aber, dass (auch und unter anderem) Hoftnung nur als solche
moglich ist, also als eine propositionale Einstellung erstens zu etwas — als
dem Erhofften -, in der sich deren Subjekt zweitens zugleich zu dieser
Einstellung (zu deren Eigenart und Sinn etc.) und drittens zu sich selbst
als deren Vollzugssubjekt verhalt. Wie lernt, um auf das genannte Beispiel
zuriickzukommen, das Kind hier und in vergleichbaren Zusammenhingen
sich selbst kennen? Antwort: Indem es sich als ein mit sich selbst in Zwie-
spalt geratenes, sich selbst fremd Gewordenes und als fremd sich selbst
Gegeniiberstehendes erfahrt: ,Bin ich der (und soll ich der sein), der so
leidenschaftlich an seinem Wunsch héngt? Bin ich der, der an der allem
Anschein nach ausbleibenden Wunscherfiillung verzweifelt? Bin ich der,
der den Wunsch aufzugeben sich genétigt sieht? Oder bin ich der, in dem
bzw. in dessen Bewusstsein sich diese Moglichkeiten — unter anderem: als
konkurrierende - spiegeln?“

Diese exkursartigen Zusatzbemerkungen zum Hoffnungsphdnomen*?
zeigen nicht nur, dass in jedem Akt der Hoftnung diese selbst und als
solche auf dem Spiel steht, sondern dass sie, so bestimmt, in jedem Augen-

eines Verheiflenen, das - als solches wie als Zukiinftiges - freilich unsichtbar, d. h.
objektiv ungewiss ist.

43 Vgl. zu den semantischen und phénomenologischen Aufbaumomenten des Hoff-
nungsbegriffs im Detail Schulz (2020), 155-160; ferner Dalferth (2023), Abschn. I1.3
[nach I1.3 bitte ein Komma] sowie von Sass (2023), Abschn. I1.4 und 5.

345

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiko Schulz

blick vom Zweifel - theologisch gesprochen: von Anfechtung - bedroht
ist. Wer also auf die Moglichkeit einer zweifelsfrei gewissen und im Blick
auf deren Erfiillung gleichsam objektiv gesicherten Hoffnung hoftt (!), sitzt
einer Illusion bzw. einer triigerischen Hoftnung auf. Natiirlich verbinde
ich mit diesen, in toto zweifellos skizzenhaften Uberlegungen nicht den
Anspruch, eine vollstindige und regelrechte Widerlegung des Wiirfelexperi-
ments oder dhnlicher apologetischer Argumentationen geliefert zu haben,
und das gilt weder auf intern-epistemischer, wie im vorangegangenen, noch
auf extern-einstellungstheoretischer Ebene wie im vorliegenden Abschnitt.
Es geht mir lediglich darum, das Bewusstsein zu schirfen fiir die tiefe Am-
bivalenz einer am kosmologisch-wahrscheinlichkeitstheoretischen Paradig-
ma orientierten Verteidigung der Gotteshypothese, ferner um den Hinweis
auf das mit dieser eng, vielleicht unauflgslich eng verkniipfte Problem
einer immer nur vermeintlich objektiven Hoffnungsbegriindung. Dariiber
hinaus leuchtet ein, dass eine systematisch erschépfende Konfrontation des
objektivistischen (bzw. am Sinnparadigma orientierten) Apologieansatzes
mit dem (bzw. meiner Lesart des) Begriff(s) christlich-eschatologischer
Hoffnung eine weitaus nuanciertere Darstellung und Rekonstruktion des
letzteren erfordern wiirde als die in meiner Einleitung gebotene sowie hier
fortsetzungsweise angedeutete.**

Ungeachtet dessen diirften meine Uberlegungen zumindest fiir den un-
voreingenommenen Leser glaubhaft machen, dass mir in keiner Weise an
einer Blockierung der Forschung gelegen ist: Sollte sich herausstellen, dass
die von mir diagnostizierten (oder weitere, von mir unerkannte oder jeden-
falls nicht thematisierte) Schwéchen im Argumentationsansatz des Wiirfel-
experimentes behoben werden kénnen, wiirde ich dies - schon um der
damit verbundenen Herausforderung meiner eigenen, moglicherweise idio-
synkratischen Lesart dessen, was christliche Hoffnung heifien konnen soll
- vorbehaltlos begriifien. Dass ich die mit der Wahrnehmung dieser He-
rausforderung verbundene Bereitschaft zur Beflirwortung und Einhaltung
bestimmter, mit Recht als unhintergehbar und verbindlich erachteter Argu-
mentationsstandards durchaus aufbringe, mag unter anderem der folgende
Hinweis belegen: Man konnte, um der voranstehenden Kritik zusitzlich
Nachdruck zu verleihen, die in den Grenzen meines eigenen Interpretati-
onsansatzes beschriebene christliche Hoffnung als Konkurrenzhypothese
zu einer aus dem Wiirfelexperiment resultierenden Hoffnungsbegriindung

44 Erneut kann ich fiir Details nur auf friihere Uberlegungen in Schulz (2020) verwei-
sen.

346

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Falsche Hoffnungen

interpretieren und mit der Statuierung dieses Konkurrenzverhiltnisses ein
gutes C-induktives Argument i. S. Swinburnes verkniipfen. Ein solches
Argument lie3e sich z. B. wie folgt ausformulieren: Da am ehesten dann zu
erwarten ist, dass sich wahre Hoffnung, anstatt auf metaphysische Sinnver-
sprechen zu bauen, durch eine géttliche Verheiflung auf das Ende allen Lei-
dens trosten ldsst, wenn Hoffnung im Element und aus der Perspektive des
(hier: christlichen) Glaubens statt des philosophischen Wissens beschrieben
und begriindet wird, avanciert das Faktum einer durch Trost- statt Sinnbe-
zug konstituierten Hoffnung umgekehrt zum Indiz fiir die Wahrheit jenes
Glaubens; ersteres trifft zu, ergo ist auch letzteres der Fall.

(3.) Meine Schlussbemerkung bezieht sich auf den im Nachhinein auch
fir mich durchaus tiberraschenden theologischen Ertrag der im Voranste-
henden gefiihrten Diskussion; er zeichnet sich an einer unerwarteten Pa-
rallele in der Grammatik des Gottes- und Zufallsbegriffs ab. Mackies Kritik
an Swinburnes Versuch, sein bestatigungstheoretisches Argument (CiA) fiir
die Gotteshypothese in ein probabilistisches (PiA) zu tberfiihren, hatte
u. a. zum Aufweis einer folgenreichen Gemeinsamkeit zwischen dieser
und der Zufallshypothese gefiihrt: Beiden kann kein konkreter Quotient
oder Wert beziiglich ihrer jeweiligen Ausgangswahrscheinlichkeit zugeord-
net werden. So gesehen ergibt sich an dieser Stelle ein argumentationslogi-
sches Patt, aus dem, als solchen, allerdings keine Seite apologetischen Profit
schlagen kann. Im vorliegenden Zusammenhang ist aber nicht dieser argu-
mentationslogische Aspekt von Interesse, sondern die (u. a.) theologisch
beziehungsreiche Konsequenz des genannten Befundes. Man kann diesen
erneut zum Ausgangspunkt eines bestdtigungstheoretischen Argumentes
machen: Die beschriebene und durchaus unerwartete Problemparallele
zwischen Gottes- und Zufallshypothese ldsst sich immer, freilich auch am
ehesten durch die Annahme erklaren, dass es sich in beiden Fallen um
Begriffe handelt, die Ereignisse (bzw. Erfahrungen von etwas als Ereignis)
bezeichnen; verhilt sich dies aber so*, dann wird das Faktum jener Pa-
rallele umgekehrt zu einem Indiz fiir die Richtigkeit dieser Annahme.

Nun hatte ich bereits en passant auf die an anderer Stelle*® im Detail
diskutierten Probleme des Zufallsbegriffs hingewiesen. Wichtig ist dabei
im vorliegenden Zusammenhang nur ein einziger Punkt: Das Wort Zufall
bezeichnet (analog zu dem der gottlichen Selbstoffenbarung) keine Ereig-

45 Was ich hier und im Folgenden, d. h. bis zum Beweis des Gegenteils voraussetze, da
mir keine Konkurrenzhypothesen bekannt sind.
46 Vgl. Schulz (2010), Abschn. III. 4.

347

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiko Schulz

nisursache, sondern eine Ereignisart. Dieser Umstand wird in den meisten
metaphysisch und/oder naturwissenschaftlich profilierten Verwendungen
des Zufallsbegriffs iibersehen, mindestens ignoriert: Dieser tritt hier -
gewissermaflen als yermummter Agent’ — tiberall dort auf den Plan, wo
man sich gendtigt und berechtigt sieht, Zuflucht zur Statuierung einer
ansonsten unbekannten (und d. h. zugleich: im Blick auf deren Wirkungs-
weise prognoseresistenten) Kausalursache zu nehmen. Jene Vertreter eines
(zumindest der Absicht nach) konsequenten Naturalismus, die sich in den
entsprechenden Erklarungszusammenhédngen nur allzu gern auf den Zu-
fallsbegrift berufen®’, wihrend sie gleichzeitig die Gotteshypothese mit dem
Argument desavouieren zu konnen meinen, dass diese nichts weiter sei als
ein letztes und natiirlich vergebliches asylum ignorantiae weltanschaulicher
Un- oder Halbbildung, sucht die Nemesis der Ironie mit unbestechlicher
Gerechtigkeit gleichsam hinterriicks heim: Die Hypostasierung des Zufalls
zur unbekannten, obschon als wirksam pratendierten Ereignisursache lauft
theorietypologisch exakt auf eben jenen Obskurantismus hinaus, den man
im Gegenzug, durchaus mit Recht, der God of the gaps-Figur attestiert
hatte.

Erst und immer dann, wenn man bereit ist, den Zufall als Ereignisart
zu interpretieren, ergibt sich ein aporiefreies und m. E. vor allem pha-
nomenologisch sachgemifieres Bild. Ereignisse sind - sit venia verbo -
Entitdten, deren Wirklichkeit ihre eigene Mdglichkeit bedingt und daraus
folgt, dass erstere ontologisch wie epistemisch ausschliefilich auf sie selbst
zuriickgefiihrt, nicht aber naturwissenschaftlich, wahrscheinlichkeitstheo-
retisch oder metaphysisch (im Falle Gottes etwa durch die Explikation des
Begriffs ens a se durch den des ens necessarium) in ihren Méglichkeitsbe-
dingungen beschrieben und erkldrt werden kann.*® Das Zufallige ist dann

47 Vgl. z. B. Dawkins (2007), 223: ,Im Prinzip konnte eine Art Multiversumtheorie in
der Physik die gleiche Erklarungsarbeit leisten wie der Darwinismus in der Biologie.
Auf den ersten Blick ist eine solche Erklirung weniger befriedigend als die biologi-
sche Version des Darwinismus, weil sie grofiere Anforderungen an den Zufall stellt.
Aber wegen des anthropischen Prinzips diirfen wir viel mehr Zufall postulieren, als
es unserer begrenzten menschlichen Intuition angenehm erscheint [...]. Wenn man
die[se] Argumentation [...] anerkennt, ist die Grundvoraussetzung der Religion - die
Gotteshypothese — nicht mehr haltbar. Gott existiert mit ziemlicher Sicherheit nicht.

48 Diese These ist nicht als schlichte Repristination der megarischen Modaltheorie zu
lesen, derzufolge alles, aber — im Gegensatz zur aristotelischen These — auch nur das
Wirkliche, méglich ist (vgl. dazu Hartmann (1937)). Mir schwebt stattdessen ein bei-
de Standpunkte vermittelnder und zugleich authebender Ansatz vor: Demnach ist (a)
einiges Mogliche erst als Wirkliches moglich (ndmlich qua Ereignis); (b) einiges, aber

348

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Falsche Hoffnungen

als Bedeutsamkeitsereignis, oder genauer: im Sinne der Wirklichkeit des
Bedeutsamen, als eines solchen ndmlich, bestimmbar.*® Von daher sind
Zufille subjekt- und bewusstseinsabhéngig: Es gibt (kein Ereignis und a
fortiori) keinen Zufall ohne Zeugen, Zufille sind nur als solche moglich.
Da ferner jedes Ereignis wirklich und jeder Zufall Ereignis ist, ist auch
jeder Zufall wirklich - primér und unter anderem: als Ereignis. Umgekehrt
ist nicht jedes Ereignis Zufall: Auch Wunder sind per definitionem Ereig-
nisse, allerdings nicht nur transitorisch oder bedingt, sondern ewig und
unbedingt bedeutsame. Thr Begrift steht fiir und behauptet die Wirklichkeit
dessen, was — im Unterschied zum Ereignis simpliciter bzw. zum Zufalli-
gen — seine eigene Moglichkeit als eine (z. B. metaphysisch) unmogliche
bedingt.

Mit dem zuletzt Gesagten ist die Grenze zum Religidsen beriihrt und
de facto tberschritten. Denn von Religion kann recht verstanden nur,
aber auch immer da gesprochen werden, wo etwas, qua Ereignis, mit dem
Anspruch unbedingter Bedeutsamkeit ins menschliche Dasein tritt oder
besser: einbricht. Mit Gott bekommt es der Mensch demzufolge nur im
Medium von (etwas als) dessen wie auch immer gearteter Selbstoffenba-
rung zu tun und diese hat zwangsldufig die Form eines als gleichermafien
bedeutsam wie unvordenklich erfahrenen, folglich nur ex post und aus
der Perspektive des Glaubens zu konstatierenden, Ereignisses. Mit Verweis
auf das soeben genannte Schwellenphdanomen des Wunders kann derselbe
Sachverhalt in den Worten Kierkegaards auch so ausgedriickt werden: ,Nur
im Wunder kann Gott sich dem Menschen zeigen, d.h. sobald er Gott sieht,
sieht er ein Wunder.>?

(4.) Meine an diesen Befund ankniipfende Abschlussthese statuiert eine
mindestens theologisch weitreichende Analogie: So wie das Unbedingt-
heitsereignis der géttlichen Selbstoffenbarung (d. h. das Wunder im stren-
gen Sinne) das bzw. den Sinn fiir das zufallige Ereignis voraussetzt, ebenso
basiert jene absolute oder unbedingte Hoffnung, die sich im Angesicht
konsequenten Sinnverzichtes allein durch die géttliche Verheiflung auf ein
eschatisches Leidensende trosten lasst, auf der Fahigkeit des Menschen, in
jenem relativen, bedingten oder vorldufigen Sinne zu hoffen, der dem Ver-

nicht nur das Mégliche wirklich, sondern gelegentlich auch das in einem spezifischen
Sinne Unmégliche (ndmlich qua Wunder).

49 Zu Geschichte und Gehalt des Bedeutsamkeitsbegriffs vgl. im Ubrigen die problem-
geschichtlich nahezu erschépfende Darstellung von Trusheim (2024).

50 Kierkegaard, DSKE, Bd. 2, 234 (= Journal JJ:270).

349

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiko Schulz

such entspringt und entspricht, der Bedeutsambkeit des als zufallig Erfahre-
nen bzw. Widerfahrenen Sinn zu verleihen.” Freilich gilt in beiden Fillen,
dass die absolute Ereignis- bzw. Bedeutsamkeitsdimension genetisch, onto-
logisch, kategorial und/oder epistemisch gegeniiber der jeweils relativen
irreduzibel ist. Triftt dies aber zu, dann gibt es m. E. gute Griinde, die
zumindest ex negativo nahelegen, dass jeder Versuch scheitert und scheitern
muss, die absolute Hoffnungsdimension — und damit zugleich: den genuin
religiosen Existenzbezug — ein fiir alle Mal zu verabschieden. Falls ein
konsequenter Nihilismus tiberhaupt moglich ist, dann nur oder zumindest
am ehesten und bestenfalls als vorzugsweise uneingestandene Verzweiflung
iiber seine Unmoglichkeit. Wem nichts heilig ist, beliigt sich selbst: Denn
er heiligt entweder die Illusion oder aber das trotzige Insistieren darauf,
dass ihm nichts heilig ist. Auch in diesem Sinne stirbt die Hoffnung zuletzt
- in der Hoffnung nédmlich, verzweifeln und dieser Verzweiflung jeglicher
Hoffnung verzweifelt den Abschied geben zu kénnen und zu diirfen.

Wenn aber der Mensch ein absolutes Hoffnungsbediirfnis erstens nicht
ein fiir alle Mal loswerden kann; und wenn zweitens jede im Sinngedanken
gegriindete Hoffnung in dem Sinne leer bleibt, dass sie jenes Bediirfnis
unbefriedigt lasst und lassen muss; und wenn, drittens, allein die religiose
Hoffnung nicht im Sinngedanken griindet, dann kann die religiose bzw.
religios begriindete Hoffnung zwar nach wie vor falsch oder triigerisch -
aber jedenfalls nur sie: absolut sein. Unter dieser Voraussetzung gibe es in
der Tat gute Griinde, ja mehr noch, es bestiinde Grund zur Hoffnung -
oder wenn man lieber will: zur Verzweiflung (s. 0.) -, dass wahre Hoffnung
nur im Religiosen, allemal aber im christlichen Glauben zu finden ist. Aller-
dings nur und in jedem Fall als absolute, d. h. um den Preis des Verzichtes
auf jene als bodenlos erkannte Sinnprétention, die, wann immer es ernst
wird, noch stets vertrostet anstatt Trost gespendet hat. Doch ist dies ganz in
seiner Ordnung, denn strenggenommen hat, jedenfalls nach Mafigabe des
im Voranstehenden entfalteten Zuversichtsargumentes, nur derjenige Grund
zur Hoffnung, der sie begraben kann.

51 Da Handlungen ebenfalls in die Klasse von Ereignissen fallen, konnen auch sie durch
ihren jeweiligen Adressaten und/oder Zeugen als — z. B. im Kriegsfall: entsetzliches
- Widerfahrnis bzw. als ein die Sinnfrage provozierender Zufall erlebt und gedeutet
werden; dies gilt auch und selbst dann, wenn der Betroffene dem Bewirkten (im
Normalfall: ganz zu Recht) Absichten unterstellt.

350

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Falsche Hoffnungen

Literatur

Alkier, Stefan (Hrsg.): Zuversichtsargumente. Biblische Perspektiven in Krisen und
Angsten unserer Zeit. 2 Bande, Paderborn 2023.

Brown, James R./Fehige, Yiftach: Thought Experiments, in: Edward N. Zalta/Uri
Nodelman (Hrsg.): The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Edition 2023).

URL=plato.stanford.edu/entries/thought-experiment [zuletzt abgerufen: 30.03.2022]

Dalferth, Ingolf U.: The Passion of Possibility. Studies on Kierkegaard’s Post-Metaphys-
ical Theology, Berlin/Boston 2023.

Dawkins, Richard: Der Gotteswahn, 2. Auflage, Berlin 2007.
Gerhard, Volker: Der Sinn des Sinns. Versuch iiber das Gottliche, Miinchen 2014.

Hartmann, Nicolai: Der megarische und der Aristotelische Moglichkeitsbegriff: Ein
Beitrag zur Geschichte des ontologischen Modalitatsproblems, Berlin 1937.

Kierkegaard, Soren: Abschlieflende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philoso-
phischen Brocken. Erster Teil. Ubers. von Hans Martin Junghans. Hrsg. von Emanu-
el Hirsch, Diisseldorf/Koln 1957.

Kierkegaard, Soren: Philosophische Brocken/De omnibus dubitandum est. Ubers. u.
hrsg. von Emanuel Hirsch, 2. Auflage, Diisseldorf/Kdln 1960.

Kierkegaard, Soren: Deutsche Soren Kierkegaard Edition (DSKE), Bd. 1ff, hrsg. u.
iibers. von Heinrich Anz et al., Berlin/New York 20051t. (Zitation: DSKE, Bd., Seiten-
zahl.)

Leslie, John: Universes, London 1990.

Luther, Martin: De servo arbitrio/Vom unfreien Willensvermogen (1525), in: ders.:
Lateinisch-deutsche Studienausgabe, Bd. 1, hrsg. von Willfried Harle. Leipzig 2006,
S. 219-661.

Mackie, John L.: Das Wunder des Theismus. Argumente fiir und gegen die Existenz
Gottes. Ubers. von Rudolf Ginters. Stuttgart 1987.

Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral, in: ders.: Samtliche Werke. Kritische
Studienausgabe, Bd. 5, hrsg. von Georgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen
1980, S. 245-412.

Polkinghorne, John: Theologie und Naturwissenschaften. Eine Einfithrung, Giitersloh
2001.

Premier on Demand: How a Dice can Show that God Exists,

URL=https://www.youtube.com/watch?v=yy6kaDaeDT8&t=ls, [zuletzt abgerufen:
19.03.2022].

Sass, Hartmut von: Aufler sich sein. Hoffnung und ein neues Format der Theologie,
Tiibingen 2023.

Schiemenz, Juliane: Alles hat sein Gutes — was fiir ein Unsinn!, in: DIE ZEIT, 07. April
2022.

Schleiff, Matthias: Schopfung, Zufall oder viele Universen? Ein teleologisches Argu-
ment aus der Feinabstimmung der Naturkonstanten, Tiibingen 2019.

351

04:30:47. [ —


https://plato.stanford.edu/entries/thought-experiment
https://www.youtube.com/watch?v=yy6kaDaeDT8&t=1s
https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/thought-experiment
https://www.youtube.com/watch?v=yy6kaDaeDT8&t=1s

Heiko Schulz

Schmidt, Thomas M.: Glauben und Wissen. Religiose Epistemologie und spekulative
Religionsphilosophie, in: Gerhard Schreiber (Hrsg.): Interesse am Anderen. Interdis-
ziplindre Beitrage zum Verhaltnis von Religion und Rationalitét, Berlin/Boston 2019,
S.383-401.

Schulz, Heiko: Alter Wein in neuen Schlduchen. Zur Kritik des sog. Neuen Atheismus,
in: Theologische Literaturzeitung (ThLZ) 135 (2010), S. 1-19.

Schulz, Heiko: Sein und Geschehen. Tillichs Metaphysikverstindnis der 1920er Jahre,
in: Gerhard Schreiber/Heiko Schulz (Hrsg.): Kritische Theologie. Paul Tillich in
Frankfurt (1929-1933), Berlin/Boston 2015, S. 269-288.

Schulz, Heiko: Trost oder Sinn? Zur eschatologischen Grammatik der christlichen
Hoffnung, in: ders. (Hrsg.): Natur — Freiheit — Sinn. Drei Leitbegriffe religioser
Selbstpositionierung im Gesprach mit Paul Tillich, Leipzig 2020, S. 151-174.

Schulz, Heiko: Art. ,Theodizee in: ders./Knut Wenzel/Christian Wiese (Hrsg.): Hand-
buch Religionsphilosophie. Geschichte - Konzepte — Kontroversen, Stuttgart 2025,
S. 339-356.

Swinburne, Richard: Die Existenz Gottes. Ubers. von Rudolf Ginters, Stuttgart 1987.

Trusheim, Jens: Bedeutsamkeit. Studien zu einem Grundbegriff hermeneutischer Re-
ligionsphilosophie, Bd. 1 (Begriffsgeschichte und Phdnomene der Bedeutsambkeit),
Berlin/Boston 2024.

352

04:30:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

