
Falsche Hoffnungen 
Über ein apologetisches Gedankenexperiment und die Konsequenzen 
seines Scheiterns

Heiko Schulz

Sei still und schlafe, warte
Und träume nichts und warte,

zu hoffen ist kein Grund.
Hinweggerollt sind Meere,
Kulissen, schwarze Leere,

in der sich öffnet Gottes Mund.
  

Christian Lehnert

    

Abstract: Christlicher Glaube, so die theologische Leitüberzeugung des vorliegenden Textes, ver­
mittelt Trost, nicht Sinn, er verheißt die Überwindung als Ende und nicht als Verstehen des 
Leidens. Aus dieser Behauptung folgt allerdings keine christlich sanktionierte Verabschiedung von 
Hoffnung oder Glaubenszuversicht. Im Gegenteil: Theologisch verstanden verheißt, eröffnet und 
gewährt nur der Glaube die Möglichkeit eines Hoffens im absoluten, eschatologischen und d. h. 
zugleich nicht enttäuschungsanfälligen Sinn. Ob zu Recht oder Unrecht, bleibt allerdings objektiv 
unausweisbar. Diesen Befund flankiert die philosophisch-phänomenologische Einsicht, dass recht 
verstanden jegliches Hoffen bereits vom Zweifel an dessen Sinn lebt: Mit dem Zweifel an der Er­
füllung des Erhofften steht immer zugleich dies Hoffen selbst, stehen seine Möglichkeit und Sinn­
haftigkeit auf dem Spiel. Umso mehr aber die eschatologische Hoffnung des Glaubens. Grund zu 
absoluter Hoffnung hat demnach nur, wer sie, in ihrer sinnteleologisch-relativen Form nämlich, 
begraben kann. Dieser an sich rein binnentheologischen Thesenverknüpfung soll im vorliegenden 
Text zusätzliche philosophische Plausibilität verliehen werden, und zwar exemplarisch, d. h. mit 
Bezug auf eine Debatte, in der ein nach Meinung des Verfassers allzu leichtfertiger Apologet des 
Glaubens entschieden falsche Hoffnungen in Richtung auf die Sinn- und Rationalitätsfähigkeit des 
christlichen Glaubens weckt. Diese Hoffnungen werden im Rückgriff auf analytische (R. Swinbur­
ne, J. L. Mackie) und wahrscheinlichkeitstheoretische Ressourcen widerlegt. In concreto handelt 
es sich um ein im Internet zugängliches Gedankenexperiment, das (ohne sich explizit auf sie zu 
beziehen) Vorgänger bzw. Vorbilder hat: zunächst und vor allem in (Polkinghornes Variante von) 
John Leslies sog. Hinrichtungsparabel sowie dem daraus abgeleiteten Gottesargument.

Keywords: Hoffnung (absolut und relativ), Glaube, Sinn, Zufall, Eschatologie, Hinrichtungspara­
bel, C-induktives Argument

323

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Vorbemerkung

(1.) Im Schatten der Corona-Pandemie wurden 2023 zwei Sammelbände 
publiziert, die ihre potenziellen Leser, aber auch die Autoren und Auto­
rinnen der einzelnen Artikel durch ein thematisch beziehungsreiches Titel­
stichwort orientierten: Zuversichtsargumente.1 Es darf vermutet werden, 
dass der Herausgeber, als Theologe und Exeget, mit dieser Begriffsprägung 
vier mindestens untergründig leitende Grundannahmen verband: erstens, 
dass (nicht nur, aber vor allem) in Zeiten von Pandemien, kriegerischen 
Konflikten und anderen Ursachen weltweiten Leidens Hoffnung und Zu­
versicht bitter nötig, ja beinahe nötiger sind als alles andere; zweitens, dass 
diese Not gewendet werden kann, weil recht verstanden Grund zur Hoff­
nung besteht; drittens, dass sich diese Behauptung jedenfalls aus christlicher 
bzw. christlich-theologischer Perspektive – und d. h. zugleich viertens: mit 
Blick auf eine ganz bestimmte Hoffnung und deren Grund – nahelegt.

Biblisch korrespondiert diesen, in jedem Fall aber den beiden zuletzt ge­
nannten Leitannahmen, eine vielfach beanspruchte Doppelthese: Es ist der 
christliche Glaube, möglicherweise auch nur dieser, der erstens ontischen 
und zweitens epistemischen Grund zur Hoffnung, genauer: zu einer ganz 
bestimmten, nämlich eschatologischen Hoffnung, bietet. Einerseits nämlich 
ist dieser Glaube (gr. pístis), nach der Übersetzung Luthers, als „feste Zu­
versicht [hypóstasis] dessen, was man hofft [elpizoménon]“ (Hebr 11,1), zu 
beschreiben, wobei jene Glaubenszuversicht nach biblischem Verständnis 
selbst als Bedingung oder ontische Grundlage sowie als subjektives Medi­
um für die Realisierung des Erhofften fungiert. Andererseits erfüllt der so 
verstandene Glaube zugleich alle erforderlichen Voraussetzungen für die 
Möglichkeit jener epistemischen Verantwortung, die zu übernehmen jedem 
Christen immer dann auferlegt ist, wenn jemand „Rechenschaft [lógon] 
fordert über die Hoffnung [elpídos]“ (1. Petr 3,15), aus der jener lebt. In und 
aus der Verschränkung dieser beiden Thesen darf man zum einen schlie­
ßen, dass der semantische Ausgangsbefund, wonach jedes Hoffen Glauben 
einschließt,2 im Spezialfall des christlichen Glaubens konvertiert werden 
kann – dieser richtet sich, im Blick auf seinen Gegenstand, ipso facto auf 
die Verwirklichung eines Verheißenen bzw. (eschatologisch) Erhofften. Zum 
anderen folgt daraus, dass dieser Glaube im Medium seiner theologischen 
Selbstreflexion Mittel zur Verfügung zu stellen bzw. als vorhanden auszu­

1 Vgl. Alkier (2023).
2 Vgl. dazu Schulz (2020), 156f.

Heiko Schulz

324

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weisen beansprucht, die ihn selbst bzw. das in ihm Erhoffte, als solches, 
(auch) den Gegnern des Glaubens gegenüber vernünftig rechtfertigen kön­
nen.

(2.) Vor allem zur letzteren These habe ich mich an anderer Stelle kri­
tisch geäußert, d. h. mit der Absicht, diesbezüglich allzu hohe Erwartun­
gen zu dämpfen:3 Die christlich-eschatologische Hoffnung schließt, wie 
immer sonst beschreibbar, in jedem Fall den Glauben an einen Zustand 
endgültiger Leidensfreiheit ein. Apologetisch motivierte Versuche, sie als 
vernünftig auszuweisen, verfahren in der Regel – ich neige zu der Annah­
me: ausnahmslos, wenngleich nicht selten stillschweigend – teleologisch 
bzw. sinntheoretisch. Auf diese Weise, so meine Kritik, werden nolens 
volens nicht nur und in philosophischer Hinsicht die Wirklichkeit und/
oder Möglichkeit des Zweckwidrigen vorschnell, ja häufig wider eigenes 
Beteuern, instrumentalisiert und verharmlost.4 Vielmehr sind alle derarti­
gen Versuche zugleich theologisch heterodox: Sie leugnen oder ignorieren, 
dass der christliche Glaube das Leiden nicht durch einen Zustand aufheben 
zu können hofft, in dem dieses ex post als sinnvoll erscheint, sondern 
durch einen Zustand, in dem das Leiden schlicht aufhört – und zwar 
aufhört, ohne im (u. a. prospektiven) Rückblick als sinnvoll zu erscheinen.5 
Dementsprechend nimmt der präsentische Vorschein dieses Zustandes, an 
dem der Christ im Medium der eschatologischen Zuversicht bzw. der gläu­
big hoffenden Antizipation teilhat, im Dienste seiner eigenen Möglichkeit 
ebenfalls nicht den oder irgendeinen Sinn des Ganzen vorweg; vielmehr 
weiß er sich recht verstanden im und angesichts des (eigenen wie des soli­
darischen Mit‑)Leidens durch eine göttlich verheißene Aussicht auf dessen 
Ende, und durch nichts sonst, getröstet. Zugespitzt formuliert: Christlicher 

3 Vgl. Schulz (2020).
4 Ich sehe mich in dieser Diagnose auch außerphilosophisch, nämlich von Seiten einer 

durch den Ukrainekrieg veranlassten Artikelserie in DIE ZEIT bestätigt, insbesondere 
durch den Beitrag von Schiemenz (2022).

5 Der einzig genuine Beitrag des Christentums zur Lösung des sog. Theodizeeproblems 
besteht daher m. E. in der Verheißung, dass das Leid ein Ende haben wird (vgl. 
Offb 21,4). Das scheint ein philosophischer Offenbarungseid, aber vielleicht trügt 
der Schein; denn das bloße Ende des Leidens zu verheißen statt es durch Nachweis 
seiner vermeintlichen Unvermeidbarkeit (ergo Sinnhaftigkeit) zynisch zu verklären, ist 
eine und vielleicht die einzige Weise, in der man beides haben und tun kann: Böses 
und/oder Übel ernstnehmen und – entmachten. Denn man kann nur dasjenige Übel 
entmachten, das man ernstnimmt; und man kann nur dasjenige Übel ernstnehmen, 
auf dessen Rechtfertigung man verzichten kann – und de facto verzichtet. Vgl. dazu 
Schulz (2025).

Falsche Hoffnungen 

325

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Glaube vermittelt Trost, nicht Sinn, er verheißt die Überwindung als Ende 
und nicht als Verstehen des Leidens.6

Ich möchte die fundamentaltheologisch-prinzipientheoretischen Überle­
gungen jenes früheren Textes, der die soeben genannte These entfaltet, im 
Folgenden ein Stück weiterführen, und zwar exemplarisch, d. h. mit Blick 
auf eine Debatte, in der der apologetisch gesonnene Gesprächspartner nach 
meinem Dafürhalten entschieden falsche Hoffnungen in Richtung auf die 
Rationalitätsfähigkeit des christlichen Glaubens weckt. In concreto handelt 
es sich dabei um ein (im Internet zugängliches) Gedankenexperiment7, 
das (ohne sich explizit auf sie zu beziehen) Vorgänger bzw. Vorbilder hat: 
zunächst und vor allem in (John Polkinghornes Variante von) John Leslies 
sog. Hinrichtungsparabel sowie dem daraus abgeleiteten Gottesargument.8 
Ich werde im Folgenden in aller Kürze zunächst diesen Ausgangspunkt 
skizzieren, um im Anschluss das Gedankenexperiment selbst zu erläutern 
(II.). Eine ausführliche Diskussion schließt sich an (III.), die in abschlie­
ßende und mindestens umrisshaft weiterführende Überlegungen mündet 
(IV.). Trotz aller Kritik an einer aus meiner Sicht missverstandenen Apo­
logetik des christlichen und/oder religiösen Glaubens verstehe ich meine 
nachfolgenden Überlegungen ebenfalls als Argumentationsversuch zu des­
sen Verteidigung, wobei ich mich einem Verständnis des Glaubens sowie 
dessen Erkenntnisansprüchen und -grenzen grundsätzlich anschließe, das 
Thomas Schmidt prägnant formuliert hat: „Religiöser Glaube, der sich als 
Wissen […] versteht, überzieht seinen Kredit. Religiöser Glaube, der hinge­
gen vollkommen auf Ansprüche intersubjektiver Rechtfertigung verzichtet, 
regrediert auf eine willkürliche, tendenziell irrationale Ausdrucksgestalt 
religiösen Erlebens.“9 Ganz in diesem Sinne versuchen die nachfolgenden 
Überlegungen, sich auf dem schmalen Grat zwischen Hypertrophie (Selbst­

6 Luthers These vom lumen gloriae oder Licht der Herrlichkeit (vgl. Luther (2006), 
654f.) als einem eschatischen Medium der Auflösung und Verklärung vermeintlich 
sinnresistenter Widrigkeiten kann ich mich nicht anschließen – und das nicht nur 
aus theologischen Gründen. Die These von einer prospektiv, im Medium des die 
Ewigkeit antizipierenden Glaubens vorweggenommenen Retrospektion auf den Sinn 
allen Leidens und aller Zweckwidrigkeit lässt sich m. E. nur dann retten, wenn man 
(theologisch durchaus zu Recht, wie ich meine) annimmt, dass der Sinn des Leidens 
in nichts Anderem besteht als dessen Ende – und dass eben dieses Ende, nicht aber ein 
von ihm unterschiedener Sinn im Medium der visio beatifica als solches und ferner als 
sinnvoll konstatiert werden wird. Vgl. dazu Schulz (2020), 173f.

7 Vgl. Premier on Demand (abgerufen: 2022).
8 Vgl. Leslie (1990).
9 Schmidt (2019), 392.

Heiko Schulz

326

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verwechslung des Glaubens mit Wissen) und dessen Selbstimmunisierung 
(Leugnung seiner intersubjektiven Rechtfertigungsbedürftigkeit) zu halten 
– ohne freilich zwecks Vermeidung dieser Aberrationen den spekulativen 
Ausweg für nötig und/oder gangbar zu halten, den Schmidt empfiehlt.10

II. Zwei Gedankenexperimente: Die Hinrichtungsparabel und ihre 
wahrscheinlichkeitstheoretische Adaption

(1.) Hier zunächst Polkinghornes Kurzform der auf John Leslie zurückge­
henden Parabel:

Du sollst hingerichtet werden. Du bist an einen Pfahl gebunden. Deine 
Augen sind dir verbunden und zehn Gewehre in der Hand von ausge­
bildeten Henkern sind auf dich gerichtet. Der Hauptmann gibt den 
Befehl zu schießen, und die Gewehre krachen […] Du erkennst, du hast 
überlebt! […] Ein so außergewöhnliches Ereignis verlangt eine Erklärung 
[…] Eine ist, dass sehr, sehr viele Hinrichtungen […] stattfinden. Auch 
die besten Schützen verfehlen einmal ihr Ziel, und Du warst in der 
glücklichen Lage, dass sie alle verfehlten. Die andere Erklärung ist, dass 
sich mehr ereignete als du gewahr wurdest. Die Schützen waren auf 
deiner Seite, und sie verfehlten auf Anordnung ihr Ziel.11

Was Polkinghorne zufolge nach einer Erklärung verlangt, ist – im übertra­
genen Sinne – die unter den gegebenen Umständen extrem unwahrschein­
liche Entstehung, genauer: Entwicklung eines Universums, das nicht nur 
Leben, sondern bewusstes und selbstbewusstes (kurz: menschliches) Leben 
möglich gemacht hat und d. h. unter anderem: eine Lebensform, die die so 
bestimmte Welt wahrheitsfähig zu beschreiben vermag, in der letztere sich 
folglich selber ansichtig werden kann. Gesucht wird also ein anthropisches 
Prinzip, das diesen überraschenden Tatbestand erklärt, mindestens erklären 

10 „Die Weigerung, den Übergang vom vorstellenden zum begreifenden Bewusstsein, 
vom Glauben zum Wissen zu vollziehen, ist eine Form von Reflexionsverweigerung. 
Diese Regression reduziert den religiösen Glauben tendenziell auf ein irrationales 
Gefühl und die philosophische Vernunft auf einen flachen Szientismus.“ (Ebd., 401.) 
Nach meinem Dafürhalten ist erstens kein spekulativer Vernunftbegriff vonnöten, um 
Schmidts zu Recht gebrandmarkte Doppelregression mit Gründen kritisieren zu kön­
nen; und zweitens ist, wie die nachfolgenden Überlegungen hoffentlich zeigen, ein 
solcher Vernunftbegriff auch nicht nötig, um jene doppelte Regression zu vermeiden.

11 Polkinghorne (2001), 55; Auslassungen in Zitaten werden hier und im Folgenden 
durch drei Punkte in eckigen Klammern […] markiert.

Falsche Hoffnungen 

327

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hilft. Die hier als Gedankenexperiment12 genutzte Parabel deutet bereits an, 
dass Polkinghorne zufolge zwei und nur zwei konkurrierende Ansätze in 
diesem Zusammenhang denk- bzw. verfügbar sind: eine, die auf den Zufall, 
und eine andere, die auf (göttliche) Anordnung setzt. Flankierend hierzu 
lassen sich die beiden Erklärungen

in einen Vielweltenansatz und einen […] [Ein-Welten-]Ansatz […] über­
setzen. Wenn es sehr, sehr viele verschiedene Universen gibt, jedes mit 
seinen eigenen Anfangsbedingungen und Naturgesetzen, dann können 
in einem Universum durch Zufall genau jene Bedingungen herrschen, 
die für die Entwicklung von […] Leben notwendig sind […]. Wenn 
es aber nur ein Universum gibt, kann man in dessen Feinabstimmung 
[fine-tuning] jenes fruchtbare Potential erkennen, mit dem der Schöpfer, 
der will, dass die Geschichte seiner Schöpfung lebensförderlich ist, seine 
Schöpfung ausgestattet hat.13

Übersetzt man die Einzelzüge der Parabel, die sich gewissermaßen auf der 
Bildhälfte ergeben, in die beiden Erklärungsoptionen und deren jeweilige 
Aufbaumomente auf der Sachhälfte, ergibt sich folgendes Schema:

Bildhälfte Sachhälfte, Option 1: 
Der Vielweltenansatz

Sachhälfte, Option 2:
Der Eine-Welt-Ansatz

1. Verurteilter 1. vorfindliche Welt ohne anthropi­
sches Prinzip (AP)

1. vorfindliche Welt ohne AP 

2. Exekutions­
kommando

2. Naturgesetze, die das AP ausschlie­
ßen

2. Naturgesetze, die das AP ausschlie­
ßen

3. Hinrichtung 3. Wirksamkeit der o. g. Naturgesetze, 
u. a. mit dem Resultat des Ausschlus­
ses der Möglichkeit selbstbewussten 
Lebens

3. Wirksamkeit der o. g. Naturgesetze, 
u. a. mit dem Resultat des Ausschlus­
ses der Möglichkeit selbstbewussten 
Lebens

4. Verschonung 
des Verurteilten

4. Vorfindliche Welt unter Einschluss 
des durch ein AP Ermöglichten (u. a. 
selbstbewusstes Leben)

4. Vorfindliche Welt unter Einschluss 
des durch ein AP Ermöglichten (u. a. 
selbstbewusstes Leben)

5. Grund der 
Verschonung

5. Zufall als Ermöglichungsgrund des 
AP

5. Gott als Ermöglichungsgrund des 
AP

Tabelle 1: Die Einzelzüge der Hinrichtungsparabel und ihre hermeneutische 
Übertragung

12 Vgl. zu Eigenart, Typen, Funktion(‑en) und Problemen von Gedankenexperimenten 
Brown/Fehige (2023).

13 Polkinghorne (2001), 56 (Hervorhebungen H. S.). Umfassend rekonstruiert und in 
systematischer Absicht diskutiert werden diese Optionen in Schleiff (2019).

Heiko Schulz

328

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Polkinghorne schließt sich Option zwei an, wobei er allerdings, sicher 
zu Recht, mit Blick auf die Voraussetzungen beider Optionen von vorn­
herein einräumt, dass die entsprechenden Erklärungshypothesen (Zufall 
oder Gott) „von metaphysischem Charakter“ sind und als solche notwendig 
„über das hinaus[gehen], was uns die Naturwissenschaften allein sagen 
können“.14 Offen bleibt dabei allerdings, ob die Gotteshypothese (Option 2) 
aus Polkinghornes Sicht im Sinne eines schwachen/schwächeren oder ei­
nes starken/stärkeren Erklärungsansatzes bezüglich der ex hypothesi durch 
Gott ermöglichten Wirksamkeit des anthropischen Prinzips zu interpretie­
ren sein soll. Zwischen schwächstem (1) und stärkstem Erklärungsanspruch 
(4) wären de facto vier Varianten denkbar:

(1) Immer dann, wenn wir annehmen, dass ein Gott die Natur durch eben 
diejenigen Gesetze geordnet und feinabgestimmt (engl. fine-tuning) 
hat, die wir in unserer Welt vorfinden, kann verständlich werden, wie 
es in der Natur zur Entwicklung von (vor allem: bewusstem, menschli­
chem) Leben kommt und kommen konnte.

(2) Nur dann, wenn wir annehmen, dass ein Gott die Natur durch eben 
diejenigen Gesetze geordnet und feinabgestimmt (engl. fine-tuning) 
hat, die wir in unserer Welt vorfinden, kann verständlich werden, wie 
es in der Natur zur Entwicklung von (vor allem: bewusstem, menschli­
chem) Leben kommt und kommen konnte.

(3) Am ehesten dann, wenn wir annehmen, dass ein Gott die Natur durch 
eben diejenigen Gesetze geordnet und feinabgestimmt (engl. fine-tu­
ning) hat, die wir in unserer Welt vorfinden, kann verständlich werden, 
wie es in der Natur zur Entwicklung von (vor allem: bewusstem, 
menschlichem) Leben kommt und kommen konnte.

(4) Immer und nur dann, wenn wir annehmen, dass ein Gott die Natur 
durch eben diejenigen Gesetze geordnet bzw. einer Feinabstimmung 
(engl. fine-tuning) unterzogen hat, die wir in unserer Welt vorfinden, 
kann verständlich werden, wie es in der Natur zur Entwicklung von 
(vor allem: selbstbewusstem menschlichen) Leben kommt und kom­
men konnte.

Wie viele andere schwankt auch Polkinghorne in diesem Punkt. Auf der 
einen Seite heißt es, dass die mit der Zufallsidee verknüpfte Vielweltentheo­
rie und der theistische Schöpfungsgedanke „gleich plausible Erklärungen“15 

14 Polkinghorne (2001), 56.
15 Ebd., 105 (Hervorhebung H. S.).

Falsche Hoffnungen 

329

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu sein scheinen; demnach träfe Deutung (1) zu: Beide Ansätze müssen als 
erklärungshinreichend, aber weder als notwendig noch auch nur als nur 
wahrscheinlich gelten. Auf der anderen Seite neigt er – wie die meisten 
seiner apologetisch gestimmten Kollegen – im Sinne eines argument to the 
best explanation16 Deutung (3) und damit einer Auffassung zu, wonach die 
Existenz einer vom anthropischen Prinzip ermöglichten und begünstigten 
Welt am ehesten, nämlich im Vergleich aller bekannten bzw. verfügbaren 
Alternativ- und Konkurrenzhypothesen, dann erwartet werden kann, wenn 
(der) Gott (des Theismus) existiert. Dafür spricht der Hinweis, dass die 
Antworten des letzteren im Vergleich mit der Konkurrenzhypothese von 
Polkinghorne als „einsichtsvoll und intellektuell befriedigend“17 bezeich­
net werden. Die Konsequenzen dieses Schwankens müssen aufgrund des 
propädeutischen Charakters der vorliegenden Skizze hier nicht erörtert 
werden. Immerhin bereitet ihre Paraphrase den heuristischen Boden für 
den bereits avisierten nächsten Schritt: die Erläuterung eines wahrschein­
lichkeitstheoretischen Gedankenexperimentes, das die Hinrichtungsparabel 
und deren apologetische Konsequenz, die Stützung der Gotteshypothese, 
auf mathematischem Wege bestätigen soll. 

(2.) In concreto geht es auch dabei um ein Gedankenexperiment: Mithil­
fe eines Würfels, genauer gesagt mit dem Resultat imaginierter Würfe und 
deren wahrscheinlichkeitstheoretischen Implikationen soll die Rationalität 
der Gotteshypothese bzw. der Behauptung, dass Gott qua Schöpfer und 
Designer im Sinne des anthropischen Prinzips die Erde bzw. unsere vor­
findliche Galaxie unter Einschluss von Leben und Bewusstsein ermöglicht 
bzw. feinjustiert hat, veranschaulicht und untermauert werden.18 Demnach 
entspricht die Wahrscheinlichkeit einer aus bloßem Zufall – statt durch 
Gottes Handeln – entstandenen anthropischen, d. h. menschengerechten 
oder -geeigneten Welt19 exakt der Wahrscheinlichkeit, mit der jemand beim 
Würfeln siebzigmal hintereinander eine 6 erzielen würde. Aus der enormen 
Unwahrscheinlichkeit, dass eine solche Serie, wenn sie denn vorläge, auf 
bloßem Zufall beruht – der entsprechende Faktor beträgt laut Auskunft 
des Autors 1 zu 1055 – wird in einem zweiten Schritt auf die Existenz 
eines Schöpfer- und Designergottes als der wenn nicht einzig denkbaren, 

16 Von Swinburne C-induktives Argument genannt (vgl. Swinburne (1987), 16f.); ich 
komme darauf zurück.

17 Polkinghorne (2001), 107; vgl. ebd., 114.
18 Vgl. Premier on Demand (abgerufen: 2022).
19 Genauer: einem Universum, dessen Expansionsrate die Genese (selbst‑)bewussten 

Lebens ermöglicht hat.

Heiko Schulz

330

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so doch am ehesten plausiblen Konkurrenzhypothese geschlossen. Dass 
Gott nicht würfelt, gilt seit Albert Einstein als sprichwörtlich; dass auch 
das Universum selbst (zumal als ein bewusste bzw. selbstbeobachtende Le­
bensformen ermöglichendes) nicht auf autopoietischem Wege entstanden 
sein bzw. als so entstanden gedacht werden kann, soll das vorliegende 
Gedankenexperiment demonstrieren – eben damit aber die These stützen, 
dass ein absichtsvoll planender Gott die Welt nicht nur geschaffen, sondern 
auch (nämlich teleologisch) geordnet hat.

III. Zur Kritik des Experimentes

Der aus dem dargestellten Gedankenexperiment gezogene Schluss ist m. E. 
voreilig und steht in mehrfacher Hinsicht auf tönernen Füßen. Dabei soll, 
um Missverständnissen vorzubeugen, meine nachfolgende Kritik weder der 
Zufallshypothese, die ganz eigene Probleme aufwirft, noch der Annahme 
das Wort reden, dass zwecks Statuierung und Erklärung des anthropischen 
Prinzips nicht mehr als zwei Hypothesen (Zufall oder Gott) zur Dispositi­
on stehen – ein Punkt, auf den ich noch zurückkomme. Meine kritischen 
Anfragen, die im Gegenteil (oder bis zum Beweis des Gegenteils) mit 
der Möglichkeit rechnen, dass im genannten Erklärungskontext tatsächlich 
noch andere und möglicherweise plausiblere Erklärungshypothesen denk­
bar sind, lassen sich in fünf Punkten zusammenfassen, wobei sich die 
letzten drei als Varianten ein und desselben Grundproblems interpretieren 
lassen (daher 3.1–3.3 anstatt 3.–5.).

1.

Der erste wirkt eher unscheinbar, ist aber folgenreich. Die beinahe rheto­
rische Frage lautet: Warum wird zwecks Veranschaulichung des apologeti­
schen Grundgedankens im Bild des Würfels die Zahl 6 gewählt – und 
nicht irgendeine andere zwischen 1 und 5? Ganz klar: die 6 gewinnt. Die 
Bevorzugung dieser Zahl suggeriert also, und soll zweifellos suggerieren, 
dass das Universum (genauer: die Entstehung und Entwicklung unserer als 
anthropoaffin erfahrenen Galaxie20) als Erfolgsgeschichte zu interpretieren 
ist. Diese hat das Leben im Allgemeinen und das selbstbewusste menschli­

20 Ich verwende hier und im Folgenden bevorzugt den Terminus Galaxie, weil er – im 
Unterschied zu dem der Welt oder des Universums – nicht nur mit der Annahme 

Falsche Hoffnungen 

331

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che Dasein als Spiegel des Universums im Besonderen angeblich nicht nur 
möglich gemacht, sondern scheint den Menschen teleologisch zu meinen, 
dem Leben auf dieser Erde gewissermaßen göttlich prästabilierten Sinn zu 
verleihen. Im Fahrwasser der aufklärerischen Religionskritik hat vor allem 
Nietzsches Genealogie der Moral dieses teleologisierende Vorurteil ebenso 
prägnant wie beißend kritisiert:

Die Natur ansehn, als ob sie ein Beweis für die Güte und Obhut eines 
Gottes sei; die Geschichte interpretiren zu Ehren einer göttlichen Ver­
nunft, als beständiges Zeugnis einer sittlichen Weltordnung und sittlicher 
Schlussabsichten; die eigenen Erlebnisse auslegen, wie sie fromme Men­
schen lange genug ausgelegt haben, wie als ob Alles Fügung, Alles Wink, 
Alles dem Heil der Seele zu Liebe ausgedacht und geschickt sei: das 
ist nunmehr vorbei, das hat das Gewissen gegen sich, das gilt allen feine­
ren Gewissen als unanständig, unehrlich, als Lügnerei, Femininismus, 
Schwachheit, Feigheit.21

Nietzsche zeigt sich hier offenkundig weniger bestrebt, ein theoretisches – 
sei es wissenschaftlich, sei es philosophisch begründendes – Argument vor­
zutragen, sondern protestiert vielmehr im Namen jenes Prinzips geistiger 
Hygiene gegen den verdeckten Nihilismus einer dem Untergang geweihten 
platonisch-christlichen Kultur, von dem er im Sinne seines übergeordneten 
Genealogieprojektes zugleich behauptet, dass er in Gestalt des Wahrhaftig­
keitsideals auf dem Boden derselben Kultur allererst gewachsen und mit 
dem Ergebnis möglich gemacht wurde, dass sie am Ende an ihr selbst 
zugrunde gehen wird.22

Nicht zuletzt aufgrund ihres pragmatisch-appellartigen Charakters mutet 
Nietzsches polemische Diagnose dabei allerdings nicht minder dogmatisch 
an als jene Apologie, gegen die sie sich wendet. Wesentlich besonnener ur­
teilt Kierkegaards Pseudonym Johannes Climacus: „Ich betrachte die Natur, 
um Gott zu finden; ich sehe ja auch Allmacht und Weisheit darin, aber 
ich sehe zugleich vieles andere, was ängstigt und stört. Der Inbegriff (sum­
ma summarum) hiervon ist die objektive Ungewißheit“23. Rein theoretisch 

kompatibel ist, sondern diese schlicht impliziert, dass seine Extension größer ist als 
eins: Es gibt per definitionem mehr als eine Galaxie, aber es existiert und kann streng 
genommen nur ein einziges Universum (wörtlich: das in Eines Gewendete) existieren 
– und, jedenfalls im nichtmetaphorischen Sinne, auch nur eine einzige Welt.

21 Nietzsche (1980), 410 (= 3. Abh., § 27; Hervorhebungen H. S.).
22 Vgl. ebd., 409ff.
23 Kierkegaard (1957), 195; vgl. Kierkegaard (1960), 41f.

Heiko Schulz

332

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


behält demnach der Skeptiker, präziser der Agnostiker, Recht: Objektiv 
gesehen bleibt schlechterdings unentscheidbar, ob die Welt als ganze einen 
in sich geschlossenen, teleologisch strukturierten und vor allem anthropie­
affinen Organismus darstellt oder nicht.

Doch weder darauf noch auf die Konsequenzen dieses Tatbestandes 
kommt es an dieser Stelle an. Entscheidend ist allein, dass die im Horizont 
des anthropischen Prinzips als selbstverständlich ausgegebene Vorstellung 
des Naturprozesses als einer teleologischen Erfolgsgeschichte subrept er­
scheint: Die Erfahrung der tiefen und unaufhebbaren Zweideutigkeit allen 
Lebens straft nachhaltig jede derartige Teleologie- und Sinnprätention Lü­
gen. Von daher gibt es in der Tat keinen vernünftigen Grund, das zu Erklä­
rende – die vorfindliche Welt unter Einschluss von Leben und Bewusstsein 
– prima facie als Ausdruck einer 6 (i. S. v. Gewinn oder Erfolg, also als 
wünschenswertestes Ergebnis) auszugeben statt etwa als eine im Geiste 
Schopenhauers attestierte 4 (i. S. v. gerade noch hinreichend) – was immer 
das in concreto heißen würde.

Um Missverständnissen vorzubeugen: Ich teile die Auffassung, dass der 
Mensch phänomenologisch und ontologisch ein (vermutlich das einzige) 
unbedingt sinngenerierendes Tier ist; allein, die Frage, ob dieser Tatbestand 
geltungstheoretisch eher mit Nietzsche24 und d. h. im Sinne einer (und 
zwar unheilbaren) Krankheit interpretiert werden muss oder im Gegenteil 
als etwas, das seiner Möglichkeit und Genese nach nur (zumindest aber 
am ehesten dann) einleuchtet, wenn man annimmt, dass die offenbar un­
auslöschliche menschliche Sinnprätention zu Recht besteht,25 muss m. E. 
bis auf Weiteres offenbleiben;26 die Frage kann jedenfalls nicht, wie im Falle 
des Würfel-Apologeten, entweder schlicht ignoriert oder als affirmativ zu 
beantwortende naiverweise vorausgesetzt werden.

2.

Selbst wenn aber die Entscheidung, zwecks gedankenexperimenteller Ver­
anschaulichung der oben beschriebenen Kernidee auf die Zahl 6 und alle 
mit ihr einhergehenden Deutungsimplikationen zu rekurrieren, legitim wä­
re – mit welchem Recht kann dann und darüber hinaus postuliert werden, 

24 Vgl. z. B. Nietzsche (1980), 411f.
25 So z. B. Gerhard (2014).
26 Vgl. dazu Schulz (2015).

Falsche Hoffnungen 

333

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass damit de facto Dasein und Entwicklung der faktischen, d. h. von uns 
bewohnten Erde bzw. jener Galaxie, deren Teil sie ist, beschrieben und 
veranschaulicht werden, und zwar sie allein? Diesseits jeder metaphysisch-
kosmologischen Spekulation genügt als Gegenargument der Verweis auf 
die bloße Denkmöglichkeit, dass mit gleichermaßen unbestimmter (ja un­
bestimmbarer) Ausgangs(‑un‑)wahrscheinlichkeit galaktische Lebensräume 
vorhanden sind und sich nach eigenen Gesetzen entwickelt haben, in de­
nen, unter anderem, empfindungsfähige Wesen entweder völlig leidensfrei 
oder zumindest stark leidensvermindert existieren; es wären demnach eben 
diese, die Gott unter und zu diesen Daseinsbedingungen als erfolgreich 
designt und feinabgestimmt, die anderen hingegen (unter Einschluss des 
unsrigen) als z. B. erste und weitgehend misslungene Schöpfungs- und 
Ordnungsversuche sich selbst überlassen hat. Sowenig es – um eine analoge 
These John L. Mackies zu bemühen – „logisch unmöglich ist, daß ein Gott 
Wesen schafft, welche so geartet sind, daß sie immer frei das Gute wählen“27 

(ein Gedanke, der biblisch immerhin im Handeln Jesu sinnfällig wird), 
ebensowenig ist eine Welt oder ein galaktischer Lebensraum undenkbar, 
der entweder gar keine oder zumindest erheblich weniger Übel enthielte 
als der von uns als einzig und wirklich erfahrene: mit der Folge, dass 
Gott mit eben jener Welt statt mit der unsrigen eine bzw. die wahre 6 
(zwar nicht gewürfelt, wohl aber und zwar mit Absicht) realisiert hätte. Lag 
der erste Fehler des Würfelargumentes also in der naiven Unterstellung, 
dass die Entwicklung unserer Galaxie (allenfalls der uns bekannten und 
beobachtbaren Galaxien) als Erfolgsgeschichte zu rekonstruieren sei, so der 
zweite in der nicht minder vorschnellen Annahme, dass die angebliche 
Erfolgsgeschichte die unserer Galaxie – und zwar einzig und allein dieser 
– sei, während in Wahrheit eine Vielzahl intergalaktischer Lebensräume 
denkbar ist, auf die bzw. deren Entwicklung das Prädikat „erfolgreich“ mit 
sehr viel größerem Recht zuträfe bzw. zutreffen könnte.

3.1.

Argumentationslogisch entscheidender sind die drei folgenden, im engeren 
Sinne wahrscheinlichkeitstheoretischen Einwände: sie bleiben selbst dann in 
Geltung, wenn die beiden erstgenannten Probleme nicht bestünden bzw. 
gelöst wären. Der erste lautet: Auch andere aus der im Prinzip beliebigen bzw. 

27 Mackie (1987), 260–264 u. 274–281.

Heiko Schulz

334

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unendlichen (!) Anzahl von denkbaren Kombinationen als die beschriebene 
Sechserkombination können exakt dieselbe Ausgangswahrscheinlichkeit be­
sitzen wie die letztere – ohne dass dieser Umstand zum Teleologiepostulat 
oder  zur  Annahme  des  benevolenten  Designergottes  nötigen  bzw.  jenes 
Postulat legitimieren würde.  Die Sechserkombination fordert:  Siebzigmal 
hintereinander fällt die 6. Wie stünde es im Gegenzug mit einer entsprechen­
den Viererkombination: Siebzigmal hintereinander fällt eine 4? Diese Kom­
bination könnte auf vielfache Weise interpretiert werden, ich nenne nur zwei, 
mehr oder minder willkürlich herausgegriffene, Optionen: (a) „Es existiert 
eine rein anorganische Welt und diese hätte nicht entstehen können, wenn der 
Faktor X nur um ein Geringfügiges größer oder kleiner gewesen wäre als er 
faktisch war.“ (b) „Es existiert eine Welt, in denen es allen Schlechten gut und 
allen Guten schlecht geht; wenn der Faktor X nur um ein Geringfügiges 
größer oder kleiner wäre, verhielte es sich genau umgekehrt.“

In beiden Fällen könnte und müsste man just (ebenso wie im apologe­
tisch motivierten Fall der Sechserkombination) für absolut unwahrschein­
lich erklären, dass eine derartige Welt durch bloßen Zufall entstanden und 
so wie beschrieben beschaffen ist, folglich eine göttliche Ursache postuliert 
werden muss. Zugleich aber, und das ist der springende Punkt, wäre in bei­
den Fällen ausgeschlossen, diese Ursache als benevolent oder anthropieaffin 
zu denken. Daraus resultiert ein für den Apologeten kaum lösbares Dilem­
ma: Entweder er hat kein Recht, in den beiden zuletzt genannten Fällen 
(Viererkombination) auf einen Designer zurückzuschließen; dann ist auch 
der erste, religionsapologetisch motivierte Rückschluss (Sechserkombinati­
on) auf diesen erschlichen. Oder es besteht die Möglichkeit oder sogar 
die Nötigung eines solchen Rückschlusses; dann besteht kein vernünftiger 
Grund zu der Annahme, einen solchen Designer als benevolent, d. h. sinn- 
und anthropieaffin, zu denken.28

3.2.

Nicht minder beziehungsreich ist eine wahrscheinlichkeitstheoretische 
Überlegung, die statt bei einer einzelnen Zahl (z. B. 6 oder 4) bei Zah­
lenkombinationen ansetzt. Über die vom Apologeten genannte Sechservari­
ante hinaus wären ja beliebig viele andere Kombinationen, und zwar mit 

28 Im zuletzt genannten Fall könnte bzw. müsste man ihn sogar als diabolischen Desi­
gner denken.

Falsche Hoffnungen 

335

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeweils unterschiedlichen Wahrscheinlichkeitswerten, denkbar. Ich nenne 
zwei willkürlich gewählte Beispiele: (a) 713-mal lautet die Zahlenfolge 1, 
5, 2; (b) 13 mal hintereinander fällt die 5, danach 87 mal die 2 sowie 14 
mal die 6 – sodann jeweils das Ganze von vorn, ad nauseam. Selbst wenn 
geklärt wäre, welcher Wahrscheinlichkeitswert diesen oder anderen, gleich­
falls möglichen Kombinationen zugeschrieben werden kann;29 ja mehr 
noch, selbst wenn begreifbar wäre, was deren (hier rein hypothetisch an­
genommenes) Vorliegen überhaupt sollte veranschaulichen können, bleibt 
ein entscheidendes Problem, das sich ganz simpel im Rekurs auf das klas­
sische Lotterieprinzip veranschaulichen lässt: Es ist sehr wahrscheinlich, 
dass irgendjemand gewinnt, aber es ist höchst unwahrscheinlich, dass der 
Glückspilz Günter K. aus F. sein wird; denn jeder kann gewinnen, aber 
nicht alle. Oder anders gesagt: Selbst wenn die vorgenannten Kombinatio­
nen – oder irgendeine andere, von der wir gar nichts wissen (können) 
oder die wir jedenfalls bislang nicht in Betracht gezogen haben – ungleich 
unwahrscheinlicher wäre als die apologiefunktionale Sechserkombination, 
könnte wider die erklärte Absicht ihres Proponenten, obschon de facto 
vom Boden seiner eigenen Prämissen aus, nicht ausgeschlossen werden, 
dass irgendeine Galaxie tatsächlich existiert, in der die durch die jeweilige 
Punktekombination veranschaulichten Bedingungen herrschen. Auch die­
ses Resultat besiegelt also auf seine Weise das Scheitern der Würfelapologie: 
nämlich mit erneutem Verweis auf deren offenkundige Willkür.

3.3.

Das fünfte und letzte Problem betrifft die nicht spezifizierbare Ausgangs­
wahrscheinlichkeit der Zufallshypothese – ein Umstand, der zur Folge hat, 
dass  ihr  gegenüber  der  Konkurrenz-  qua  Gotteshypothese  nicht  der  er­
wünschte  wahrscheinlichkeitstheoretische  Vorzug  eingeräumt  werden 
kann.30 Mit welchem Ziel, so ist zunächst zu fragen, behauptet der Verteidiger 
der Gotteshypothese, dass die Unwahrscheinlichkeit der Genese einer an­
thropisch strukturierten Welt derjenigen entspricht,  mit der man 70-mal 

29 Ein professioneller Stochastiker könnte die konkreten Werte selbstverständlich be­
rechnen; ich kann sie hier ignorieren, und zwar zum einen deshalb, weil es sich 
um Fantasiebeispiele zu bloßen Veranschaulichungszwecken handelt, und weil zum 
anderen, eben deshalb, der argumentativ entscheidende Punkt davon bzw. von den 
individuell berechneten Werten unabhängig ist.

30 Wie sich zeigen wird, gilt das Umgekehrte freilich auch, sodass recht verstanden ein 
argumentationslogisches Patt entsteht.

Heiko Schulz

336

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hintereinander eine 6 würfelt? Ganz klar: Die extrem hohe Unwahrschein­
lichkeit suggeriert den Schluss, dass eine so beschriebene Welt unmöglich 
durch Zufall entstanden, mindestens aber ihre anthropische Struktur erhalten 
hat. Bereits an dieser Stelle wäre Grund und Anlass für mindestens zwei 
kritische Rückfragen. Erstens: Weshalb ausgerechnet 70-mal hintereinander 
eine 6? Ist selbst dieser Wert möglicherweise nicht viel zu gering, um im Blick 
auf das Beweisziel wirklich überzeugen zu können, sodass im Gegenteil ein 
höherer Quotient (z. B. 468-mal hintereinander eine 6) zu postulieren wäre? 
Dieser Einwand scheint mindestens intuitiv plausibel, aber ich verzichte an 
dieser Stelle auf seine Detailprüfung mit Verweis auf meine stochastische 
Inkompetenz; d. h. ich setze bis auf Weiteres voraus, dass der angegebene Wert 
bzw.  der korrespondierende Quotient  (1  zu 1055)  zutreffend ist.  Zweitens 
könnte man bezweifeln, dass sich mindestens im vorliegenden Fall, wenn 
nicht generell, das Unwahrscheinliche tatsächlich umgekehrt proportional 
zum Zufälligen verhält,  sodass  gilt:  Je  unwahrscheinlicher  ein Ereignis  – 
zumindest eines der hier beschriebenen Art (also die Genese und Wirksam­
keit anthropischer Prinzipien und Strukturen) –, desto unwahrscheinlicher, 
dass es zufällig und umgekehrt, desto wahrscheinlicher, dass es z. B. durch 
Gott oder ein Wunder geschah. Auch diesem intuitiv berechtigten Zweifel 
gehe ich, vor allem aus Vereinfachungsgründen, hier nicht nach, sondern 
setze bis auf Weiteres hermeneutisch und epistemisch benevolent voraus, dass 
die vom Verteidiger der Gotteshypothese ins Feld geführten Proportionali­
tätsverhältnisse tatsächlich vorliegen. Der einzige, hier und im Folgenden 
jedenfalls einzig entscheidende Kritikpunkt ist der, dass die Argumentation 
des Würfelapologeten zu Unrecht unterstellt, dass dem Zufall als Konkurren­
zoption  zur  Gotteshypothese  eine  präzise  berechenbare  (Ausgangs‑)Un­
wahrscheinlichkeit zugeschrieben bzw. dieser selbst durch diese konkrete 
Zahl als solcher, d. h. als Zufall bestimmt werden kann – eine solche Berech­
nung aber argumentationsfunktional nötig wäre.

Zur Erläuterung und Begründung meiner These ist ein Exkurs zu 
einer argumentationstypologisch zentralen Unterscheidung Swinburnes 
hilfreich31, die von dessen Kritiker Mackie aufgenommen und im Zusam­
menhang der Diskussion des kosmologischen Gottesbeweises gegen ihren 
Urheber gewendet wurde.32 Gemeint ist die Unterscheidung zwischen 
einem guten C-induktiven (CiA) und einem guten bzw. triftigen P-indukti­
ven Argument (PiA). Letzteres setzt, um erfolgreich zu sein, ersteres voraus 

31 Vgl. Swinburne (1987), 16f.
32 Vgl. Mackie (1987), 152–162.

Falsche Hoffnungen 

337

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und ist daher anspruchsvoller bzw. seltener erfolgreich. Zunächst: Ein gutes 
CiA führt, indem ein spezifisches Hintergrundwissen (HW) auf bestimmte 
Sachverhalte bezogen wird, die dadurch zu Indizien bzw. Beweismaterial 
(B) werden, zur bloßen Bestätigung (engl. confirmation, daher das „C“) 
einer gegebenen Hypothese (H1) im Vergleich zu einer oder mehreren 
jeweils in Betracht gezogenen Konkurrenzhypothese(‑n) (H2, H3 … Hn). 
Diese Bestätigung erfolgt durch den Nachweis, dass das Vorliegen von B 
im Lichte von HW mit größerer Wahrscheinlichkeit dann zu erwarten ist 
bzw. war, wenn statt H2 (oder H3 … Hn) H1 zutrifft. Indem also H1 das 
Vorliegen von B eher erwartbar erscheinen lässt als H2 etc., wird das Vorlie­
gen von B umgekehrt zur Bestätigung oder zum Indiz für die Wahrheit von 
H1.33 So könnte sich z. B. im Rahmen der polizeilichen Untersuchung eines 
Mordfalles folgende Faktorenkonstellation ergeben34:

Beispiel I

Hypothese (H) H1:
„Fred ist der Täter.“
H2 (= Konkurrenzhypothese):
„Henry ist der Täter.“

Beweismaterial (B) „Hier sind Schuhabdrücke der Größe 41.“

Hintergrundwissen (HW) „Fred hat Schuhgröße 41, Henry Größe 39.“

Tabelle 2: Faktorenkonstellation am Beispiel einer polizeilichen Ermittlung

Es ist deutlich, dass das vorliegende B in Kombination mit dem verfügba­
ren HW die Annahme bestätigt, dass H1 statt H2 der Wahrheit entspricht. 
Aber es ist ebenso deutlich, dass der interne Wahrscheinlichkeitsvergleich 
von H1 und H2 nichts darüber aussagt, ob H1 an sich oder unabhängig von 
diesem Vergleich als wahrscheinlich gelten kann: Da zahlreiche Menschen 
Schuhgröße 41 haben und unter diesen immer noch viele zum fraglichen 
Zeitpunkt am fraglichen Ort hätten sein können, würde ein ermittelnder 
Kommissar kaum als kompetent gelten, wenn er unterstellte, aus dem vor­
liegenden HW plus B – und allein daraus – schließen zu dürfen, dass Fred 

33 Die Regel lautet, in Mackies Worten: Der „Beweisgrund erhöht die Wahrscheinlich­
keit der Hypothese genau dann, wenn die Hinzufügung der Hypothese die vorausge­
hende Wahrscheinlichkeit des Beweisgrunds erhöht.“ (Ebd., 154, Hervorhebungen 
H. S.) Dies gilt allerdings nur unter der Voraussetzung eben dieser vorausgehenden 
Wahrscheinlichkeit, d. h. dann, wenn bzw. solange „die anfängliche Wahrscheinlich­
keit der Hypothese in Beziehung zum Hintergrundwissen […] nicht gleich Null ist“ 
(ebd.).

34 Vgl. ebd., 154f.

Heiko Schulz

338

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Täter und niemand anderes Urheber der fraglichen Schuhabdrücke 
sei. Unter den gegebenen Umständen bietet H1 (im Unterschied zu H2) 
zwar immerhin hinreichende Bedingungen für die Aufklärung der Tat, aber 
weder notwendige noch auch nur wahrscheinliche.

Die hier offengebliebene epistemische Lücke kann durch ein PiA (und 
nur so) geschlossen werden. Diese Argumentationsform bietet im Unter­
schied zum CiA Gründe für die Wahrheit bzw. Wahrscheinlichkeit (engl. 
probability, daher das „P“) von H1, genauer dafür, dass diese Hypothese an 
sich und jenseits ihrer Vergleichstaxierung mit der Konkurrenzhypothese 
„eher wahrscheinlich als unwahrscheinlich“35 ist. Eine kommentierte Versi­
on des Ausgangsbeispiels macht den Unterschied deutlich:

Beispiel I

Hypothese (H) H1:
„Fred ist der Täter.“
H2 (Konkurrenzhypothese):
„Henry ist der Täter.“

Beweismaterial (B) „Am Tatort finden sich Schuhabdrücke der Größe 41.“

Hintergrundwissen (HW) „Fred hat Schuhgröße 41, Henry Größe 39.“

Kommentar 1 Angesichts von HW und B liegt für H1 im Vergleich zu H2 ein 
gutes C-induktives (CiA), aber noch kein triftiges P-induktives 
Argument (PiA) vor; denn im Prinzip könnten außer Fred noch 
viele andere Personen mit Schuhgröße 41 zur fraglichen Zeit am 
Tatort gewesen sein.

Kommentar 2 Um aus dem guten CiA für H1 ein triftiges PiA zu machen, muss 
(a) entweder neues B beigebracht werden (z. B. „die Schuhab­
drücke weisen ein charakteristisches Profil auf, das exakt dem 
von Freds Schuhen entspricht“) (b) oder es muss auf der Basis 
des vorhandenen HW plausibel gemacht werden, dass die Aus­
gangswahrscheinlichkeit des durch H1 Behaupteten nicht nur 
größer ist als Null, sondern auch höher als die des durch H2 
(H3 … Hn) Behaupteten (z. B. „Fred hatte im Unterschied zu 
Henry und allen anderen infrage kommenden Personen ein 
Motiv, gestern Nachmittag am Tatort zu sein“) (c) oder beide 
Voraussetzungen sind erfüllt.

Kommentar 3 Im vorliegenden Fall trifft (ex hypothesi) (b) zu: „Fred hatte im 
Unterschied zu Henry und allen anderen infrage kommenden 
Personen ein Motiv, gestern Nachmittag am Tatort zu sein.“

Tabelle 3: Kommentierte Faktorenkonstellation

35 Ebd., 155.

Falsche Hoffnungen 

339

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf den vorliegenden, kosmologisch-apologetischen Problemkontext über­
tragen folgt daraus zweierlei: erstens, dass die vom Würfelapologeten statu­
ierte Gotteshypothese (H1) allenfalls dann plausibel ist, wenn sie als gutes 
PiA rekonstruiert werden kann; zweitens, dass hierfür mindestens zwei 
weitere Bedingungen erfüllt sein müssen: zum einen die vergleichende Be­
stätigung der Hypothese nach Maßgabe der Bedingungen eines guten CiA 
und zum anderen jene – im vorliegenden Kontext ausschließlich durch das 
einschlägige Hintergrundwissen ermöglichte36 – Taxierung ihrer Ausgangs­
wahrscheinlichkeit, die ihre Chancen, aller Wahrscheinlichkeit nach wahr 
zu sein, im Vergleich zu H2 signifikant erhöht. Eine direkte Gegenüberstel­
lung beider Beispiele ergibt dann folgendes Bild:

Beispiel I Beispiel II

Hypothese (H) H1: „Fred ist der Täter.“
H2: „Henry ist der Täter.“

H1: „Existenz und Ordnungsprinzi­
pien der vorfindlichen Welt verdan­
ken sich dem Handeln Gottes.“
H2: „Existenz und Ordnungsprinzi­
pien der vorfindlichen Welt verdan­
ken sich der Wirksamkeit des Zu­
falls.“

Beweismaterial 
(B)

„Am Tatort finden sich Schuhabdrü­
cke der Größe 41.“

„Die vorfindliche Welt weist anthro­
pische Ordnungsprinzipien auf.“

Hintergrund-
wissen (HW)

„Fred hat Schuhgröße 41, Henry 
Größe 39.“

„Die Erklärbarkeit (des Vorliegens) 
einer Welt, die anthropische Ord­
nungsprinzipien aufweist, wird 
durch die Annahme göttlichen Han­
delns mindestens hinreichend, durch 
die der Wirksamkeit des Zufalls bes­
tenfalls zufällig bedingt, schlimms­
tenfalls ausgeschlossen.“

Kommentar 1 Angesichts von HW und B liegt für 
H1 im Vergleich zu H2 ein gutes 
CiA, aber noch kein triftiges PiA vor.

Angesichts von HW und B liegt für 
H1 im Vergleich zu H2 ein gutes 
CiA, aber noch kein triftiges PiA vor.

Kommentar 2 Um aus dem guten CiA für H1 ein 
triftiges PiA zu machen, muss (a) ent­
weder neues B beigebracht werden 
(z. B. „die Schuhabdrücke weisen 
ein charakteristisches Profil auf, das 
exakt dem von Freds Schuhen ent­
spricht“) (b) oder es muss auf der 
Basis des vorhandenen HW plausibel 

Um aus dem guten CiA für H1 ein 
triftiges PiA zu machen, muss (a) 
entweder neues B beigebracht wer­
den (z. B. „auch unabhängig von 
ihrer anthropischen Funktionalität 
entspricht die vorfindliche Welt ex­
akt dem, was unter Annahme der 
Existenz eines Schöpfergottes zu er­

36 Option (a) („es liegen neue Beweisgründe vor“) wird hier deshalb ignoriert, weil sie, 
jedenfalls nach meinem Wissen, vom Würfelapologeten nicht ins Spiel gebracht bzw. 
in Anspruch genommen wird.

Heiko Schulz

340

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beispiel I Beispiel II

gemacht werden, dass die Ausgangs­
wahrscheinlichkeit des durch H1 Be­
haupteten nicht nur größer ist als 
Null, sondern auch höher als die des 
durch H2 (H3 … Hn) Behaupteten 
(z. B. „Fred hatte im Unterschied 
zu Henry und allen anderen infra­
ge kommenden Personen ein Motiv, 
gestern Nachmittag am Tatort zu 
sein“) (c) oder beide Voraussetzun­
gen sind erfüllt.

warten wäre“) (b) oder es muss auf 
der Basis des vorhandenen HW plau­
sibel gemacht werden, dass die Aus­
gangswahrscheinlichkeit des durch 
H1 Behaupteten nicht nur größer ist 
als Null, sondern auch höher als die 
des durch H2 (H3 … Hn) Behaupte­
ten (z. B. „im Unterschied zum Zu­
fall oder anderen denkbaren Konkur­
renzhypothesen kann nur Gott ein 
Motiv zur Hervorbringung einer an­
thropisch geordneten Welt unterstellt 
werden“) (c) oder beide Vorausset­
zungen sind erfüllt.

Kommentar 3 Im vorliegenden Fall trifft (ex hypo­
thesi) (b) zu: „Fred hatte im Unter­
schied zu Henry und allen anderen 
infrage kommenden Personen ein 
Motiv, gestern Nachmittag am Tatort 
zu sein.“

Im vorliegenden Fall trifft37 (c) zu: 
„Auch unabhängig von ihrer anthro­
pischen Funktionalität entspricht die 
vorfindliche Welt exakt dem, was 
unter Annahme der Existenz eines 
Schöpfergottes zu erwarten wäre; au­
ßerdem kann nur Gott ein Motiv zur 
Hervorbringung einer anthropisch 
geordneten Welt unterstellt werden.“

Tabelle 4: Kommentierte Faktorenkonstellation und deren kosmologische 
Übertragung

Tatsächlich besteht nun, wie die schematische Darstellung zeigt, im Falle 
von Beispiel I die Möglichkeit, das gute CiA in ein triftiges PiA zu überfüh­
ren bzw. durch dieses zu ergänzen und zu vervollständigen; und das gilt 
eben hier und generell immer, aber auch nur dann, wenn ein Sachverhalt 
wie der in den Kommentaren 1 und 2 genannte de facto vorliegt und als 
vorliegend bekannt ist, was hier for the sake of the argument schlicht vor­
ausgesetzt wird. Erfüllt werden muss aber darüber hinaus noch eine zweite 
Bedingung und eben dieser Umstand lässt in der Konsequenz die Analogie 
zwischen Beispiel I und II kollabieren: Den beiden (oder mehreren) jewei­
ligen Konkurrenzhypothesen muss bereits für sich genommen eine gewisse 
Ausgangswahrscheinlichkeit zugeschrieben werden können – genauer, eine 
Ausgangswahrscheinlichkeit, die einerseits größer ist als Null, und die ande­
rerseits und zu Vergleichszwecken spezifiziert werden kann (z. B. durch die 

37 Der Klammerzusatz ex hypothesi wird hier mit Absicht weggelassen, um anzudeuten, 
dass die angeführte These nach meiner Lesart nicht nur der möglichen, sondern der 
tatsächlichen Auffassung des Würfelapologeten entspricht.

Falsche Hoffnungen 

341

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aussage, dass Fred, und nur er, ein Motiv hatte, zur bezeichneten Zeit am 
Tatort zu sein).

Ob jene Bedingung, derzufolge die Wahrscheinlichkeit größer als Null 
sein muss, im Einzelfall erfüllt ist oder nicht, kann zumindest auf negati­
vem Wege überprüft werden. In Beispiel I würde das z. B. dann nicht der 
Fall sein, wenn Fred bereits längere Zeit verstorben ist und daher „gestern 
Nachmittag“ unmöglich am fraglichen Ort Schuhabdrücke hinterlassen 
haben kann.38 Gemessen an reinen CiA-Standards würde somit angesichts 
des vorhandenen B (Schuhabdrücke Größe 41) H1 auf den ersten Blick 
zwar nach wie vor plausibler erscheinen als H2 – denn Henry hat Schuh­
größe 39; aber diese Prima-facie-Plausibilität wird durch ein HW zunichte 
gemacht, das H1 aufgrund von Freds frühem Tod als unmöglich erweist 
und dieser Hypothese deshalb eine Ausgangswahrscheinlichkeit von 0 at­
testieren muss.

Argumentationsstrategisch entscheidend ist nun, dass die Möglichkeit 
zur Taxierung einer solchen Ausgangswahrscheinlichkeit im Falle von Bei­
spiel II schlicht fehlt – wobei freilich von vornherein einzuräumen ist, 
dass hier ein Patt vorliegt: Der Zufallshypothese haftet de facto derselbe 
argumentationslogisch prinzipielle Mangel an wie der Gotteshypothese – 
ein Umstand, den schon Mackie an Swinburnes Versuch zur Verteidigung 
der Gotteshypothese mithilfe von guten CiA bzw. triftigen PiA bemerkt und 
mit aller wünschenswerten Klarheit beschrieben hat.39 Derartige Argumen­
te sind, nochmals gesagt, allenfalls dann triftig, wenn der jeweiligen Aus­
gangshypothese bereits an sich, d. h. noch vor und unabhängig von ihrer 
beabsichtigten Stützung durch entsprechende Beweisgründe, eine gewisse 
Ausgangswahrscheinlichkeit zukommt und d. h. eine Wahrscheinlichkeit, 
die zum einen größer ist als Null und die zum anderen im Vergleich 
zu den jeweils vorliegenden Konkurrenzhypothesen spezifiziert werden 
kann. Entscheidend ist nun: So wie jeder Zuschreibungsversuch einer in­
trinsischen Wahrscheinlichkeit im Falle der Gotteshypothese scheitert und 
scheitern muss, ebenso und analog bezüglich der Zufallshypothese,40 d. h. 
der Annahme eines oder mehrerer schlechthin kontingenter, als solcher 
aber durch sich selbst existierender und überdies komplexer, da vielfältige 
Regularitäten ausbildender Universen. Da jedoch das apologetische Gedan­
kenexperiment apagogisch verfährt, d. h. vermittelt über die Widerlegung 

38 Vgl. Mackie (1987), 155.
39 Vgl. ebd., 155–158.
40 Die hier im Übrigen auch aus anderen Gründen Probleme aufwirft: vgl. Schulz 

(2010), Abschn. III. 4.

Heiko Schulz

342

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der gegnerischen Zufallshypothese; und da eben diese Widerlegung (u. a.) 
aus dem soeben genannten Grund der wahrscheinlichkeitstheoretischen 
Nichtspezifizierbarkeit jener Hypothese scheitert – und zwar selbst dann 
scheitert, wenn man an der hier nicht eigens diskutierten Prämisse von 
lediglich zwei Deutungsoptionen (H1 und H2) bis auf Weiteres festhält –, 
scheitert auch der entsprechende Widerlegungsversuch.

IV. Fazit und Ausblick

(1.) In gewisser Weise dient meine kritische Auseinandersetzung mit der 
apologetisch motivierten Würfelhypothese nur dem heuristischen Zweck, 
die Antwort auf eine prinzipiell wie theologisch weitreichende Frage vor­
zubereiten: Wie ist Hoffnung, oder präziser: wahre Hoffnung, möglich? 
Sollten die zuvor angeführten Argumente zur Kritik der genannten Hypo­
these zumindest im Ensemble als plausibel gelten können, legt sich der 
Verdacht nahe, dass letztere zur Beantwortung der gestellten Frage nichts 
oder jedenfalls kaum Substanzielles beizutragen hat, und zwar vor allem 
aufgrund der Tatsache, dass sie entschieden falsche Hoffnungen nährt: 
Erstens hat sich die Annahme, dass die Welt anthropischen und a fortiori 
teleologisch-sinnfunktionalen Ordnungsprinzipien unterliegt (zwar nicht 
notwendigerweise als falsch, aber) als hoch voraussetzungsreiche und bis 
auf Weiteres objektiv unausgewiesene, ja möglicherweise unausweisbare 
Vorannahme herausgestellt. Zweitens muss, wie sich unter Rückgriff auf 
Swinburnes Argumentationstypologie und deren kritische Aufnahme bei 
Mackie gezeigt hat, der mithilfe des beschriebenen Gedankenexperimentes 
durchgeführte Versuch als gescheitert gelten, im Abgleich der behandel­
ten Konkurrenzhypothesen zur Erklärung der ex hypothesi vorhandenen 
anthropischen Struktur (Gott versus Zufall) die Gotteshypothese als die 
argumentativ stärkere auszuweisen. Und drittens scheint die Präferierung 
der letzteren auch deshalb vorschnell, weil das Würfelexperiment (wenn 
überhaupt) allenfalls binnenkomparative Ergebnisse liefert, in vergleichsex­
terner Hinsicht aber völlig offenlässt, ob jenseits von Gott und Zufall nicht 
auch andere, möglicherweise plausiblere Erklärungshypothesen denkbar 
sind.41

(2.) Ich möchte dieses kritische Resultat durch zwei abschließende Argu­
mente im Dienste der avisierten Bedingungsanalyse einer wahren im Unter­

41 Auf ein viertes Problem – die Usurpierung des Zufallsbegriffs – habe ich en passant 
hingewiesen, ich komme abschließend darauf zurück.

Falsche Hoffnungen 

343

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schied zur falschen Hoffnung ergänzen und weiterführen. Mit dem ersten, 
epistemisch-phänomenologischen Argument knüpfe ich bei einer weiteren 
Prämisse des geschilderten Gedankenexperimentes an; sie findet sich im 
Übrigen auch in Polkinghornes Fassung von Leslies Hinrichtungsparabel 
und darüber hinaus in fast allen, insbesondere kosmologisch orientierten 
Apologiekonzeptionen. Gemeint ist die stillschweigende Vorannahme, dass 
sich der Wahrscheinlichkeitsgrad, der der Realisierung des jeweils Erhoff­
ten zugeschrieben werden kann und/oder wird, und die Stärke bzw. Un­
erschütterlichkeit der beschriebenen Hoffnung selbst direkt proportional 
zueinander verhalten: Hoffnung, so wird unterstellt, ist immer dann am 
schwächsten, wenn nichts oder nur wenig für ihre Erfüllung bzw. Erfüllbar­
keit spricht, und sie kann und wird umgekehrt immer dann stark und 
unerschütterlich sein, wenn die Erfüllung gewiss scheint. Dabei soll dies 
sowohl genetisch wie epistemisch, ferner aus der Erste- wie der Dritte-Per­
son-Perspektive gelten: Selbst wenn Peter zu Unrecht an die Erfüllung bzw. 
Erfüllbarkeit des von ihm Erhofften glaubt, wird sich, so die Erwartung, 
seine Hoffnung stärker erweisen als wenn jene ihm zweifelhaft erscheint; 
umgekehrt wird seine Hoffnung unter Voraussetzung dieses Zweifels selbst 
dann nur schwach ausgebildet sein, wenn das Eintreffen des Erhofften 
objektiv gewiss ist.

Ist diese Proportionalitätsthese zutreffend? Fällt das Hoffen tatsächlich 
leichter, wenn wir wissen, dass das, was ihr subjektiv entgegensteht – Resi­
gnation, Leiden, Verzweiflung – objektiv grundlos ist? Oder wird sie eher 
durch den Zweifel an ebendieser Grundlosigkeit (zumindest mit‑)geweckt 
und genährt? Schließen, stärker noch, Verzweiflung, Leiden, Resignation 
den fraglichen Zweifel nicht vielmehr ein – den Zweifel nämlich an ihrem 
eigenen Recht und Sinn? Dann jedenfalls könnten wir, im Medium des 
Wissens nämlich, dass (eigenes wie fremdes) Leiden jeglicher Vernunft ent­
behrt, nicht leiden, und Leiden wäre umgekehrt nur möglich, sofern und 
solange zugleich dessen Sinn auf dem Spiel und in Zweifel steht. Und in 
der Tat, so verhält es sich, woraus umgekehrt folgt: Wer hoffen will, muss, 
und sei es zu Unrecht, glauben, dass die Erfüllung des Erhofften möglich 
ist – und zugleich ungewiss. Denn dass man leiden und verzweifeln kann, 
beweist umgekehrt, dass das Erhoffte gerade nicht gewiss, viel weniger 
gewusst – freilich: ein bis auf Weiteres Geglaubtes ist.42

42 Eben deshalb definiert Hebr 11,1 den Glauben in diesem Sinne als eine „feste Zuver­
sicht dessen, was man hofft, und ein Nichtzweifeln an dem, was man nicht sieht“: 
Subjektiv gewiss richtet sich der Glaube auf ein Erhofftes im Sinne der Realisierung 

Heiko Schulz

344

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Möglichkeit der Hoffnung lebt also vom Zweifel an deren Sinn. 
Daher steht mit dem Zweifel an der Erfüllung des Erhofften immer zugleich 
dies Hoffen selbst, stehen seine Möglichkeit und Sinnhaftigkeit selbst auf 
dem Spiel. Man kann das simpel am Verhalten eines Kindes ablesen, das 
auf die Erfüllung eines leidenschaftlichen Wunsches durch die Eltern hofft. 
Wenn letztere permanent Erfüllungsaufschub signalisieren und Geduld an­
mahnen, wird das Kind früher oder später verzweifeln; d. h. es wird, je 
nach Stärke des Wunsches, in einen leidenschaftlichen Zwiespalt mit sich 
selbst geraten: Soll es weiterhin auf die Erfüllung des Wunsches hoffen? 
Das zöge die fatale Nötigung nach sich, auszuharren zu müssen – sich in 
Geduld zu üben – und ebendies scheint unerträglich. Oder soll es, ganz 
wörtlich, die Hoffnung aufgeben, nämlich als solche, und damit zugleich 
dem Erwünschten (als einem Erhofften) entsagen? Das erscheint als sub­
jektiv nicht minder inakzeptable Alternative. Das Kind kann folglich nicht 
nur am Erhofften wie an seiner Hoffnung festhalten, sondern es kann bei­
dem zugleich entsagen und d. h. immer auch: die Hoffnung selbst aufgeben. 
Das beweist aber, dass (auch und unter anderem) Hoffnung nur als solche 
möglich ist, also als eine propositionale Einstellung erstens zu etwas – als 
dem Erhofften –, in der sich deren Subjekt zweitens zugleich zu dieser 
Einstellung (zu deren Eigenart und Sinn etc.) und drittens zu sich selbst 
als deren Vollzugssubjekt verhält. Wie lernt, um auf das genannte Beispiel 
zurückzukommen, das Kind hier und in vergleichbaren Zusammenhängen 
sich selbst kennen? Antwort: Indem es sich als ein mit sich selbst in Zwie­
spalt geratenes, sich selbst fremd Gewordenes und als fremd sich selbst 
Gegenüberstehendes erfährt: „Bin ich der (und soll ich der sein), der so 
leidenschaftlich an seinem Wunsch hängt? Bin ich der, der an der allem 
Anschein nach ausbleibenden Wunscherfüllung verzweifelt? Bin ich der, 
der den Wunsch aufzugeben sich genötigt sieht? Oder bin ich der, in dem 
bzw. in dessen Bewusstsein sich diese Möglichkeiten – unter anderem: als 
konkurrierende – spiegeln?“

Diese exkursartigen Zusatzbemerkungen zum Hoffnungsphänomen43 

zeigen nicht nur, dass in jedem Akt der Hoffnung diese selbst und als 
solche auf dem Spiel steht, sondern dass sie, so bestimmt, in jedem Augen­

eines Verheißenen, das – als solches wie als Zukünftiges – freilich unsichtbar, d. h. 
objektiv ungewiss ist.

43 Vgl. zu den semantischen und phänomenologischen Aufbaumomenten des Hoff­
nungsbegriffs im Detail Schulz (2020), 155–160; ferner Dalferth (2023), Abschn. II.3 
[nach II.3 bitte ein Komma] sowie von Sass (2023), Abschn. II.4 und 5.

Falsche Hoffnungen 

345

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


blick vom Zweifel – theologisch gesprochen: von Anfechtung – bedroht 
ist. Wer also auf die Möglichkeit einer zweifelsfrei gewissen und im Blick 
auf deren Erfüllung gleichsam objektiv gesicherten Hoffnung hofft (!), sitzt 
einer Illusion bzw. einer trügerischen Hoffnung auf. Natürlich verbinde 
ich mit diesen, in toto zweifellos skizzenhaften Überlegungen nicht den 
Anspruch, eine vollständige und regelrechte Widerlegung des Würfelexperi­
ments oder ähnlicher apologetischer Argumentationen geliefert zu haben, 
und das gilt weder auf intern-epistemischer, wie im vorangegangenen, noch 
auf extern-einstellungstheoretischer Ebene wie im vorliegenden Abschnitt. 
Es geht mir lediglich darum, das Bewusstsein zu schärfen für die tiefe Am­
bivalenz einer am kosmologisch-wahrscheinlichkeitstheoretischen Paradig­
ma orientierten Verteidigung der Gotteshypothese, ferner um den Hinweis 
auf das mit dieser eng, vielleicht unauflöslich eng verknüpfte Problem 
einer immer nur vermeintlich objektiven Hoffnungsbegründung. Darüber 
hinaus leuchtet ein, dass eine systematisch erschöpfende Konfrontation des 
objektivistischen (bzw. am Sinnparadigma orientierten) Apologieansatzes 
mit dem (bzw. meiner Lesart des) Begriff(s) christlich-eschatologischer 
Hoffnung eine weitaus nuanciertere Darstellung und Rekonstruktion des 
letzteren erfordern würde als die in meiner Einleitung gebotene sowie hier 
fortsetzungsweise angedeutete.44

Ungeachtet dessen dürften meine Überlegungen zumindest für den un­
voreingenommenen Leser glaubhaft machen, dass mir in keiner Weise an 
einer Blockierung der Forschung gelegen ist: Sollte sich herausstellen, dass 
die von mir diagnostizierten (oder weitere, von mir unerkannte oder jeden­
falls nicht thematisierte) Schwächen im Argumentationsansatz des Würfel­
experimentes behoben werden können, würde ich dies – schon um der 
damit verbundenen Herausforderung meiner eigenen, möglicherweise idio­
synkratischen Lesart dessen, was christliche Hoffnung heißen können soll 
– vorbehaltlos begrüßen. Dass ich die mit der Wahrnehmung dieser He­
rausforderung verbundene Bereitschaft zur Befürwortung und Einhaltung 
bestimmter, mit Recht als unhintergehbar und verbindlich erachteter Argu­
mentationsstandards durchaus aufbringe, mag unter anderem der folgende 
Hinweis belegen: Man könnte, um der voranstehenden Kritik zusätzlich 
Nachdruck zu verleihen, die in den Grenzen meines eigenen Interpretati­
onsansatzes beschriebene christliche Hoffnung als Konkurrenzhypothese 
zu einer aus dem Würfelexperiment resultierenden Hoffnungsbegründung 

44 Erneut kann ich für Details nur auf frühere Überlegungen in Schulz (2020) verwei­
sen.

Heiko Schulz

346

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


interpretieren und mit der Statuierung dieses Konkurrenzverhältnisses ein 
gutes C-induktives Argument i. S. Swinburnes verknüpfen. Ein solches 
Argument ließe sich z. B. wie folgt ausformulieren: Da am ehesten dann zu 
erwarten ist, dass sich wahre Hoffnung, anstatt auf metaphysische Sinnver­
sprechen zu bauen, durch eine göttliche Verheißung auf das Ende allen Lei­
dens trösten lässt, wenn Hoffnung im Element und aus der Perspektive des 
(hier: christlichen) Glaubens statt des philosophischen Wissens beschrieben 
und begründet wird, avanciert das Faktum einer durch Trost- statt Sinnbe­
zug konstituierten Hoffnung umgekehrt zum Indiz für die Wahrheit jenes 
Glaubens; ersteres trifft zu, ergo ist auch letzteres der Fall.

(3.) Meine Schlussbemerkung bezieht sich auf den im Nachhinein auch 
für mich durchaus überraschenden theologischen Ertrag der im Voranste­
henden geführten Diskussion; er zeichnet sich an einer unerwarteten Pa­
rallele in der Grammatik des Gottes- und Zufallsbegriffs ab. Mackies Kritik 
an Swinburnes Versuch, sein bestätigungstheoretisches Argument (CiA) für 
die Gotteshypothese in ein probabilistisches (PiA) zu überführen, hatte 
u. a. zum Aufweis einer folgenreichen Gemeinsamkeit zwischen dieser 
und der Zufallshypothese geführt: Beiden kann kein konkreter Quotient 
oder Wert bezüglich ihrer jeweiligen Ausgangswahrscheinlichkeit zugeord­
net werden. So gesehen ergibt sich an dieser Stelle ein argumentationslogi­
sches Patt, aus dem, als solchen, allerdings keine Seite apologetischen Profit 
schlagen kann. Im vorliegenden Zusammenhang ist aber nicht dieser argu­
mentationslogische Aspekt von Interesse, sondern die (u. a.) theologisch 
beziehungsreiche Konsequenz des genannten Befundes. Man kann diesen 
erneut zum Ausgangspunkt eines bestätigungstheoretischen Argumentes 
machen: Die beschriebene und durchaus unerwartete Problemparallele 
zwischen Gottes- und Zufallshypothese lässt sich immer, freilich auch am 
ehesten durch die Annahme erklären, dass es sich in beiden Fällen um 
Begriffe handelt, die Ereignisse (bzw. Erfahrungen von etwas als Ereignis) 
bezeichnen; verhält sich dies aber so45, dann wird das Faktum jener Pa­
rallele umgekehrt zu einem Indiz für die Richtigkeit dieser Annahme.

Nun hatte ich bereits en passant auf die an anderer Stelle46 im Detail 
diskutierten Probleme des Zufallsbegriffs hingewiesen. Wichtig ist dabei 
im vorliegenden Zusammenhang nur ein einziger Punkt: Das Wort Zufall 
bezeichnet (analog zu dem der göttlichen Selbstoffenbarung) keine Ereig­

45 Was ich hier und im Folgenden, d. h. bis zum Beweis des Gegenteils voraussetze, da 
mir keine Konkurrenzhypothesen bekannt sind.

46 Vgl. Schulz (2010), Abschn. III. 4.

Falsche Hoffnungen 

347

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nisursache, sondern eine Ereignisart. Dieser Umstand wird in den meisten 
metaphysisch und/oder naturwissenschaftlich profilierten Verwendungen 
des Zufallsbegriffs übersehen, mindestens ignoriert: Dieser tritt hier – 
gewissermaßen als ‚vermummter Agent‘ – überall dort auf den Plan, wo 
man sich genötigt und berechtigt sieht, Zuflucht zur Statuierung einer 
ansonsten unbekannten (und d. h. zugleich: im Blick auf deren Wirkungs­
weise prognoseresistenten) Kausalursache zu nehmen. Jene Vertreter eines 
(zumindest der Absicht nach) konsequenten Naturalismus, die sich in den 
entsprechenden Erklärungszusammenhängen nur allzu gern auf den Zu­
fallsbegriff berufen47, während sie gleichzeitig die Gotteshypothese mit dem 
Argument desavouieren zu können meinen, dass diese nichts weiter sei als 
ein letztes und natürlich vergebliches asylum ignorantiae weltanschaulicher 
Un- oder Halbbildung, sucht die Nemesis der Ironie mit unbestechlicher 
Gerechtigkeit gleichsam hinterrücks heim: Die Hypostasierung des Zufalls 
zur unbekannten, obschon als wirksam prätendierten Ereignisursache läuft 
theorietypologisch exakt auf eben jenen Obskurantismus hinaus, den man 
im Gegenzug, durchaus mit Recht, der God of the gaps-Figur attestiert 
hatte.

Erst und immer dann, wenn man bereit ist, den Zufall als Ereignisart 
zu interpretieren, ergibt sich ein aporiefreies und m. E. vor allem phä­
nomenologisch sachgemäßeres Bild. Ereignisse sind – sit venia verbo – 
Entitäten, deren Wirklichkeit ihre eigene Möglichkeit bedingt und daraus 
folgt, dass erstere ontologisch wie epistemisch ausschließlich auf sie selbst 
zurückgeführt, nicht aber naturwissenschaftlich, wahrscheinlichkeitstheo­
retisch oder metaphysisch (im Falle Gottes etwa durch die Explikation des 
Begriffs ens a se durch den des ens necessarium) in ihren Möglichkeitsbe­
dingungen beschrieben und erklärt werden kann.48 Das Zufällige ist dann 

47 Vgl. z. B. Dawkins (2007), 223: „Im Prinzip könnte eine Art Multiversumtheorie in 
der Physik die gleiche Erklärungsarbeit leisten wie der Darwinismus in der Biologie. 
Auf den ersten Blick ist eine solche Erklärung weniger befriedigend als die biologi­
sche Version des Darwinismus, weil sie größere Anforderungen an den Zufall stellt. 
Aber wegen des anthropischen Prinzips dürfen wir viel mehr Zufall postulieren, als 
es unserer begrenzten menschlichen Intuition angenehm erscheint […]. Wenn man 
die[se] Argumentation […] anerkennt, ist die Grundvoraussetzung der Religion – die 
Gotteshypothese – nicht mehr haltbar. Gott existiert mit ziemlicher Sicherheit nicht.“

48 Diese These ist nicht als schlichte Repristination der megarischen Modaltheorie zu 
lesen, derzufolge alles, aber – im Gegensatz zur aristotelischen These – auch nur das 
Wirkliche, möglich ist (vgl. dazu Hartmann (1937)). Mir schwebt stattdessen ein bei­
de Standpunkte vermittelnder und zugleich aufhebender Ansatz vor: Demnach ist (a) 
einiges Mögliche erst als Wirkliches möglich (nämlich qua Ereignis); (b) einiges, aber 

Heiko Schulz

348

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Bedeutsamkeitsereignis, oder genauer: im Sinne der Wirklichkeit des 
Bedeutsamen, als eines solchen nämlich, bestimmbar.49 Von daher sind 
Zufälle subjekt- und bewusstseinsabhängig: Es gibt (kein Ereignis und a 
fortiori) keinen Zufall ohne Zeugen, Zufälle sind nur als solche möglich. 
Da ferner jedes Ereignis wirklich und jeder Zufall Ereignis ist, ist auch 
jeder Zufall wirklich – primär und unter anderem: als Ereignis. Umgekehrt 
ist nicht jedes Ereignis Zufall: Auch Wunder sind per definitionem Ereig­
nisse, allerdings nicht nur transitorisch oder bedingt, sondern ewig und 
unbedingt bedeutsame. Ihr Begriff steht für und behauptet die Wirklichkeit 
dessen, was – im Unterschied zum Ereignis simpliciter bzw. zum Zufälli­
gen – seine eigene Möglichkeit als eine (z. B. metaphysisch) unmögliche 
bedingt.

Mit dem zuletzt Gesagten ist die Grenze zum Religiösen berührt und 
de facto überschritten. Denn von Religion kann recht verstanden nur, 
aber auch immer da gesprochen werden, wo etwas, qua Ereignis, mit dem 
Anspruch unbedingter Bedeutsamkeit ins menschliche Dasein tritt oder 
besser: einbricht. Mit Gott bekommt es der Mensch demzufolge nur im 
Medium von (etwas als) dessen wie auch immer gearteter Selbstoffenba­
rung zu tun und diese hat zwangsläufig die Form eines als gleichermaßen 
bedeutsam wie unvordenklich erfahrenen, folglich nur ex post und aus 
der Perspektive des Glaubens zu konstatierenden, Ereignisses. Mit Verweis 
auf das soeben genannte Schwellenphänomen des Wunders kann derselbe 
Sachverhalt in den Worten Kierkegaards auch so ausgedrückt werden: „Nur 
im Wunder kann Gott sich dem Menschen zeigen, d.h. sobald er Gott sieht, 
sieht er ein Wunder.“50

(4.) Meine an diesen Befund anknüpfende Abschlussthese statuiert eine 
mindestens theologisch weitreichende Analogie: So wie das Unbedingt­
heitsereignis der göttlichen Selbstoffenbarung (d. h. das Wunder im stren­
gen Sinne) das bzw. den Sinn für das zufällige Ereignis voraussetzt, ebenso 
basiert jene absolute oder unbedingte Hoffnung, die sich im Angesicht 
konsequenten Sinnverzichtes allein durch die göttliche Verheißung auf ein 
eschatisches Leidensende trösten lässt, auf der Fähigkeit des Menschen, in 
jenem relativen, bedingten oder vorläufigen Sinne zu hoffen, der dem Ver­

nicht nur das Mögliche wirklich, sondern gelegentlich auch das in einem spezifischen 
Sinne Unmögliche (nämlich qua Wunder).

49 Zu Geschichte und Gehalt des Bedeutsamkeitsbegriffs vgl. im Übrigen die problem­
geschichtlich nahezu erschöpfende Darstellung von Trusheim (2024).

50 Kierkegaard, DSKE, Bd. 2, 234 (= Journal JJ:270).

Falsche Hoffnungen 

349

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


such entspringt und entspricht, der Bedeutsamkeit des als zufällig Erfahre­
nen bzw. Widerfahrenen Sinn zu verleihen.51 Freilich gilt in beiden Fällen, 
dass die absolute Ereignis- bzw. Bedeutsamkeitsdimension genetisch, onto­
logisch, kategorial und/oder epistemisch gegenüber der jeweils relativen 
irreduzibel ist. Trifft dies aber zu, dann gibt es m. E. gute Gründe, die 
zumindest ex negativo nahelegen, dass jeder Versuch scheitert und scheitern 
muss, die absolute Hoffnungsdimension – und damit zugleich: den genuin 
religiösen Existenzbezug – ein für alle Mal zu verabschieden. Falls ein 
konsequenter Nihilismus überhaupt möglich ist, dann nur oder zumindest 
am ehesten und bestenfalls als vorzugsweise uneingestandene Verzweiflung 
über seine Unmöglichkeit. Wem nichts heilig ist, belügt sich selbst: Denn 
er heiligt entweder die Illusion oder aber das trotzige Insistieren darauf, 
dass ihm nichts heilig ist. Auch in diesem Sinne stirbt die Hoffnung zuletzt 
– in der Hoffnung nämlich, verzweifeln und dieser Verzweiflung jeglicher 
Hoffnung verzweifelt den Abschied geben zu können und zu dürfen.

Wenn aber der Mensch ein absolutes Hoffnungsbedürfnis erstens nicht 
ein für alle Mal loswerden kann; und wenn zweitens jede im Sinngedanken 
gegründete Hoffnung in dem Sinne leer bleibt, dass sie jenes Bedürfnis 
unbefriedigt lässt und lassen muss; und wenn, drittens, allein die religiöse 
Hoffnung nicht im Sinngedanken gründet, dann kann die religiöse bzw. 
religiös begründete Hoffnung zwar nach wie vor falsch oder trügerisch – 
aber jedenfalls nur sie: absolut sein. Unter dieser Voraussetzung gäbe es in 
der Tat gute Gründe, ja mehr noch, es bestünde Grund zur Hoffnung – 
oder wenn man lieber will: zur Verzweiflung (s. o.) –, dass wahre Hoffnung 
nur im Religiösen, allemal aber im christlichen Glauben zu finden ist. Aller­
dings nur und in jedem Fall als absolute, d. h. um den Preis des Verzichtes 
auf jene als bodenlos erkannte Sinnprätention, die, wann immer es ernst 
wird, noch stets vertröstet anstatt Trost gespendet hat. Doch ist dies ganz in 
seiner Ordnung, denn strenggenommen hat, jedenfalls nach Maßgabe des 
im Voranstehenden entfalteten Zuversichtsargumentes, nur derjenige Grund 
zur Hoffnung, der sie begraben kann.

51 Da Handlungen ebenfalls in die Klasse von Ereignissen fallen, können auch sie durch 
ihren jeweiligen Adressaten und/oder Zeugen als – z. B. im Kriegsfall: entsetzliches 
– Widerfahrnis bzw. als ein die Sinnfrage provozierender Zufall erlebt und gedeutet 
werden; dies gilt auch und selbst dann, wenn der Betroffene dem Bewirkten (im 
Normalfall: ganz zu Recht) Absichten unterstellt.

Heiko Schulz

350

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur

Alkier, Stefan (Hrsg.): Zuversichtsargumente. Biblische Perspektiven in Krisen und 
Ängsten unserer Zeit. 2 Bände, Paderborn 2023.

Brown, James R./Fehige, Yiftach: Thought Experiments, in: Edward N. Zalta/Uri 
Nodelman (Hrsg.): The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Edition 2023).

URL=plato.stanford.edu/entries/thought-experiment [zuletzt abgerufen: 30.03.2022]
Dalferth, Ingolf U.: The Passion of Possibility. Studies on Kierkegaard’s Post-Metaphys­

ical Theology, Berlin/Boston 2023.
Dawkins, Richard: Der Gotteswahn, 2. Auflage, Berlin 2007.
Gerhard, Volker: Der Sinn des Sinns. Versuch über das Göttliche, München 2014.
Hartmann, Nicolai: Der megarische und der Aristotelische Möglichkeitsbegriff: Ein 

Beitrag zur Geschichte des ontologischen Modalitätsproblems, Berlin 1937.
Kierkegaard, Sören: Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philoso­

phischen Brocken. Erster Teil. Übers. von Hans Martin Junghans. Hrsg. von Emanu­
el Hirsch, Düsseldorf/Köln 1957.

Kierkegaard, Sören: Philosophische Brocken/De omnibus dubitandum est. Übers. u. 
hrsg. von Emanuel Hirsch, 2. Auflage, Düsseldorf/Köln 1960.

Kierkegaard, Sören: Deutsche Sören Kierkegaard Edition (DSKE), Bd. 1ff, hrsg. u. 
übers. von Heinrich Anz et al., Berlin/New York 2005ff. (Zitation: DSKE, Bd., Seiten­
zahl.)

Leslie, John: Universes, London 1990.
Luther, Martin: De servo arbitrio/Vom unfreien Willensvermögen (1525), in: ders.: 

Lateinisch-deutsche Studienausgabe, Bd. 1, hrsg. von Willfried Härle. Leipzig 2006, 
S. 219–661.

Mackie, John L.: Das Wunder des Theismus. Argumente für und gegen die Existenz 
Gottes. Übers. von Rudolf Ginters. Stuttgart 1987.

Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral, in: ders.: Sämtliche Werke. Kritische 
Studienausgabe, Bd. 5, hrsg. von Georgio Colli und Mazzino Montinari. München 
1980, S. 245–412.

Polkinghorne, John: Theologie und Naturwissenschaften. Eine Einführung, Gütersloh 
2001.

Premier on Demand: How a Dice can Show that God Exists, 
URL=https://www.youtube.com/watch?v=yy6kaDaeDT8&t=1s, [zuletzt abgerufen: 

19.03.2022].
Sass, Hartmut von: Außer sich sein. Hoffnung und ein neues Format der Theologie, 

Tübingen 2023.
Schiemenz, Juliane: Alles hat sein Gutes – was für ein Unsinn!, in: DIE ZEIT, 07. April 

2022.
Schleiff, Matthias: Schöpfung, Zufall oder viele Universen? Ein teleologisches Argu­

ment aus der Feinabstimmung der Naturkonstanten, Tübingen 2019.

Falsche Hoffnungen 

351

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/entries/thought-experiment
https://www.youtube.com/watch?v=yy6kaDaeDT8&t=1s
https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/thought-experiment
https://www.youtube.com/watch?v=yy6kaDaeDT8&t=1s


Schmidt, Thomas M.: Glauben und Wissen. Religiöse Epistemologie und spekulative 
Religionsphilosophie, in: Gerhard Schreiber (Hrsg.): Interesse am Anderen. Interdis­
ziplinäre Beiträge zum Verhältnis von Religion und Rationalität, Berlin/Boston 2019, 
S. 383–401.

Schulz, Heiko: Alter Wein in neuen Schläuchen. Zur Kritik des sog. Neuen Atheismus, 
in: Theologische Literaturzeitung (ThLZ) 135 (2010), S. 1–19.

Schulz, Heiko: Sein und Geschehen. Tillichs Metaphysikverständnis der 1920er Jahre, 
in: Gerhard Schreiber/Heiko Schulz (Hrsg.): Kritische Theologie. Paul Tillich in 
Frankfurt (1929–1933), Berlin/Boston 2015, S. 269–288.

Schulz, Heiko: Trost oder Sinn? Zur eschatologischen Grammatik der christlichen 
Hoffnung, in: ders. (Hrsg.): Natur – Freiheit – Sinn. Drei Leitbegriffe religiöser 
Selbstpositionierung im Gespräch mit Paul Tillich, Leipzig 2020, S. 151–174.

Schulz, Heiko: Art. „Theodizee“, in: ders./Knut Wenzel/Christian Wiese (Hrsg.): Hand­
buch Religionsphilosophie. Geschichte – Konzepte – Kontroversen, Stuttgart 2025, 
S. 339–356.

Swinburne, Richard: Die Existenz Gottes. Übers. von Rudolf Ginters, Stuttgart 1987.
Trusheim, Jens: Bedeutsamkeit. Studien zu einem Grundbegriff hermeneutischer Re­

ligionsphilosophie, Bd. 1 (Begriffsgeschichte und Phänomene der Bedeutsamkeit), 
Berlin/Boston 2024.

Heiko Schulz

352

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

