ABHANDLUNGEN / ARTICLES

Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur — eine Erinnerung
Von Robert Heuser, Koln*

I

Dass ich meinem Thema ,,Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur* den Untertitel “eine
Erinnerung* beigefiigt habe, deutet nur am Rande auf personliches Erinnern. Sentimentali-
titen sind nicht zu befiirchten. , Erinnerung* steht vielmehr fiir ein neues Aufgreifen der
Beitrage und Aufschliisse, die diesen drei Rechtswissenschaftlern fiir die Erkenntnis der
chinesischen Rechtskultur in einem fritheren Stadium zu verdanken sind, Beitridge, die uns
als solche mehr oder weniger bekannt sind, an die wir uns aber in der Absicht erinnern, ihre
fortdauernde Bedeutung zu bedenken.

Professor Chen Guyuan — 1896 in der Nihe von Xi‘an geboren, 1981 in Taibei gestor-
ben — lud mich im Sommer 1972 zusammen mit einem taiwanischen Kommilitonen zu
einem zehnstiindigen Vorlesungszyklus iiber chinesische Rechtsgeschichte in sein Haus
ein. Von Professor Wang Bogi — 1908 in Jiangsu geboren, 1961 in Taibei gestorben — fand
ich damals die 1956 in Taibei erschienene Essay-Sammlung iiber ,,Modernes Rechtsdenken
und angestammte chinesische Kultur®, die fiir Jahrzehnte einen singuliren Rang in der
sinorechtskulturellen Literatur einnahm. Und Professor Wu Jingxiong — 1899 in Ningbo
geboren, 1986 in Taibei gestorben — irritierte mich mit seiner 1955 auf Englisch erschiene-
nen, damals in einer lokalen Ausgabe in Taibei ausliegenden Studie ,,Fountain of Justice. A
Study of the Natural Law*. Was, so mein spontanes und lang anhaltendes Erstaunen, mag
im chinesischen Kulturkreis eine thomistische Rechtsphilosophie bedeuten?

Auch wenn mir das erst nach und nach deutlich wurde, so waren es diese drei Autoren,
in denen mir beispielhaft die Kernsubstanz von ,,chinesischer Rechtskultur als Faktum und
Aufgabe begegnete. Alle drei waren mit der Erfahrung der Rechtsmodernisierung vertraut,
Chen hatte sich als Abgeordneter des Gesetzgebungsamtes mit dem Handelsrecht und dem
internationalen Privatrecht befasst, Wang war ein Pionier der Zivilrechtsdogmatik und Wu
hatte 1933 den ersten Entwurf der ,,Verfassung der Republik China* verfasst. Im Gegensatz
zu den meisten anderen Rechtswissenschaftlern ihrer Zeit geniigte ihnen nicht die Erorte-
rung und Rezeption ausldndischer Modelle im Dienste einer moglichst makellosen Moder-
nitdtsfassade, sondern sie erkannten die Notwendigkeit, iiber den Modernisierungsidealis-
mus das Einwirken von Faktoren der traditionellen Kultur nicht zu ignorieren. So legte

*  Robert Heuser, Dr. jur., M.A., Professor (em) an der Universitit zu Koln bis 2011. Der Beitrag ist
seine Abschiedsvorlesung, gehalten im Juli 2011 an der Universitit zu Koln.

216.73.216.35, am 18.01.2026, 13:17:43. © Uthebarrachtlich geschiltzter Inhaf 3
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5

6 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 45 (2012)

Chen seinen Schwerpunkt auf die Erforschung der chinesischen Rechtsgeschichte, Wang
erginzte seine Zivilrechtsdogmatik durch kulturvergleichende und rechtssoziologische
Blickweisen und Wu widmete sich der Frage nach ethisch-religiosen Grundlagen des
(modernen) Rechtssystems. Mit anderen Worten: Chens Interesse richtete sich auf Wesen
und Wert des vormodernen Rechts, Wang beleuchtete die Erscheinung der Rezeption euro-
pidischen Rechts in einer von traditionellen Sozialkonzepten geprigten Gesellschaft und Wu
betonte die Notwendigkeit eines moralischen Fundaments der Rechtsordnung. Chen, Wang
und Wu werden heute in China neu entdeckt, gleichsam aus der taiwanischen Emigration
zuriickgeholt, grofe Teile ihrer Werke sind in jiingster Zeit wieder aufgelegt worden.

I

Chen Guyuan, der um die Wende zum 20. Jahrhundert im Kreis Sanyuan, nahe Xi‘an, in
der nordchinesischen Provinz Shaanxi in einem Gentry-Haushalt aufwuchs, teilt in seinen
autobiographischen Schriften mitl, dass er 1919 als 23-jdhriger Student der Peking Univer-
sitdt an der Bewegung des 4. Mai teilgenommen hat, an Versammlungen, Vortrigen,
Demonstrationen, dass er zwar selbst nie verhaftet wurde, verhafteten Kommilitonen aber
Bettzeug und Essen in die Polizeistationen gebracht habe. Wihrend ihm der Patriotismus
des 4. Mai, die Kritik der Unfahigkeit und Korruptheit der Beiyang-Regierung und ihrer
auBlenpolitischen Schwiche anzog und aktivierte, beschrinkte sich seine Sympathie fiir die
gleichzeitig stattfindende xin wenhua yundong/,,Bewegung fiir eine neue Kultur” auf die
Forderung nach Zuriickdringung der klassischen Schriftsprache (wenyan) zugunsten der
Aufwertung einer allgemeinver-stiandlichen Literatursprache (yutiwen, baihua). Im Gegen-
satz zum Anliegen des ,4. Mai“ gingen die Meinungen im Streit yutiwen versus wenyan-
wen scharf auseinander, und Chen berichtet, dass er, als er damals Abhandlungen iiber die
politische Philosophie des Mengzi und des Mozi in baihua verfasste, den Spott seiner
wenyanwen-Lehrer ertragen musste. Die radikale Kritik am Konfuzianismus, die, wie er
ausfiihrt, ,,von aus dem Ausland heimgekehrten Personen ins Lager der Bewegung fiir neue
Kultur* hineingetragen wurde, teilte er nicht. Fiir ihn haben Leute wie Chen Duxiu (1879-
1942), Li Dazhao (1889-1927), Wu Yu (1872-1949) oder Lu Xun (1881-1936) die alte
Kultur in arroganter, iibertriebener Weise kritisiert und die Zerstérung der iiberlieferten
Moral in undifferenzierter Weise betrieben. Von der Auffassung, wie sie Chen Duxiu in
einem Artikel iiber ,,Verfassung und Konfuzianismus® geduBert hat, wonach das li-fa-
System — das traditionelle chinesische Rechtssystem — ein System ,.einseitiger Pflichten,
eine Moral der Ungleichheit und der Nichtachtung des Individuums darstellt“z, war Chen

Die er 1965 anldsslich seines Ehejubildums unter dem Titel ,,Auswahl verbliebender Mufestun-
denschriften aus der shuang-qing-Stube* (shuang ging shi yu wen cun gao xuanlu) im Selbstver-
lag (Taibei) veroffentlicht hat.

Xianfa yu kongjiao, in: Institut fiir Moderne Geschichte der Chinesischen Akademie fiir Sozial-

wissenschaften (Hrsg.), Wu si yundong wenxuan (Ausgewihlte Schriften der Bewegung vom 4.
Mai), Neudruck, Beijing, 1979, S. 49,53.

216.73.216.35, am 18.01.2026, 13:17:43. © Uthebarrachtlich geschiltzter Inhaf 3
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5

Heuser, Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur 7

Guyuan nicht so weit entfernt’. In den konfuzianischen Grundwerten ren-yi ,,menschenfres-
sende Bestien* zu sehen, war ihm aber, wie er schreibt, eine Haltung von kuangren,
wangren, von ,,Wahnsinnigen und aufgeblasenen Dummkopfen®, Ausdruck von politischer
Unreife, was der Sache der Modernisierung mehr geschadet als geniitzt, Verwirrung gestif-
tet habe und dem Aufstieg der KP zu Gute gekommen sei.t

Wihrend seines Rechtsstudiums an der Bei-Da von 1916-1923 beeindruckten ihn
besonders die Vorlesungen des Rechtshistorikers Cheng Shude (1877-1944), der damals
iiber die Rechtsquellen von neun Prid-Tang-zeitlichen Dynastien vortrug, von Han iiber Jin
und die siidlichen und nérdlichen Dynastien bis zu Sui,5 Forschungsergebnisse, die 1927
als Jiu chao lii kao / ,,Untersuchungen der Gesetze von neun Dynastien® veroffentlicht
wurden. Cheng Shude stand dabei in der Nachfolge des Qing-Beamten Shen Jiaben (1840-
1913), mit dem nicht nur die Hinwendung Chinas zu westlichen Rechtskonzepten, sondern
auch das Studium der eigenen chinesischen Rechtstradition begann. Mit der Wahrnehmung
ausldndischer Gesetze und Rechtsideen ging also die Entstehung der ,,chinesischen Rechts-
geschichte* als Forschungsfeld und akademischer Disziplin einher. Shen Jiaben und Cheng
Shude, die beiden wichtigsten Pioniere, betrieben sie so, dass sie das Material, das sie im
Wesentlichen den dynastischen Chroniken (Shen auch den Kodices) entnahmen, im dynas-
tischen Ablauf prisentierten, was eine hidufige Wiederholung derselben Rechtsphidnomene
— wie Gesetzes- und Straftatbe-zeichnung, Sanktionsarten, Prinzipien der Strafauflegung
usw. — mit sich brachte und das Interesse mehr auf die jeweilige Dynastie als auf die
Rechtsentwicklung als solche richtete. Chen Guyuan hat diese statische Methode iiberwun-
den, indem er in seiner 1934 in Shanghai verdffentlichten Zhongguo fazhi shif/,,Chinesische
Rechtsgeschichte” die ,,Methode der Periodenforschung® (shidai yanjiu fa) durch eine
»Methode der Problemforschung (wenti yanjiu fa) ersetzte.” So wurde es moglich, die
philosophische und soziale Basis sowie die legislatorischen Erscheinungsformen des
Rechts, dann die Rechtsinstitute stringent aufzuweisen, die die Staatsorganisation, die
Beamtenrekrutierung, Landwirtschaft und Handel sowie die Familien- und Sozialordnung
betrafen. Ein wichtiges Ergebnis eines solchen Vorgehens bestand darin, dass die spezifi-
schen Merkmale des altchinesischen Rechts im Vergleich zu dem in Europa enstandenen
vor Augen treten. Chen Guyuan erweist sich hier weder als ein unkritischer Bewunderer
europdischen, noch als pauschalisierender Kritiker des alt-chinesischen Rechts. In einer

3 Wie sich z. B. aus seinem Aufsatz Zhongguo gu you faxi zhi jianyao zaoxiang (Einfache Skizze
des iiberlieferten chinesischen Rechtssystems) in: ders., Zhongguo wenhua yu Zhongguo faxi
(Chinesische Kultur und chinesisches Rechtssystem), Taibei, 3. Auflage, 1977, S. 138 ff., ergibt.

4 Auswahl verbliebener Muf3estundenschriften, S. 49 f.

° Ibid.S. 88

6

Zhongguo fazhi shi, S. 10 ff.

216.73.216.35, am 18.01.2026, 13:17:43. © Uthebarrachtlich geschiltzter Inhaf 3
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5

8 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 45 (2012)

Studie iiber ,,Chinesische Kultur und chinesisches Rechtssystem* legt er mit einem deutlich
.. .. 7
traditionsschétzenden Unterton folgendes dar:

,Fiir den romischen Rechtskreis sind die subjektiven Rechte, fiir das alte chinesische Rechtssys-
tem die Pflichten Grundlage (benwei). Darin sind beide Systeme grundverschieden. Ist das sub-
jektive Recht Grundlage, wird besonders die Beziehung zwischen den Menschen und den Sachen
hervorgehoben, infolgedessen ist man bestrebt, Verantwortlichkeit bei anderen und nicht bei sich
selbst zu suchen. Ist die Pflicht Grundlage, wird die Beziehung unter den Menschen betont und
Verantwortlichkeit legt man sich selbst und nicht anderen auf. Mit anderen Worten: Ist das sub-
jektive Recht Grundlage, so steht das Individuum im Zentrum, jedermann ist bestrebt, sich gegen-
iiber anderen hervorzutun; ist die Pflicht Grundlage, so steht die Gemeinschaft im Zentrum,
jedermann ist darauf verwiesen, uneigenniitzig zu handeln und tolerant gegeniiber anderen zu
sein. Somit hatte im alten China der Ausdruck ‘subjektives Recht® (quanli) die iible Bedeutung
von ‘um Macht (quan) streiten und nach Profit (/i) streben‘, etwas, was man nicht offentlich
befiirworten konnte, wihrend der Ausdruck ‘Pflicht® (yiwu) ‘Gerechtigkeit/Rechtschaffenheit® (yi)
als ‘Aufgabe‘ (wu) postuliert, etwas, was sowohl in rechtlicher wie moralischer Hinsicht sein
soll.*

Es sei dahingestellt, ob diese Charakterisierung in allen Teilen tiberzeugt. Bekanntlich ist es
nun ein dem Geist des romischen Rechts verbundenes Rechtssystem, der kontinentaleuro-
pédische Rechtskreis, an dem sich die chinesischen Modernisierer seit der Spiten Qing
orientierten und das im Zivilgesetzbuch von 1930 eine chinesische Gestalt, eine sprachliche
Fassung gefunden hat. Chen Guyuan sah seine zentrale Aufgabe darin, die Inhalte und das
Charakteristische des vormodernen chinesischen Rechts aufzuweisen, und er hat dabei auch
auf die Distanz des altchinesischen gegeniiber dem modernen, aus Europa stammenden
Recht hingewiesen; in einem Akt der Selbst-beschrinkung des Historikers unterbreitete er
aber keine Diagnose eines clash of cultures. Dies unternahm vom Standpunkt der Zivil-
rechtsdogmatik aus Wang Boqi, allerdings in der Absicht, diesen Zusammenprall als tem-
porire, heilbare und im Wortsinn notwendige Erscheinung zu begreifen und zu behandeln.

I

Anders als Chen Guyuan war Wang Boqi nicht in einer noch weitgehend traditionellen
Umwelt aufgewachsen, sondern 1908 im Kreis Yixing in der ostchinesischen Provinz
Jiangsu geboren worden, einer Provinz, die wegen der Nihe zu Shanghai schon relativ frith
auslidndischem Einfluss ausgesetzt war. Nach vierjdhrigem Studium an der Dongwu-Uni-
versitit in Suzhou ging er fiir fiinf Jahre an die Sorbonne, wo er 1936 den docteur en droit
erwarb. Wihrend der Kriegsjahre lehrte er an der Yunnan-Universitdt in Kunming, war
danach im Erziehungsministerium zuerst bis 1949 in Nanjing, dann bis 1954 in Taibei,
danach bis zu seinem Tod 1961 als Professor fiir Zivilrecht an der Taiwan-Universitit titig.

Chen Guyuan, ,,Cong Zhongguo wenhua benwei shang lun Zhongguo fazhi ji qi xingchen fazhan
bing yu yi chongxin pingjia“ (Erorterung des chinesischen Rechtssystems und seiner Herausbil-
dung aus dem Blickwinkel der chinesischen Kultur sowie seine neuerliche Einschitzung), in:
ders., Zhongguo wenhua yu Zhongguo faxi (Chinesische Kultur und chinesisches Rechtssystem),
Taibei, 3. Aufl. 1977, S. 55.

216.73.216.35, am 18.01.2026, 13:17:43. © Uthebarrachtlich geschiltzter Inhaf 3
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5

Heuser, Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur 9

Die Titel seiner Publikationen lassen einen ersten Eindruck dariiber zu, was sein Hauptge-
schift ausmachte: ,,Allgemeiner Teil des ZGB*, ,,Allgemeines Schuldrecht®, ,,Gegenstand
und Zweck des Rechtsgeschifts®, , Konkurrenz und Kombination von Vertrags- und
Deliktshaftung*, ,,Unwirk-samkeit und Nichtzustandekommen von Rechtsgeschiften® usw.
Ich habe ihn 1972 aber nicht durch solche Arbeiten kennen gelernt, sondern durch seine
Reflexionen iiber Jindai falii sichao yu zhongguo guyou wenhual/,,Modernes Rechtsdenken
und die angestammte chinesische Kultur®, ein schmales Bindchen von groBer gedanklicher
Tiefe, das 1956 in Taibei erschienen war.

Wang Bogqi war also in erster Linie Zivilrechtsdogmatiker. Er betrieb das, was fiir jede
moderne Rechtskultur einen zentralen Bestandteil ausmacht: das geltende Recht zu verste-
hen, auszulegen und systematisch darzustellen, dabei Widerspriiche und sonstige Méngel
aufzudecken, um so den Behorden, Gerichten und Rechtsanwiilten bei der Rechtsanwen-
dung zu assistieren und dem Gesetzgeber Hinweise fiir eine Weiterentwicklung von Geset-
zesnormen zu unterbreiten. Es ist davon auszugehen, dass vor dem Hintergrund einer im
Umgang mit einem kodifizierten Privatrecht nicht vertrauten Biirokratie und Gesellschaft
der Rechtsdogmatik eine besonders dringliche Anleitungsfunktion zukommt. Kann Wang
Boqi als einer der Viter der chinesischen Zivilrechtsdogmatik bezeichnet werden, so hat er,
anders als seine allein dem ,,Modernen* zugewandten Zeitgenossen die aus der iiberliefer-
ten Kultur einfliefenden Beharrungskrifte deutlich benannt. In der ihm eigenen Niichtern-
heit stellt er fest:®

.Was wir auf legislatorische Weise iibernommen haben, ist ganz und gar vom Neuesten des west-
lichen Rechtssystems (er denkt hier an Rechtsinstitute wie Rechtsfahigkeit, Personlichkeitsrechte,
Eigentums- und Testierfreiheit, das Erbrecht der Ehefrau und Tochter, an Arbeitsrechte, Patent-
rechte u. a., R.H.); was wir jedoch auf der Ebene des Volksbewusstseins erfassen, ist immer noch

das alte ethische System (lijiao zhidu), wozwischen es so gut wie keine Vermittlung gibt“,9
m.a.W.: ,die Gesetzesparagraphen konnten nach dem Ideal geformt und erlassen werden, wihrend
die Gesellschaft inaktiv blieb.*

Er diagnostizierte also ein Auseinanderklaffen von modernem Gesetzesrecht und den fort-
wirkenden Normen traditioneller Moral, etwa beziiglich der Stellung von Ehefrau und
Tochtern in der Familie, der Eigentumsfdhigkeit von erwachsenen Sohnen zu Lebzeiten
von Aszendenten oder beziiglich der freien Verfiigung des Erblassers iiber sein Vermdgen,
aber auch beziiglich der Rechtsstellung abhingig Beschiftigter gegeniiber dem Fabrikherrn
oder sonstigen Arbeitgebern. Zu diesem hier in Frage stehenden Verhiltnis fiihrt er aus: 10
,~Recht und Moral standen urspriinglich im Verhiltnis des Korpers zu seinen Funktionen, sie

waren, so wie der Schatten den Dingen folgt, unzertrennlich; je geringer der Abstand zwischen
ihnen, desto stabiler die gesellschaftlichen Verhiltnisse, desto gliicklicher auch das Volk. Das

¥ Ibid. .49,
? Jindai faliisichao yu zhongguo guyou wenhua, Taibei, 1956, S. 2.
10

Ibid. S. 2. So etwas gab es auch im alten China, wo dem gesetzlichen Verbot der Blutrache die
Pflicht des Sohnes entgegenstand, den Mord am Vater zu rdchen.

216.73.216.35, am 18.01.2026, 13:17:43. © Uthebarrachtlich geschiltzter Inhaf 3
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5

10 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 45 (2012)

Wesen des Rechts zeigt sich in seiner bewahrenden Kraft; unter normalen Umstidnden eilt die
Moral voraus und das Recht bleibt stets etwas zuriick. Unter unseren chinesischen Verhiltnissen
ist es aber nicht so. Das von uns iibernommene Recht ist ausnahmslos neuestes westliches Recht,
die von ihm transportierten Vorstellungen implizieren fiir uns eine ganze Reihe vollig neuer
Moralkonzepte, weswegen in unserer Situation sich die Stellung von Recht und Moral umkehrt.*

Fiir Wang Bogqi ging es darum, den bestehenden Abstand nicht im Sinne des von Teilen der
Guomindang propagierten Revisionismus zu iiberwinden, indem das Recht konservativen
Ublichkeiten angepasst wird“, was einer Aufhebung der Rechtsmodernisierung gleich-
kdme, sondern auf die Weise zu iiberwinden, dass die Moral sich dem Recht allméhlich
anverwandelt. Langfristig ist fiir ihn die Tendenz offensichtlich: ,,.Die Gesellschaft ist im
Fortschritt begriffen, und es ist vollig unmoglich auf frithere Pfade zuriickzukehren.“'? Was
sich ihm unmittelbar aufdringte, war die Frage, wie diese Tendenz zu beschleunigen ist.
»Zur Losung dieser Frage®, so fiihrt er aus, ,,muss man zunichst das gegenwértige Rechts-
system verstehen, und das heif3it auch zu verstehen, was das neuzeitliche Rechtssystem von
unserem traditionellen Denken letztlich unterscheidet. Widmet man seine Krifte ganz dem
Ausgleich dieser Unterschiede, so ist es moglich, den Abstand zwischen Recht und Moral
rascher zu verkiirzen.” In dieser Hinsicht gehe es ihm um zweierlei: ,,Zum einen darum,
dem Konzept der unabhingigen Personlichkeit (duli renge) Geltung zu verschaffen, zum
anderen um die Wahrung der Logik, also um die Forderung des wissenschaftlichen Geistes.
Diese beiden Punkte ermangeln der angestammten chinesischen Kultur und eben hier
manifestiert sich der Abstand zwischen dem gegenwirtigen Rechtssystem und den traditio-
nellen Vorstellungen, der Abstand zwischen der westlichen und der ostlichen Kultur iiber-
haupt.“13 Die Hauptaufgabe der Rechtswissenschaft siecht Wang daher darin, ,.die Vorstel-

Eine auch im priademokratischen Taiwan anzutreffende Stimmung. So duferte sich der damals an
der Academia Sinica titige Rechtshistoriker Zhang Weiren im Vorwort der von ihm hrsg. 1500-
seitigen Bibliographie zur chinesischen Rechtsgeschichte wie folgt: ,,Die westliche Kultur betont
in hohem Mafe die individuelle Konkurrenz und die Befriedigung materieller Wiinsche. Das
westliche Rechtssystem spiegelt diese zentralen Punkte wider. Angesichts dieses Rechtssystems
kommen alle an geistigen und korperlichen Kriften hervorragenden Menschen voran, sie gehen
ihren individuellen Interessen ungehindert nach und lassen die Schwachen und Langsamen
zuriick. Das Wesen des tradtitionellen chinesischen Rechts liegt demgegeniiber in der besonderen
Beachtung der harmonischen Beziehung zwischen den Menschen sowie zwischen den Menschen
und den Dingen. Obgleich diese Beziehungen das individuelle Vorwirtsstreben behindern, so for-
dern sie doch die kontinuierliche Ruhe der gesamten Gesellschaft und die harmonische Ent-
wicklung der verschiedenen Faktoren der menschlichen Zivilisation. Das traditionelle chinesische
Recht ist ein Garant dieser Ruhe und Entwicklung...” (Zhongguo fazhi mulu, Taibei, 1976, S.
1£).

Jindai faliisichao, ibid., S. 3.
Ibid., S. 3.

12
13

216.73.216.35, am 18.01.2026, 13:17:43. © Uthebarrachtlich geschiltzter Inhaf 3
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5

Heuser, Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur 11

.. . . o 14
lung von der Person des Individuums (geren renge guannian) zur Geltung zu bringen®.
Er fiihrt aus: '

,Das 2. Kapitel des Allgemeinen Teils des Zivilgesetzbuches ist mit ren / ,Mensch* iiberschrie-
ben. Lesen wir dieses Zeichen, so befillt uns gleich ein Gefiihl des Schreckens und der Beunruhi-
gung! Das sind die 450 Millionen Menschen der Republik China, die Menschen, auf die der Staat
gegriindet ist, also das ‘Volk* der ‘Drei Volksprinzipien‘. Werden Geist und Sinn dieses Schrift-
zeichens ‘Mensch nicht entwickelt, so fiirchte ich, dass es den Tag, an dem die ‘Drei Volksprin-
zipien’ verwirklicht werden, nicht geben wird. Die Verantwortung dafiir obliegt der Rechtswis-
senschaft®.

Fiir Wang ist die Rechtswissenschaft ein Medium fiir Emanzipation und Auftkldrung. Wang
hoffte, durch die Titigkeit der Rechtsdogmatik das Verstindnis der Chinesen fiir die
Bedeutung von Individualitdt und Freiheit zu fordern, den Abstand zwischen herkommli-
chem wuwo/Nichtselbst und neuartigem youwo/Selbst, zwischen individuellen Rechten
(geti quanli) und Gesamtinteressen (zongti liyi) allmidhlich zu reduzieren, dadurch einer
neuen, dem Rechtssystem adédquaten Sozialanschauung den Weg zu ebnen, einer Moral, die
anders als die angestammte Sozialethik das Selbst-Bewusstsein ermoglicht und so auch
,die Personlichkeit anderer zu respektieren vermag“. Die Lehren der /i (lijiao), d. h. die
konfuzianische Ethik, hielt er dazu wegen ihrer Familienzentriertheit, d. h. ihres ethischen
Partikularismus, fiir ungeeignet, auch wenn er betont, ,,dass die Lehren unserer alten Philo-
sophen zur personlichen Charakterbildung nach wie vor von hochstem Wert sind.“'® Und
es dringte sich ihm sogar fliichtig eine Ahnung auf, dass sich im chinesischen Denken doch
Wourzeln fiir das Konzept der unabhéngigen Personlichkeit finden konnten. So unternahm
er einen kurzen Ausflug ins Lunyu”, stellte dann aber fest, dass seine ,,philologische Bil-
dung begrenzt“ sei und er sich daher auf solche Reflexionen nicht weiter einlassen wolle.
Eher schien er davon auszugehen, dass die neue Ethik, die ihm vorschwebte, unmittelbar
aus den von der Rechtswissenschaft in geduldiger Arbeit im Sinne der Volkserziehung
propagierten emanzipatorischen Impulsen des modernen Rechts resultieren wird, eine Art
Ethik der globalen Moderne, Wang duf3erte sich dazu nicht.

v

Das war anders bei Wu Jingxiong, alias John C. H. Wu, der 1899 in einen Bankier-Haus-
halt der siidlich von Shanghai gelegenen Hafenstadt Ningbo hineingeboren wurde. Geméif

Ibid,, S. 52.
Ibid,, S. 54.
Ibid.; S. 53.
Wenn er ausfiihrt: “So besitzen z. B. das Wort ‘zuriickhaltend (jin) in ‘der Edle (junzi) ist zuriick-
haltend und streitet nicht‘, das Wort ‘umgénglich® (he) in ‘der Edle ist umgénglich, macht sich
aber nicht gemein‘ und das Wort ‘Bogenschieflen® (she) in ‘der Edle streitet nicht; ist es aber un-

umginglich, soll es dann im Bogenschielen sein?‘ eine deutlich institutionalisierte Bedeutung der
Personlichkeit* (ibid., S. 53) (Die erwédhnten Lunyu-Stellen sind 15.22, 13.23, 3.7).

216.73.216.35, am 18.01.2026, 13:17:43. © Uthebarrachtlich geschiltzter Inhaf 3
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5

12 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 45 (2012)

seiner auf Englisch verfassten Autobiographie wurde ihm auch in immaterieller Hinsicht
ein vortreffliches Erbe zuteil. ,,Der Geist meiner Mutter®, so heifit es dort, ,.hilft mir, den
Daoismus zu verstehen, der Geist meines Vater hilft mir, den Konfuzianismus zu wiirdigen.
Der Daoist in mir blickt auf die Wechselfille des Gliicks wie auf die Folge von Tag und
Nacht, Frithling und Herbst, im natiirlichen Ablauf der Dinge. Der Konfuzianer in mir
treibt mich, die Liebe zu iiben, die allein dauert. So bin ich auf das Schlimmste gefasst,
aber ich erhoffe mir das Beste®.""

Wu hat ein vielschichtiges Werk zur chinesischen Philosophie-, Literatur- und Rechts-
geschichte verfasst und sich auch zu aktuellen Erscheinungen wie die Verfassungsgesetz-
gebung oder die Beziehung der Sanminzhuyi (der Sun yatsenschen ,,Drei Volksprinzipien*)
zum Recht geduBert. Zusammen mit dem ihm geistesverwandten Lin Yutang griindete er
1935 die englischsprachige Zeitschrift T’ien Hsia Monthly in der Absicht, das weite Feld
der philosophischen, literarischen und kiinstlerischen Kultur Chinas dem Ausland niherzu-
bringen. Sein wissenschaftliches Hauptinteresse galt jedoch der Rechtsphilosophie, wie sie
sich in Europa und den USA wihrend der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts entfaltete und
damit einhergehend der Frage nach den moralischen Grundlagen einer die Freiheit des
Individuums achtenden Rechtsordnung. Anders als Wang Boqi beantwortete er sie nicht
negativ dergestalt, dass die konfuzianische Ethik dies nicht leisten konne, sondern positiv,
indem er sowohl auf die Ethik des Christentums rekurrierte, als auch eine konfuzianische
oder sonst traditionschinesische Verankerung bedachte.

Wu hatte von 1917-1920 an der von amerikanischen Missionaren gegriindeten Compa-
rative Law School der Suzhou-Universitit in Shanghai studiert, um danach ein Master-
Studium an der Law School der University of Michigan aufzunehmen. Dort trat er als
22jdhriger mit dem 80jdhrigen Richter am US Supreme Court, Oliver Wendell Holmes
(1841-1935), in einen regen Austausch. Holmes war einer der herausragenden Kopfe der
damals in den USA herrschenden soziologischen Rechtsschule, die dem Recht eine Exis-
tenz nur in der Entscheidungspraxis beimal} — beriihmt ist sein Diktum ,,the life of the Law
has not been logic, it has been experience* —, damit die vorangegangene Begriffsjurispru-
denz ebenso ablehnte wie die Sinnhaftigkeit einer iiberempirischen Rechtsidee. Wus frii-
heste Arbeiten betreffen die Rechtsphilosophie und Methodenlehre dieser legal sociolo-
gists, neben Holmes insbesondere Roscoe Pound (1870-1964) und Benjamin Cardozo
(1870-1938).19 Gleichzeitig war er bestrebt, dieses — GerechtigkeitsmaBstibe nicht um-
schlieende — Rechtsverstiandnis durch ein anderes zu ergidnzen. Anfang der 1920er Jahre
hielt er sich in Berlin auf und trat mit dem neukantianischen Rechtsphilosophen Rudolf
Stammler (1856-1938) in eine intensive Verbindung. Stammler unternahm es, gegen allen
soziologischen Positivismus der Zeit den Gedanken eines ,richtigen Rechts* wieder

18
19

John C. H. Wu, Beyond East and West, New York 1951, S. 29.

Dazu Matthias Christian, Rechtsphilosophie zwischen Ost und West. Eine vergleichende Analyse
der frithen rechtsphilosophischen Gedanken von John C.H.Wu (Forschungen aus Staat und Recht,
Bd. 83), Wien, New York, 1988.

216.73.216.35, am 18.01.2026, 13:17:43. © Uthebarrachtlich geschiltzter Inhaf 3
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5

Heuser, Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur 13

herauszuarbeiten. Hatten die legal sociologists Wus Sinn fiir die aus der Praxis resultie-
rende lebendige Erfahrung des Rechts geschirft, so ergab die Auseinandersetzung mit
Stammler einen Einblick in das Abstrakte und Allgemeine, Systematische von Recht und
Rechtsordnung und das Bestreben, MaBstébe fiir ,,richtiges Recht zu finden.

Als ich 1972 in Taibei die Mei-Ya Ausgabe seines 1955 in New York erschienenen
Buchs ,,Fountain of Justice. A Study of the Natural Law* in die Hand bekam und auf der
ersten Seite las, dass der Autor ,largely draws upon the Holy Scriptures and the works of
St. Thomas Aquinas”, legte ich es erst einmal und fiir lingere Zeit weg, da es offensichtlich
mit China nichts zu tun hatte. Hatte es aber doch -, wie mir viel spéter aufging. Denn
inmitten der von Wang Boqi so scharfsinnig skizzierten Situation einer die individuelle
Person ins Zentrum stellenden Gesetzgebung einerseits und einer dafiir nicht als tragfihig
erachteten traditionellen Ethik andererseits, war es weniger Wu Jingxiongs Anliegen, die
Art und Weise des Auseinanderklaffens von rezipiertem Recht und herrschender Sozial-
moral sowie Strategien der Anndherung zu reﬂek-tierenzo, sondern vor allem zu zeigen,
dass das geschriebene Recht einer iiberpositiven Verankerung, d. h. einer Richtigkeits- oder
Gerechtigkeitsidee, bedarf. Dies demonstrierte er in ,,Fountain of Justice* am Beispiel des
anglo-amerikanischen Rechts, dem Common Law, in dem er die thomistische Rechtsethik
tief verwurzelt sah. Wu ging es letztlich um die Frage, ob eine die Wiirde der Person
respektierende Rechtsordnung schlechterdings der christlichen als einer universalistischen
Rechtsethik verpflichtet sein miisse. Er selbst nennt sich in der Einleitung von ,,Fountain of
Justice* einen ,,christlichen* Rechtsphilosophen. Es heifit dort: ,,Wenn andere Schriftsteller
von sich selbst stolz als Kantianer, Hegelianer, Marxisten, Benthamisten, Platonisten,
Konfuzianer, Darwinisten, Spinozisten usw. sprechen, warum soll ich mich schimen, ein
christlicher Rechtsphilosoph zu sein? Ich bin mehr als dankbar, wenn sich die Christenheit
meiner nicht schimt®. Wu registriert den Einfluss des christlichen Menschenbilds wie es
sich in der Haltung der Common Law Richter gegeniiber der politischen Macht nieder-
schldgt. ,.Diese Richter, so fithrt Wu aus, ,,setzen das Recht iiber Staat und Regierung; sie
haben keinen Respekt vor (bestimmten) Personen, weil sie gleichen Respekt vor allen

Insofern war Wu optimistischer als Wang. Wu war eher davon iiberzeugt, dass das rezipierte
Recht durchaus mit der chinesischen Sozialtradition harmonieren konne. So fiihrte er aus: ,,Es ist
richtig, dass zahlreiche Vorschriften des ZGB aus modernen europdischen Gesetzbiichern iiber-
nommen wurden. Der chinesische Gesetzgeber hat dies jedoch nicht blindlings, sondern auswéh-
lend getan. Er hat gerade die neuen Prinzipien westlichen Rechts ausgewihlt, die dem Geist der
chinesischen Tradition am meisten entsprechen. Durch ein gliickliches Zusammentreffen ist das
chinesische ZGB zu einer Zeit entstanden, als das westliche Rechtsdenken sich seit einigen Jahr-
zehnten von dem extremen Individualismus des 19. Jahrhunderts hinweg entwickelt und sich
zunehmend humanistischen und sozialen Positionen zugewandt hatte, Positionen, die im Geiste,
wenn auch nicht in den Einzelheiten, hochst dhnlich sind mit der der chinesischen Philosophie des
integrierten Individuums, das sich seinen Pflichten mehr verbunden weif als seinen Rechten
(Chinese Legal Philosophy: A Brief Historical Survey, in: Chinese Culture, April 1958, S. 42 und
The Status of the Individual in the Political and Legal Tradition of Old and New China, in
Chinese Culture, 1972, S. 23).

216.73.216.35, am 18.01.2026, 13:17:43. © Uthebarrachtlich geschiltzter Inhaf 3
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5

14 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 45 (2012)

Personen haben®. Und er fiigt hinzu: ,,Die besten Juristen und Richter in der Christenheit
sind in der direkten Tradition der Apostel, die unverbliimt sagten, dass sie ‘Gott mehr
gehorchen miissen als den Menschen® (Apg. 5,29). Ohne eine solche Grundlage ist die
Herrschaft des Rechts unméglich“.21 Wenn dem so ist, so ist zu fragen, ob ,.eine solche
Grundlage* auch in der chinesischen Geistestradition auffindbar und ob sie gegebenenfalls
wirksam geworden ist. Anders als Wang Boqi in seinem Bestreben, ,,Geist und Sinn des
Schriftzeichens ‘Mensch‘“ im Sinne der ,,Vorstellung von der Person als Individuum®
rechtsdogmatisch zu explizieren, weist Wu Jingxiong zwar auf die — heute gut erforschte —
christliche Wurzel dieses Konzepts des modernen Rechts,22 er ist aber bemiiht, eine Wurzel
auch in der klassischen, vornehmlich konfuzianischen, chinesischen Philosophie ausfindig
zu machen. So erkennt er in der Goldenen Regel, wie sie in Lunyu 5.12 zum Ausdruck
kommt — ,,Was man mir nicht antun soll, das will auch ich anderen Menschen nicht antun*
-, »,eine naturrechtliche Grundlage allen menschlichen Rechts, Sinn und Zweck der Rechts-
ordnung“.23 Die Philosophie des Mengzi, wonach das dem Menschen von Natur (dem
Himmel) eingegebene mitleidende Herz der Anfang von Humanitit (ren), das das Ubel als
schindlich verabscheuende Herz Anfang von Gerechtigkeit (yi) ist, ist ihm ,,in substantial
agreement with the classic natural-law tradition of the West, as represented by Plato, the
Stoics, St. Thomas Aquinas“.24

A\

Soweit ,drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur: der Rechtshistoriker, der angesichts
der in China stattfindenden legislatorischen Rechtserneuerung die charakteristischen
Merkmale des autochthonen Rechts herausarbeitet; der Rechtsdogmatiker, der den Abstand
zwischen Ubernommenem und Uberliefertem durch Aufklirung iiber das vom positiven
Recht vermittelte Menschenbild zu verringern trachtet, und der Rechtsphilosoph, der nach
der moralischen, religiosen Grundlage des Rechtssystems und d. h. nach dem Rechtsbegriff
fragt.

21
22

Fountain of Justice, S. 224.

Kurz und summarisch Axel Freiherr von Campenhausen, Christentum und Recht, in : Peter Antes
(Hrsg.), Christentum und europidische Kultur. Eine Geschichte und ihre Gegenwart, Freiburg i. B.
2002, S. 96 ff. oder Hans Joas, Der Glaube an die Menschenwiirde als Religion der Moderne? in:
ders., Braucht der Mensch Religion? Freiburg i. Br. 2004, S. 151 ff. Vgl. auch diverse Beitrige in
Manfred Brocker, Tine Stein (Hrsg.), Christentum und Demokratie, Darmstadt, 2006. Eugen
Biser sieht in dem Personenbegriff “ein Geschenk des Christentums an die Menschheit®. In:
Mensch und Spiritualitit. Eugen Biser und Richard Heinzmann im Ge-spréich, Darmstadt 2008, S.
126.

23 Fountain of Justice, S. 164.

# Mencius‘ Philosophy of Human Nature and Natural Law in: Chinese Culture, vol. I, no. 1 (July

1957), S. 16 Auch ist ihm der im Mozi angelegte Naturrechtsgedanke koinzident mit dem ersten
Gebot der aquinischen Naturrechtslehre “Verfolge das Gute und vermeide das Uble” (Chinese
Legal Philosophie. A Brief Historical Survey, in: Chinese Culture, vol. I, no.4 (April 1958), S. 16.

216.73.216.35, am 18.01.2026, 13:17:43. © Uthebarrachtlich geschiltzter Inhaf 3
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5

Heuser, Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur 15

Konnen diese — und die Frage stellt sich uns nun — in ihrer kulturellen und geistigen

Sozialisation der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts angehorigen Autoren auch Lehrer,

Anreger sein fiir die Gegenwart und absehbare Zukunft? Was bringt es, an sie zu erinnern?

Dazu drei Anmerkungen:

1.

25

26

27

Wie sehr sich das gegenwirtige chinesische Recht auch in vielen Bereichen den Stan-
dards der Industriestaaten anpassen mag, so bleibt es eine Aufgabe, die grundlegenden
Merkmale des altchinesischen Rechts immer neu zu benennen. Die rechtshistorische
Forschung hat — gefordert durch die Archéologie und die Bereitstellung von Archiv-
material — neue oder bisher vernachléssigte Gesichtspunkte des vormodernen Rechts
herausgearbeitet, Gesichtspunkte, die den bislang stark betonten Kontrast zwischen
Vormoderne und Moderne in ein milderes Licht riicken konnen. Das betrifft etwa die
Einsicht in die Existenz von Zivilrecht und Zivilprozess auch in der iiberlieferten
Rechtskultur und es betrifft eine Zuriickhaltung dahingehend, aus dem Fehlen des
Begriffs ,,Recht” im subjektiven Sinne in der alten Sprache auf das Fehlen des damit
Bezeichneten zu schlieBen® u.a. Ein tieferes Verstehen des altchinesischen Rechts mag
den Abstand gegeniiber dem vom Ausland {ibernommenen Recht als weniger markant
erscheinen lassen als lange angenommen.26 Eine andere ,,Anndherung®* wird in der
gegenwirtigen Tendenz sichtbar, in Gesetzgebung und Rechtsprechung an altchinesi-
schen Rechtstraditionen anzukniipfen. Wie erkldren wir uns z. B. die im Februar d. J.
vorgenommene Revision des Strafgesetzbuches, wonach die Strafe fiir Tdter ab dem 75.
Lebensjahr bei vorsitzlicher Tat gemildert werden kann, bei fahrlédssiger Tat gemildert
werden muss? Eine solche Regel des spiter sog. ,.konfuzianischen Humanismus* findet
sich schon im Tang-Kodex des 7. Jahrhunderts. Hier scheint sich die Absicht nieder-
zuschlagen, wie sie fiir das seit 2005 erscheinende ,Jahrbuch fiir Rechtskulturfor-
schung® (Falii wenhua yanjiu niankan) zum Ausdruck gebracht wurde, ndmlich ,,den
Wert der traditionellen chinesischen Rechtskultur fiir die Entwicklung der modernen
Ausprigung von Rechtsherrschaft nutzbar zu machen.“?” Oder wie besagte Absicht im

So wird die Ansicht vertreten, dass dann, wenn altchinesische Kodices Diebstahl mit Strafe
bedrohen, das Recht des Bestohlenen auf sein Eigentum anerkannt wiirde; dass dann, wenn der
Kodex es als nicht rechtswidrig ansieht, wenn Kinder, um ihren Eltern zu helfen (sie zu retten),
dritte Personen verletzen, ein Recht der Kinder impliziert sei, ihre Eltern zu schiitzen. (Liang
Zhiping, The cultural interpretation of law, in: Chinese Social Sciences / Yearbook 1994, S. 224).

Etwa Philip C.C. Huang, Codified Law and Magisterial Adjudication in the Qing, in: Kathryn
Bernhardt, Philip C.C. Huang (Edts.), Civil Law in Qing and Republican China, Stanford 1994, S.
142 ff.

So der Herausgeber Zeng Xianyi in seinem Einleitungsaufsatz. Zu dieser der Denkrichtung des
,Kulturkonservatismus®“ (wenhua baoshou zhuyi) entstammenden ,rechtswissenschaftlichen
Stromung mit ihrem Anliegen, im chinesischen Altertum Strukturen und Elemente moderner
Rechtsherrschaft zu orten und fiir die Bediirfnisse der Gegenwart nutzbar zu machen* vgl. die kri-
tische Analyse von Xie, Hui: Ist die chinesische Tradition eine Quelle zur Gestaltung moderner
Herrschaft des Rechts? JOR Bd. 50 (2002), S. 581 ff.

216.73.216.35, am 18.01.2026, 13:17:43. © Uthebarrachtlich geschiltzter Inhaf 3
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5

16

28

29

Verfassung und Recht in Ubersee VRU 45 (2012)

Hinblick auf die seit einem Jahrhundert von der chinesischen Historiographie als maf-
geblich erachteten aus dem Westen bezogenen Begrifflichkeiten und Methoden in die
Frage gekleidet wird: ,Die mogliche Perspektive der Forschung zur chinesischen
Rechtsgeschichte: Uberwindung des Westens, Riickkehr zu Eigenem?“28

Auch der Abstand wie er von Wang Boqi herausgestellt worden ist, d. h. der Abstand
zwischen dem individualschiitzenden modernen Gesetz und der sich in Gewohnheiten
ausdriickenden herrschenden Sozialethik bleibt ein Kennzeichen der aktuellen und
absehbar zukiinftigen Rechtskultur. Er stellt sich aber anders dar und er ist anders zu
ermitteln. Sicher hat sich eine Anndhrung ergeben, und zwar im Sinne Wangs, derge-
stalt, dass es nicht das gesetzlich fixierte Recht ist, das sich der traditionellen Sozial-
moral anbequemt hitte, sondern dass die Sozialmoral sich dem individualschiitzenden
Rechtsmodell jedenfalls beziiglich seiner ,,privatrechtlichen* Elemente, um die es hier
vor allem geht29, angendhert hat, sodass Eigentums-, Ehe- und Testierfreiheit, allméh-
lich auch Arbeitsrechte, Rechte aus deliktischem Tun, Rechte des geistigen Eigentums
u. a. nicht nur ,,im Gesetz stehen®, sondern auch faktisch gestiarkt wurden. Dies ist die
Folge davon, dass die der neueren Gesetzgebung zugrunde liegende sozio-6konomische
Bediirfnisstruktur sich stark entfaltet hat. Wang blickte auf die Notwendigkeit eines
modernen Zivilrechts mit den Augen des Aufkldrers und Humanisten, der von der Zu-
ordnung von Rechten die Stirkung des individuellen Subjekts erwartete, die Selbstwer-
dung des Individuums in Freiheit und Verantwortung, was zweifellos auch Einfliisse
seines Pariser Studienaufenthalts erkennen lidsst. Heute wird dieses ideale Anliegen im
Sturm des wirtschaftlichen Aufbruchs und sozialen Umbruchs durch eine Fiille kon-
kret-dringlicher Notwendigkeiten {iberlagert, wie sie Anliegen wie Rechtssicherheit fiir
wirtschaftliches Handeln, Manahmen gegen Behordenwillkiir, Umwelt- und Arbeits-
schutz, soziale Sicherheit etc. aufgeben. Allerdings ist es keineswegs so, dass in der
wachsenden Wahrnehmung subjektiver Rechte eine ungefihrdete Tendenz ldge. Dage-
gen spricht nicht nur der Zustand der Justizbehorden, sondern auch das Bestreben der-
zeit dominierender Kreise der politischen Fiithrung, die Rechtewahrnehmung mit der
Forderung nach ,Harmonie“ zu konfrontieren, um so den von Gesetzeswegen eroffne-
ten ,,Kampf ums Recht” nach traditionellem Muster zu diskreditieren. So erscheint es
wahrscheinlich, dass Wang Bogqis Projekt der ,,Aufrichtung des Konzepts der unabhin-

Xu Zhongming, Zhonguo faliishi yanjiu de keneng gianjing: chaoyue xifang, huigui bentu? In:
Zhengfa luntan, 2006, Nr. 1, S. 3. Es geht dabei darum, die Herrschaft der westlichen Konzepte —
wie ,,Modernisierung® — und Typisierungen — wie ,,Feudalismus®, ,,asiatische Produktionsweise* —
mit dem ihnen innewohnenden Anspruch, generell mafigeblich, modellhaft zu sein, als ,,Kultur-
hegemonie” (wenhua baquan) zu begreifen und eigene (bentu), ,Innenschau® (neizai shijiao)
ermoglichende, Kategorien bereitzustellen.

Die Annédherung im Hinblick auf die ,,6ffentlich-rechtlichen* Elemente des individualschiitzenden

Rechtsmodells — Freiheit des Einzelnen vis-a-vis politischer Macht — bleibt ein gleichermaflen be-
deutsamer Aspekt.

216.73.216.35, am 18.01.2026, 13:17:43. © Uthebarrachtlich geschiltzter Inhaf 3
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5

Heuser, Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur 17

30

31

gigen Personlichkeit* auf lingere Zeit prekir bleibt. Es scheint, dass das ,,Gefiihl des
Schreckens und der Beunruhigung®, von dem Wang vor einem halben Jahrhundert an-
gesichts von 450 Millionen ,,Rechtstrigern® sprach, angesichts von 1,4 Milliarden nicht
geringer geworden ist.

Eine weitere Anmerkung zu Wang Boqis Vorgehen betrifft seine Methode: Wih-
rend Wang den von ihm thematisierten Abstand schlicht behauptet, da er ihm als offen-
kundig und keines weiteren Beweises bediirftig gilt, fordern wir heute empirische Absi-
cherung, womit Wangs auf kulturellen Erkldrungsmustern beruhende Rechtssoziologie
durch eine empirische Rechtssoziologie zu erweitern ist, was in Reform-China vielfiltig
geschieht.w Desweiteren erscheint uns Wangs Glaube an die Féhigkeit der Rechtsdog-
matik, durch Erziehung und Aufkldrung einen Traditionswandel und eine Stirkung der
Achtung des Individuums zu generieren und so an die ,,vorauseilende Gesetzgebung
anzuschlieBen, iiberaus idealistisch und allenfalls wirksam im Zusammenspiel mit dem
durch Industrialisierung, Urbanisierung und sonstigen Vorgédngen herbeigefiihrten sozi-
alen Wandel. Eben dies entwickelt sich gegenwirtig. Heute wird die Bemiihung der
international vernetzten chinesischen Rechtsdogmatik, die in allen Bereichen funda-
mentale Beitriige zur Aufklirung der politischen Entscheidungstriiger und der Offent-
lichkeit leistet, durch einen sich vertiefenden sozialen Wandel begleitet, denn die
Gesellschaft ist keineswegs — wie sie noch Wang Boqi erfuhr — ,,inaktiv geblieben“3l,
was das Wirken der Rechtsdogmatik konkretisiert und dynamisiert.

Liegt das Augenmerk Wang Boqis auf dem Problem der Akzeptanz des modernen
Gesetzesrechts vis-a-vis konservativer Ublichkeit, ihm ging es darum, dass das moderne
(emanzipatorische) positive Recht allmihlich zu dem im Volk gelebten Recht wird, so
betrifft Wu Jingxiongs Anliegen die Frage nach ,Richtigkeit gerade des positiven,
staatlich gesetzten Rechts. Impliziert ist die Uberzeugung, dass ein ,Naturrecht”
genanntes Moral-Fundament erforderlich ist fiir die Hervorbringung ,richtigen Rechts
durch den staatlichen Gesetzgeber und fiir die Kritik bestehenden Rechts, dessen
»Richtigkeit” fragwiirdig ist (,,veritas facit legem*). Wu Jingxiong hat, bei allem
Zuspruch, die die legal sociologists bei ihm gefunden haben, gezeigt, dass deren Nega-

Ein frithes Beispiel ist Zheng Yongliu, Ma Xiehua, Gao Qicai, Zhongguo nongmin falii yishi de
xianshi biangian. Lai zi Hubei nongcun de shizheng yanjiu (Der gegenwirtige Wandel des
Rechtsbewusstseins der chinesischen Bauern. Eine Untersuchung von Dorfern in der Provinz
Hubei), in: Zhongguo faxue 1992, Nr. 1, S. 92 ff. Ein eindrucksvolles Beispiel bietet auch Jorg-
Michael Scheil, Vertrauen in der chinesischen Rechtswirklichkeit, ZChinR 2011, S. 1 ff.

Was auch auf den lindlichen Raum zutrifft. ,,Mit dem Wandel des ldndlichen Raums, seit Beginn
der 1980er Jahre, der Entwicklung der Marktwirtschaft®, heift es in Tian Chengyou, Staatliches
Recht und Volksrecht in der ldndlichen Gesellschaft (Sixiang zhanxian, Yunnan-Universitit,
Kunming), 2001, Nr. 5, S. 81, ,,ging eine Entfaltung des Rechtsbewusstseins (quanli yishi), Sub-
jektbewusstseins (zhuti yishi), Gleichheitsbewusstsein (pingdeng yishi) und Vertragsbewusstseins
(giyue yishi) einher, damit auch des Bestrebens der Menschen, nach Rechtsschutz fiir ihre legalen
Rechte zu suchen...”

216.73.216.35, am 18.01.2026, 13:17:43. © Uthebarrachtlich geschiltzter Inhaf 3
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5

18

Verfassung und Recht in Ubersee VRU 45 (2012)

tion einer ,iiberpositiven Norm* eine Uberreaktion auf den Missbrauch der Natur-
rechtsidee durch die US-amerikanische Rechtsprechung des spiten 19. Jahrhunderts
gewesen ist, wo versucht worden war, kapitalistische Privatinteressen unter Berufung
auf (ein aufgebauschtes) ,,Naturrecht* durchzusetzen.32 Wu sieht das richtige Mal} an
naturrechtlicher Orientierungslinie gleichermalien in der aquinischen wie in der (pra-
Qin-zeitlichen) konfuzianischen Lehre verwirklicht, wobei ihm aber deutlich ist, dass
sie sich im klassischen common law wesentlich stirker verwirklicht hat als im klassi-
schen chinesischen Recht.”> So ist ihm bewusst, dass das biblische ,,Man muss Gott
mehr gehorchen als den Menschen®” (Apg. 5,29) intensiver rechtsgestalterische Wir-
kung entfaltet hat, als z. B. — ohne dass Wu dieses Beispiel anfiithrt — das Xunzi’sche
zhuan yue: cong dao bu cong jun (Xunzi 13.2) /* Ein liberliefertes Wort sagt: ,Es gilt
dem rechten Weg eher zu folgen als dem Herrscher*, ein Wort, das anders als gemaf
Wu das biblische fiir das common law bisher nicht in der Herausbildung einer chinesi-
schen rule of law wirksam geworden ist. Dass im gegenwirtigen China das Bewusstsein
von der Notwendigkeit einer moralischen Fundierung des positiven Rechts, der Entfal-
tung universeller Standards der Moral lebendig ist, zeigen in der neueren rechtstheore-
tischen Literatur aufgeworfene Fragen wie die folgenden: ,,Hat das Recht letztendlich
eine das sdkulare Leben transzendierende Grundlage? Ist es ein Instrument zur Verfol-
gung von Interessen oder ein Wichter zur Verteidigung der Gerechtigkeit? Wie sind
Fairness und Gerechtigkeit zu definieren? Ist das Recht das den Mitgliedern einer Ge-
sellschaft gemeinsame Richtigkeitsbewusstsein oder ist es lediglich Ausdruck von
Herrschaft? Und wenn es lediglich Befehl des Souverin ist, warum sollte man es dann
aus Uberzeugung befolgen?“34 Ein Journalist, der aus Gewissensgriinden kritische Arti-
kel verdffentlicht hatte, dann beschuldigt wurde, die ,Staatsmacht untergraben zu
haben* (§ 105 StGB), sagte: ,,Nach dem Gesetz bin ich vielleicht schuldig, aber ich
verweigere diesem Gesetz die Anerkennung.“35

Was also resultiert aus der Kenntnisnahme der hier zu Wort gekommenen drei Rechtslehrer

fiir unsere Beschiftigung mit der gegenwirtigen Rechtskultur? Es geht um die Wahrneh-

32

33

34

35

Seit dem Scheitern des sog. rationalistischen Naturrechts (Begriffsjurisprudenz) ,.galt bei allen,
die das klassische und dieses rationalistische Naturrecht nicht auseinanderhalten konnen, das
Naturrecht schlechthin als eine nicht mehr ernst zu nehmende Sache“ (von Nell-Breuning, in:
Walter Brugger, Hrsg., Philosophisches Worterbuch, 10. Aufl., Freiburg etc. 1963, S. 211.

In dem der Einfluss der auf den frithen Han-Philosophen Dong Zhongshu (179-104 v. Chr.)
zuriickgehenden ,.entfremdeten Form* des Konfuzianismus wirksam wurde. Vgl. etwa Ai-er Chen,
Die Menschenrechtsidee im chinesischen Rechtsdenken, in: Christian Starck (Hrsg.), Staat und
Individuum im Kultur- und Rechtsvergleich, Baden-Baden, 2000, S. 31 ff.

So Song Dagqi, Cheng Zhu li-fa-xue yanjiu (Untersuchungen zur Riten-Gesetz-Wissenschaft des
Neokonfuzianismus), Jinan, 2009, S. 3.

Liu Lu, Night Wolf in Night Man’s Kingdom: The Story of Li Yuanlong, in: China Rights Forum,
2006, Nr. 2, S. 55.

216.73.216.35, am 18.01.2026, 13:17:43. © Uthebarrachtlich geschiltzter Inhaf 3
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5

Heuser, Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur 19

mung eines integrierten Ganzen: Denn wie die chinesische Rechtsphilosophie das Span-
nungsverhiltnis von Instrumentalitit und Wertorientiertheit™® des Rechts auffasst, ist uns
ebenso Anliegen und Aufgabe wie die zum Verstehen und zur Formung der Gegenwart
beitragende Rechtsgeschichte und — im Zentrum des Unterfangens — das sich differenzie-
rende positive Recht, dessen Herkunft aus den sozialen Bediirfnissen und Bewéhrung im
sozialen Konflikt.

36 Werte wie sie wihrend der 2. Hilfte des 20. Jahrhunderts in auch fiir China verbindlichen Men-

schenrechts-Vertragen zum Gesetz geworden sind.

216.73.216.35, am 18.01.2026, 13:17:43. © Uthebarrachtlich geschiltzter Inhaf 3
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5

