
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 5 

ABHANDLUNGEN / ARTICLES 

 

Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur – eine Erinnerung 

 
Von Robert Heuser, Köln* 
 

I 

Dass ich meinem Thema „Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur“ den Untertitel “eine 
Erinnerung“ beigefügt habe, deutet nur am Rande auf persönliches Erinnern. Sentimentali-
täten sind nicht zu befürchten. „Erinnerung“ steht vielmehr für ein neues Aufgreifen der 
Beiträge und Aufschlüsse, die diesen drei Rechtswissenschaftlern für die Erkenntnis der 
chinesischen Rechtskultur in einem früheren Stadium zu verdanken sind, Beiträge, die uns 
als solche mehr oder weniger bekannt sind, an die wir uns aber in der Absicht erinnern, ihre 
fortdauernde Bedeutung zu bedenken.  
 Professor Chen Guyuan – 1896 in der Nähe von Xi‘an geboren, 1981 in Taibei gestor-
ben – lud mich im Sommer 1972 zusammen mit einem taiwanischen Kommilitonen zu 
einem zehnstündigen Vorlesungszyklus über chinesische Rechtsgeschichte in sein Haus 
ein. Von Professor Wang Boqi – 1908 in Jiangsu geboren, 1961 in Taibei gestorben – fand 
ich damals die 1956 in Taibei erschienene Essay-Sammlung über „Modernes Rechtsdenken 
und angestammte chinesische Kultur“, die für Jahrzehnte einen singulären Rang in der 
sinorechtskulturellen Literatur einnahm. Und Professor Wu Jingxiong – 1899 in Ningbo 
geboren, 1986 in Taibei gestorben – irritierte mich mit seiner 1955 auf Englisch erschiene-
nen, damals in einer lokalen Ausgabe in Taibei ausliegenden Studie „Fountain of Justice. A 
Study of the Natural Law“. Was, so mein spontanes und lang anhaltendes Erstaunen, mag 
im chinesischen Kulturkreis eine thomistische Rechtsphilosophie bedeuten? 
 Auch wenn mir das erst nach und nach deutlich wurde, so waren es diese drei Autoren, 
in denen mir beispielhaft die Kernsubstanz von „chinesischer Rechtskultur“ als Faktum und 
Aufgabe begegnete. Alle drei waren mit der Erfahrung der Rechtsmodernisierung vertraut, 
Chen hatte sich als Abgeordneter des Gesetzgebungsamtes mit dem Handelsrecht und dem 
internationalen Privatrecht befasst, Wang war ein Pionier der Zivilrechtsdogmatik und Wu 
hatte 1933 den ersten Entwurf der „Verfassung der Republik China“ verfasst. Im Gegensatz 
zu den meisten anderen Rechtswissenschaftlern ihrer Zeit genügte ihnen nicht die Erörte-
rung und Rezeption ausländischer Modelle im Dienste einer möglichst makellosen Moder-
nitätsfassade, sondern sie erkannten die Notwendigkeit, über den Modernisierungsidealis-
mus das Einwirken von Faktoren der traditionellen Kultur nicht zu ignorieren. So legte 

 

* Robert Heuser, Dr. jur., M.A., Professor (em) an der Universität zu Köln bis 2011. Der Beitrag ist 
seine Abschiedsvorlesung, gehalten im Juli 2011 an der Universität zu Köln. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:17:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012) 6 

Chen seinen Schwerpunkt auf die Erforschung der chinesischen Rechtsgeschichte, Wang 
ergänzte seine Zivilrechtsdogmatik durch kulturvergleichende und rechtssoziologische 
Blickweisen und Wu widmete sich der Frage nach ethisch-religiösen Grundlagen des 
(modernen) Rechtssystems. Mit anderen Worten: Chens Interesse richtete sich auf Wesen 
und Wert des vormodernen Rechts, Wang beleuchtete die Erscheinung der Rezeption euro-
päischen Rechts in einer von traditionellen Sozialkonzepten geprägten Gesellschaft und Wu 
betonte die Notwendigkeit eines moralischen Fundaments der Rechtsordnung. Chen, Wang 
und Wu werden heute in China neu entdeckt, gleichsam aus der taiwanischen Emigration 
zurückgeholt, große Teile ihrer Werke sind in jüngster Zeit wieder aufgelegt worden.  
 

II 

Chen Guyuan, der um die Wende zum 20. Jahrhundert im Kreis Sanyuan, nahe Xi‘an, in 
der nordchinesischen Provinz Shaanxi in einem Gentry-Haushalt aufwuchs, teilt in seinen 
autobiographischen Schriften mit

1
, dass er 1919 als 23-jähriger Student der Peking Univer-

sität an der Bewegung des 4. Mai teilgenommen hat, an Versammlungen, Vorträgen, 
Demonstrationen, dass er zwar selbst nie verhaftet wurde, verhafteten Kommilitonen aber 
Bettzeug und Essen in die Polizeistationen gebracht habe. Während ihm der Patriotismus 
des 4. Mai, die Kritik der Unfähigkeit und Korruptheit der Beiyang-Regierung und ihrer 
außenpolitischen Schwäche anzog und aktivierte, beschränkte sich seine Sympathie für die 
gleichzeitig stattfindende xin wenhua yundong/„Bewegung für eine neue Kultur“ auf die 
Forderung nach Zurückdrängung der klassischen Schriftsprache (wenyan) zugunsten der 
Aufwertung einer allgemeinver-ständlichen Literatursprache (yutiwen, baihua). Im Gegen-
satz zum Anliegen des „4. Mai“ gingen die Meinungen im Streit yutiwen versus wenyan-
wen scharf auseinander, und Chen berichtet, dass er, als er damals Abhandlungen über die 
politische Philosophie des Mengzi und des Mozi in baihua verfasste, den Spott seiner 
wenyanwen-Lehrer ertragen musste. Die radikale Kritik am Konfuzianismus, die, wie er 
ausführt, „von aus dem Ausland heimgekehrten Personen ins Lager der Bewegung für neue 
Kultur“ hineingetragen wurde, teilte er nicht. Für ihn haben Leute wie Chen Duxiu (1879-
1942), Li Dazhao (1889-1927), Wu Yu (1872-1949) oder Lu Xun (1881-1936) die alte 
Kultur in arroganter, übertriebener Weise kritisiert und die Zerstörung der überlieferten 
Moral in undifferenzierter Weise betrieben. Von der Auffassung, wie sie Chen Duxiu in 
einem Artikel über „Verfassung und Konfuzianismus“ geäußert hat, wonach das li-fa-
System – das traditionelle chinesische Rechtssystem – ein System „einseitiger Pflichten, 
eine Moral der Ungleichheit und der Nichtachtung des Individuums darstellt“

2
, war Chen 

 
1
 Die er 1965 anlässlich seines Ehejubiläums unter dem Titel „Auswahl verbliebender Mußestun-

denschriften aus der shuang-qing-Stube“ (shuang qing shi yu wen cun gao xuanlu) im Selbstver-
lag (Taibei) veröffentlicht hat. 

2
 Xianfa yu kongjiao, in: Institut für Moderne Geschichte der Chinesischen Akademie für Sozial-

wissenschaften (Hrsg.), Wu si yundong wenxuan (Ausgewählte Schriften der Bewegung vom 4. 
Mai), Neudruck, Beijing, 1979, S. 49,53. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:17:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Heuser, Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur 7 

Guyuan nicht so weit entfernt
3
. In den konfuzianischen Grundwerten ren-yi „menschenfres-

sende Bestien“ zu sehen, war ihm aber, wie er schreibt, eine Haltung von kuangren, 
wangren, von „Wahnsinnigen und aufgeblasenen Dummköpfen“, Ausdruck von politischer 
Unreife, was der Sache der Modernisierung mehr geschadet als genützt, Verwirrung gestif-
tet habe und dem Aufstieg der KP zu Gute gekommen sei.

4
 

 Während seines Rechtsstudiums an der Bei-Da von 1916-1923 beeindruckten ihn 
besonders die Vorlesungen des Rechtshistorikers Cheng Shude (1877-1944), der damals 
über die Rechtsquellen von neun Prä-Tang-zeitlichen Dynastien vortrug, von Han über Jin 
und die südlichen und nördlichen Dynastien bis zu Sui,

5
 Forschungsergebnisse, die 1927 

als Jiu chao lü kao / „Untersuchungen der Gesetze von neun Dynastien“ veröffentlicht 
wurden. Cheng Shude stand dabei in der Nachfolge des Qing-Beamten Shen Jiaben (1840-
1913), mit dem nicht nur die Hinwendung Chinas zu westlichen Rechtskonzepten, sondern 
auch das Studium der eigenen chinesischen Rechtstradition begann. Mit der Wahrnehmung 
ausländischer Gesetze und Rechtsideen ging also die Entstehung der „chinesischen Rechts-
geschichte“ als Forschungsfeld und akademischer Disziplin einher. Shen Jiaben und Cheng 
Shude, die beiden wichtigsten Pioniere, betrieben sie so, dass sie das Material, das sie im 
Wesentlichen den dynastischen Chroniken (Shen auch den Kodices) entnahmen, im dynas-
tischen Ablauf präsentierten, was eine häufige Wiederholung derselben Rechtsphänomene 
– wie Gesetzes- und Straftatbe-zeichnung, Sanktionsarten, Prinzipien der Strafauflegung 
usw. – mit sich brachte und das Interesse mehr auf die jeweilige Dynastie als auf die 
Rechtsentwicklung als solche richtete. Chen Guyuan hat diese statische Methode überwun-
den, indem er in seiner 1934 in Shanghai veröffentlichten Zhongguo fazhi shi/„Chinesische 
Rechtsgeschichte“ die „Methode der Periodenforschung“ (shidai yanjiu fa) durch eine 
„Methode der Problemforschung“ (wenti yanjiu fa) ersetzte.

6
 So wurde es möglich, die 

philosophische und soziale Basis sowie die legislatorischen Erscheinungsformen des 
Rechts, dann die Rechtsinstitute stringent aufzuweisen, die die Staatsorganisation, die 
Beamtenrekrutierung, Landwirtschaft und Handel sowie die Familien- und Sozialordnung 
betrafen. Ein wichtiges Ergebnis eines solchen Vorgehens bestand darin, dass die spezifi-
schen Merkmale des altchinesischen Rechts im Vergleich zu dem in Europa enstandenen 
vor Augen treten. Chen Guyuan erweist sich hier weder als ein unkritischer Bewunderer 
europäischen, noch als pauschalisierender Kritiker des alt-chinesischen Rechts. In einer 

 
3
 Wie sich z. B. aus seinem Aufsatz Zhongguo gu you faxi zhi jianyao zaoxiang (Einfache Skizze 

des überlieferten chinesischen Rechtssystems) in: ders., Zhongguo wenhua yu Zhongguo faxi 
(Chinesische Kultur und chinesisches Rechtssystem), Taibei, 3. Auflage, 1977, S. 138 ff., ergibt. 

4
 Auswahl verbliebener Mußestundenschriften, S. 49 f. 

5
 Ibid., S. 88 f. 

6
 Zhongguo fazhi shi, S. 10 ff. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:17:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012) 8 

Studie über „Chinesische Kultur und chinesisches Rechtssystem“ legt er mit einem deutlich 
traditionsschätzenden Unterton folgendes dar:

7
 

„Für den römischen Rechtskreis sind die subjektiven Rechte, für das alte chinesische Rechtssys-
tem die Pflichten Grundlage (benwei). Darin sind beide Systeme grundverschieden. Ist das sub-
jektive Recht Grundlage, wird besonders die Beziehung zwischen den Menschen und den Sachen 
hervorgehoben, infolgedessen ist man bestrebt, Verantwortlichkeit bei anderen und nicht bei sich 
selbst zu suchen. Ist die Pflicht Grundlage, wird die Beziehung unter den Menschen betont und 
Verantwortlichkeit legt man sich selbst und nicht anderen auf. Mit anderen Worten: Ist das sub-
jektive Recht Grundlage, so steht das Individuum im Zentrum, jedermann ist bestrebt, sich gegen-
über anderen hervorzutun; ist die Pflicht Grundlage, so steht die Gemeinschaft im Zentrum, 
jedermann ist darauf verwiesen, uneigennützig zu handeln und tolerant gegenüber anderen zu 
sein. Somit hatte im alten China der Ausdruck ‘subjektives Recht‘ (quanli) die üble Bedeutung 
von ‘um Macht (quan) streiten und nach Profit (li) streben‘, etwas, was man nicht öffentlich 
befürworten konnte, während der Ausdruck ‘Pflicht‘ (yiwu) ‘Gerechtigkeit/Rechtschaffenheit‘ (yi) 
als ‘Aufgabe‘ (wu) postuliert, etwas, was sowohl in rechtlicher wie moralischer Hinsicht sein 
soll.“ 

Es sei dahingestellt, ob diese Charakterisierung in allen Teilen überzeugt. Bekanntlich ist es 
nun ein dem Geist des römischen Rechts verbundenes Rechtssystem, der kontinentaleuro-
päische Rechtskreis, an dem sich die chinesischen Modernisierer seit der Späten Qing 
orientierten und das im Zivilgesetzbuch von 1930 eine chinesische Gestalt, eine sprachliche 
Fassung gefunden hat. Chen Guyuan sah seine zentrale Aufgabe darin, die Inhalte und das 
Charakteristische des vormodernen chinesischen Rechts aufzuweisen, und er hat dabei auch 
auf die Distanz des altchinesischen gegenüber dem modernen, aus Europa stammenden 
Recht hingewiesen; in einem Akt der Selbst-beschränkung des Historikers unterbreitete er 
aber keine Diagnose eines clash of cultures. Dies unternahm vom Standpunkt der Zivil-
rechtsdogmatik aus Wang Boqi, allerdings in der Absicht, diesen Zusammenprall als tem-
poräre, heilbare und im Wortsinn notwendige Erscheinung zu begreifen und zu behandeln. 
 

III 

Anders als Chen Guyuan war Wang Boqi nicht in einer noch weitgehend traditionellen 
Umwelt aufgewachsen, sondern 1908 im Kreis Yixing in der ostchinesischen Provinz 
Jiangsu geboren worden, einer Provinz, die wegen der Nähe zu Shanghai schon relativ früh 
ausländischem Einfluss ausgesetzt war. Nach vierjährigem Studium an der Dongwu-Uni-
versität in Suzhou ging er für fünf Jahre an die Sorbonne, wo er 1936 den docteur en droit 
erwarb. Während der Kriegsjahre lehrte er an der Yunnan-Universität in Kunming, war 
danach im Erziehungsministerium zuerst bis 1949 in Nanjing, dann bis 1954 in Taibei, 
danach bis zu seinem Tod 1961 als Professor für Zivilrecht an der Taiwan-Universität tätig. 

 
7
 Chen Guyuan, „Cong Zhongguo wenhua benwei shang lun Zhongguo fazhi ji qi xingchen fazhan 

bing yu yi chongxin pingjia“ (Erörterung des chinesischen Rechtssystems und seiner Herausbil-
dung aus dem Blickwinkel der chinesischen Kultur sowie seine neuerliche Einschätzung), in: 
ders., Zhongguo wenhua yu Zhongguo faxi (Chinesische Kultur und chinesisches Rechtssystem), 
Taibei, 3. Aufl. 1977, S. 55. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:17:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Heuser, Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur 9 

Die Titel seiner Publikationen lassen einen ersten Eindruck darüber zu, was sein Hauptge-
schäft ausmachte: „Allgemeiner Teil des ZGB“, „Allgemeines Schuldrecht“, „Gegenstand 
und Zweck des Rechtsgeschäfts“, „Konkurrenz und Kombination von Vertrags- und 
Deliktshaftung“, „Unwirk-samkeit und Nichtzustandekommen von Rechtsgeschäften“ usw. 
Ich habe ihn 1972 aber nicht durch solche Arbeiten kennen gelernt, sondern durch seine 
Reflexionen über Jindai falü sichao yu zhongguo guyou wenhua/„Modernes Rechtsdenken 
und die angestammte chinesische Kultur“, ein schmales Bändchen von großer gedanklicher 
Tiefe, das 1956 in Taibei erschienen war. 
 Wang Boqi war also in erster Linie Zivilrechtsdogmatiker. Er betrieb das, was für jede 
moderne Rechtskultur einen zentralen Bestandteil ausmacht: das geltende Recht zu verste-
hen, auszulegen und systematisch darzustellen, dabei Widersprüche und sonstige Mängel 
aufzudecken, um so den Behörden, Gerichten und Rechtsanwälten bei der Rechtsanwen-
dung zu assistieren und dem Gesetzgeber Hinweise für eine Weiterentwicklung von Geset-
zesnormen zu unterbreiten. Es ist davon auszugehen, dass vor dem Hintergrund einer im 
Umgang mit einem kodifizierten Privatrecht nicht vertrauten Bürokratie und Gesellschaft 
der Rechtsdogmatik eine besonders dringliche Anleitungsfunktion zukommt. Kann Wang 
Boqi als einer der Väter der chinesischen Zivilrechtsdogmatik bezeichnet werden, so hat er, 
anders als seine allein dem „Modernen“ zugewandten Zeitgenossen die aus der überliefer-
ten Kultur einfließenden Beharrungskräfte deutlich benannt. In der ihm eigenen Nüchtern-
heit stellt er fest:

8
 

„Was wir auf legislatorische Weise übernommen haben, ist ganz und gar vom Neuesten des west-
lichen Rechtssystems (er denkt hier an Rechtsinstitute wie Rechtsfähigkeit, Persönlichkeitsrechte, 
Eigentums- und Testierfreiheit, das Erbrecht der Ehefrau und Töchter, an Arbeitsrechte, Patent-
rechte u. a., R.H.); was wir jedoch auf der Ebene des Volksbewusstseins erfassen, ist immer noch 

das alte ethische System (lijiao zhidu), wozwischen es so gut wie keine Vermittlung gibt“,
9
 

m.a.W.: „die Gesetzesparagraphen konnten nach dem Ideal geformt und erlassen werden, während 
die Gesellschaft inaktiv blieb.“ 

Er diagnostizierte also ein Auseinanderklaffen von modernem Gesetzesrecht und den fort-
wirkenden Normen traditioneller Moral, etwa bezüglich der Stellung von Ehefrau und 
Töchtern in der Familie, der Eigentumsfähigkeit von erwachsenen Söhnen zu Lebzeiten 
von Aszendenten oder bezüglich der freien Verfügung des Erblassers über sein Vermögen, 
aber auch bezüglich der Rechtsstellung abhängig Beschäftigter gegenüber dem Fabrikherrn 
oder sonstigen Arbeitgebern. Zu diesem hier in Frage stehenden Verhältnis führt er aus:

10
 

„Recht und Moral standen ursprünglich im Verhältnis des Körpers zu seinen Funktionen, sie 
waren, so wie der Schatten den Dingen folgt, unzertrennlich; je geringer der Abstand zwischen 
ihnen, desto stabiler die gesellschaftlichen Verhältnisse, desto glücklicher auch das Volk. Das 

 
8
 Ibid., S. 49. 

9
 Jindai falüsichao yu zhongguo guyou wenhua, Taibei,1956, S. 2. 

10
 Ibid. S. 2. So etwas gab es auch im alten China, wo dem gesetzlichen Verbot der Blutrache die 

Pflicht des Sohnes entgegenstand, den Mord am Vater zu rächen. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:17:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012) 10 

Wesen des Rechts zeigt sich in seiner bewahrenden Kraft; unter normalen Umständen eilt die 
Moral voraus und das Recht bleibt stets etwas zurück. Unter unseren chinesischen Verhältnissen 
ist es aber nicht so. Das von uns übernommene Recht ist ausnahmslos neuestes westliches Recht, 
die von ihm transportierten Vorstellungen implizieren für uns eine ganze Reihe völlig neuer 
Moralkonzepte, weswegen in unserer Situation sich die Stellung von Recht und Moral umkehrt.“ 

Für Wang Boqi ging es darum, den bestehenden Abstand nicht im Sinne des von Teilen der 
Guomindang propagierten Revisionismus zu überwinden, indem das Recht konservativen 
Üblichkeiten angepasst wird

11
, was einer Aufhebung der Rechtsmodernisierung gleich-

käme, sondern auf die Weise zu überwinden, dass die Moral sich dem Recht allmählich 
anverwandelt. Langfristig ist für ihn die Tendenz offensichtlich: „Die Gesellschaft ist im 
Fortschritt begriffen, und es ist völlig unmöglich auf frühere Pfade zurückzukehren.“

12
 Was 

sich ihm unmittelbar aufdrängte, war die Frage, wie diese Tendenz zu beschleunigen ist. 
„Zur Lösung dieser Frage“, so führt er aus, „muss man zunächst das gegenwärtige Rechts-
system verstehen, und das heißt auch zu verstehen, was das neuzeitliche Rechtssystem von 
unserem traditionellen Denken letztlich unterscheidet. Widmet man seine Kräfte ganz dem 
Ausgleich dieser Unterschiede, so ist es möglich, den Abstand zwischen Recht und Moral 
rascher zu verkürzen.“ In dieser Hinsicht gehe es ihm um zweierlei: „Zum einen darum, 
dem Konzept der unabhängigen Persönlichkeit (duli renge) Geltung zu verschaffen, zum 
anderen um die Wahrung der Logik, also um die Förderung des wissenschaftlichen Geistes. 
Diese beiden Punkte ermangeln der angestammten chinesischen Kultur und eben hier 
manifestiert sich der Abstand zwischen dem gegenwärtigen Rechtssystem und den traditio-
nellen Vorstellungen, der Abstand zwischen der westlichen und der östlichen Kultur über-
haupt.“

13
 Die Hauptaufgabe der Rechtswissenschaft sieht Wang daher darin, „die Vorstel-

 
11

 Eine auch im prädemokratischen Taiwan anzutreffende Stimmung. So äußerte sich der damals an 
der Academia Sinica tätige Rechtshistoriker Zhang Weiren im Vorwort der von ihm hrsg. 1500-
seitigen Bibliographie zur chinesischen Rechtsgeschichte wie folgt: „Die westliche Kultur betont 
in hohem Maße die individuelle Konkurrenz und die Befriedigung materieller Wünsche. Das 
westliche Rechtssystem spiegelt diese zentralen Punkte wider. Angesichts dieses Rechtssystems 
kommen alle an geistigen und körperlichen Kräften hervorragenden Menschen voran, sie gehen 
ihren individuellen Interessen ungehindert nach und lassen die Schwachen und Langsamen 
zurück. Das Wesen des tradtitionellen chinesischen Rechts liegt demgegenüber in der besonderen 
Beachtung der harmonischen Beziehung zwischen den Menschen sowie zwischen den Menschen 
und den Dingen. Obgleich diese Beziehungen das individuelle Vorwärtsstreben behindern, so för-
dern sie doch die kontinuierliche Ruhe der gesamten Gesellschaft und die harmonische Ent-
wicklung der verschiedenen Faktoren der menschlichen Zivilisation. Das traditionelle chinesische 
Recht ist ein Garant dieser Ruhe und Entwicklung…“ (Zhongguo fazhi mulu, Taibei, 1976, S. 
1 f.). 

12
 Jindai falüsichao, ibid., S. 3.  

13
 Ibid., S. 3. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:17:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Heuser, Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur 11 

lung von der Person des Individuums (geren renge guannian) zur Geltung zu bringen“.
14

 
Er führt aus:

15
 

„Das 2. Kapitel des Allgemeinen Teils des Zivilgesetzbuches ist mit ren / „Mensch“ überschrie-
ben. Lesen wir dieses Zeichen, so befällt uns gleich ein Gefühl des Schreckens und der Beunruhi-
gung! Das sind die 450 Millionen Menschen der Republik China, die Menschen, auf die der Staat 
gegründet ist, also das ‘Volk‘ der ‘Drei Volksprinzipien‘. Werden Geist und Sinn dieses Schrift-
zeichens ‘Mensch‘ nicht entwickelt, so fürchte ich, dass es den Tag, an dem die ‘Drei Volksprin-
zipien’ verwirklicht werden, nicht geben wird. Die Verantwortung dafür obliegt der Rechtswis-
senschaft“. 

Für Wang ist die Rechtswissenschaft ein Medium für Emanzipation und Aufklärung. Wang 
hoffte, durch die Tätigkeit der Rechtsdogmatik das Verständnis der Chinesen für die 
Bedeutung von Individualität und Freiheit zu fördern, den Abstand zwischen herkömmli-
chem wuwo/Nichtselbst und neuartigem youwo/Selbst, zwischen individuellen Rechten 
(geti quanli) und Gesamtinteressen (zongti liyi) allmählich zu reduzieren, dadurch einer 
neuen, dem Rechtssystem adäquaten Sozialanschauung den Weg zu ebnen, einer Moral, die 
anders als die angestammte Sozialethik das Selbst-Bewusstsein ermöglicht und so auch 
„die Persönlichkeit anderer zu respektieren vermag“. Die Lehren der li (lijiao), d. h. die 
konfuzianische Ethik, hielt er dazu wegen ihrer Familienzentriertheit, d. h. ihres ethischen 
Partikularismus, für ungeeignet, auch wenn er betont, „dass die Lehren unserer alten Philo-
sophen zur persönlichen Charakterbildung nach wie vor von höchstem Wert sind.“

16
 Und 

es drängte sich ihm sogar flüchtig eine Ahnung auf, dass sich im chinesischen Denken doch 
Wurzeln für das Konzept der unabhängigen Persönlichkeit finden könnten. So unternahm 
er einen kurzen Ausflug ins Lunyu

17
, stellte dann aber fest, dass seine „philologische Bil-

dung begrenzt“ sei und er sich daher auf solche Reflexionen nicht weiter einlassen wolle. 
Eher schien er davon auszugehen, dass die neue Ethik, die ihm vorschwebte, unmittelbar 
aus den von der Rechtswissenschaft in geduldiger Arbeit im Sinne der Volkserziehung 
propagierten emanzipatorischen Impulsen des modernen Rechts resultieren wird, eine Art 
Ethik der globalen Moderne, Wang äußerte sich dazu nicht. 
 

IV 

Das war anders bei Wu Jingxiong, alias John C. H. Wu, der 1899 in einen Bankier-Haus-
halt der südlich von Shanghai gelegenen Hafenstadt Ningbo hineingeboren wurde. Gemäß 

 
14

 Ibid., S. 52. 
15

 Ibid., S. 54. 
16

 Ibid.; S. 53. 
17

 Wenn er ausführt: “So besitzen z. B. das Wort ‘zurückhaltend‘ (jin) in ‘der Edle (junzi) ist zurück-
haltend und streitet nicht‘, das Wort ‘umgänglich‘ (he) in ‘der Edle ist umgänglich, macht sich 
aber nicht gemein‘ und das Wort ‘Bogenschießen‘ (she) in ‘der Edle streitet nicht; ist es aber un-
umgänglich, soll es dann im Bogenschießen sein?‘ eine deutlich institutionalisierte Bedeutung der 
Persönlichkeit“ (ibid., S. 53) (Die erwähnten Lunyu-Stellen sind 15.22, 13.23, 3.7). 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:17:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012) 12 

seiner auf Englisch verfassten Autobiographie wurde ihm auch in immaterieller Hinsicht 
ein vortreffliches Erbe zuteil. „Der Geist meiner Mutter“, so heißt es dort, „hilft mir, den 
Daoismus zu verstehen, der Geist meines Vater hilft mir, den Konfuzianismus zu würdigen. 
Der Daoist in mir blickt auf die Wechselfälle des Glücks wie auf die Folge von Tag und 
Nacht, Frühling und Herbst, im natürlichen Ablauf der Dinge. Der Konfuzianer in mir 
treibt mich, die Liebe zu üben, die allein dauert. So bin ich auf das Schlimmste gefasst, 
aber ich erhoffe mir das Beste“.

18
 

 Wu hat ein vielschichtiges Werk zur chinesischen Philosophie-, Literatur- und Rechts-
geschichte verfasst und sich auch zu aktuellen Erscheinungen wie die Verfassungsgesetz-
gebung oder die Beziehung der Sanminzhuyi (der Sun yatsenschen „Drei Volksprinzipien“) 
zum Recht geäußert. Zusammen mit dem ihm geistesverwandten Lin Yutang gründete er 
1935 die englischsprachige Zeitschrift T’ien Hsia Monthly in der Absicht, das weite Feld 
der philosophischen, literarischen und künstlerischen Kultur Chinas dem Ausland näherzu-
bringen. Sein wissenschaftliches Hauptinteresse galt jedoch der Rechtsphilosophie, wie sie 
sich in Europa und den USA während der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts entfaltete und 
damit einhergehend der Frage nach den moralischen Grundlagen einer die Freiheit des 
Individuums achtenden Rechtsordnung. Anders als Wang Boqi beantwortete er sie nicht 
negativ dergestalt, dass die konfuzianische Ethik dies nicht leisten könne, sondern positiv, 
indem er sowohl auf die Ethik des Christentums rekurrierte, als auch eine konfuzianische 
oder sonst traditionschinesische Verankerung bedachte.  
 Wu hatte von 1917-1920 an der von amerikanischen Missionaren gegründeten Compa-
rative Law School der Suzhou-Universität in Shanghai studiert, um danach ein Master-
Studium an der Law School der University of Michigan aufzunehmen. Dort trat er als 
22jähriger mit dem 80jährigen Richter am US Supreme Court, Oliver Wendell Holmes 
(1841-1935), in einen regen Austausch. Holmes war einer der herausragenden Köpfe der 
damals in den USA herrschenden soziologischen Rechtsschule, die dem Recht eine Exis-
tenz nur in der Entscheidungspraxis beimaß – berühmt ist sein Diktum „the life of the Law 
has not been logic, it has been experience“ –, damit die vorangegangene Begriffsjurispru-
denz ebenso ablehnte wie die Sinnhaftigkeit einer überempirischen Rechtsidee. Wus frü-
heste Arbeiten betreffen die Rechtsphilosophie und Methodenlehre dieser legal sociolo-
gists, neben Holmes insbesondere Roscoe Pound (1870-1964) und Benjamin Cardozo 
(1870-1938).

19
 Gleichzeitig war er bestrebt, dieses – Gerechtigkeitsmaßstäbe nicht um-

schließende – Rechtsverständnis durch ein anderes zu ergänzen. Anfang der 1920er Jahre 
hielt er sich in Berlin auf und trat mit dem neukantianischen Rechtsphilosophen Rudolf 
Stammler (1856-1938) in eine intensive Verbindung. Stammler unternahm es, gegen allen 
soziologischen Positivismus der Zeit den Gedanken eines „richtigen Rechts“ wieder 

 
18

 John C. H. Wu, Beyond East and West, New York 1951, S. 29.  
19

 Dazu Matthias Christian, Rechtsphilosophie zwischen Ost und West. Eine vergleichende Analyse 
der frühen rechtsphilosophischen Gedanken von John C.H.Wu (Forschungen aus Staat und Recht, 
Bd. 83), Wien, New York, 1988. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:17:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Heuser, Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur 13 

herauszuarbeiten. Hatten die legal sociologists Wus Sinn für die aus der Praxis resultie-
rende lebendige Erfahrung des Rechts geschärft, so ergab die Auseinandersetzung mit 
Stammler einen Einblick in das Abstrakte und Allgemeine, Systematische von Recht und 
Rechtsordnung und das Bestreben, Maßstäbe für „richtiges Recht“ zu finden. 
 Als ich 1972 in Taibei die Mei-Ya Ausgabe seines 1955 in New York erschienenen 
Buchs „Fountain of Justice. A Study of the Natural Law“ in die Hand bekam und auf der 
ersten Seite las, dass der Autor „largely draws upon the Holy Scriptures and the works of 
St. Thomas Aquinas”, legte ich es erst einmal und für längere Zeit weg, da es offensichtlich 
mit China nichts zu tun hatte. Hatte es aber doch -, wie mir viel später aufging. Denn 
inmitten der von Wang Boqi so scharfsinnig skizzierten Situation einer die individuelle 
Person ins Zentrum stellenden Gesetzgebung einerseits und einer dafür nicht als tragfähig 
erachteten traditionellen Ethik andererseits, war es weniger Wu Jingxiongs Anliegen, die 
Art und Weise des Auseinanderklaffens von rezipiertem Recht und herrschender Sozial-
moral sowie Strategien der Annäherung zu reflek-tieren

20
, sondern vor allem zu zeigen, 

dass das geschriebene Recht einer überpositiven Verankerung, d. h. einer Richtigkeits- oder 
Gerechtigkeitsidee, bedarf. Dies demonstrierte er in „Fountain of Justice“ am Beispiel des 
anglo-amerikanischen Rechts, dem Common Law, in dem er die thomistische Rechtsethik 
tief verwurzelt sah. Wu ging es letztlich um die Frage, ob eine die Würde der Person 
respektierende Rechtsordnung schlechterdings der christlichen als einer universalistischen 
Rechtsethik verpflichtet sein müsse. Er selbst nennt sich in der Einleitung von „Fountain of 
Justice“ einen „christlichen“ Rechtsphilosophen. Es heißt dort: „Wenn andere Schriftsteller 
von sich selbst stolz als Kantianer, Hegelianer, Marxisten, Benthamisten, Platonisten, 
Konfuzianer, Darwinisten, Spinozisten usw. sprechen, warum soll ich mich schämen, ein 
christlicher Rechtsphilosoph zu sein? Ich bin mehr als dankbar, wenn sich die Christenheit 
meiner nicht schämt“. Wu registriert den Einfluss des christlichen Menschenbilds wie es 
sich in der Haltung der Common Law Richter gegenüber der politischen Macht nieder-
schlägt. „Diese Richter“, so führt Wu aus, „setzen das Recht über Staat und Regierung; sie 
haben keinen Respekt vor (bestimmten) Personen, weil sie gleichen Respekt vor allen 

 
20

 Insofern war Wu optimistischer als Wang. Wu war eher davon überzeugt, dass das rezipierte 
Recht durchaus mit der chinesischen Sozialtradition harmonieren könne. So führte er aus: „Es ist 
richtig, dass zahlreiche Vorschriften des ZGB aus modernen europäischen Gesetzbüchern über-
nommen wurden. Der chinesische Gesetzgeber hat dies jedoch nicht blindlings, sondern auswäh-
lend getan. Er hat gerade die neuen Prinzipien westlichen Rechts ausgewählt, die dem Geist der 
chinesischen Tradition am meisten entsprechen. Durch ein glückliches Zusammentreffen ist das 
chinesische ZGB zu einer Zeit entstanden, als das westliche Rechtsdenken sich seit einigen Jahr-
zehnten von dem extremen Individualismus des 19. Jahrhunderts hinweg entwickelt und sich 
zunehmend humanistischen und sozialen Positionen zugewandt hatte, Positionen, die im Geiste, 
wenn auch nicht in den Einzelheiten, höchst ähnlich sind mit der der chinesischen Philosophie des 
integrierten Individuums, das sich seinen Pflichten mehr verbunden weiß als seinen Rechten “ 
(Chinese Legal Philosophy: A Brief Historical Survey, in: Chinese Culture, April 1958, S. 42 und 
The Status of the Individual in the Political and Legal Tradition of Old and New China, in 
Chinese Culture, 1972, S. 23). 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:17:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012) 14 

Personen haben“. Und er fügt hinzu: „Die besten Juristen und Richter in der Christenheit 
sind in der direkten Tradition der Apostel, die unverblümt sagten, dass sie ‘Gott mehr 
gehorchen müssen als den Menschen‘ (Apg. 5,29). Ohne eine solche Grundlage ist die 
Herrschaft des Rechts unmöglich“.

21
 Wenn dem so ist, so ist zu fragen, ob „eine solche 

Grundlage“ auch in der chinesischen Geistestradition auffindbar und ob sie gegebenenfalls 
wirksam geworden ist. Anders als Wang Boqi in seinem Bestreben, „Geist und Sinn des 
Schriftzeichens ‘Mensch‘“ im Sinne der „Vorstellung von der Person als Individuum“ 
rechtsdogmatisch zu explizieren, weist Wu Jingxiong zwar auf die – heute gut erforschte – 
christliche Wurzel dieses Konzepts des modernen Rechts,

22
 er ist aber bemüht, eine Wurzel 

auch in der klassischen, vornehmlich konfuzianischen, chinesischen Philosophie ausfindig 
zu machen. So erkennt er in der Goldenen Regel, wie sie in Lunyu 5.12 zum Ausdruck 
kommt – „Was man mir nicht antun soll, das will auch ich anderen Menschen nicht antun“ 
-, „eine naturrechtliche Grundlage allen menschlichen Rechts, Sinn und Zweck der Rechts-
ordnung“.

23
 Die Philosophie des Mengzi, wonach das dem Menschen von Natur (dem 

Himmel) eingegebene mitleidende Herz der Anfang von Humanität (ren), das das Übel als 
schändlich verabscheuende Herz Anfang von Gerechtigkeit (yi) ist, ist ihm „in substantial 
agreement with the classic natural-law tradition of the West, as represented by Plato, the 
Stoics, St. Thomas Aquinas“.

24
 

 
V 

Soweit „drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur“: der Rechtshistoriker, der angesichts 
der in China stattfindenden legislatorischen Rechtserneuerung die charakteristischen 
Merkmale des autochthonen Rechts herausarbeitet; der Rechtsdogmatiker, der den Abstand 
zwischen Übernommenem und Überliefertem durch Aufklärung über das vom positiven 
Recht vermittelte Menschenbild zu verringern trachtet, und der Rechtsphilosoph, der nach 
der moralischen, religiösen Grundlage des Rechtssystems und d. h. nach dem Rechtsbegriff 
fragt.  

 
21

 Fountain of Justice, S. 224.  
22

 Kurz und summarisch Axel Freiherr von Campenhausen, Christentum und Recht, in : Peter Antes 
(Hrsg.), Christentum und europäische Kultur. Eine Geschichte und ihre Gegenwart, Freiburg i. B. 
2002, S. 96 ff. oder Hans Joas, Der Glaube an die Menschenwürde als Religion der Moderne? in: 
ders., Braucht der Mensch Religion? Freiburg i. Br. 2004, S. 151 ff. Vgl. auch diverse Beiträge in 
Manfred Brocker, Tine Stein (Hrsg.), Christentum und Demokratie, Darmstadt, 2006. Eugen 
Biser sieht in dem Personenbegriff “ein Geschenk des Christentums an die Menschheit“. In: 
Mensch und Spiritualität. Eugen Biser und Richard Heinzmann im Ge-spräch, Darmstadt 2008, S. 
126. 

23
 Fountain of Justice, S. 164. 

24
 Mencius‘ Philosophy of Human Nature and Natural Law in: Chinese Culture, vol. I, no. 1 (July 

1957), S. 16 Auch ist ihm der im Mozi angelegte Naturrechtsgedanke koinzident mit dem ersten 
Gebot der aquinischen Naturrechtslehre “Verfolge das Gute und vermeide das Üble” (Chinese 
Legal Philosophie. A Brief Historical Survey, in: Chinese Culture, vol. I, no.4 (April 1958), S. 16. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:17:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Heuser, Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur 15 

 Können diese – und die Frage stellt sich uns nun – in ihrer kulturellen und geistigen 
Sozialisation der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts angehörigen Autoren auch Lehrer, 
Anreger sein für die Gegenwart und absehbare Zukunft? Was bringt es, an sie zu erinnern? 
Dazu drei Anmerkungen: 

1. Wie sehr sich das gegenwärtige chinesische Recht auch in vielen Bereichen den Stan-
dards der Industriestaaten anpassen mag, so bleibt es eine Aufgabe, die grundlegenden 
Merkmale des altchinesischen Rechts immer neu zu benennen. Die rechtshistorische 
Forschung hat – gefördert durch die Archäologie und die Bereitstellung von Archiv-
material – neue oder bisher vernachlässigte Gesichtspunkte des vormodernen Rechts 
herausgearbeitet, Gesichtspunkte, die den bislang stark betonten Kontrast zwischen 
Vormoderne und Moderne in ein milderes Licht rücken können. Das betrifft etwa die 
Einsicht in die Existenz von Zivilrecht und Zivilprozess auch in der überlieferten 
Rechtskultur und es betrifft eine Zurückhaltung dahingehend, aus dem Fehlen des 
Begriffs „Recht“ im subjektiven Sinne in der alten Sprache auf das Fehlen des damit 
Bezeichneten zu schließen

25
 u.a. Ein tieferes Verstehen des altchinesischen Rechts mag 

den Abstand gegenüber dem vom Ausland übernommenen Recht als weniger markant 
erscheinen lassen als lange angenommen.

26
 Eine andere „Annäherung“ wird in der 

gegenwärtigen Tendenz sichtbar, in Gesetzgebung und Rechtsprechung an altchinesi-
schen Rechtstraditionen anzuknüpfen. Wie erklären wir uns z. B. die im Februar d. J. 
vorgenommene Revision des Strafgesetzbuches, wonach die Strafe für Täter ab dem 75. 
Lebensjahr bei vorsätzlicher Tat gemildert werden kann, bei fahrlässiger Tat gemildert 
werden muss? Eine solche Regel des später sog. „konfuzianischen Humanismus“ findet 
sich schon im Tang-Kodex des 7. Jahrhunderts. Hier scheint sich die Absicht nieder-
zuschlagen, wie sie für das seit 2005 erscheinende „Jahrbuch für Rechtskulturfor-
schung“ (Falü wenhua yanjiu niankan) zum Ausdruck gebracht wurde, nämlich „den 
Wert der traditionellen chinesischen Rechtskultur für die Entwicklung der modernen 
Ausprägung von Rechtsherrschaft nutzbar zu machen.“

27
 Oder wie besagte Absicht im 

 
25

 So wird die Ansicht vertreten, dass dann, wenn altchinesische Kodices Diebstahl mit Strafe 
bedrohen, das Recht des Bestohlenen auf sein Eigentum anerkannt würde; dass dann, wenn der 
Kodex es als nicht rechtswidrig ansieht, wenn Kinder, um ihren Eltern zu helfen (sie zu retten), 
dritte Personen verletzen, ein Recht der Kinder impliziert sei, ihre Eltern zu schützen. (Liang 
Zhiping, The cultural interpretation of law, in: Chinese Social Sciences / Yearbook 1994, S. 224). 

26
 Etwa Philip C.C. Huang, Codified Law and Magisterial Adjudication in the Qing, in: Kathryn 

Bernhardt, Philip C.C. Huang (Edts.), Civil Law in Qing and Republican China, Stanford 1994, S. 
142 ff. 

27
 So der Herausgeber Zeng Xianyi in seinem Einleitungsaufsatz. Zu dieser der Denkrichtung des 

„Kulturkonservatismus“ (wenhua baoshou zhuyi) entstammenden „rechtswissenschaftlichen 
Strömung mit ihrem Anliegen, im chinesischen Altertum Strukturen und Elemente moderner 
Rechtsherrschaft zu orten und für die Bedürfnisse der Gegenwart nutzbar zu machen“ vgl. die kri-
tische Analyse von Xie, Hui: Ist die chinesische Tradition eine Quelle zur Gestaltung moderner 
Herrschaft des Rechts? JÖR Bd. 50 (2002), S. 581 ff. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:17:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012) 16 

Hinblick auf die seit einem Jahrhundert von der chinesischen Historiographie als maß-
geblich erachteten aus dem Westen bezogenen Begrifflichkeiten und Methoden in die 
Frage gekleidet wird: „Die mögliche Perspektive der Forschung zur chinesischen 
Rechtsgeschichte: Überwindung des Westens, Rückkehr zu Eigenem?“

28
 

2. Auch der Abstand wie er von Wang Boqi herausgestellt worden ist, d. h. der Abstand 
zwischen dem individualschützenden modernen Gesetz und der sich in Gewohnheiten 
ausdrückenden herrschenden Sozialethik bleibt ein Kennzeichen der aktuellen und 
absehbar zukünftigen Rechtskultur. Er stellt sich aber anders dar und er ist anders zu 
ermitteln. Sicher hat sich eine Annährung ergeben, und zwar im Sinne Wangs, derge-
stalt, dass es nicht das gesetzlich fixierte Recht ist, das sich der traditionellen Sozial-
moral anbequemt hätte, sondern dass die Sozialmoral sich dem individualschützenden 
Rechtsmodell jedenfalls bezüglich seiner „privatrechtlichen“ Elemente, um die es hier 
vor allem geht

29
, angenähert hat, sodass Eigentums-, Ehe- und Testierfreiheit, allmäh-

lich auch Arbeitsrechte, Rechte aus deliktischem Tun, Rechte des geistigen Eigentums 
u. a. nicht nur „im Gesetz stehen“, sondern auch faktisch gestärkt wurden. Dies ist die 
Folge davon, dass die der neueren Gesetzgebung zugrunde liegende sozio-ökonomische 
Bedürfnisstruktur sich stark entfaltet hat. Wang blickte auf die Notwendigkeit eines 
modernen Zivilrechts mit den Augen des Aufklärers und Humanisten, der von der Zu-
ordnung von Rechten die Stärkung des individuellen Subjekts erwartete, die Selbstwer-
dung des Individuums in Freiheit und Verantwortung, was zweifellos auch Einflüsse 
seines Pariser Studienaufenthalts erkennen lässt. Heute wird dieses ideale Anliegen im 
Sturm des wirtschaftlichen Aufbruchs und sozialen Umbruchs durch eine Fülle kon-
kret-dringlicher Notwendigkeiten überlagert, wie sie Anliegen wie Rechtssicherheit für 
wirtschaftliches Handeln, Maßnahmen gegen Behördenwillkür, Umwelt- und Arbeits-
schutz, soziale Sicherheit etc. aufgeben. Allerdings ist es keineswegs so, dass in der 
wachsenden Wahrnehmung subjektiver Rechte eine ungefährdete Tendenz läge. Dage-
gen spricht nicht nur der Zustand der Justizbehörden, sondern auch das Bestreben der-
zeit dominierender Kreise der politischen Führung, die Rechtewahrnehmung mit der 
Forderung nach „Harmonie“ zu konfrontieren, um so den von Gesetzeswegen eröffne-
ten „Kampf ums Recht“ nach traditionellem Muster zu diskreditieren. So erscheint es 
wahrscheinlich, dass Wang Boqis Projekt der „Aufrichtung des Konzepts der unabhän-

 
28

 Xu Zhongming, Zhonguo falüshi yanjiu de keneng qianjing: chaoyue xifang, huigui bentu? In: 
Zhengfa luntan, 2006, Nr. 1, S. 3. Es geht dabei darum, die Herrschaft der westlichen Konzepte – 
wie „Modernisierung“ – und Typisierungen – wie „Feudalismus“, „asiatische Produktionsweise“ – 
mit dem ihnen innewohnenden Anspruch, generell maßgeblich, modellhaft zu sein, als „Kultur-
hegemonie“ (wenhua baquan) zu begreifen und eigene (bentu), „Innenschau“ (neizai shijiao) 
ermöglichende, Kategorien bereitzustellen. 

29
 Die Annäherung im Hinblick auf die „öffentlich-rechtlichen“ Elemente des individualschützenden 

Rechtsmodells – Freiheit des Einzelnen vis-à-vis politischer Macht – bleibt ein gleichermaßen be-
deutsamer Aspekt. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:17:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Heuser, Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur 17 

gigen Persönlichkeit“ auf längere Zeit prekär bleibt. Es scheint, dass das „Gefühl des 
Schreckens und der Beunruhigung“, von dem Wang vor einem halben Jahrhundert an-
gesichts von 450 Millionen „Rechtsträgern“ sprach, angesichts von 1,4 Milliarden nicht 
geringer geworden ist. 

  Eine weitere Anmerkung zu Wang Boqis Vorgehen betrifft seine Methode: Wäh-
rend Wang den von ihm thematisierten Abstand schlicht behauptet, da er ihm als offen-
kundig und keines weiteren Beweises bedürftig gilt, fordern wir heute empirische Absi-
cherung, womit Wangs auf kulturellen Erklärungsmustern beruhende Rechtssoziologie 
durch eine empirische Rechtssoziologie zu erweitern ist, was in Reform-China vielfältig 
geschieht.

30
 Desweiteren erscheint uns Wangs Glaube an die Fähigkeit der Rechtsdog-

matik, durch Erziehung und Aufklärung einen Traditionswandel und eine Stärkung der 
Achtung des Individuums zu generieren und so an die „vorauseilende Gesetzgebung“ 
anzuschließen, überaus idealistisch und allenfalls wirksam im Zusammenspiel mit dem 
durch Industrialisierung, Urbanisierung und sonstigen Vorgängen herbeigeführten sozi-
alen Wandel. Eben dies entwickelt sich gegenwärtig. Heute wird die Bemühung der 
international vernetzten chinesischen Rechtsdogmatik, die in allen Bereichen funda-
mentale Beiträge zur Aufklärung der politischen Entscheidungsträger und der Öffent-
lichkeit leistet, durch einen sich vertiefenden sozialen Wandel begleitet, denn die 
Gesellschaft ist keineswegs – wie sie noch Wang Boqi erfuhr – „inaktiv geblieben“

31
, 

was das Wirken der Rechtsdogmatik konkretisiert und dynamisiert. 

3. Liegt das Augenmerk Wang Boqis auf dem Problem der Akzeptanz des modernen 
Gesetzesrechts vis-à-vis konservativer Üblichkeit, ihm ging es darum, dass das moderne 
(emanzipatorische) positive Recht allmählich zu dem im Volk gelebten Recht wird, so 
betrifft Wu Jingxiongs Anliegen die Frage nach „Richtigkeit“ gerade des positiven, 
staatlich gesetzten Rechts. Impliziert ist die Überzeugung, dass ein „Naturrecht“ 
genanntes Moral-Fundament erforderlich ist für die Hervorbringung „richtigen“ Rechts 
durch den staatlichen Gesetzgeber und für die Kritik bestehenden Rechts, dessen 
„Richtigkeit“ fragwürdig ist („veritas facit legem“). Wu Jingxiong hat, bei allem 
Zuspruch, die die legal sociologists bei ihm gefunden haben, gezeigt, dass deren Nega-

 
30

 Ein frühes Beispiel ist Zheng Yongliu, Ma Xiehua, Gao Qicai, Zhongguo nongmin falü yishi de 
xianshi bianqian. Lai zi Hubei nongcun de shizheng yanjiu (Der gegenwärtige Wandel des 
Rechtsbewusstseins der chinesischen Bauern. Eine Untersuchung von Dörfern in der Provinz 
Hubei), in: Zhongguo faxue 1992, Nr. 1, S. 92 ff. Ein eindrucksvolles Beispiel bietet auch Jörg-
Michael Scheil, Vertrauen in der chinesischen Rechtswirklichkeit, ZChinR 2011, S. 1 ff. 

31
 Was auch auf den ländlichen Raum zutrifft. „Mit dem Wandel des ländlichen Raums, seit Beginn 

der 1980er Jahre, der Entwicklung der Marktwirtschaft“, heißt es in Tian Chengyou, Staatliches 
Recht und Volksrecht in der ländlichen Gesellschaft (Sixiang zhanxian, Yunnan-Universität, 
Kunming), 2001, Nr. 5, S. 81, „ging eine Entfaltung des Rechtsbewusstseins (quanli yishi), Sub-
jektbewusstseins (zhuti yishi), Gleichheitsbewusstsein (pingdeng yishi) und Vertragsbewusstseins 
(qiyue yishi) einher, damit auch des Bestrebens der Menschen, nach Rechtsschutz für ihre legalen 
Rechte zu suchen…“ 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:17:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012) 18 

tion einer „überpositiven Norm“ eine Überreaktion auf den Missbrauch der Natur-
rechtsidee durch die US-amerikanische Rechtsprechung des späten 19. Jahrhunderts 
gewesen ist, wo versucht worden war, kapitalistische Privatinteressen unter Berufung 
auf (ein aufgebauschtes) „Naturrecht“ durchzusetzen.

32
 Wu sieht das richtige Maß an 

naturrechtlicher Orientierungslinie gleichermaßen in der aquinischen wie in der (prä-
Qin-zeitlichen) konfuzianischen Lehre verwirklicht, wobei ihm aber deutlich ist, dass 
sie sich im klassischen common law wesentlich stärker verwirklicht hat als im klassi-
schen chinesischen Recht.

33
 So ist ihm bewusst, dass das biblische „Man muss Gott 

mehr gehorchen als den Menschen“ (Apg. 5,29) intensiver rechtsgestalterische Wir-
kung entfaltet hat, als z. B. – ohne dass Wu dieses Beispiel anführt – das Xunzi’sche 
zhuan yue: cong dao bu cong jun (Xunzi 13.2) /“ Ein überliefertes Wort sagt: ‚Es gilt 
dem rechten Weg eher zu folgen als dem Herrscher‘“, ein Wort, das anders als gemäß 
Wu das biblische für das common law bisher nicht in der Herausbildung einer chinesi-
schen rule of law wirksam geworden ist. Dass im gegenwärtigen China das Bewusstsein 
von der Notwendigkeit einer moralischen Fundierung des positiven Rechts, der Entfal-
tung universeller Standards der Moral lebendig ist, zeigen in der neueren rechtstheore-
tischen Literatur aufgeworfene Fragen wie die folgenden: „Hat das Recht letztendlich 
eine das säkulare Leben transzendierende Grundlage? Ist es ein Instrument zur Verfol-
gung von Interessen oder ein Wächter zur Verteidigung der Gerechtigkeit? Wie sind 
Fairness und Gerechtigkeit zu definieren? Ist das Recht das den Mitgliedern einer Ge-
sellschaft gemeinsame Richtigkeitsbewusstsein oder ist es lediglich Ausdruck von 
Herrschaft? Und wenn es lediglich Befehl des Souverän ist, warum sollte man es dann 
aus Überzeugung befolgen?“

34
 Ein Journalist, der aus Gewissensgründen kritische Arti-

kel veröffentlicht hatte, dann beschuldigt wurde, die „Staatsmacht untergraben zu 
haben“ (§ 105 StGB), sagte: „Nach dem Gesetz bin ich vielleicht schuldig, aber ich 
verweigere diesem Gesetz die Anerkennung.“

35
 

Was also resultiert aus der Kenntnisnahme der hier zu Wort gekommenen drei Rechtslehrer 
für unsere Beschäftigung mit der gegenwärtigen Rechtskultur? Es geht um die Wahrneh-

 
32

 Seit dem Scheitern des sog. rationalistischen Naturrechts (Begriffsjurisprudenz) „galt bei allen, 
die das klassische und dieses rationalistische Naturrecht nicht auseinanderhalten können, das 
Naturrecht schlechthin als eine nicht mehr ernst zu nehmende Sache“ (von Nell-Breuning, in: 
Walter Brugger, Hrsg., Philosophisches Wörterbuch, 10. Aufl., Freiburg etc. 1963, S. 211. 

33
 In dem der Einfluss der auf den frühen Han-Philosophen Dong Zhongshu (179-104 v. Chr.) 

zurückgehenden „entfremdeten Form“ des Konfuzianismus wirksam wurde. Vgl. etwa Ai-er Chen, 
Die Menschenrechtsidee im chinesischen Rechtsdenken, in: Christian Starck (Hrsg.), Staat und 
Individuum im Kultur- und Rechtsvergleich, Baden-Baden, 2000, S. 31 ff. 

34
 So Song Daqi, Cheng Zhu li-fa-xue yanjiu (Untersuchungen zur Riten-Gesetz-Wissenschaft des 

Neokonfuzianismus), Jinan, 2009, S. 3. 
35

 Liu Lu, Night Wolf in Night Man’s Kingdom: The Story of Li Yuanlong, in: China Rights Forum, 
2006, Nr. 2, S. 55. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:17:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Heuser, Drei Lehrer der chinesischen Rechtskultur 19 

mung eines integrierten Ganzen: Denn wie die chinesische Rechtsphilosophie das Span-
nungsverhältnis von Instrumentalität und Wertorientiertheit

36
 des Rechts auffasst, ist uns 

ebenso Anliegen und Aufgabe wie die zum Verstehen und zur Formung der Gegenwart 
beitragende Rechtsgeschichte und – im Zentrum des Unterfangens – das sich differenzie-
rende positive Recht, dessen Herkunft aus den sozialen Bedürfnissen und Bewährung im 
sozialen Konflikt. 
 
 

 
36

 Werte wie sie während der 2. Hälfte des 20. Jahrhunderts in auch für China verbindlichen Men-
schenrechts-Verträgen zum Gesetz geworden sind. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:17:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-1-5

