
Geographie des Zorns

Ein geklauter Titel

Ich muss dieses Kapitel leider mit einem Geständnis beginnen: Ich habe den

Titel geklaut! Und zwar von einem kleinen Büchlein des indischen Sozial-

anthropologen Arjun Appadurai, das unter gleichnamigem Titel – Geographie

des Zorns – 2009 bei Suhrkamp erschienen ist (Appadurai 2009). Was aber

meint Appadurai mit »Geographie des Zorns«? Nun, der englische Original-

titel bringt uns der Sache eventuell näher. Dieser heißt: Fear of small numbers

(Appadurai 2006) – die Angst vor kleinen Zahlen: Wer aber hat hier Angst vor

kleinen Zahlen und warum? Appadurai thematisiert die potenzielle Aggressi-

on einer Mehrheit gegen politische, ethnische Minderheiten. Er beschreibt in

seinem Werk, wie der Hindunationalismus in Indien sich immer wieder ge-

genMinderheiten richte, vor allem gegenMuslime, aber auch gegen Christen,

und dabei auch nicht vor Gewalttaten undMassenpogromen zurückschrecke.

Und er zeigt auf, wie populistische Politikerinnen diese Ängste immer wieder

aufgreifen, um Massen zu mobilisieren. Besonders erfolgreich ist damit zur

Zeit die regierende hundinationalistische BJP unter Premierminister Naren-

dra Modi.

2017 erschien bei Suhrkamp ein anderer Band, diesmal mit dem Titel

»Zornpolitik« (Jensen 2017). Der Autor Uffa Jensen schreibt dort über den

Rechtspopulismus in Deutschland und Europa. Auch hier richte sich der Zorn

oft gegen Minderheiten, Flüchtlinge, Menschen, die angeblich anders sind

(z.B. Farbige, LGBTQ).Wir haben es, schreibt Jensen,mit »Strategien der Dä-

monisierung, Verhöhnung und Entwertung« zu tun. Jensen fragt sich, wie

dieser Zorn so erfolgreich von rechtspopulistischen Politikerinnen aufgegrif-

fen werden könne. Dabei identifiziert er Beschreibungen dieser Zusammen-

hänge, die er »kontraproduktiv« findet:

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009 - am 13.02.2026, 10:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Häufig tauchen in den gängigen Beschreibungen der Populisten dämonisie-

rende Floskeln auf. Die Populisten erscheinen dann alsmeisterhafte Verfüh-

rer, denen das einfache Volk – wie Lemminge vor dem Abgrund – folgt. […]

Sie [die rechtspopulistischen Verführer] erscheinen zugleich überausmäch-

tig und unendlich grotesk. (Jensen 2017, 24)

Stattdessen, so schlägt er vor, sollte der Fokus auf die Frage gelegt werden,

»was Populisten und Teile des sogenannten Volkes eigentlich eint – als Teil-

nehmer einer gemeinsamen Politisierung«. »Anführer« und »Volk« seien als

Teile einer emotionalen Politisierung zu verstehen (Jensen 2017, 25).

Gänzlich unvermittelt erwähnt Jensen in seinen Ausführungen über diese

Zornpolitik: »Indienwäre hier ein interessantes Vergleichsobjekt« (Jensen 2017,

34), ohne darauf näher einzugehen. Nehmen wir Jensen beimWort: Ein Blick

auf die Demokratien in Südasien und deren Populismen könnte demokratie-

theoretisch interessant sein. Immerhin ist Indien die größte Demokratie der

Welt – die durch die rechtspopulistische Bewegung des Hindunationalismus

auf die Probe gestellt wird, wobei diese Bewegung in Form der Bharatiya Ja-

nata Party (BJP) unter Ministerpräsident Narendra Modi sogar die Regierung

stellt. Können wir etwas aus Indien, aus Südasien, über die rechtspopulisti-

schen Protestformen lernen, denen wir in Europa ausgesetzt sind? Diese Fra-

ge erscheint auf den ersten Blick paradox: Wieso sollte ausgerechnet Europa

etwas von Indien lernen können? Brachte nicht Europa die Idee der Demo-

kratie in die Welt und damit auch nach Indien?

So kam ich auf die Idee, Appadurais Titel (und seine Begriffe) zu »klauen«.

Mein Ziel ist dabei die bewusste postkoloniale Verfremdung unseres Blickes.

»Europa provinzialisieren« hat dies Dipesh Chakrabarty genannt (Chakrabar-

ty 2010). Selbstverständlich können wir Indiens Demokratie nicht ohne Euro-

pa denken. Es war die britische Kolonialmacht, die die Idee der Demokratie,

wie sie in Europa verstanden wurde, nach Indien brachte – und auf deren

Basis die indische Demokratie nach der Unabhängigkeit konzeptionalisiert

wurde. Aber zugleich ist Indien nicht einfach eine Schülerin in Sachen Demo-

kratie. Vielleicht ist es Zeit, den Blick zu verschieben, umzudrehen: Vielleicht

können wir in Indiens rechtspopulistischen Protestformen etwas sehen, was

uns in Europa noch bevorsteht?

Bei diesem theoretischen move habe ich mich von einem provokativen

Statement von Jean und John Comaroff inspirieren lassen, die in ihrem Buch

Theory from the South (Comaroff/Comaroff 2011) schreiben, die Krisenympto-

me, die afrikanische Gesellschaften plagten, seien als empirische Avantgarde

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009 - am 13.02.2026, 10:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geographie des Zorns 177

zu verstehen, in der europäische Gesellschaften ihre krisenhafte Zukunft er-

kennen könnten. Noch einmal: Dies ist als überspitzte Provokation gemeint.

Dennoch stellt sich die Frage, warum Diskussionen zur Krise der Demokra-

tie – Stichwort Rechtspopulismus – so insular auf einige paradigmatische

Fälle (Trumps USA, Ungarn, Polen, Brasilien) beschränkt bleiben, dabei aber

übersehenwird, dass ähnliche populistische und autoritäre Strukturen in vie-

len postkolonialen Demokratien schon lange beobachtet werden können –

und von den postcolonial studies auch theoretisch durchdrungen werden. Diese

theoretischen Erkenntnisse spielen in der akademischen Debatte zu Populis-

mus und Krise der Demokratie bislang aber keine Rolle.

Imnun folgendenKapitelmöchte ich deshalb »den Blick umdrehen«: Statt

mit der westlichen demokratietheoretischen Brille auf Indien zu schauen –

also Modi, BJP usw. als populistische Bewegung zu analysieren –, möchte ich

Begriffe aus der postkolonialen Theorie, die zur Analyse der electoral politics in

Südasien entwickelt wurden, aufgreifen und zur Analyse der electoral politics in

Deutschland verwenden. An den postkolonialen Zugängen zu den electoral po-

litics fasziniert mich ihr ethnographischer Zugang zu Fragen der politischen

Praxis, aus dem heraus dann theoretische Begriffe a posteriori entwickelt wer-

den. ImGegensatz dazu scheint mir der gängige Ansatz der Demokratietheo-

rie zum Populismus von einer ganz anderen Argumentationslogik geprägt:

Aus einem normativ bestimmten Idealtypus liberaler Demokratie werden die

theoretischen Begriffe a priori abgeleitet, die dann wie eine Schablone auf die

empirische Wirklichkeit gelegt werden. Folglich stechen vor allem die defici-

encies, die Mängel und normativen Abweichungen von diesem Ideal ins Auge.

Diese deficiencies können dann von der (linken) Theoretikerin beklagt wer-

den. Die Theoretikerin des Populismus sitzt über denselben zu Gericht und

sichert sich durch diese Tribunalisierung der Wirklichkeit zugleich ab: Sie

verschleiert ihre eigene Verstrickung in das Problem und bezieht Position

von einem normativ überlegenen Standpunkt außerhalb des Problems. Die-

se Strategie der demokratietheoretischen Tribunalisierung wird diskursiv er-

folgreich praktiziert. Erkenntnistheoretisch ist sie aber wenig gewinnbrin-

gend: Die Theorien des Populismus drehen sich im Kreis, ohne den gordi-

schen Knoten durchschlagen zu können: nämlich ohne zu erklären, warum

populistische Bewegungen und Politikerinnen so viel Zulauf haben (außer,

man glaubt an die Verblendungstheorie marginalisierter Massen). Genau hier

macht die postcolonial theory ein Angebot: Ohne schon einen normativen Ide-

altypus im Kopf zu haben, entwickelt zum Beispiel Partha Chatterjee eine

»ethnographisch emergente« (Barnett 2017, 70ff.) Theorie von »actually exis-

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009 - am 13.02.2026, 10:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

ting politics« (Spencer 2007, 178), die dadurch weniger Gefahr läuft zu mora-

lisieren. Doch will ich Chatterjees »Theorie« nicht einfach aufgreifen und auf

»Deutschland« anwenden – das wäre ja einfach die Umkehr bisheriger demo-

kratietheoretischer Praxis gegenüber der postkolonialenWelt –, vielmehr will

ich Chatterjees Ansatz durch eine Verblendung mit anderenTheoriefragmen-

ten schärfen und für die »actually existing politics« in Deutschland brauchbar

machen.

Appadurai: Geographie des Zorns

In seiner »Geographie des Zorns« geht Appadurai einer ganz spezifischen po-

litischen Artikulation des Zorns in Südasien nach: derjenigen der Mehrheit

gegenüber einer Minderheit, die sich in ethnisch motivierter Gewalt und in

Pogromen gegen ethnischeMinderheiten artikuliert. Appadurai zeigt auf,wie

sich Zorn und Angst miteinander verbinden. Demokratische Gemeinwesen,

so Appadurai, sind anfällig für plötzliche Ausbrüche von Aggressionen.

Appadurais Gegenstand ist die Gewalt hinduistischer Extremistinnen

gegen die muslimische Minderheit in Nordindien, vor allem in seiner Heimat

Mumbai – Gewalt, die sich unter dem Slogan hindutva vor allem in den 1990er

Jahren angebahnt habe und von der damaligen indischen Regierung unter

Führung der BJP befeuert worden sei. Appadurais Arbeit untersucht die

blutigen Auseinandersetzungen um einen Hindu-Tempel, der zu Ehren der

Hindu-Gottheit Rama an einem Ort errichtet werden solle, an dem 1992

eine Moschee zerstört wurde: die Babri-Masjid-Moschee aus dem 16. Jahr-

hundert in Ayodhya im Norden Indiens. Im Dezember 1992 pilgerten rund

300.000 radikale Hindus nach Ayodhya und zertrümmerten nach tagelangen

Demonstrationen und Ausschreitungen schliesslich die alte Moschee. Doch

damit nicht genug: Bei antimuslimischen Progromen in Nordindien, die von

Kadern rechtsextremistischer Hindu-Gruppen angeleitet wurden, kamen

3.000 Menschen ums Leben.

Ayodhya sei damit zum Signum einer zunehmenden Instrumentalisie-

rung politischer Spannungen zwischen Hindus und Muslimen in Indien ge-

worden. In The Saffron Wave (Hansen 1999) zeichnet Thomas Blom Hansen

detailliert nach, wie die radikalisierte Strömung des Hindu-Nationalismus

in den frühen 1990er Jahren immer mehr Einfluss gewonnen habe: Mit der

Wahl der BJP in verschiedene Provinzregierungen hätten radikale Hindu-

Nationalistinnen nun offener agieren können. Hindu-Fundamentalistinnen

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009 - am 13.02.2026, 10:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geographie des Zorns 179

– vertreten durch den »Welt-Hindu-Rat« Vishwa Hindu Parishad (VHP) –

hätten argumentiert, dass Indien ein Hindu-Staat werden solle analog zu Pa-

kistan, das nach der Teilung von 1947 ein muslimischer Staat geworden sei.

Die indische Verfassung vertrete jedoch eine säkulare Auffassung der Tren-

nung von Religion und Staat und räume religiösen Minderheiten spezielle

Rechte ein (Bhargava 1998). Fundamentalistische Hindus würden sich gegen

solche Sonderregelungen wehren und stattdessen hinduistische Regelungen

verbindlich machen wollen. Dazu gehöre auch, die öffentlichen Zeichen der

muslimischen Geschichte in Indien zum Verschwinden zu bringen.

In Geographie des Zorns fragt nun Appadurai, wie es dazu komme, dass Be-

völkerungsgruppen, deren Sprachen, Geschichte und Identitäten über Jahr-

hunderte verwoben waren, »so viel Energie in ihren gegenseitigen Hass in-

vestierten« (Appadurai 2009, 100). Appadurai greift dazu Sigmund Freud und

dessen Sozialpsychologie auf. Freuds Beobachtungen zum »Narzissmus der

kleinen Differenzen« wendet Appadurai auf »komplexe, kollektive, öffentliche

Formen der Gewalt« an, die zeigen würden, »wie narzisstische Wunden auf

der Ebene öffentlicher Diskurse über Gruppenidentitäten ›produktiv‹ werden

und zur Bildung jener aggressiven Identitäten anstacheln« (ebd.).

Für Appadurai ist es die fear of small numbers1 – wörtlich übersetzt: die

»Angst vor kleinen Zahlen«, oder besser: die »Furcht vor kleinen Gruppen«

– also die Angst vor Minderheiten, die dazu führen könne, das numerische

Mehrheiten gegenüber kleinen Gruppen eine aggressive, ja mörderische Hal-

tung einnehmen, »wenn bestimmte (zahlenmäßig kleine) Minderheiten sie

daran erinnern, dass es nur sehr wenige Menschen sind, deren Existenz sie

daran hindert, ihren Status als Mehrheit zu dem eines unbefleckten, […] ma-

kellos reinen nationalen Ethnos [auszubauen, B. K.]« (Appadurai 2009, 21).

In dieser Art Dialektik von Mehrheit und Minderheit bleibe die Angst der

Mehrheit, Minderheit zu werden, latent virulent, da die Mehrheit eben nur

Mehrheit, aber nicht das Ganze des Gemeinwesens sei. Appadurai nennt dies

die Angst vor der Unvollständigkeit.

Diese Geographie des Zorns in Südasien beeinflusse, so Appadurai,»die

Furcht vor kleinen Gruppen und deren Macht die wechselseitigen Beziehun-

gen zwischen den verschiedenen Dimensionen und Schauplätzen« (Appadu-

rai 2009, 111), indem sie Maßnahmen und ein geistiges Register erzeuge, »in

dem Handel, Transport, Arbeit und Konsum Zug um Zug von einer Geogra-

phie des Krieges, der Sicherheitsbedenken, der Verbrechen und des Terrors

1 So der Titel der englischen Originalausgabe: Fear of Small Numbers.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009 - am 13.02.2026, 10:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

überlagert [werden]« (ebd., 117). Diese Geographien, so betont Appadurai,

seien der »räumliche Niederschlag einer kompliziertenWechselwirkung zwi-

schen entfernten Ereignissen und intimen Ängsten […] [, sie entspringen, B.

K.] der Sorge um das ewig unvollendete Projekt nationaler Reinheit« (ebd.,

118). Thomas Blom Hansens Analyse inThe Saffron Wave deckt sich mit Appa-

durais Beobachtungen: Er sieht den Erfolg des Hindu-Nationalismus und der

BJP als eine Reaktion einer verunsicherten Mittelschicht auf die erfolgreiche

politische Verankerung von Rechtenmarginalisierter Bevölkerungsgruppen –

niedriger Kasten, religiöser Minderheiten. Laut Hansen treffen sich hier die

Ängste der Privilegierten vor dem Aufstieg der Marginalisierten mit dem Be-

dürfnis verarmender Gruppen nach Anerkennung und Sichtbarkeit im Staat.

Die Masse als Subjekt

Elias Canetti beschreibt die Masse als ein von Affekten geleitetes Gebilde,

in dem der Verlust der Individualität als befreiender Akt empfunden wird,

der sich gegen ein bedrohliches Anderes wehrt. Durch die Solidarisierung

in der Masse, so Canetti, werde das Andersartige der Welt »dort draußen«

umso bewusster – und generiere die »Zerstörungssucht« der Masse (Canetti

1960). So anschaulich Canettis Sozialpsychologie der Masse erscheinen mag

und zum Bild einer narzistisch gekränkten Masse von Hindu-Fanatikerinnen

passt. Sein Bild verschleiert eher die Politik des Zorns. Auf Grundlage des be-

obachteten Phänomens »Massenunruhen« lasse sich den Massen selbst nicht

einfach eine Art intentionale Handlungsmacht zuordnen, schreibt der Sozial-

anthropologe Jonathan Spencer (2007, 133). Kollektive Affekte, wie Zorn, Ra-

chegelüste oder auch Ängste vor Minderheiten, werden in der Tat häufig von

politischen Unternehmerinnen geschürt, weil sie ihnen nutzen. Zu den Mas-

senausbrüchen des Zorns gegen die Anderen kommt es dann durch gezielte

Anstachelung und ein sorgfältiges organisatorisches Handeln, wie zahlreiche

Studien aus Südasien zeigen, die sich mit inter-ethnischer Gewalt beschäf-

tigen (Hansen 1999, Beretschot 2011, Spencer 2007, Tambiah 1992, Varshney

2003).

Damit aus dem Affekt »Zorn« ein politisches Phänomen der Gewalt wird

– in der Form islamistischer Attentate, in der Form ethnischer Gewalt und so

weiter –,muss der Zorn »gemanagt«, kanalisiert werden,müssen die erzürn-

ten Körper und Geister in politisch instrumentalisierte Bahnen gelenkt wer-

den; muss aus dumpfer Wut, latenten Aggressionen, einem Ressentiment,

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009 - am 13.02.2026, 10:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geographie des Zorns 181

einer Stimmung gelenkter Zorn werden. Für dieses Phänomen können wir

auf Sloterdijks Metapher der »Zornmanager« (Sloterdijk 2006)2 zurückgrei-

fen, die die politischen Affekte bewirtschaften. Mit anderen Worten: Zorn-

manager massieren die eruptive Dynamik des Zorns und wenden sie gegen

bestimmte Ziele. Auch Appadurais fear of small numbers wird konkret und in

vielfältigen Formen von hindu-nationalistischen Zornmanagern bewirtschaf-

tet (vgl. dazu auch Hansen 1999).

Ich möchte diesen Punkt an einem Beispiel aus Sri Lanka kurz verdeut-

lichen: Im Juli 1983 attackierten tamilische Rebellen in Jaffna im Norden Sri

Lankas einen Militärkonvoi, bei dem mehrere Soldaten getötet wurden. Die

Empörung unter der singhalesischen Bevölkerungsmehrheit war groß. Kurze

Zeit nach dem Anschlag kam es in verschiedenen Städten Sri Lankas zu Po-

gromen singhalesischer Schlägertruppen gegen Tamilinnen. Geschäfte wur-

den geplündert, Menschen auf offener Straße getötet, gelyncht, verbrannt.

Über 3.000 Menschen starben. Die Sicherheitskräfte griffen nur mit großer

zeitlicher Verzögerung ein. Was die damaligen Machthaber als spontane Ex-

plosion aufgestauten Zorns der Mehrheit gegen eine anmaßende Minderheit

darstellten, stellte sich als klug geplanter Exzess der Rache heraus: Mitnich-

ten waren plötzlich normale Bürgerinnen auf die Straße gegangen, um ihrem

Unmut Luft zu verschaffen und ihre eigenen Nachbarinnen zu töten oder zu

vertreiben. Vielmehr hatten einflussreiche Politikerinnen ihre eigenen Schlä-

gertruppen versammelt – und den gefährlichen Cocktail an antitamilischen

Affekten und Aggressionen angerührt.MitWählerlisten ausgestattet konnten

diese Schlägertruppen gezielt tamilische Haushalte identifizieren und deren

Bewohnerinnen attackieren.3

Auch in Ayodhya in Nordindien war dies der Fall: Die Schlägertruppen

waren gezielt von Zornmanagern durch Agitationen angestachelt worden: Lal

Krishna Advani, ein Hindu-Extremist, inszenierte am 25. September 1990 ei-

ne Prozession auf einem geheiligten Wagen (»Rath Yatra«) durch Gujarat und

Bihar nach Uttar Pradesh in Richtung Ayodhya und hetzte auf demWeg Hin-

dus zumHass gegenMuslimas auf. AndereHindu-Organisationen beteiligten

sich an diesen Agitationen und zettelten gezielt Ausschreitungen gegen Mus-

limas an. Im Jahr 1991 kaufte die BJP das Gelände, auf dem dieMoschee stand.

2 Im südasiatischen Kontext sind diese Zornmanager meist männlich, weshalb hier die

männliche Form verwendet wird.

3 Diese verschiedenen Dynamiken werden ausführlich in verschiedenen Beiträgen im

Sammelband von Spencer (1990) dargestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009 - am 13.02.2026, 10:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Verkauft wurde es von der Regionalregierung, die ebenfalls von der BJP kon-

trolliert wurde. Im Dezember 1992 brach ein riesiger Pilgerstrom von rund

300.000 radikalen Hindus nach Ayodhya auf und legte schließlich die alte

Moschee in Schutt und Asche. Anschließend zogen Kader radikaler Hindu-

Gruppen durch Nordindien und gingen weiter gewaltsam gegen Muslimas

vor.

Political Society

Jonathan Spencer beschreibt die Gewaltexzesse, die 1983 in Sri Lanka tobten,

als »irreducibly political« (Spencer 2007, 17). Spencer versteht dies in einem

zweifachen Sinn: Das Politische, so Spencer, ist sowohl produktiv als auch

destruktiv. Durch die Gewalt gegen den Anderen kann gerade Solidarität und

Identität geschaffen werden – Gewalt wird zum identitätsstiftenden Akt. Die

Ausschreitungen und Zerstörungen fanatischer Hindus in Ayodhya in Nord-

indien oder die Pogrome gegen die tamilische Minderheit in Sri Lanka folgen

einem ähnlichen Muster: Die Gewalt gegen die Muslimas dient dazu, eine

hinduistische Identität zu begründen und abzugrenzen gegen das Andere.

Die Organisation von Pogromen, die Bewirtschaftung von Zorn und Hass

und damit zugleich die Begründung einer community ist ein einträgliches Ge-

schäft für eine bestimmte Form südasiatischer Politik, die Partha Chatterjee

als political society – politische Gesellschaft – bezeichnet. Chatterjee grenzt

diese streng ab von der Idee einer civil society, einer Bürgergesellschaft, dem

westlichen Ideal einer politisch aktiven Bürgerschaft in einer liberalen De-

mokratie, die sich für die Durchsetzung von Rechten und Rechtsstaatlichkeit

einsetzt. In Indien und vielen anderen postkolonialen Staaten, so Chatterjee,

wird bestimmten Bevölkerungsgruppen der Zugang zu den Ressourcen des

Wohlfahrtsstaats durch politische Patrons ermöglicht. Dazu organisieren die-

seMassenansammlungen oder auch gewaltsame Ausschreitungen und unter-

halten oft Schlägertrupps, um politische Entscheidungsträger einzuschüch-

tern, damit der Staat Ressourcen, Güter und Projekte für ihre Klientel zur

Verfügung stellt. Die Patrons handeln so Zugang zum Wohlfahrtsstaat gegen

politische Loyalität in Form vonWählerstimmen–oft von block votes, Stimmen

ganzer Bevölkerungsgruppen. Mit diesem Tauschgeschäft fordert der Patron

die Rechte seiner Klientel mit rabiaten Mitteln, auch Gewalt, gegenüber dem

Staat ein.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009 - am 13.02.2026, 10:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geographie des Zorns 183

DieWählerinnen, die dieses Tauschgeschäft eingehen, definieren sichwe-

niger als »Bürgerinnen« mit individuellen, einklagbaren Rechten, wie es die

Politische Theorie gerne beschreibt. Stattdessen fordern sie, vermittelt über

ihren Patron, ihr Recht mit Mitteln ausserhalb des Rechtsstaates. Dies meint

Partha Chatterjee, wenn er schreibt »many of the mobilizations in political

society which make demands on the state are founded on a violation of the

law« (Chatterjee 2001, 177). Wir haben es hier mit einem Paradox zu tun,

schreibt Chatterjee: Mit illegalen Mitteln, mit Rechtsbrüchen, würden Rechte

gegenüber dem Staat eingefordert: »Even as they appear before the state as vi-

olators of the law, they demand governmental welfare as a matter of ›right‹«

(ebd.). Diese Rechte würden vor allem als kollektive Rechte verstanden, als

Rechte einer Gruppe. Dazumüssten die Patrons andere Gruppen von den Res-

sourcen des Staates fernhalten – und die bevorzugten Ansprüche ihrer eige-

nen Klientel begründen. Und oft müsse dafür die Kategorie der ethnischen

Zugehörigkeit herhalten – verbunden mit der Angst vor kleinen Zahlen, der

fear of small numbers.

Die political society ist demnach – einerseits – eine politische Ausdrucks-

form für benachteiligte Bevölkerungsgruppen, eine Möglichkeit, sich beim

Staat sichtbar zu machen und Forderungen gegenüber dem Staat zu stellen –

Forderungen nach Fürsorge und Sozialhilfe. Andererseits entspricht die Art

und Weise, wie diese political society funktioniert, nicht den moralischen Vor-

stellungen »aufgeklärter« Bürgerinnen, wie eine liberale Demokratie funktio-

nieren sollte – weder in Europa, noch in Indien. Diese political society hat eher

Ähnlichkeiten mit der Mafia – Schlägertrupps treten auf, Schutzgelderpres-

sungen und Einschüchterungen sind an der Tagesordnung. Zugleich bieten

diese Strukturen der political society marginalisierten Bevölkerungsschichten

überhaupt erst die Instrumente, ihre Interessen gegenüber den Institutionen

des Staates und des Rechtswesens geltend zumachen, die in Indien chronisch

korrumpiert sind und deren Anrufung sich nur die Wohlhabenden leisten

können, die Richterinnen bestechen oder gute Anwältinnen bezahlen können.

Die großeMassemarginalisierter Bevölkerungsschichten hat hierzu nicht das

Geld.

In der political society findet Politik nicht als die zivile Form der Auseinan-

dersetzung statt, die das Ideal einer liberalen Demokratie in der Politischen

Theorie ausmachen. Diese Formen deliberativer Politik sind in vielen postko-

lonialen Staaten auf eine kleine, »moderne«, liberale Elite beschränkt, die ih-

re individuellen Rechte in den Institutionen der liberalen Demokratie reprä-

sentiert sieht – notfalls »erkauft« sie sich durch Korruption ihr »Recht«. Die

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009 - am 13.02.2026, 10:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Organe des postkolonialen Staates, wollen sie ihrem Anspruch, breite Bevöl-

kerungskreise zu versorgen, gerecht werden, könnten nicht im terrain der civil

society und des Rechtsstaates verharren. Vielmehr müssten diese, so Chatter-

jee, vom high ground der civil society auf das terrain of political society herabstei-

gen, um die Legitimität des Wohlfahrtsstaats zu erhalten (Chatterjee 2004,

41). Dieser Abstieg komme zuweilen mit einem herablassenden Habitus ein-

her: »[One] is liable to hear complaints from the protagonists of civil society

and the constitutional state«, so Chatterjee (ebd.). Liberale Eliten befürchte-

ten, dass das Sich-Einlassen des Staates mit der political society die Errungen-

schaften der Modernität unterminiere, dass es einem Rückfall in vormoderne

Formen der Politik gleichkomme–auchwenn dies imNamen einer inklusiven

Demokratie geschehe, die die Anliegen benachteiligter Bevölkerungsgruppen

ernstzunehmen habe.

Die Vorgänge um Ayodhya zeigen, dass Affekte wie Zorn und Hass über

das Zornmanagement politischer Patrons in eine Form von Politik einge-

woben sind, die Chatterjee political society nennt – eine korrupte, mafiöse

Form, die benachteiligten Gruppen politische Teilhabe an den Ressourcen

des Staates ermöglicht. Diese Teilhabe wird nicht dank staatsbürgerlicher

Rechte erreicht, sondern mittels rechtspopulistisch aufgeladener Formen des

Ausdrucks politischer Affekte, die aber zugleich in Netzwerke der Patronage

eingebunden sind, die bestimmte Gruppenrechte im Tauschgeschäft gegen

block votes vertreten. Dieses Tauschgeschäft ist exklusiv auf bestimmte Wäh-

lergruppen beschränkt und erfordert zugleich, dass andere Gruppen vom

Zugang zum Wohlfahrtsstaat ferngehalten werden, da dessen Ressourcen

begrenzt sind. Hier kommen rechtspopulistische Semantiken ins Spiel, wenn

Ausgrenzung über ethnische oder religiöse Zugehörigkeit definiert wird.

Patronage ist dann eine politische Strategie der ethnisch exklusiven Für-

sorge. So kombiniert Indiens regierende BJP sehr erfolgreich Mechanismen

dieser political society mit hindunationalistischen Semantiken, die sich gegen

die muslimische Minderheit richten und auf der Klaviatur der fear of small

numbers spielen.

Carl Schmitt in Südasien?

Es ist an der Zeit, zu unserer Ausgangsfrage zurückzukehren: Sehen wir in

Indien bereits die Avantgarde (Comaroff/Comaroff 2011) westlicher Demokra-

tien? Ein Blick nach Italien, Polen oder Ungarn könnte diese Konklusion be-

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009 - am 13.02.2026, 10:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geographie des Zorns 185

stätigen: Auch dort finden wir eine Verrohung der politischen Sitten; rechts-

populistische Regierungen profilieren sich mit der Ausgrenzung von Minder-

heiten. Doch ist vor vorschnellen Analogieschlüssen zu warnen: Chatterjees

Begriff der political society lässt sich nicht direkt auf europäische Demokratien

übertragen. Statt direkter Analogienmöchte ich an dieser Stelle erste Skizzen

einer ideengeschichtlichen histoire croisée vorstellen, die Chatterjees Arbeiten

zur political society mit Chantal Mouffes radikaler Demokratietheorie ins Ge-

spräch bringt.

Als Ausgangspunkt dafür dient mir Spencers Analyse politischer Gewalt

in den postkolonialen Demokratien Südasiens. Politik in Südasien wird in

den Strukturen der political society als Antipluralismus praktiziert, so Spen-

cer (2007, 164ff.). Spencer vermisst in der Demokratietheorie eine Ausein-

andersetzung mit der Welt der organisierten Politik, mit ihren Spektakeln,

Affekten, ihren ausgefallenen, manchmal haarsträubenden Formen von Re-

präsentation – mithilfe von teilweise obskuren Figuren, die plötzlich große

Aufmerksamkeit und Gefolgschaft erlangen –, aber eben auch mit der »end-

less capacity for moral alarm« (Spencer 2007, 45). Diese Praxis von Politik

ähnelt eher einem Kampf, ganz in dem Sinne, in dem Carl Schmitt einst das

Grundlegende des Politischen definiert hat: die Unterscheidung von Freund

und Feind.4 Diese Unterscheidung erlaubt verschiedene Dinge: eine Solida-

risierung unter Freunden und eine intensivierte Form gesellschaftlicher Aus-

einandersetzung, da der Feind ja aktiv bekämpft, in Schach gehalten werden

muss.

Spencer kam zu Schmitt über die Arbeiten der postmarxistischen Den-

kerin Chantal Mouffe. In ihrem einflussreichen Buch On the Political greift

Mouffe (2005) auf einige Kategorien Carl Schmitts zurück, um sie gegen ei-

ne Demokratie zu wenden, in der die politische Auseinandersetzung abge-

stellt worden sei.5 Mouffe nennt diesen Zustand »postpolitisch« – und dieser

Terminus spiegelt (später) das berühmte Schlagwort der »Alternativlosigkeit«

4 Schmitt ([1932] 1963, 26): »Die spezifische Unterscheidung, auf welche sich die politi-

schenHandlungen undMotive zurückführen lassen, ist die Unterscheidung von Freund

und Feind.« (Hervorhebung imOriginal)Wichtig ist in diesemZusammenhangderHin-

weis auf Schmitts politischeVerortung als reaktionärer Kritiker der liberalenDemokra-

tie und seiner unrühmlichen Rolle als Nazijurist (vgl. dazu das dritte Kapitel »Arcane

Geopolitics«). Schmitt liefert auch heute wieder einer neurechten Bewegung wichtige

theoretische Stichworte, vgl. dazu Weiß 2017.

5 Vgl. zu Mouffe auch das fünfte (»Only playing with beans«) und sechste Kapitel (»Geo-

graphie des Ernstfalls«).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009 - am 13.02.2026, 10:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

von Angela Merkel: Unerwünschte Meinungen und Positionen, die nicht zum

–von politischen Eliten festgelegten –Kanon gehören,würden, soMouffe, im

öffentlichen Diskurs moralisch ausgegrenzt. Mouffe hält diese Sprachverbote

für einen Fehler: Diese Postpolitik habe erst den Rechtspopulismus in Euro-

pa stark gemacht – und wenn man die Entwicklung der AfD in Deutschland

ansieht, dann muss man befürchten, dass Mouffe wohl recht hatte.

Postpolitik, so Mouffe, basiert auf einem moralischen Ausschluss. Der

moralische Rigorismus gegen rechtspopulistische Positionen und Protestak-

tionen hat affektive Dimensionen, auch wenn er versucht, sich als die ra-

tionale Stimme demokratischer Vernunft zu geben. Es handelt sich um eine

Art Hochmut und Hilflosigkeit zugleich: »Im Gefühl des Hochmuts sind wir

zugleich extrem selbstsicher und verunsichert«, schreibt Jensen (2017, 147).

Selbstsicherheit scheint im intellektuellen Überlegenheitsgefühl der civil socie-

ty gegenüber rechtspopulistischen Bewegungen durch, die deren Argumen-

te leicht zu widerlegen können glaubt.6 Zugleich zeigt sich Verunsicherung

darüber, was Menschen zu diesen Protestbewegungen zieht und warum sie

so großen elektoralen Erfolg haben.

Nicht unähnlich scheint mir Chatterjees Unterscheidung von civil socie-

ty und political society zu sein. Civil society bezeichnet die engagierten Bürge-

rinnen, die sich für Bürgerrechte, Minderheiten, gegen Korruption und so

weiter einsetzen, um die demokratischen Institutionen wachzuhalten. Politi-

cal society hingegen beschreibt die dunkle Seite der electoral politics, wie man

in Indien sagt, das kämpferische, oft gewalttätige Ringen um Wählerschaf-

ten, das auf einem erfolgreichen Management des Zorns gesellschaftlich und

wirtschaftlich abgehängter Bevölkerungsschichten basiert, deren block votes

von politischen Unternehmerinnen bewirtschaftet werden. Politische Unter-

nehmerinnen lenken deren Frustrationen gegen ethnischeMinderheiten, und

verschaffen ihnen als »Patrons« auch Zugriff auf Ressourcen des Wohlfahrts-

staats und damit konkrete wirtschaftliche Verbesserungen – oft durch dubio-

se Einflussnahme auf den Verwaltungsapparat.

Versucht man, Chatterjees Begriff der political society auf rechtspopulisti-

sche Strömungen in Deutschland und ihre politische Praxis zu übertragen,

fallen drei Punkte auf. Erstens haben einige rechtspopulistische Bewegungen

das Zornmanagement sehr erfolgreich übernommen und damit zu einer neu-

en Sichtbarkeit bestimmter Bevölkerungsgruppen beigetragen. Auch sind,

6 Ein notorisches Beispiel hierfür ist das BuchMit Rechten reden von Per Leo, Maximilian

Steinbeis und Daniel-Pascal Zorn, 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009 - am 13.02.2026, 10:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geographie des Zorns 187

zweitens, einige rechtspopulistische Zornmanagerinnen in dubiose Netzwer-

ke verstrickt. Man denke an einige AfD-Politikerinnen, aber auch PEGIDA-

Aktivistinnen. Drittens ist es diesen Bewegungen bislang jedoch kaum ge-

lungen, sich Zugang zu den Strukturen des Wohlfahrtsstaats zu verschaffen.

Das Zornmanagement bespielt primär die Klaviatur der Identitätspolitik, oh-

ne diese mit einem Zugriff auf staatliche Ressourcen zwecks Umverteilung

entlang von Patronage verbinden zu können. Dies ist anders in Italien, Ös-

terreich, Polen oder Ungarn, wo rechtspopulistische Parteien federführend

an der Regierung beteiligt sind oder waren.

Politischer Ekel

Politische Affekte – das sind die Affekte der Massen, der Unterschichten, der

Benachteiligten, so das Bild der protagonists of civil society. Liberale Eliten se-

hen sich selbst meist als rationale – civilized – Teilnehmerinnen an einem

politischen Diskurs, in dem es um den Austausch rationaler Argumente ge-

he. Damit verbunden ist ein latentes Überlegenheitsgefühl – moralisch und

kognitiv – und eine gewisseHerablassung gegenüber den Anderen der Demo-

kratie, denjenigen, die sich von rechtspopulistischen Politikerinnen einlullen

lassen. Bei Chatterjee schwingt diese Seitemit,wenn er schreibt, »one is liable

to hear complaints from the protagonists of civil society […] that modernity

is facing an unexpected rival in the form of democracy« (Chatterjee 2004,

41). Die civil society rümpft die Nase, empfindet Ekel und Hochmut gegenüber

dieser abstoßenden Form von Politik, die eben auch Gewalt einbezieht und

immer wieder den Hass auf andere Gruppen leitet, um Identität zu stiften.

Auch die civil society ist nicht frei von Affekten.

In seiner Phänomenologie feindlicher Gefühle beschreibt Aurel Kolnai

drei Affekte: Hass, Hochmut – und Ekel. »Das Ekelhafte grinst, starrt, stinkt

uns ›an‹«, schreibt Kolnai (2007, 17). Es ist dieser Ekel vor den dunklen Ma-

chenschaften einer rechtspopulistischen political society, die den moralischen

Rigorismus der civil society leitet. Ekel und Hochmut bedingen sich gegen-

seitig. Sie begründen die Sprachlosigkeit gegenüber einer Form von Protest,

die ihren Zorn über die empfundene eigene politische Marginalisierung

sowohl gegen »die da oben« als auch gegen »die ganz Anderen« richtet –

ein Protest, dem es vor allem darum geht, gehört zu werden, Anerkennung

zu finden; eine Anerkennung, die diese Menschen anscheinend von den

Institutionen des demokratischen Staates nicht mehr erwarten (können).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009 - am 13.02.2026, 10:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Die hässliche Fratze der political society, so könnten wir vielleicht mit Chat-

terjee schlussfolgern, ist zugleich ein alternatives »terrain […] of politically

mobilized demands« (Chatterjee 2004, 41), die ein demokratischer Staat nicht

einfach ignorieren kann. Wohlgemerkt – Chatterjee mahnt damit nicht an,

rechtspopulistische Rhetorik oder die mafiösen Praktiken der political society

zu übernehmen, sondern sensibler zu werden gegenüber den oft wenig

sichtbaren Exklusionsmechanismen der sogenannten civil society und ihrer

politischen Institutionen.

Zugleich versetzt der politische Ekel die Demokratie in einen permanen-

ten Erregungszustand. Dermoralische Ekel signalisiert hier »eine akute Krise

der Selbstbehauptung gegen eine unassimilierbare Andersheit, ein(en) Kampf

und Krampf, in dem es buchstäblich um Sein oder Nicht-Sein geht« (Men-

ninghaus 2002, 7). Das Gefühl des Ekels zeigt auf: Diesen »ungebärdigen«

politischen Subjekten soll im politischen Raum der Demokratie kein Platz

eingeräumt werden. Dieser Ekel »von oben« spiegelt sich zunehmend in ei-

nem Ekel »von unten«, in einer nach oben gerichteten Verachtung, die sich

gegen sogenannte Eliten wendet. William Ian Miller bezeichnet dies als eine

Interaktion »angekränkelter« Verachtungstypen von oben mit (zunehmend)

selbstgewissen »männlichen« Verachtungstypen von unten, die beide aus ei-

ner gewissen Selbstgewissheit und gegenseitiger lebensweltlicher Nichtbe-

achtung agierten (Miller 1997, 230).7 Miller sieht die Gefahr, dass diese In-

teraktion der Verachtungstypen in der Demokratie tendenziell zerstörerisch

wirken und die Verachtung in einen bösartigeren, nämlich antipluralistischen

Affekt des politischen Ekels verwandeln könnte (Miller 1997, 251f.).

Vielleicht müssen wir die Angst vor kleinen Zahlen, die fear of small

numbers, demokratietheoretisch noch einmal ganz anders verstehen. Über

die Angst demokratischer Eliten vor der Unvollkommenheit, die Angst vor

der Verschmutzung unserer Demokratie durch eine rechtspopulistische

Minderheit, schreibt Appadurai: dass »[…] bestimmte (zahlenmäßig klei-

ne) Minderheiten sie [die Eliten] daran erinnern, dass es nur sehr wenige

Menschen sind, deren Existenz sie daran hindert, ihren Status als Mehrheit

zu dem eines unbefleckten, […] makellos reinen d e m o k r a t i s c h e n

K o n s e n s [auszubauen, B. K.]« (Appadurai 2009, 21). In diesem Zitat von

Appadurai habe ich »nationalen Ethnos« durch »demokratischen Konsens«

ersetzt. Ein demokratischer Konsens, so könnte man mit Chantal Mouffe

7 Vgl. Menninghaus (2002, 36f.) für eine kritische Diskussion von Millers Kategorisie-

rung.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009 - am 13.02.2026, 10:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geographie des Zorns 189

schlussfolgern, kann einer postpolitischen fear of small numbers, einer Angst

vor der Verunreinigung eines postpolitischen moralischen Konsenses durch

eine abweichende Minderheit, erliegen.

Auch die radikale Demokratietheorie, wie sie von Chantal Mouffe und vie-

len anderen linkenTheoretikerinnen vertreten wird (vgl. Agamben et al. 2012),

identifiziert einen Ort des Politischen außerhalb der Institutionen des libe-

ralen Rechtsstaats liegt. Diese Ortung ist aber, anders als bei Chatterjee, nor-

mativ und nicht empirisch. Die radikale Demokratietheorie sucht nach dem

»Anderswo« der Demokratie, das sie in einer Unmittelbarkeit des politischen

Ereignisses verortet. Der Raumdes Politischenwird vornehmlich als außerin-

stitutioneller Raum – eine Art anarchistischer Gegenort – demarkiert. Theo-

retisch wird dies mit der Unterscheidung zwischen Politik und dem Politi-

schen begründet. Ulrich Beck hatte dies »Subpolitik« genannt (Beck 1993).8

Dieser Gegenort wird als subversiv verstanden. Doch ist diese subversive Po-

sition nicht eigentlich auch – liest man Mouffe contra Mouffe – »postpoli-

tisch«, da sie alles, was gemeinhin als »politisch« behandelt wird, moralisch

abwertet und damit ausgrenzt? Diese Moralisierung der Demokratietheorie

kann zum Problem werden: Sie begrenzt den Erkenntnishorizont. Ästhetisch

geht solche Theorie »knapp an der Schwelle zum Ekel vor allem und jedem

entlang« (Sloterdijk 1983, 21), das nicht sie selbst ist.

Ein theoretisches »Kältebad«

Die Gefahr der Moralisierung des theoretischen Begriffswerkzeugs ist bei der

Analyse der Krise der Demokratie besonders ausgeprägt. Es geht ja auch um

etwas: die Zukunft der liberalen Gesellschaften in Europa. Dennoch habe ich

in diesem Kapitel für ein theoretisches »Kältebad« plädiert: Ausgerechnet die

postcolonial theory könnte uns einen theoretisch vielversprechenden Weg auf-

zeigen, die bequeme theoretische Position der moralischen Überheblichkeit

(die Politik ontologisiert) aufzugeben und sich stattdessen ins ethnographi-

sche Feld der »actually existing politics« (Spencer) zu begeben. Chatterjee hat-

te den Geltungsanspruch liberaler Demokratietheorie in Frage gestellt, indem

er die terrains von civil society und political society analytisch getrennt und empi-

risch untermauert hatte. Dadurch wollte er die «reale» Politik der indischen

8 Vgl. dazu auch das fünfte Kapitel »Only playing with beans?«.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009 - am 13.02.2026, 10:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Demokratie theoretisch fassen, statt deren Minderwertigkeit angesichts li-

beraldemokratischer Idealvorstellungen zu beklagen. In Chatterjees Analyse

wurde offenkundig: Moralisierung ist eine rhetorische Technik, die alle Ak-

teurinnen im politischen Feld aktivieren, um sich einen diskursiven Vorteil

zu verschaffen. Moralisierung ist also selbst Teil der Empirie, nicht außer-

halb von ihr.

Die Kritik Chatterjees trifft auch auf die radikale Demokratietheorie zu.

Zwar kritisiert jene ebenfalls die liberale Demokratie(theorie), deren Idee der

Rechtsstaatlichkeit und die Rhetorik postpolitischer Moralisierung. Zugleich

neigt aber auch die radikale Demokratietheorie zur Moralisierung, indem sie

ontologische Setzungen normativ einfärbt. Sie definiert a priori, wo der Ort

des Politischen sein sollte – und lädt diesen damit moralisch auf. Dieser Ort

des Politischen als außerordentliches Ereignis einer Subpolitik positioniert

sich außerhalb (und moralisch oberhalb) der alltäglichen politischen Prakti-

ken und versteht sich als subversiv. Der mühsame Alltag demokratischer Pra-

xis gerät hier aus dem Blick (vgl. Barnett 2004, Barnett/Bridge 2013, Feather-

stone/Korf 2012). So wird Moralisierung in der radikalen Demokratietheorie

zur »Schonstellung« (Marquard 1958, 55). Die ontologische Positionierung ra-

dikaler Demokratietheorie, die in der kritischen Geographie auf so viel Sym-

pathie trifft, ist bequem: Indem sie das Politische ontologisiert, wird Ontolo-

gie zugleich zum Surrogat für die mühselige Arbeit an der Empirie.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009 - am 13.02.2026, 10:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

