Geographie des Zorns

Ein geklauter Titel

Ich muss dieses Kapitel leider mit einem Gestindnis beginnen: Ich habe den
Titel geklaut! Und zwar von einem kleinen Biichlein des indischen Sozial-
anthropologen Arjun Appadurai, das unter gleichnamigem Titel — Geographie
des Zorns — 2009 bei Suhrkamp erschienen ist (Appadurai 2009). Was aber
meint Appadurai mit »Geographie des Zorns«? Nun, der englische Original-
titel bringt uns der Sache eventuell niher. Dieser heif3t: Fear of small numbers
(Appadurai 2006) — die Angst vor kleinen Zahlen: Wer aber hat hier Angst vor
kleinen Zahlen und warum? Appadurai thematisiert die potenzielle Aggressi-
on einer Mehrheit gegen politische, ethnische Minderheiten. Er beschreibt in
seinem Werk, wie der Hindunationalismus in Indien sich immer wieder ge-
gen Minderheiten richte, vor allem gegen Muslime, aber auch gegen Christen,
und dabei auch nicht vor Gewalttaten und Massenpogromen zuriickschrecke.
Und er zeigt auf, wie populistische Politikerinnen diese Angste immer wieder
aufgreifen, um Massen zu mobilisieren. Besonders erfolgreich ist damit zur
Zeit die regierende hundinationalistische BJP unter Premierminister Naren-
dra Modi.

2017 erschien bei Suhrkamp ein anderer Band, diesmal mit dem Titel
»Zornpolitik« (Jensen 2017). Der Autor Uffa Jensen schreibt dort iber den
Rechtspopulismus in Deutschland und Europa. Auch hier richte sich der Zorn
oft gegen Minderheiten, Fliichtlinge, Menschen, die angeblich anders sind
(z.B. Farbige, LGBTQ). Wir haben es, schreibt Jensen, mit »Strategien der Di-
monisierung, Verhdhnung und Entwertung« zu tun. Jensen fragt sich, wie
dieser Zorn so erfolgreich von rechtspopulistischen Politikerinnen aufgegrif-
fen werden kénne. Dabei identifiziert er Beschreibungen dieser Zusammen-
hinge, die er »kontraproduktiv« findet:

https://dol.org/1014361/9783839462300-000 - am 13.02.2026, 10:57:15.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Haufig tauchen in den gingigen Beschreibungen der Populisten dimonisie-
rende Floskeln auf. Die Populisten erscheinen dann als meisterhafte Verfiih-
rer, denen das einfache Volk — wie Lemminge vor dem Abgrund — folgt. [...]
Sie [die rechtspopulistischen Verfiihrer] erscheinen zugleich Giberaus mich-
tig und unendlich grotesk. (Jensen 2017, 24)

Stattdessen, so schligt er vor, sollte der Fokus auf die Frage gelegt werden,
»was Populisten und Teile des sogenannten Volkes eigentlich eint - als Teil-
nehmer einer gemeinsamen Politisierung«. »Anfithrer« und »Volk« seien als
Teile einer emotionalen Politisierung zu verstehen (Jensen 2017, 25).

Ginzlich unvermittelt erwihnt Jensen in seinen Ausfithrungen iiber diese
Zornpolitik: »Indien ware hier ein interessantes Vergleichsobjekt« (Jensen 2017,
34), ohne darauf niher einzugehen. Nehmen wir Jensen beim Wort: Ein Blick
auf die Demokratien in Siidasien und deren Populismen kénnte demokratie-
theoretisch interessant sein. Immerhin ist Indien die grofite Demokratie der
Welt - die durch die rechtspopulistische Bewegung des Hindunationalismus
auf die Probe gestellt wird, wobei diese Bewegung in Form der Bharatiya Ja-
nata Party (BJP) unter Ministerprasident Narendra Modi sogar die Regierung
stellt. Kénnen wir etwas aus Indien, aus Siidasien, iiber die rechtspopulisti-
schen Protestformen lernen, denen wir in Europa ausgesetzt sind? Diese Fra-
ge erscheint auf den ersten Blick paradox: Wieso sollte ausgerechnet Europa
etwas von Indien lernen konnen? Brachte nicht Europa die Idee der Demo-
kratie in die Welt und damit auch nach Indien?

So kam ich auf die Idee, Appadurais Titel (und seine Begriffe) zu »klauenx.
Mein Ziel ist dabei die bewusste postkoloniale Verfremdung unseres Blickes.
»Europa provinzialisieren« hat dies Dipesh Chakrabarty genannt (Chakrabar-
ty 2010). Selbstverstindlich kénnen wir Indiens Demokratie nicht ohne Euro-
pa denken. Es war die britische Kolonialmacht, die die Idee der Demokratie,
wie sie in Europa verstanden wurde, nach Indien brachte — und auf deren
Basis die indische Demokratie nach der Unabhingigkeit konzeptionalisiert
wurde. Aber zugleich ist Indien nicht einfach eine Schiilerin in Sachen Demo-
kratie. Vielleicht ist es Zeit, den Blick zu verschieben, umzudrehen: Vielleicht
konnen wir in Indiens rechtspopulistischen Protestformen etwas sehen, was
uns in Europa noch bevorsteht?

Bei diesem theoretischen move habe ich mich von einem provokativen
Statement von Jean und John Comaroff inspirieren lassen, die in ihrem Buch
Theory from the South (Comaroff/Comaroff 2011) schreiben, die Krisenympto-
me, die afrikanische Gesellschaften plagten, seien als empirische Avantgarde

https://dol.org/1014361/9783839462300-000 - am 13.02.2026, 10:57:15.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geographie des Zorns

zu verstehen, in der europdische Gesellschaften ihre krisenhafte Zukunft er-
kennen kénnten. Noch einmal: Dies ist als iiberspitzte Provokation gemeint.
Dennoch stellt sich die Frage, warum Diskussionen zur Krise der Demokra-
tie — Stichwort Rechtspopulismus — so insular auf einige paradigmatische
Fille (Trumps USA, Ungarn, Polen, Brasilien) beschrinkt bleiben, dabei aber
iibersehen wird, dass dhnliche populistische und autoritire Strukturen in vie-
len postkolonialen Demokratien schon lange beobachtet werden kénnen —
und von den postcolonial studies auch theoretisch durchdrungen werden. Diese
theoretischen Erkenntnisse spielen in der akademischen Debatte zu Populis-
mus und Krise der Demokratie bislang aber keine Rolle.

Im nun folgenden Kapitel méchte ich deshalb »den Blick umdrehenc: Statt
mit der westlichen demokratietheoretischen Brille auf Indien zu schauen -
also Modi, BJP usw. als populistische Bewegung zu analysieren —, méchte ich
Begriffe aus der postkolonialen Theorie, die zur Analyse der electoral politics in
Siidasien entwickelt wurden, aufgreifen und zur Analyse der electoral politics in
Deutschland verwenden. An den postkolonialen Zugingen zu den electoral po-
litics fasziniert mich ihr ethnographischer Zugang zu Fragen der politischen
Praxis, aus dem heraus dann theoretische Begriffe a posteriori entwickelt wer-
den. Im Gegensatz dazu scheint mir der gingige Ansatz der Demokratietheo-
rie zum Populismus von einer ganz anderen Argumentationslogik geprigt:
Aus einem normativ bestimmten Idealtypus liberaler Demokratie werden die
theoretischen Begriffe a priori abgeleitet, die dann wie eine Schablone auf die
empirische Wirklichkeit gelegt werden. Folglich stechen vor allem die defici-
encies, die Midngel und normativen Abweichungen von diesem Ideal ins Auge.

Diese deficiencies konnen dann von der (linken) Theoretikerin beklagt wer-
den. Die Theoretikerin des Populismus sitzt iiber denselben zu Gericht und
sichert sich durch diese Tribunalisierung der Wirklichkeit zugleich ab: Sie
verschleiert ihre eigene Verstrickung in das Problem und bezieht Position
von einem normativ iiberlegenen Standpunkt auflerhalb des Problems. Die-
se Strategie der demokratietheoretischen Tribunalisierung wird diskursiv er-
folgreich praktiziert. Erkenntnistheoretisch ist sie aber wenig gewinnbrin-
gend: Die Theorien des Populismus drehen sich im Kreis, ohne den gordi-
schen Knoten durchschlagen zu kénnen: nimlich ohne zu erkliren, warum
populistische Bewegungen und Politikerinnen so viel Zulauf haben (aufler,
man glaubt an die Verblendungstheorie marginalisierter Massen). Genau hier
macht die postcolonial theory ein Angebot: Ohne schon einen normativen Ide-
altypus im Kopf zu haben, entwickelt zum Beispiel Partha Chatterjee eine
»ethnographisch emergente« (Barnett 2017, 70ft.) Theorie von »actually exis-

https://dol.org/1014361/9783839462300-000 - am 13.02.2026, 10:57:15.

171


https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

ting politics« (Spencer 2007, 178), die dadurch weniger Gefahr liuft zu mora-
lisieren. Doch will ich Chatterjees »Theorie« nicht einfach aufgreifen und auf
»Deutschland« anwenden — das wire ja einfach die Umkehr bisheriger demo-
kratietheoretischer Praxis gegeniiber der postkolonialen Welt —, vielmehr will
ich Chatterjees Ansatz durch eine Verblendung mit anderen Theoriefragmen-
ten schirfen und fiir die »actually existing politics« in Deutschland brauchbar
machen.

Appadurai: Geographie des Zorns

In seiner »Geographie des Zorns« geht Appadurai einer ganz spezifischen po-
litischen Artikulation des Zorns in Siidasien nach: derjenigen der Mehrheit
gegeniiber einer Minderheit, die sich in ethnisch motivierter Gewalt und in
Pogromen gegen ethnische Minderheiten artikuliert. Appadurai zeigt auf, wie
sich Zorn und Angst miteinander verbinden. Demokratische Gemeinwesen,
so Appadurai, sind anfillig fir plotzliche Ausbriiche von Aggressionen.

Appadurais Gegenstand ist die Gewalt hinduistischer Extremistinnen
gegen die muslimische Minderheit in Nordindien, vor allem in seiner Heimat
Mumbai - Gewalt, die sich unter dem Slogan hindutva vor allem in den 1990er
Jahren angebahnt habe und von der damaligen indischen Regierung unter
Fithrung der BJP befeuert worden sei. Appadurais Arbeit untersucht die
blutigen Auseinandersetzungen um einen Hindu-Tempel, der zu Ehren der
Hindu-Gottheit Rama an einem Ort errichtet werden solle, an dem 1992
eine Moschee zerstort wurde: die Babri-Masjid-Moschee aus dem 16. Jahr-
hundert in Ayodhya im Norden Indiens. Im Dezember 1992 pilgerten rund
300.000 radikale Hindus nach Ayodhya und zertriitmmerten nach tagelangen
Demonstrationen und Ausschreitungen schliesslich die alte Moschee. Doch
damit nicht genug: Bei antimuslimischen Progromen in Nordindien, die von
Kadern rechtsextremistischer Hindu-Gruppen angeleitet wurden, kamen
3.000 Menschen ums Leben.

Ayodhya sei damit zum Signum einer zunehmenden Instrumentalisie-
rung politischer Spannungen zwischen Hindus und Muslimen in Indien ge-
worden. In The Saffron Wave (Hansen 1999) zeichnet Thomas Blom Hansen
detailliert nach, wie die radikalisierte Stromung des Hindu-Nationalismus
in den frithen 1990er Jahren immer mehr Einfluss gewonnen habe: Mit der
Wahl der BJP in verschiedene Provinzregierungen hitten radikale Hindu-
Nationalistinnen nun offener agieren kénnen. Hindu-Fundamentalistinnen

https://dol.org/1014361/9783839462300-000 - am 13.02.2026, 10:57:15.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geographie des Zorns

— vertreten durch den »Welt-Hindu-Rat« Vishwa Hindu Parishad (VHP) -
hitten argumentiert, dass Indien ein Hindu-Staat werden solle analog zu Pa-
kistan, das nach der Teilung von 1947 ein muslimischer Staat geworden sei.
Die indische Verfassung vertrete jedoch eine sikulare Auffassung der Tren-
nung von Religion und Staat und raume religiosen Minderheiten spezielle
Rechte ein (Bhargava 1998). Fundamentalistische Hindus wiirden sich gegen
solche Sonderregelungen wehren und stattdessen hinduistische Regelungen
verbindlich machen wollen. Dazu gehére auch, die 6ffentlichen Zeichen der
muslimischen Geschichte in Indien zum Verschwinden zu bringen.

In Geographie des Zorns fragt nun Appadurai, wie es dazu komme, dass Be-
volkerungsgruppen, deren Sprachen, Geschichte und Identititen tiber Jahr-
hunderte verwoben waren, »so viel Energie in ihren gegenseitigen Hass in-
vestierten« (Appadurai 2009, 100). Appadurai greift dazu Sigmund Freud und
dessen Sozialpsychologie auf. Freuds Beobachtungen zum »Narzissmus der
kleinen Differenzen« wendet Appadurai auf »komplexe, kollektive, 6ffentliche
Formen der Gewalt« an, die zeigen wiirden, »wie narzisstische Wunden auf
der Ebene 6ffentlicher Diskurse iiber Gruppenidentititen >produktiv« werden
und zur Bildung jener aggressiven Identititen anstacheln« (ebd.).

Fiir Appadurai ist es die fear of small numbers' — wortlich iibersetzt: die
»Angst vor kleinen Zahlen«, oder besser: die »Furcht vor kleinen Gruppen«
— also die Angst vor Minderheiten, die dazu fithren kénne, das numerische
Mehrheiten gegeniiber kleinen Gruppen eine aggressive, ja morderische Hal-
tung einnehmen, »wenn bestimmte (zahlenmif3ig kleine) Minderheiten sie
daran erinnern, dass es nur sehr wenige Menschen sind, deren Existenz sie
daran hindert, ihren Status als Mehrheit zu dem eines unbefleckten, [...] ma-
kellos reinen nationalen Ethnos [auszubauen, B. K.]J« (Appadurai 2009, 21).
In dieser Art Dialektik von Mehrheit und Minderheit bleibe die Angst der
Mehrheit, Minderheit zu werden, latent virulent, da die Mehrheit eben nur
Mehrheit, aber nicht das Ganze des Gemeinwesens sei. Appadurai nennt dies
die Angst vor der Unvollstindigkeit.

Diese Geographie des Zorns in Siidasien beeinflusse, so Appadurai,»die
Furcht vor kleinen Gruppen und deren Macht die wechselseitigen Beziehun-
gen zwischen den verschiedenen Dimensionen und Schauplitzen« (Appadu-
rai 2009, 111), indem sie Mafinahmen und ein geistiges Register erzeuge, »in
dem Handel, Transport, Arbeit und Konsum Zug um Zug von einer Geogra-
phie des Krieges, der Sicherheitsbedenken, der Verbrechen und des Terrors

1 So der Titel der englischen Originalausgabe: Fear of Small Numbers.

https://dol.org/1014361/9783839462300-000 - am 13.02.2026, 10:57:15.

179


https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

iiberlagert [werden]« (ebd., 117). Diese Geographien, so betont Appadurai,
seien der »raumliche Niederschlag einer komplizierten Wechselwirkung zwi-
schen entfernten Ereignissen und intimen Angsten [...] [, sie entspringen, B.
K.] der Sorge um das ewig unvollendete Projekt nationaler Reinheit« (ebd.,
118). Thomas Blom Hansens Analyse in The Saffron Wave deckt sich mit Appa-
durais Beobachtungen: Er sieht den Erfolg des Hindu-Nationalismus und der
BJP als eine Reaktion einer verunsicherten Mittelschicht auf die erfolgreiche
politische Verankerung von Rechten marginalisierter Bevolkerungsgruppen —
niedriger Kasten, religioser Minderheiten. Laut Hansen treffen sich hier die
Angste der Privilegierten vor dem Aufstieg der Marginalisierten mit dem Be-
diirfnis verarmender Gruppen nach Anerkennung und Sichtbarkeit im Staat.

Die Masse als Subjekt

Elias Canetti beschreibt die Masse als ein von Affekten geleitetes Gebilde,
in dem der Verlust der Individualitit als befreiender Akt empfunden wird,
der sich gegen ein bedrohliches Anderes wehrt. Durch die Solidarisierung
in der Masse, so Canetti, werde das Andersartige der Welt »dort draufien«
umso bewusster — und generiere die »Zerstorungssucht« der Masse (Canetti
1960). So anschaulich Canettis Sozialpsychologie der Masse erscheinen mag
und zum Bild einer narzistisch gekrankten Masse von Hindu-Fanatikerinnen
passt. Sein Bild verschleiert eher die Politik des Zorns. Auf Grundlage des be-
obachteten Phinomens »Massenunruhen« lasse sich den Massen selbst nicht
einfach eine Art intentionale Handlungsmacht zuordnen, schreibt der Sozial-
anthropologe Jonathan Spencer (2007, 133). Kollektive Affekte, wie Zorn, Ra-
chegeliiste oder auch Angste vor Minderheiten, werden in der Tat hiufig von
politischen Unternehmerinnen geschiirt, weil sie ihnen nutzen. Zu den Mas-
senausbriichen des Zorns gegen die Anderen kommt es dann durch gezielte
Anstachelung und ein sorgfiltiges organisatorisches Handeln, wie zahlreiche
Studien aus Stidasien zeigen, die sich mit inter-ethnischer Gewalt beschif-
tigen (Hansen 1999, Beretschot 2011, Spencer 2007, Tambiah 1992, Varshney
2003).

Damit aus dem Affekt »Zorn« ein politisches Phinomen der Gewalt wird
—in der Form islamistischer Attentate, in der Form ethnischer Gewalt und so
weiter —, muss der Zorn »gemanagt, kanalisiert werden, miissen die erziirn-
ten Korper und Geister in politisch instrumentalisierte Bahnen gelenkt wer-
den; muss aus dumpfer Wut, latenten Aggressionen, einem Ressentiment,

https://dol.org/1014361/9783839462300-000 - am 13.02.2026, 10:57:15.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geographie des Zorns

einer Stimmung gelenkter Zorn werden. Fiir dieses Phinomen kénnen wir
auf Sloterdijks Metapher der »Zornmanager« (Sloterdijk 2006)* zuriickgrei-
fen, die die politischen Affekte bewirtschaften. Mit anderen Worten: Zorn-
manager massieren die eruptive Dynamik des Zorns und wenden sie gegen
bestimmte Ziele. Auch Appadurais fear of small numbers wird konkret und in
vielfiltigen Formen von hindu-nationalistischen Zornmanagern bewirtschaf-
tet (vgl. dazu auch Hansen 1999).

Ich mochte diesen Punkt an einem Beispiel aus Sri Lanka kurz verdeut-
lichen: Im Juli 1983 attackierten tamilische Rebellen in Jaffna im Norden Sri
Lankas einen Militirkonvoi, bei dem mehrere Soldaten get6tet wurden. Die
Empérung unter der singhalesischen Bevilkerungsmehrheit war grof3. Kurze
Zeit nach dem Anschlag kam es in verschiedenen Stidten Sri Lankas zu Po-
gromen singhalesischer Schligertruppen gegen Tamilinnen. Geschifte wur-
den gepliindert, Menschen auf offener Strafle getotet, gelyncht, verbrannt.
Uber 3.000 Menschen starben. Die Sicherheitskrifte griffen nur mit grofRer
zeitlicher Verzégerung ein. Was die damaligen Machthaber als spontane Ex-
plosion aufgestauten Zorns der Mehrheit gegen eine anmafiende Minderheit
darstellten, stellte sich als klug geplanter Exzess der Rache heraus: Mitnich-
ten waren plétzlich normale Biirgerinnen auf die Strafie gegangen, um ihrem
Unmut Luft zu verschaffen und ihre eigenen Nachbarinnen zu toten oder zu
vertreiben. Vielmehr hatten einflussreiche Politikerinnen ihre eigenen Schli-
gertruppen versammelt — und den gefihrlichen Cocktail an antitamilischen
Affekten und Aggressionen angerithrt. Mit Wihlerlisten ausgestattet konnten
diese Schligertruppen gezielt tamilische Haushalte identifizieren und deren
Bewohnerinnen attackieren.?

Auch in Ayodhya in Nordindien war dies der Fall: Die Schligertruppen
waren gezielt von Zornmanagern durch Agitationen angestachelt worden: Lal
Krishna Advani, ein Hindu-Extremist, inszenierte am 25. September 1990 ei-
ne Prozession auf einem geheiligten Wagen (»Rath Yatra«) durch Gujarat und
Bihar nach Uttar Pradesh in Richtung Ayodhya und hetzte auf dem Weg Hin-
dus zum Hass gegen Muslimas auf. Andere Hindu-Organisationen beteiligten
sich an diesen Agitationen und zettelten gezielt Ausschreitungen gegen Mus-
limas an. Im Jahr 1991 kaufte die BJP das Gelinde, auf dem die Moschee stand.

2 Im siidasiatischen Kontext sind diese Zornmanager meist mannlich, weshalb hier die
mannliche Form verwendet wird.

3 Diese verschiedenen Dynamiken werden ausfiihrlich in verschiedenen Beitragen im
Sammelband von Spencer (1990) dargestellt.

https://dol.org/1014361/9783839462300-000 - am 13.02.2026, 10:57:15.

181


https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Verkauft wurde es von der Regionalregierung, die ebenfalls von der BJP kon-
trolliert wurde. Im Dezember 1992 brach ein riesiger Pilgerstrom von rund
300.000 radikalen Hindus nach Ayodhya auf und legte schliefilich die alte
Moschee in Schutt und Asche. AnschlieRend zogen Kader radikaler Hindu-
Gruppen durch Nordindien und gingen weiter gewaltsam gegen Muslimas
Vvor.

Political Society

Jonathan Spencer beschreibt die Gewaltexzesse, die 1983 in Sri Lanka tobten,
als »irreducibly political« (Spencer 2007, 17). Spencer versteht dies in einem
zweifachen Sinn: Das Politische, so Spencer, ist sowohl produktiv als auch
destruktiv. Durch die Gewalt gegen den Anderen kann gerade Solidaritit und
Identitit geschaffen werden — Gewalt wird zum identititsstiftenden Akt. Die
Ausschreitungen und Zerstérungen fanatischer Hindus in Ayodhya in Nord-
indien oder die Pogrome gegen die tamilische Minderheit in Sri Lanka folgen
einem dhnlichen Muster: Die Gewalt gegen die Muslimas dient dazu, eine
hinduistische Identitit zu begriinden und abzugrenzen gegen das Andere.

Die Organisation von Pogromen, die Bewirtschaftung von Zorn und Hass
und damit zugleich die Begriindung einer community ist ein eintrigliches Ge-
schift fiir eine bestimmte Form siidasiatischer Politik, die Partha Chatterjee
als political society — politische Gesellschaft — bezeichnet. Chatterjee grenzt
diese streng ab von der Idee einer civil society, einer Biirgergesellschaft, dem
westlichen Ideal einer politisch aktiven Biirgerschaft in einer liberalen De-
mobkratie, die sich fiir die Durchsetzung von Rechten und Rechtsstaatlichkeit
einsetzt. In Indien und vielen anderen postkolonialen Staaten, so Chatterjee,
wird bestimmten Bevolkerungsgruppen der Zugang zu den Ressourcen des
Wohlfahrtsstaats durch politische Patrons ermdglicht. Dazu organisieren die-
se Massenansammlungen oder auch gewaltsame Ausschreitungen und unter-
halten oft Schligertrupps, um politische Entscheidungstriger einzuschiich-
tern, damit der Staat Ressourcen, Giiter und Projekte fir ihre Klientel zur
Verfiigung stellt. Die Patrons handeln so Zugang zum Wohlfahrtsstaat gegen
politische Loyalitit in Form von Wihlerstimmen — oft von block votes, Stimmen
ganzer Bevolkerungsgruppen. Mit diesem Tauschgeschift fordert der Patron
die Rechte seiner Klientel mit rabiaten Mitteln, auch Gewalt, gegeniiber dem
Staat ein.

https://dol.org/1014361/9783839462300-000 - am 13.02.2026, 10:57:15.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geographie des Zorns

Die Wihlerinnen, die dieses Tauschgeschift eingehen, definieren sich we-
niger als »Biirgerinnen« mit individuellen, einklagbaren Rechten, wie es die
Politische Theorie gerne beschreibt. Stattdessen fordern sie, vermittelt iiber
ihren Patron, ihr Recht mit Mitteln ausserhalb des Rechtsstaates. Dies meint
Partha Chatterjee, wenn er schreibt »many of the mobilizations in political
society which make demands on the state are founded on a violation of the
law« (Chatterjee 2001, 177). Wir haben es hier mit einem Paradox zu tun,
schreibt Chatterjee: Mit illegalen Mitteln, mit Rechtsbriichen, wiirden Rechte
gegeniiber dem Staat eingefordert: »Even as they appear before the state as vi-
olators of the law, they demand governmental welfare as a matter of >right«
(ebd.). Diese Rechte wiirden vor allem als kollektive Rechte verstanden, als
Rechte einer Gruppe. Dazu miissten die Patrons andere Gruppen von den Res-
sourcen des Staates fernhalten — und die bevorzugten Anspriiche ihrer eige-
nen Klientel begriinden. Und oft miisse dafiir die Kategorie der ethnischen
Zugehorigkeit herhalten — verbunden mit der Angst vor kleinen Zahlen, der
fear of small numbers.

Die political society ist demnach — einerseits — eine politische Ausdrucks-
form fiir benachteiligte Bevolkerungsgruppen, eine Moglichkeit, sich beim
Staat sichtbar zu machen und Forderungen gegeniiber dem Staat zu stellen —
Forderungen nach Fiirsorge und Sozialhilfe. Andererseits entspricht die Art
und Weise, wie diese political society funktioniert, nicht den moralischen Vor-
stellungen »aufgeklarter« Biirgerinnen, wie eine liberale Demokratie funktio-
nieren sollte — weder in Europa, noch in Indien. Diese political society hat eher
Ahnlichkeiten mit der Mafia — Schligertrupps treten auf, Schutzgelderpres-
sungen und Einschiichterungen sind an der Tagesordnung. Zugleich bieten
diese Strukturen der political society marginalisierten Bevolkerungsschichten
iiberhaupt erst die Instrumente, ihre Interessen gegeniiber den Institutionen
des Staates und des Rechtswesens geltend zu machen, die in Indien chronisch
korrumpiert sind und deren Anrufung sich nur die Wohlhabenden leisten
konnen, die Richterinnen bestechen oder gute Anwaltinnen bezahlen konnen.
Die grofie Masse marginalisierter Bevolkerungsschichten hat hierzu nicht das
Geld.

In der political society findet Politik nicht als die zivile Form der Auseinan-
dersetzung statt, die das Ideal einer liberalen Demokratie in der Politischen
Theorie ausmachen. Diese Formen deliberativer Politik sind in vielen postko-
lonialen Staaten auf eine kleine, »modernex, liberale Elite beschrinkt, die ih-
re individuellen Rechte in den Institutionen der liberalen Demokratie repri-
sentiert sieht — notfalls »erkauft« sie sich durch Korruption ihr »Recht«. Die

https://dol.org/1014361/9783839462300-000 - am 13.02.2026, 10:57:15.

183


https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Organe des postkolonialen Staates, wollen sie ihrem Anspruch, breite Bevol-
kerungskreise zu versorgen, gerecht werden, konnten nicht im terrain der civil
society und des Rechtsstaates verharren. Vielmehr miissten diese, so Chatter-
jee, vom high ground der civil society auf das terrain of political society herabstei-
gen, um die Legitimitit des Wohlfahrtsstaats zu erhalten (Chatterjee 2004,
41). Dieser Abstieg komme zuweilen mit einem herablassenden Habitus ein-
her: »[One] is liable to hear complaints from the protagonists of civil society
and the constitutional state«, so Chatterjee (ebd.). Liberale Eliten befiirchte-
ten, dass das Sich-Einlassen des Staates mit der political society die Errungen-
schaften der Modernitit unterminiere, dass es einem Riickfall in vormoderne
Formen der Politik gleichkomme - auch wenn dies im Namen einer inklusiven
Demokratie geschehe, die die Anliegen benachteiligter Bevolkerungsgruppen
ernstzunehmen habe.

Die Vorginge um Ayodhya zeigen, dass Affekte wie Zorn und Hass iiber
das Zornmanagement politischer Patrons in eine Form von Politik einge-
woben sind, die Chatterjee political society nennt — eine korrupte, mafiése
Form, die benachteiligten Gruppen politische Teilhabe an den Ressourcen
des Staates ermoglicht. Diese Teilhabe wird nicht dank staatsbiirgerlicher
Rechte erreicht, sondern mittels rechtspopulistisch aufgeladener Formen des
Ausdrucks politischer Affekte, die aber zugleich in Netzwerke der Patronage
eingebunden sind, die bestimmte Gruppenrechte im Tauschgeschift gegen
block votes vertreten. Dieses Tauschgeschift ist exklusiv auf bestimmte Wih-
lergruppen beschrinkt und erfordert zugleich, dass andere Gruppen vom
Zugang zum Wohlfahrtsstaat ferngehalten werden, da dessen Ressourcen
begrenzt sind. Hier kommen rechtspopulistische Semantiken ins Spiel, wenn
Ausgrenzung iber ethnische oder religiose Zugehorigkeit definiert wird.
Patronage ist dann eine politische Strategie der ethnisch exklusiven Fiir-
sorge. So kombiniert Indiens regierende BJP sehr erfolgreich Mechanismen
dieser political society mit hindunationalistischen Semantiken, die sich gegen
die muslimische Minderheit richten und auf der Klaviatur der fear of small
numbers spielen.

Carl Schmitt in Siidasien?
Es ist an der Zeit, zu unserer Ausgangsfrage zuriickzukehren: Sehen wir in

Indien bereits die Avantgarde (Comaroff/Comaroff 2011) westlicher Demokra-
tien? Ein Blick nach Italien, Polen oder Ungarn konnte diese Konklusion be-

https://dol.org/1014361/9783839462300-000 - am 13.02.2026, 10:57:15.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geographie des Zorns

statigen: Auch dort finden wir eine Verrohung der politischen Sitten; rechts-
populistische Regierungen profilieren sich mit der Ausgrenzung von Minder-
heiten. Doch ist vor vorschnellen Analogieschliissen zu warnen: Chatterjees
Begriff der political society lisst sich nicht direkt auf europiische Demokratien
ibertragen. Statt direkter Analogien méchte ich an dieser Stelle erste Skizzen
einer ideengeschichtlichen histoire croisée vorstellen, die Chatterjees Arbeiten
zur political society mit Chantal Mouffes radikaler Demokratietheorie ins Ge-
sprach bringt.

Als Ausgangspunkt dafiir dient mir Spencers Analyse politischer Gewalt
in den postkolonialen Demokratien Siidasiens. Politik in Siidasien wird in
den Strukturen der political society als Antipluralismus praktiziert, so Spen-
cer (2007, 164ff.). Spencer vermisst in der Demokratietheorie eine Ausein-
andersetzung mit der Welt der organisierten Politik, mit ihren Spektakeln,
Affekten, ihren ausgefallenen, manchmal haarstriubenden Formen von Re-
prasentation — mithilfe von teilweise obskuren Figuren, die plotzlich grofie
Aufmerksambkeit und Gefolgschaft erlangen —, aber eben auch mit der »end-
less capacity for moral alarm« (Spencer 2007, 45). Diese Praxis von Politik
dhnelt eher einem Kampf, ganz in dem Sinne, in dem Carl Schmitt einst das
Grundlegende des Politischen definiert hat: die Unterscheidung von Freund
und Feind.* Diese Unterscheidung erlaubt verschiedene Dinge: eine Solida-
risierung unter Freunden und eine intensivierte Form gesellschaftlicher Aus-
einandersetzung, da der Feind ja aktiv bekimpft, in Schach gehalten werden
muss.

Spencer kam zu Schmitt tiber die Arbeiten der postmarxistischen Den-
kerin Chantal Mouffe. In ihrem einflussreichen Buch On the Political greift
Mouffe (2005) auf einige Kategorien Carl Schmitts zuriick, um sie gegen ei-
ne Demokratie zu wenden, in der die politische Auseinandersetzung abge-
stellt worden sei.> Mouffe nennt diesen Zustand »postpolitisch« — und dieser
Terminus spiegelt (spiter) das berithmte Schlagwort der »Alternativlosigkeit«

4 Schmitt ([1932] 1963, 26): »Die spezifische Unterscheidung, auf welche sich die politi-
schen Handlungen und Motive zuriickfithren lassen, ist die Unterscheidung von Freund
und Feind.«(Hervorhebungim Original) Wichtigistin diesem Zusammenhang der Hin-
weis auf Schmitts politische Verortung als reaktionarer Kritiker der liberalen Demokra-
tie und seiner unrithmlichen Rolle als Nazijurist (vgl. dazu das dritte Kapitel »Arcane
Geopolitics«). Schmitt liefert auch heute wieder einer neurechten Bewegung wichtige
theoretische Stichworte, vgl. dazu Weif3 2017.

5 Vgl. zu Mouffe auch das fiinfte (»Only playing with beans«) und sechste Kapitel (xGeo-
graphie des Ernstfalls«).

https://dol.org/1014361/9783839462300-000 - am 13.02.2026, 10:57:15.

185


https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

von Angela Merkel: Unerwiinschte Meinungen und Positionen, die nicht zum
- von politischen Eliten festgelegten — Kanon gehoren, wiirden, so Moufte, im
offentlichen Diskurs moralisch ausgegrenzt. Mouffe hilt diese Sprachverbote
fir einen Fehler: Diese Postpolitik habe erst den Rechtspopulismus in Euro-
pa stark gemacht — und wenn man die Entwicklung der AfD in Deutschland
ansieht, dann muss man befiirchten, dass Mouffe wohl recht hatte.

Postpolitik, so Mouffe, basiert auf einem moralischen Ausschluss. Der
moralische Rigorismus gegen rechtspopulistische Positionen und Protestak-
tionen hat affektive Dimensionen, auch wenn er versucht, sich als die ra-
tionale Stimme demokratischer Vernunft zu geben. Es handelt sich um eine
Art Hochmut und Hilflosigkeit zugleich: »Im Gefiithl des Hochmuts sind wir
zugleich extrem selbstsicher und verunsichert«, schreibt Jensen (2017, 147).
Selbstsicherheit scheint im intellektuellen Uberlegenheitsgefiihl der civil socie-
ty gegeniiber rechtspopulistischen Bewegungen durch, die deren Argumen-
te leicht zu widerlegen koénnen glaubt.® Zugleich zeigt sich Verunsicherung
dariiber, was Menschen zu diesen Protestbewegungen zieht und warum sie
so groflen elektoralen Erfolg haben.

Nicht undhnlich scheint mir Chatterjees Unterscheidung von civil socie-
ty und political society zu sein. Civil society bezeichnet die engagierten Biirge-
rinnen, die sich fir Biirgerrechte, Minderheiten, gegen Korruption und so
weiter einsetzen, um die demokratischen Institutionen wachzuhalten. Politi-
cal society hingegen beschreibt die dunkle Seite der electoral politics, wie man
in Indien sagt, das kimpferische, oft gewalttitige Ringen um Wahlerschaf-
ten, das auf einem erfolgreichen Management des Zorns gesellschaftlich und
wirtschaftlich abgehingter Bevolkerungsschichten basiert, deren block votes
von politischen Unternehmerinnen bewirtschaftet werden. Politische Unter-
nehmerinnen lenken deren Frustrationen gegen ethnische Minderheiten, und
verschaffen ihnen als »Patrons« auch Zugriff auf Ressourcen des Wohlfahrts-
staats und damit konkrete wirtschaftliche Verbesserungen — oft durch dubio-
se Einflussnahme auf den Verwaltungsapparat.

Versucht man, Chatterjees Begriff der political society auf rechtspopulisti-
sche Strémungen in Deutschland und ihre politische Praxis zu tibertragen,
fallen drei Punkte auf. Erstens haben einige rechtspopulistische Bewegungen
das Zornmanagement sehr erfolgreich itbernommen und damit zu einer neu-
en Sichtbarkeit bestimmter Bevolkerungsgruppen beigetragen. Auch sind,

6 Ein notorisches Beispiel hierfiir ist das Buch Mit Rechten reden von Per Leo, Maximilian
Steinbeis und Daniel-Pascal Zorn, 2017.

https://dol.org/1014361/9783839462300-000 - am 13.02.2026, 10:57:15.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geographie des Zorns

zweitens, einige rechtspopulistische Zornmanagerinnen in dubiose Netzwer-
ke verstrickt. Man denke an einige AfD-Politikerinnen, aber auch PEGIDA-
Aktivistinnen. Drittens ist es diesen Bewegungen bislang jedoch kaum ge-
lungen, sich Zugang zu den Strukturen des Wohlfahrtsstaats zu verschaffen.
Das Zornmanagement bespielt primir die Klaviatur der Identititspolitik, oh-
ne diese mit einem Zugrift auf staatliche Ressourcen zwecks Umverteilung
entlang von Patronage verbinden zu kénnen. Dies ist anders in Italien, Os-
terreich, Polen oder Ungarn, wo rechtspopulistische Parteien federfithrend
an der Regierung beteiligt sind oder waren.

Politischer Ekel

Politische Affekte — das sind die Affekte der Massen, der Unterschichten, der
Benachteiligten, so das Bild der protagonists of civil society. Liberale Eliten se-
hen sich selbst meist als rationale — civilized — Teilnehmerinnen an einem
politischen Diskurs, in dem es um den Austausch rationaler Argumente ge-
he. Damit verbunden ist ein latentes Uberlegenheitsgefiihl — moralisch und
kognitiv — und eine gewisse Herablassung gegeniiber den Anderen der Demo-
kratie, denjenigen, die sich von rechtspopulistischen Politikerinnen einlullen
lassen. Bei Chatterjee schwingt diese Seite mit, wenn er schreibt, »one is liable
to hear complaints from the protagonists of civil society [...] that modernity
is facing an unexpected rival in the form of democracy« (Chatterjee 2004,
41). Die civil society rimpft die Nase, empfindet Ekel und Hochmut gegeniiber
dieser abstofRenden Form von Politik, die eben auch Gewalt einbezieht und
immer wieder den Hass auf andere Gruppen leitet, um Identitit zu stiften.
Auch die civil society ist nicht frei von Affekten.

In seiner Phinomenologie feindlicher Gefithle beschreibt Aurel Kolnai
drei Affekte: Hass, Hochmut — und Ekel. »Das Ekelhafte grinst, starrt, stinkt
uns »an«, schreibt Kolnai (2007, 17). Es ist dieser Ekel vor den dunklen Ma-
chenschaften einer rechtspopulistischen political society, die den moralischen
Rigorismus der civil society leitet. Ekel und Hochmut bedingen sich gegen-
seitig. Sie begriinden die Sprachlosigkeit gegeniiber einer Form von Protest,
die ihren Zorn iiber die empfundene eigene politische Marginalisierung
sowohl gegen »die da oben« als auch gegen »die ganz Anderen« richtet -
ein Protest, dem es vor allem darum geht, gehért zu werden, Anerkennung
zu finden; eine Anerkennung, die diese Menschen anscheinend von den
Institutionen des demokratischen Staates nicht mehr erwarten (kénnen).

https://dol.org/1014361/9783839462300-000 - am 13.02.2026, 10:57:15.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Die hissliche Fratze der political society, so konnten wir vielleicht mit Chat-
terjee schlussfolgern, ist zugleich ein alternatives »terrain [..] of politically
mobilized demands« (Chatterjee 2004, 41), die ein demokratischer Staat nicht
einfach ignorieren kann. Wohlgemerkt — Chatterjee mahnt damit nicht an,
rechtspopulistische Rhetorik oder die mafidsen Praktiken der political society
zu ibernehmen, sondern sensibler zu werden gegeniiber den oft wenig
sichtbaren Exklusionsmechanismen der sogenannten civil society und ihrer
politischen Institutionen.

Zugleich versetzt der politische Ekel die Demokratie in einen permanen-
ten Erregungszustand. Der moralische Ekel signalisiert hier »eine akute Krise
der Selbstbehauptung gegen eine unassimilierbare Andersheit, ein(en) Kampf
und Krampf, in dem es buchstiblich um Sein oder Nicht-Sein geht« (Men-
ninghaus 2002, 7). Das Gefiihl des Ekels zeigt auf: Diesen »ungebirdigenc
politischen Subjekten soll im politischen Raum der Demokratie kein Platz
eingeriumt werden. Dieser Ekel »von oben« spiegelt sich zunehmend in ei-
nem Ekel »von unten, in einer nach oben gerichteten Verachtung, die sich
gegen sogenannte Eliten wendet. William Ian Miller bezeichnet dies als eine
Interaktion »angekrinkelter« Verachtungstypen von oben mit (zunehmend)
selbstgewissen »mannlichen« Verachtungstypen von unten, die beide aus ei-
ner gewissen Selbstgewissheit und gegenseitiger lebensweltlicher Nichtbe-
achtung agierten (Miller 1997, 230).” Miller sieht die Gefahr, dass diese In-
teraktion der Verachtungstypen in der Demokratie tendenziell zerstérerisch
wirken und die Verachtung in einen bgsartigeren, nimlich antipluralistischen
Affekt des politischen Ekels verwandeln konnte (Miller 1997, 251f.).

Vielleicht miissen wir die Angst vor kleinen Zahlen, die fear of small
numbers, demokratietheoretisch noch einmal ganz anders verstehen. Uber
die Angst demokratischer Eliten vor der Unvollkommenheit, die Angst vor
der Verschmutzung unserer Demokratie durch eine rechtspopulistische
Minderheit, schreibt Appadurai: dass »[..] bestimmte (zahlenmiRig klei-
ne) Minderheiten sie [die Eliten] daran erinnern, dass es nur sehr wenige
Menschen sind, deren Existenz sie daran hindert, ihren Status als Mehrheit
zu dem eines unbefleckten, [..] makellos reinen demokratischen
Konsens [auszubauen, B. K.]« (Appadurai 2009, 21). In diesem Zitat von
Appadurai habe ich »nationalen Ethnos« durch »demokratischen Konsens«
ersetzt. Ein demokratischer Konsens, so kénnte man mit Chantal Mouffe

7 Vgl. Menninghaus (2002, 36f.) fiir eine kritische Diskussion von Millers Kategorisie-
rung.

https://dol.org/1014361/9783839462300-000 - am 13.02.2026, 10:57:15.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geographie des Zorns

schlussfolgern, kann einer postpolitischen fear of small numbers, einer Angst
vor der Verunreinigung eines postpolitischen moralischen Konsenses durch
eine abweichende Minderheit, erliegen.

Auch die radikale Demokratietheorie, wie sie von Chantal Mouffe und vie-
len anderen linken Theoretikerinnen vertreten wird (vgl. Agamben et al. 2012),
identifiziert einen Ort des Politischen aufierhalb der Institutionen des libe-
ralen Rechtsstaats liegt. Diese Ortung ist aber, anders als bei Chatterjee, nor-
mativ und nicht empirisch. Die radikale Demokratietheorie sucht nach dem
»Anderswo« der Demokratie, das sie in einer Unmittelbarkeit des politischen
Ereignisses verortet. Der Raum des Politischen wird vornehmlich als auferin-
stitutioneller Raum - eine Art anarchistischer Gegenort — demarkiert. Theo-
retisch wird dies mit der Unterscheidung zwischen Politik und dem Politi-
schen begriindet. Ulrich Beck hatte dies »Subpolitik« genannt (Beck 1993).8
Dieser Gegenort wird als subversiv verstanden. Doch ist diese subversive Po-
sition nicht eigentlich auch - liest man Mouffe contra Mouffe — »postpoli-
tisch«, da sie alles, was gemeinhin als »politisch« behandelt wird, moralisch
abwertet und damit ausgrenzt? Diese Moralisierung der Demokratietheorie
kann zum Problem werden: Sie begrenzt den Erkenntnishorizont. Asthetisch
geht solche Theorie »knapp an der Schwelle zum Ekel vor allem und jedem
entlang« (Sloterdijk 1983, 21), das nicht sie selbst ist.

Ein theoretisches »Kaltebad«

Die Gefahr der Moralisierung des theoretischen Begriffswerkzeugs ist bei der
Analyse der Krise der Demokratie besonders ausgepragt. Es geht ja auch um
etwas: die Zukunft der liberalen Gesellschaften in Europa. Dennoch habe ich
in diesem Kapitel fiir ein theoretisches »Kiltebad« plidiert: Ausgerechnet die
postcolonial theory konnte uns einen theoretisch vielversprechenden Weg auf-
zeigen, die bequeme theoretische Position der moralischen Uberheblichkeit
(die Politik ontologisiert) aufzugeben und sich stattdessen ins ethnographi-
sche Feld der »actually existing politics« (Spencer) zu begeben. Chatterjee hat-
te den Geltungsanspruch liberaler Demokratietheorie in Frage gestellt, indem
er die terrains von civil society und political society analytisch getrennt und empi-
risch untermauert hatte. Dadurch wollte er die «reale» Politik der indischen

8 Vgl. dazu auch das fiinfte Kapitel »Only playing with beans?«.

https://dol.org/1014361/9783839462300-000 - am 13.02.2026, 10:57:15.

189


https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Demokratie theoretisch fassen, statt deren Minderwertigkeit angesichts li-
beraldemokratischer Idealvorstellungen zu beklagen. In Chatterjees Analyse
wurde offenkundig: Moralisierung ist eine rhetorische Technik, die alle Ak-
teurinnen im politischen Feld aktivieren, um sich einen diskursiven Vorteil
zu verschaffen. Moralisierung ist also selbst Teil der Empirie, nicht aufler-
halb von ihr.

Die Kritik Chatterjees trifft auch auf die radikale Demokratietheorie zu.
Zwar kritisiert jene ebenfalls die liberale Demokratie(theorie), deren Idee der
Rechtsstaatlichkeit und die Rhetorik postpolitischer Moralisierung. Zugleich
neigt aber auch die radikale Demokratietheorie zur Moralisierung, indem sie
ontologische Setzungen normativ einfirbt. Sie definiert a priori, wo der Ort
des Politischen sein sollte — und ladt diesen damit moralisch auf. Dieser Ort
des Politischen als aulerordentliches Ereignis einer Subpolitik positioniert
sich auferhalb (und moralisch oberhalb) der alltiglichen politischen Prakti-
ken und versteht sich als subversiv. Der mithsame Alltag demokratischer Pra-
xis gerat hier aus dem Blick (vgl. Barnett 2004, Barnett/Bridge 2013, Feather-
stone/Korf 2012). So wird Moralisierung in der radikalen Demokratietheorie
zur »Schonstellung« (Marquard 1958, 55). Die ontologische Positionierung ra-
dikaler Demokratietheorie, die in der kritischen Geographie auf so viel Sym-
pathie trifft, ist bequem: Indem sie das Politische ontologisiert, wird Ontolo-
gie zugleich zum Surrogat fiir die mithselige Arbeit an der Empirie.

https://dol.org/1014361/9783839462300-000 - am 13.02.2026, 10:57:15.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

