
Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche
Akteure im urbanen Sozialraum

Anna Körs

1. Einleitung

Die Verbindungen zwischen Religion und Stadt beschäftigen verschiedene
Disziplinen,1 blieben in der Religionssoziologie wie auch in der Stadtsozio‐
logie jedoch lange Zeit weitgehend vernachlässigt. Dies ist darin begründet,
dass die Theorietraditionen beider Disziplinen sich im Kontext einer sich
modernisierenden Gesellschaft entwickelten, in der die moderne Metro‐
pole als „secular space per se“2 und städtische Religion als „historisches
Phänomen“3 galten. Inzwischen hat sich empirisch gezeigt, dass moder‐
ne Gesellschaften von der Gleichzeitigkeit zweier Pluralisierungsprozesse
geprägt sind: und zwar von der Koexistenz von sowohl verschiedenen
religiösen Weltanschauungen als auch von säkularen und religiösen Diskur‐
sen und Institutionen.4 Dies gilt insbesondere für Städte, in denen beide
Prozesse – religiöse Pluralisierung und Säkularisierung – typischerweise
noch verstärkt stattfinden5 und die daher kulturelle und religiöse Verdich‐
tungsräume bilden.

1 Siehe z.B. für Theologie oder historische Religionswissenschaft: Ch. Zarnow /
B. Klostermeier / R. Sachau (Hg.), Religion in der Stadt. Räumliche Konfiguratio‐
nen und theologische Deutungen, Berlin 2018; J. Rüpke, Urban Religion. A Historical
Approach to Urban Growth and Religious Change, Berlin / Boston 2020.

2 H. Berking / J. Schwenk / S. Steets, Introduction: Filling the Void? – Religious
Pluralism and the City, in: Dies. (Hg.), Religious Pluralism and the City. Inquiries into
Postsecular Urbanism, Bloomsbury Studies in Religion, Space and Place, London u.a.
2018, (1–24) 2.

3 S. Lanz, Stadt und Religion, in: H.A. Mieg / Ch. Heyl (Hg.), Stadt. Ein interdiszipli‐
näres Handbuch, Stuttgart 2013, (299–317) 299.

4 Vgl. P.L. Berger, Altäre der Moderne. Religion in pluralistischen Gesellschaften, aus
dem Englischen von Ruth Pauli, Frankfurt / New York 2015.

5 V. Krech, Bewegungen im religiösen Feld: Das Beispiel Nordrhein-Westfalens, in:
M. Hero / V. Krech / H. Zander, Religiöse Vielfalt in Nordrhein-Westfalen. Empiri‐
sche Befunde und Perspektiven der Globalisierung vor Ort, Religion plural, Paderborn
2008, (24–43) 36;41.

179

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Angesichts dieser „doppelten Pluralisierung“ wächst die öffentliche
Aufmerksamkeit gegenüber Entwicklungen im religiösen Feld verbunden
mit einem steigenden Aushandlungsbedarf sowohl zwischen den Religio‐
nen als auch zwischen Religionen und Gesellschaft. Dabei ist der Prozess
der Pluralisierung Teil eines umfassenden gesellschaftlichen Differenzie‐
rungsprozesses und gilt auch für das religiöse Feld: „Nicht die Vielfalt ist
das Problem, sondern die notwendige Reorganisation des Denkens und
Handelns in Vielfalt.“6 Während religiöse Pluralität somit zunächst eine
„simple Beschreibung gesellschaftlicher Fakten“ ist, stellt sich damit die
eigentliche Frage, wie diese in der Gesellschaft und ihren Subsystemen
integriert werden und religiöser Pluralismus entstehen kann als eine nor‐
mative Ordnung im Sinne einer „gesellschaftliche[n] Situation, in der Men‐
schen verschiedener Ethnien, Weltanschauungen und Moralauffassungen
friedlich miteinander leben und freundlich miteinander umgehen.“7

Der Beitrag rückt vor diesem Hintergrund die – gegenüber religiösen
Entwicklungen auf der Makro- und Mikroebene bisher wenig erforschte
– Mesoebene der lokalen Gemeinden ins Blickfeld und fragt, wie reli‐
giöse Gemeinden in einem zunehmend pluralen Umfeld (inter-)agieren:
Inwieweit sind Gemeinden in ihrer Gemeindepraxis und mit ihren Akti‐
vitäten auf die eigene Gemeinde bezogen oder darüber hinaus auch ge‐
sellschaftlich orientiert? Inwieweit führt ein zunehmend plurales Umfeld
auch zu interreligiösen Beziehungen und wodurch werden diese befördert
oder auch gehemmt? Und welche Rolle spielt dabei ihre gesellschaftliche
Integration? Dazu verbindet der Beitrag Perspektiven der interreligiösen
Gemeindeforschung und Dialogforschung (2.) und präsentiert Ergebnisse
einer empirischen Gemeindestudie zur Gemeindepraxis (3.1.), den interreli‐
giösen (3.2.) wie auch gesellschaftlichen Kontakten (3.3.) und schließt mit
einem kurzen Fazit zur Bedeutung von Gemeinden als Akteure gesellschaft‐
licher Transformation im urbanen Sozialraum (4.).

6 M. Löw, Vielfalt und Repräsentationen, in: dies. (Hg.), Vielfalt und Zusammenhalt.
Verhandlungen des 36. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Soziologie in Bo‐
chum und Dortmund 2012, Teil 1, Frankfurt a.M. 2014, (27–37) 35.

7 Berger, Altäre der Moderne, 16.

Anna Körs

180

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gemeinden im Spiegel interreligiöser Gemeinde- und Dialog forschung

In der Forschung wurden Gemeinden lange Zeit vernachlässigt und rü‐
cken in der deutschen Religionssoziologie nach einer jahrzehntelangen
Phase der Abkehr und beinahe Abstinenz von der institutionellen Religi‐
on erst seit einigen Jahren – auch angesichts der Migrationsbewegungen
– (wieder) ins Blickfeld der empirischen Gemeindeforschung.8 So war
die Kirchengemeindeforschung der Nachkriegszeit bis Mitte der 1960er
Jahre nicht nur ein Themenbereich der Religionssoziologie, sondern „Reli‐
gionssoziologie war in dieser Periode im Wesentlichen Kirchensoziologie“9

und die „Soziologie der Kirchengemeinde“ eine ihrer beiden Hauptfor‐
schungsrichtungen.10 Dies änderte sich u.a. mit der Kritik von Thomas
Luckmann und seiner berühmt gewordenen Sammelrezension, in der er
die „geradezu radikale Verengung“11 des kirchensoziologischen Ansatzes
kritisierte und die Abkehr von der empirisch verengten Kirchensoziologie
zugunsten einer breiter gefassten und theoretisch verankerten Religionsso‐
ziologie forderte. Dies führte zu einer Zäsur in der deutschsprachigen Reli‐
gionssoziologie,12 die sich in der Folge entweder in der Makroperspektive
mit den großen Trends religiöser Entwicklung oder in der Mikroperspekti‐
ve mit der individuellen Religiosität befasste.

Die Mesoebene der sozialen Formen von Religion einschließlich der
Gemeinden blieb dagegen lange Zeit unberücksichtigt. Dies steht nicht
nur im Widerspruch zu ihrer zahlenmäßigen Stärke – mit rund 13.000
evangelischen, 10.000 katholischen und einer kaum überschaubaren Zahl
von Gemeinden der vielen verschiedenen christlichen Konfessionen sowie
etwa 130 jüdischen, mehr als 2.200 muslimischen und 100 alevitischen,
mehreren hundert buddhistischen und hinduistischen, etwa 30 Sikh- und
einigen hundert Bahá'í-Gemeinden in ganz Deutschland –, sondern auch

8 Siehe hierzu A. Körs, Empirische Gemeindeforschung: Stand und Perspektiven, in:
D. Pollack / V. Krech / O. Müller / M. Hero (Hg.), Handbuch Religionssoziolo‐
gie, Wiesbaden 2018, 631–655.

9 D. Pollack, Religionssoziologie in Deutschland seit 1945, Preprints and Working
Papers of the Center for Religion and Modernity 6, Münster 2014, 3.

10 Vgl. M. Laube, Theologie und neuzeitliches Christentum. Studien zu Genese und
Profil der Christentumstheorie Trutz Rendtorffs, Tübingen 2006, 62.

11 Th. Luckmann, Neuere Schriften zur Religionssoziologie, KZSS 12 (1960), (315–326)
315.

12 Vgl. A. Feige, Kirchenmitgliedschaft in der Bundesrepublik Deutschland. Zentrale
Perspektiven empirischer Forschungsarbeit im problemgeschichtlichen Kontext der
deutschen Religions- und Kirchensoziologie nach 1945, Gütersloh 1990, 109.

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

181

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu den hohen Erwartungen, die gerade im Zuge der zunehmenden religiö‐
sen Pluralisierung an sie gerichtet werden. So groß die Unterschiede zwi‐
schen den Gemeinden der verschiedenen Religionen hinsichtlich Glaube,
Organisation, Aktivitäten etc. auch sein mögen, gemeinsam ist ihnen, dass
sich Menschen an lokalen Orten versammeln, um gemeinsam ihre Religion
auszuüben,13 sie mithin Orte gelebter Religion sind und zugleich – so die
These des Beitrags – auch ein Potenzial zur interreligiösen Praxis und
sozialen Aneignung religiöser Pluralität bilden.

Besonders naheliegend erscheint dabei der interreligiöse Dialog und der
Beitrag nimmt dazu Bezug auf die empirische Dialogforschung, die sich in
Deutschland (wie auch andernorts) erst in den letzten zwei Jahrzehnten
entwickelt hat. Dabei sind vor allem Arbeiten entstanden, die den interreli‐
giösen Dialog auf der individuellen Mikroebene analysieren, daneben eini‐
ge Studien zu organisierten Formen von interreligiösen Dialoginitiativen
auf der institutionellen Mesoebene, und dabei in räumlicher Hinsicht mit
einem Schwerpunkt auf dem westdeutschen Raum.14 Der Beitrag schließt
hieran an mit einem weiten und nicht normativen Verständnis des inter‐
religiösen Dialogs jenseits eines auf gegenseitige Verständigung zielenden
Austauschs, der bereits zu den anspruchsvollen Interaktionsformen zählt,
da er mit den dafür erforderlichen „dialogical skills“ wie Offenheit und
Respekt gegenüber dem Anderen sowie Zuhören und Verstehenwollen das
voraussetzt, was im praktischen Bereich des alltäglichen Verhaltens häufig
nicht gegeben und erst zu schaffen ist.15 Der vorliegende Beitrag erweitert
daher die Perspektive auf interreligiöse Beziehungen in Form von Kon‐
takten und Netzwerken. Diese weniger intentionalen Interaktionsformen
mögen auf den ersten Blick weniger wichtig erscheinen, tatsächlich sind

13 Dies korrespondiert mit einem weiten Begriff von Gemeinden als „places where
ordinary people gather […]. If congregations do nothing else, they provide a way for
people to worship.” (N.T. Ammerman, Congregations. Local, Social, and Religious,
in: P.B. Clarke [Hg.], The Oxford Handbook of the Sociology of Religion, New York
2009, [562–580] 564f.).

14 Vgl. A. Körs, Interreligious Dialogue and Relations in Germany in a Multilevel Gov‐
ernance Perspective, in: A. Bieler / C. Hoffmann / L. Ketges (Hg.), Conviviality
in Contexts of Religious Plurality. Interdisciplinary Explorations, Bielefeld 2024 (im
Erscheinen).

15 Vgl. R. Sennett, Together. The Rituals, Pleasures and Politics of Cooperation, New
Haven 2012, 6.

Anna Körs

182

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie aber nicht nur im (städtischen) Alltag weit verbreitet,16 sondern auch
für den Abbau von Vorurteilen und die Förderung von Toleranz höchst
relevant.17 Vor diesem Hintergrund verfolgt die im Folgenden präsentierte
Gemeindestudie die Perspektive einer religionsvergleichenden und auf in‐
terreligiöse Beziehungen fokussierten empirischen Gemeindeforschung.

3. Interreligiöse Gemeindestudie

Im Folgenden werden ausgewählte Ergebnisse einer repräsentativen
Gemeindestudie aus Hamburg vorgestellt. Zugrunde liegt eine telefonische
Befragung der Gemeindeleitungen von 350 aus insgesamt 547 recherchier‐
ten Gemeinden – aus dem Spektrum Christentum, Judentum, Islam, Alevi‐
tentum, Buddhismus, Hinduismus, Sikhismus, Bahaismus – in der Stadt
Hamburg. Von den 350 befragten Gemeinden ist der Großteil von 266
Gemeinden christlich, davon gut 100 evangelisch-lutherisch und 23 katho‐
lisch. Die weiteren 143 – also etwas mehr als die Hälfte – verteilen sich
auf die vielen weiteren Konfessionen im christlichen Spektrum. Befragt
wurden außerdem 43 islamische, 25 buddhistische sowie Gemeinden weite‐
rer (nichtchristlicher) Religionen – zwei jüdische, drei Hindu-, eine Sikh-,
sieben Bahá‘í-, drei alevitische Gemeinden –, die für die quantitative Da‐
tenanalyse zusammengefasst wurden.18

16 Vgl. S. Vertovec, New Complexities of Cohesion in Britain: Super-Diversity,
Transnationalism and Civil-Integration. A Thinkpiece for the Commission on Integ‐
ration and Cohesion, London 2007, 14.

17 Vgl. D. Pollack / O. Müller, Religionsmonitor. Religiosität und Zusammenhalt
in Deutschland, hg. von der Bertelsmann Stiftung, Gütersloh 2013, 46f.; D. Pol‐
lack, Das Verhältnis zu den Muslimen, in: ders. / O. Müller / G. Rosta / N. Fried‐
richs / A. Yendell (Hg.), Grenzen der Toleranz. Wahrnehmung und Akzeptanz
religiöser Vielfalt in Europa, Wiesbaden 2014, (47–57); M. Müke / U. Tranow /
A. Schnabel / Y. El-Menouar, Religionsmonitor. Zusammenleben in religiöser Viel‐
falt. Warum Pluralität gestaltet werden muss, hg. von der Bertelsmann Stiftung,
Gütersloh 2023, 56.

18 Siehe ausführlich zur Methode A. Körs, How Religious Communities Respond to Re‐
ligious Diversity. From Interreligious Dialogue to Interreligious Relations, Contacts,
and Networks, in: J. Ipgrave / Th. Knauth / A. Körs / D. Vieregge / M. v.d. Lippe
(Hg.), Religion and Dialogue in the City. Case Studies on Interreligious Encounter in
Urban Community and Education, Religious Diversity and Education in Europe 26,
Münster 2018, 23–54.

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

183

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1. Gemeindepraxis

Für Aussagen zur Sozialraumorientierung interessiert zunächst die
Gemeindepraxis im Hinblick darauf, inwieweit die Gemeinden sich mit
ihren Aktivitäten auf die eigene Gemeinde konzentrieren oder darüber
hinaus auch gesellschaftlich orientiert sind. Dazu wurde das Aktivitätsspek‐
trum der Gemeinden durch zehn verschiedene Aktivitäten erfragt, die sich
mittels einer Faktorenanalyse in drei Bereiche zusammenfassen lassen:

a) Aktivitäten der „Gemeinschaftsbildung“ in Form von gemeinsamen re‐
ligiösen Feiern, Angeboten für Kinder und Jugendliche sowie Aktivitä‐
ten mit Senior:innen, die sich an die Gemeinde richten und bei denen
der Gemeinschaftsaspekt im Vordergrund steht,

b) Aktivitäten der „Vermittlung“ durch religiöse Bildung und Erziehung,
Unterstützung im Alltag und bei Konflikten, Beratung im Arbeits- und
Berufsleben sowie durch Angebote an Interessierte im Umfeld der
Gemeinde, die sich schwerpunktmäßig an die Gemeinde richten und
dabei auch soziale Dienste beinhalten,

c) Aktivitäten des „gesellschaftlichen Engagements“ durch die Teilnahme
an Veranstaltungen im Stadtteil, Stellungnahmen zu religiösen Themen
sowie zu politischen Grundsatzfragen, die über die eigene Gemeinde
hinausgehen und gesellschaftlich orientiert sind.

Betrachtet man die Gemeinden der unterschiedlichen Religionen im Hin‐
blick auf diese drei Bereiche (s. Tabelle 1), werden vier Aktivitätsmuster er‐
kennbar: Erstens zeigen die islamischen Gemeinden eine überdurchschnitt‐
lich hohe Aktivität in allen drei Bereichen, was in abgeschwächter Weise
und in einer anderen Gewichtung auch für die Gemeinden anderer nicht‐
christlicher Religionen gilt. Umgekehrt zeigen zweitens die buddhistischen
Gemeinden in allen Bereichen eine unterdurchschnittliche Aktivität, was
insbesondere für den Bereich der Gemeinschaftsbildung gilt. Drittens sind
die Gemeinden der beiden großen christlichen Kirchen jeweils überdurch‐
schnittlich aktiv im Bereich der Gemeinschaftsbildung sowie des gesell‐
schaftlichen Engagements, jedoch relativ wenig aktiv im Bereich der religiö‐
sen und sozialen Vermittlung. Hingegen ist viertens für die Gemeinden
anderer christlicher Konfessionen gerade die religiöse und soziale Vermitt‐
lung überdurchschnittlich bedeutsam und sie sind relativ wenig aktiv im
Bereich der gesellschaftlichen Verantwortung.

Dies korrespondiert auch mit der Öffentlichkeitsarbeit, die in insge‐
samt acht Items abgefragt wurde und sich mittels einer Faktorenanalyse

Anna Körs

184

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in eine medienbasierte (Internetauftritt, Broschüren, Flyer oder Plakate,
Veranstaltungshinweise in der Presse) und eine interaktionsorientierte Öf‐
fentlichkeitsarbeit (Tag der offenen Tür, Stadtteilfeste, Beauftragter für Öf‐
fentlichkeitsarbeit, Dialogbeauftragte) zusammenfassen lässt. Während die
islamischen Gemeinden zwar am wenigsten aktiv in der medienbasierten
Öffentlichkeitarbeit sind, sind sie umgekehrt in der interaktionsorientierten
Öffentlichkeitarbeit am stärksten engagiert, was in ähnlicher Weise auch
für die Gemeinden anderer nichtchristlicher Religionen gilt. Die buddhis‐
tischen Gemeinden zeigen hingegen eine insgesamt geringe Aktivität in
der Öffentlichkeitsarbeit. Die christlichen Gemeinden und vor allem die
evangelisch-lutherischen Gemeinden sind in der interaktionsorientierten
Öffentlichkeitsarbeit immer noch überdurchschnittlich aktiv, jedoch ver‐
gleichsweise deutlich weniger als im medienbasierten Bereich.

Gemeindepraxis differenziert nach Religion

  ev.-
luth.

röm-
kath.

andere
christ-
liche

isla-
misc
h

bud‐
dhis
-tisch

andere
nicht‐
christ-
liche

Ge‐
samt

Aktivitäten (Mittelwert; 1=gar
nicht bedeutend, 5=sehr bedeu‐
tend)

             

Religiöse Gemeinschaftsbildung
(3 Items: religiöse Feiern, Jugend-
und Kinderarbeit, Senior*innen‐
arbeit)

4,24 4,14 4,13 4,27 2,37 4,15 4,05

Religiöse und soziale Vermittlung
(4 Items: religiöse Bildung und
Erziehung, Beratung bei Alltags‐
problemen und Konflikten, Ar‐
beits- und Berufsberatung, Ange‐
bote für Interessierte)

3,06 3,29 3,63 3,95 3,19 3,59 3,45

Gesellschaftliche Verantwortung
(3 Items: Veranstaltungen im
Stadtteil, Stellung nehmen zu ge‐
sellschaftlichen Fragen, zu politi‐
schen Grundsatzfragen äußern)

3,08 3,07 2,59 3,53 2,31 3,29 2,90

Öffentlichkeitsarbeit (Mittel‐
wert; Anzahl der Maßnahmen)

             

Maßnahmen medienbasiert
(4 Items: Broschüren, Internetauf‐
tritt, Flyer oder Plakate, Veran‐
staltungshinweise in Presse)

3,93 3,75 3,36 2,26 2,88 2,88 3,36

Tabelle 1:

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

185

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  ev.-
luth.

röm-
kath.

andere
christ-
liche

isla-
misc
h

bud‐
dhis
-tisch

andere
nicht‐
christ-
liche

Ge‐
samt

Maßnahmen interaktionsorien‐
tiert
(4 Items: Tag der offenen Tür,
Stadtteilfest, Beauftragte für Öf‐
fentlichkeitsarbeit, Beauftragte für
interreligiösen Dialog)

2,54 2,13 1,81 2,79 1,60 2,67 2,19

Anmerkung: Unterschiede zwischen den religiösen Traditionen sind signifikant bei
einem Niveau von p < 0,001.

Festzustellen ist damit, dass die Gemeinden aus dem nichtchristlichen
Spektrum – mit Ausnahme der buddhistischen Gemeinden – ein insge‐
samt hohes und umfassendes Aktivitätslevel aufweisen und dabei sowohl
verstärkt soziale Dienstleistungen anbieten als auch ein starkes gesellschaft‐
liches Engagement zeigen, was mit einer interaktionsorientierten Öffent‐
lichkeitsarbeit einhergeht. Dies hängt vermutlich auch mit ihrer Stellung
innerhalb der mehrheitlich christlich und zugleich säkular geprägten Stadt‐
gesellschaft zusammen, in der sie an die Lebenswelt ihrer Mitglieder an‐
knüpfen und zugleich den Kontakt zur Gesellschaft suchen. Dass sie dabei
verstärkt auch soziale Dienste anbieten bzw. diese umgekehrt gerade von
den Gemeinden der beiden großen christlichen Kirchen viel weniger ange‐
boten werden, ist insofern plausibel, als Letztere diakonische bzw. karitative
Einrichtungen unterhalten, während etwa eine islamische Wohlfahrtspflege
erst im Aufbau ist. Das geringe Aktivitätslevel der buddhistischen Gemein‐
den ist (auch mit Blick auch auf die einzelnen Items) so zu verstehen, dass
hier häufig relativ kleine Gruppen zusammenkommen, die sich auf die
religiöse oder spirituelle Praxis in der Gemeinschaft und insbesondere die
innere Einkehr konzentrieren, dies auch nach außen durch entsprechende
Angebote vermitteln, ansonsten aber relativ zurückgenommen agieren.

3.2. Interreligiöse Kontakte

Blickt man auf die sozialräumliche Verteilung der Gemeinden im Stadtge‐
biet, wird deutlich, dass sich in einem Großteil der Stadtteile inzwischen
nicht mehr nur Gemeinden einer Religion, sondern mehrerer verschiede‐
ner Religionen befinden. Dazu zeigt die Karte (Abb. 1) die Hamburger

Anna Körs

186

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stadtteile nach dem Grad ihrer religiösen Pluralität, basierend auf den 547
identifizierten Gemeinden. Während die hellblau gefärbten Stadtteile mo‐
noreligiös geprägt sind, d.h. die dort ansässigen Gemeinden gehören alle
derselben Religion an, in der Regel dem Christentum, sind die blauen und
dunkelblauen Stadtteile vielfältig und entweder bi-, pluri- oder multireligi‐
ös, d.h. die hier ansässigen Gemeinden gehören zwei, drei oder vier ver‐
schiedenen Religionen an. Je dunkler die Farbe des Stadtteiles, desto mehr
Religionen sind dort durch Gemeinden vertreten.19 Die ehemals monoreli‐
giös christlich geprägten Strukturen haben sich damit in den letzten Jahr‐
zehnten vor allem migrationsbedingt erheblich pluralisiert und die Ge‐
meinden sind – zumindest im städtischen Nahbereich – zunehmend von
einem (migrationsgeprägten) pluralen Umfeld und einer äußeren Heteroge‐
nität umgeben. Damit stellt sich die Frage, inwieweit diese äußere Pluralität

19 In den farblosen Stadtteilen wurden keine Gemeinden gefunden, entweder weil
es sich um Ufer- oder sonstige unbewohnte Gebiete handelt oder weil ehemalige
Gemeinden fusioniert sind. Dennoch kann in diesen Gebieten religiöses Leben
stattfinden, wie etwa im „Ökumenischen Forum“, einem Zusammenschluss von 17
verschiedenen christlichen Kirchen in dem 2008 neu gegründeten Stadtteil HafenCi‐
ty.

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

187

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tatsächlich auch zu interreligiösen Aktivitäten und Kontakten zwischen den
Gemeinden führt oder womöglich im Gegenteil auch davon abhält.

Pluralität der Gemeinden auf Stadtteilebene20

Von den befragten Gemeinden geben 46 % an, über interreligiöse Kontakte
zu verfügen, während 54 % und damit die knappe Mehrheit über keine
interreligiösen Kontakte verfügt. Wenn interreligiöse Kontakte vorhanden
sind, bestehen diese meistens zu Gemeinden einer anderen Religion (25 %),
während nur 12 bzw. 10 % Kontakte zu Gemeinden aus zwei bzw. drei
und mehr anderen Religionen unterhalten (Abb. 2). Mit den bestehenden
interreligiösen Kontakten wird somit größtenteils die Grenze zu einer einzi‐

Abb. 1:

20 A. Körs, Congregations, Diversity, and Interreligious Relations, in: dies. /
W. Weisse / J.-P. Willaime (Hg.), Religious Diversity and Interreligious Dialogue,
Cham 2020, (153–173) 158.

Anna Körs

188

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen anderen Religion überschritten, während nur ein geringer Anteil der
Gemeinden multireligiös aktiv ist.

Verbreitung interreligiöser Kontakte

54% keine 
interreligiösen 

Kontakte

25% interreligiöse 
Kontakte zu 1 

Religion

12% interreligiöse 
Kontakte zu 2 

Religionen

10% interreligiöse 
Kontakte zu 3 und 
mehr Religionen

Frage: „Hatte Ihre Gemeinde in den letzten 12 Monaten Kontakt zu christlichen /
alevitischen / islamischen / jüdischen / buddhistischen / hinduistischen / Sikh- /
Bahá‘í-Gemeinden in Hamburg?“

Auch wenn interreligiöse Kontakte damit zwar durchaus verbreitet sind,
sind sie, auch angesichts der starken öffentlichen Präsenz des „interreligiö‐
sen Dialogs“ auf der Ebene der Repräsentierenden, mit Blick auf ihren
Verbreitungsgrad auf der Gemeindeebene offenbar zu relativieren. Dies gilt
auch im Vergleich zu den bestehenden intrareligiösen Kontakten zwischen
Gemeinden derselben Religion. So geben 95 % der Gemeinden intrareligiö‐
se Kontakte zu Gemeinden derselben Glaubensrichtung an (zum Beispiel
sunnitische Gemeinden untereinander) und 75 % zu Gemeinden anderer
Glaubensrichtungen (zum Beispiel evangelisch-lutherische zu katholischen
Gemeinden). Die Interaktionen im religiösen Feld scheinen sich somit
nach dem Prinzip der Ähnlichkeit zu organisieren, wobei nicht nur ähnli‐
che Glaubensvorstellungen, sondern auch z.B. ähnliche institutionelle Ein‐
bindungen den intrareligiösen Kontakt befördern können. Interreligiöse
Beziehungen stellen sich hingegen selbst in einer Stadt wie Hamburg, die
hochgradig religiös plural geprägt ist und sich selbst als „Hauptstadt des

Abb. 2:

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

189

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


interreligiösen Dialogs“21 versteht, nicht als bloße Folge religiöser Pluralität
ein, so dass die Frage bleibt, welche Faktoren förderlich bzw. hinderlich
wirken.

a) Interreligiöse Beziehungen und Religionszugehörigkeit

Als ein wesentlicher Einflussfaktor gilt dabei die Religionszugehörigkeit.
So zeigen verschiedene Studien, dass 39 bzw. 23 % der evangelischen
Kirchengemeinden interreligiöse Kontakte zu muslimischen bzw. jüdischen
Gemeinden unterhalten,22 hingegen mehr als drei Viertel der islamischen
Gemeinden in Deutschland (77 %) mit Kirchen oder anderen Glaubensge‐
meinschaften kooperieren,23 wenngleich institutionalisierte Kooperations‐
formen laut einer Studie zu islamischen Gemeinden in Schweden deutlich
seltener vorhanden sind (34 %).24 Auch für die Gemeindelandschaft in
den USA zeigt sich tendenziell ähnlich: „Clearly, congregations outside the
Christian tradition have carried the major responsibility for maintaining
communication across religious lines […]“,25 was zwar auch an ihren sta‐
tistisch besseren Chancen für den Kontakt mit Gemeinden der Mehrheits‐

21 Körs, How Religious Communities Respond, 28f.
22 Vgl. H. Rebenstorf / P.-A. Ahrens / G. Wegner, Potenziale vor Ort. Erstes Kir‐

chengemeindebarometer, hg. vom Sozialwissenschaftlichen Institut der EKD,
Leipzig 2015, 62.

23 Vgl. D. Halm / M. Sauer / J. Schmidt / A. Stichs, Islamisches Gemeindeleben
in Deutschland, Forschungsbericht 13, Bundesamt für Migration und Flüchtlinge,
Nürnberg 2012, 113.

24 Vgl. K. Borell / A. Gerdner, Cooperation or Isolation? Muslim Congregations
in a Scandinavian Welfare State. A Nationally Representative Survey from Sweden,
RRelRes 55 (4/2013), (557–571) 564.

25 N.T. Ammerman, Pillars of Faith. American Congregations and Their Partners,
Berkeley u.a. 2005, 130.

Anna Körs

190

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


religion liege, aber auch strategisch und durch die gesellschaftlichen Erwar‐
tungen an sie begründet sei.26

Verbreitung interreligiöser Kontakte nach Religionen (in %)

0

10

20

30

40

50

60

70

80

90

evangelisch-
lutherisch

katholisch andere
christliche

Konfessionen

islamisch buddhistisch andere
nichtchristliche

Religionen

ohne interreligiöse Kontakte mit interreligiösen Kontakten

Die vorliegende Studie stimmt hiermit insofern überein, als die stärker
migrantisch geprägten islamischen Gemeinden und auch die Gemeinden
anderer nichtchristlicher Religionen deutlich häufiger interreligiöse Kon‐
takte haben als christliche Gemeinden. Dies trifft dabei nicht für die
buddhistischen Gemeinden zu, die vergleichsweise deutlich weniger in
interreligiöse Beziehungen involviert sind. Am wenigsten interreligiös ak‐
tiv sind schließlich die Gemeinden christlicher Konfessionen jenseits der
beiden großen Kirchen, so dass auch innerhalb des christlichen Spektrums
erhebliche Unterschiede bestehen. Interreligiöse Beziehungen gehen somit
nicht allein aus der Minderheitensituation hervor, sondern scheinen we‐
sentlich durch die gesellschaftliche Position der Religionsgemeinschaft be‐
einflusst zu sein. Gerade für islamische Gemeinden, die angesichts ihres
zugeschriebenen Konfliktpotentials in den Bedrohungswahrnehmungen der
Bevölkerung ganz oben stehen27 und an die sich daher auch entsprechend
hohe gesellschaftlich-normative Erwartungen stellen, könnten der damit
verbundene Rechtfertigungsdruck sowie verstärkte Bemühungen um die

Abb. 3:

26 Vgl. Ammerman, Pillars of Faith, 111.
27 Vgl. G. Pickel, Religiöse Pluralisierung als Bedrohungsszenario? Stereotypen, Ängste

und die Wirkung von Kontakten auf die Integration von Menschen anderer Religion,
in: K. Amirpur / W. Weiße (Hg.), Religionen – Dialog – Gesellschaft. Analysen zur
gegenwärtigen Situation und Impulse für eine dialogische Theologie, Münster 2015,
(19–55) 26–42.

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

191

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigene Integration wichtige Motivationen für interreligiöse Kontakte sein,
womit sich eine Deutung interreligiöser Kontakte als Integrationsleistung
nahelegt.

b) Interreligiöse Beziehungen und religiöse Einstellungen

Weiter ist davon auszugehen, dass interreligiöse Beziehungen auch von
religiösen Einstellungen wie insbesondere der Haltung gegenüber religiö‐
ser Pluralität beeinflusst werden, wofür häufig der Wahrheitsanspruch als
Indikator verwendet wird. So zeigt eine Gemeindestudie aus den USA,
dass theologisch konservative Gemeinden mit exklusivistischen Haltungen
nur bedingt Interaktionen mit andersreligiösen Gemeinden zeigen,28 und
Studien auf individueller Ebene belegen ebenso, dass theologischer Exklu‐
sivismus Kontakte mit Nicht-Gruppenmitgliedern reduziert.29 Auch für
Deutschland und andere europäische Länder wurde ein hochsignifikan‐
ter Zusammenhang zwischen religiösem Dogmatismus mit dem Fürwahr‐
halten nur einer Religion und der ablehnenden Haltung gegenüber Mus‐
limen festgestellt.30 Der Zusammenhang zwischen einer exklusivistischen

28 Vgl. Ch.P. Scheitle, The Social and Symbolic Boundaries of Congregations: An
Analysis of Website Links, Interdisciplinary Journal of Research on Religion 1 (2005),
Art. 6, (1–21) 18.

29 Vgl. S.M. Merino, Religious Diversity in a “Christian Nation”: The Effects of Theolo‐
gical Exclusivity and Interreligious Contact on the Acceptance of Religious Diversity,
JSSR 49 (2/2010), (231–246) 239; B.G. Smith, Attitudes towards Religious Pluralism:
Measurements and Consequences, SocComp 54 (2/2007), (333–353) 349.

30 Vgl. D. Pollack, Das Verhältnis zu den Muslimen, in: ders. / O. Müller / G. Ros‐
ta / N. Friedrichs / A. Yendell (Hg.), Grenzen der Toleranz. Wahrnehmung und
Akzeptanz religiöser Vielfalt in Europa, Wiesbaden 2014, (47–57) 53.

Anna Körs

192

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einstellung und dem Vermeiden von interreligiösen Beziehungen scheint
somit stabil.

Wahrheitsverständnis (in %)

0 10 20 30 40

Wahrheit gibt es nur in einzigen Religion (exklusivistisch)

Wahrheit gibt es in mehreren Religionen, aber eine Religion ist den anderen
in ihrer Wahrheit überlegen (inklusivistisch)

Wahrheit gibt es in mehreren Religionen und alle Religionen sind
diesbezüglich gleichwertig (pluralistisch)

Wahrheit ist allen Religionen voraus, aber man kann ihr durch Diskussion
zwischen den Religionen näher kommen (dialogisch)

Stimme keiner dieser Aussagen zu.

Wahrheitsverständnis und interreligiöse Beziehungen

33,3

44,1

55
49,2

8,1

16,9

25,4

17,2

0%

10%

20%

30%

40%

50%

60%

exklusivistisch inklusivistisch pluralistisch dialogisch

Interreligiöse Kontakte

Interreligiöse Netzwerke

Die Ergebnisse der vorliegenden Studie, in der ebenso nach dem
Wahrheitsverständnis gefragt wurde (Abb. 4), bestätigen dies insofern, als
diejenigen mit einer exklusivistischen Haltung vergleichsweise weniger in‐
terreligiöse Beziehungen eingehen (33 %) als diejenigen mit einer inklusi‐
vistischen (44 %), pluralistischen (55 %) oder dialogischen Haltung (49 %)
(Abb. 5). Zwar ergibt sich bei einer Differenzierung zwischen denjenigen
mit einer exklusivistischen versus nicht-exklusivistischen Haltung ein statis‐
tisch signifikanter Zusammenhang zwischen dem Wahrheitsanspruch und
interreligiösen Beziehungen. Dieser fällt jedoch schwach aus, und es verfü‐

Abb. 4:

Abb. 5:

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

193

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen immerhin ein Drittel derjenigen mit einer exklusivistischen Haltung
über interreligiöse Kontakte. Einen Erklärungsansatz hierfür bietet Kate
McCarthy, die in ihrer Studie „Interfaith Encounters in America“ ebenso
„important countercurrents in this pattern“31 findet und zeigt, dass es
Gründe gibt (wie das Erreichen bestimmter sozialer Ziele und den Aufbau
von gesellschaftlichen Beziehungen), die auch exklusivistisch eingestellte
Gruppen dazu motivieren können, sich an interreligiösen Beziehungen zu
beteiligen oder diese sogar zu initiieren. Dies scheint insofern plausibel
auch für die vorliegende Studie, als ein positiver Zusammenhang zwischen
interreligiösen und gesellschaftlichen Kontakten besteht (s. Abschnitt 3.3).

c) Hindernisse interreligiöser Kontakte zwischen Gemeinden

Fragt man umgekehrt danach, welche Hindernisse oder Schwierigkeiten
bei interreligiösen Kontakten bestehen oder diese verhindern, ist zunächst
festzustellen, dass – aus dem Spektrum der abgefragten Aspekte wie Res‐
sourcen, institutionelle Einbindung, Motivation, religiöse Einstellungen,
Erfahrungen sowie Gelegenheiten (Abb. 6) – kaum „problematische Erfah‐
rungen mit Gemeinden aus anderen Religionen“ die Gemeinden von inter‐
religiösen Kontakten abhalten. Während sich dies für die Gemeinden ohne
interreligiöse Kontakte logisch ergibt, gilt es nahezu gleichermaßen auch
für diejenigen, die über interreligiöse Kontakte verfügen. Dies ist wichtig zu
sehen, deutet es doch darauf hin, dass es kaum die Kontakte selbst sind, die
als problematisch erachtet werden, sondern die Gründe für die moderate

31 K. McCarthy, Interfaith Encounters in America, New Brunswick (New Jersey) 2007,
199.

Anna Körs

194

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verbreitung und Bewertung der interreligiösen Kontakte eher woanders
liegen.

Einschätzung von Barrieren von interreligiösen Kontakten

0 10 20 30 40 50 60 70 80

Schwächung des eigenen Glaubens

problematische Erfahrungen

Zustimmung von übergeordneter Stelle erforderlich

Sprachschwierigkeiten

wenig Unterstützung von übergeordneter Stelle

kulturelle Unterschiede

religiöse Unterschiede

zu wenig Zeit

wenig Interesse der Gemeindemitglieder

wenig Anlass

niemand auf Gemeinde zugekommen

Frage: „Bitte sagen Sie mir jeweils, inwieweit die Aussage für Ihre Gemeinde zutrifft?“;
4er-Skala (trifft voll und ganz zu – trifft etwas zu – trifft eher nicht zu – trifft gar nicht
zu); Anteil derjenigen, für die die Aussage voll und ganz bzw. etwas zutrifft, in %.

Ebenso kaum eine Rolle spielen die institutionelle Einbindung der Gemein‐
den und eine „fehlende Zustimmung“ oder „wenig Unterstützung der über‐
geordneten Stelle“. Dies gilt auch für „Sprachschwierigkeiten“, was generell
auf eine gute Integration hindeutet, wohingegen „wenig Zeit“ wesentlich
häufiger eine Schwierigkeit darstellt. Auch die Befürchtung, dass der „ei‐
gene Glaube durch den Kontakt mit Gemeinden anderer Religionen ge‐
schwächt werden kann“, wird als kaum zutreffend erachtet. Deutlich eher
wird die Auffassung vertreten, dass „kulturelle Unterschiede“ interreligiöse
Kontakte erschweren und mehr noch, dass „die religiösen Ansichten von
Gemeinden so weit auseinander liegen, dass der Kontakt grundsätzlich
schwierig ist“. Zudem wird von vielen Gemeinden als zutreffend erach‐
tet, dass „die Gemeindemitglieder ein eher geringes Interesse“ an interreli‐
giösen Kontakten haben. Am größten ist die Zustimmung der Gemeinden
jedoch bei den Aussagen, dass „bisher kaum Gemeinden aus anderen
Religionen auf die eigene Gemeinde zugekommen“ sind und es „bisher
wenig Anlass für die eigene Gemeinde gab, den Kontakt zu Gemeinden
aus anderen Religionen zu suchen“. Dies gilt verstärkt für die Gemeinden

Abb. 6:

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

195

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ohne interreligiöse Kontakte, wird aber auch von den Gemeinden mit
interreligiösen Kontakten häufig als zutreffend angegeben. Demnach sind
es – noch vor den religiösen Differenzen, fehlenden Zeitressourcen und
dem eher geringen Interesse der Gemeindemitglieder – vor allem fehlende
Anlässe innerhalb der Gemeinden selbst und eine geringe Nachfrage von
außerhalb in ihrem sozialen Umfeld, die die Verbreitung von interreligiösen
Kontakten hemmen.

Das Engagement von Gemeinden in interreligiösen Kontakten ist damit
nicht nur eine Frage der Ressourcen (des Könnens) und der Motivation
und Inhalte (des Wollens), sondern auch eine Frage der Gelegenheiten
(des Beteiligtwerdens). Gerade dieser letztgenannte Aspekt verdient beson‐
dere Aufmerksamkeit, nicht nur weil er von den Gemeinden am häufigs‐
ten als Schwierigkeiten genannt wird, sondern auch einen signifikanten
Einfluss auf das interreligiöse Kontaktverhalten hat und zudem von au‐
ßen beeinflussbar ist. So könnten durch soziale Gelegenheiten und die
gezielte Ansprache von Gemeinden interreligiöse Kontakte positiv beein‐
flusst werden und könnte vor allem ein Teil derjenigen Gemeinden ange‐
sprochen werden, die bisher nicht beteiligt waren. Gleichwohl können
Gelegenheitsstrukturen nur ein Baustein sein und ist insbesondere den
beiden anderen relevanten Gründen – den religiösen Unterschieden und
dem geringen Gemeindeinteresse – weiter nachzugehen.

3.3. Gesellschaftliche Kontakte

Inwieweit sind die Gemeinden über das religiöse Feld hinaus auch
gesellschaftlich eingebunden und inwieweit beeinflusst dies ihr interreligiö‐
ses Verhalten? Mit Blick auf das gesellschaftliche Feld ist festzustellen, dass
die Gemeinden mit durchschnittlich 5,5 (von 11 abgefragten) Einrichtungen
aus Politik, Kultur, Sozialem, Bildung, Wirtschaft, Verwaltung und Freizeit
in Kontakt und somit relativ gut eingebunden sind. Dabei ist für rund die
Hälfte der Gemeinden (49 %) mit Kontakten zu sechs und mehr verschie‐
denen gesellschaftlichen Akteuren ein relativ hoher Grad der Vernetzung
festzustellen, während ein weiteres Viertel (24 %) mit Kontakten zu drei
bis fünf verschiedenen Einrichtungen einen mittleren Grad der Vernetzung
aufweist. Das letzte gute Viertel ist mit Kontakten zu ein oder zwei Einrich‐

Anna Körs

196

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tungen eher wenig gesellschaftlich eingebunden (19 %) oder sogar ohne
Kontakte (8 %) und gesellschaftlich isoliert.

Gesellschaftliche Kontakte nach Religionen

0,0

0,5

1,0

1,5

2,0

2,5

3,0

3,5

4,0

ev.-luth.

katholisch

andere christliche Konfessionen

islamisch

buddhistisch

andere nichtchristliche Religionen

gesamt

Wie Abbildung 7 zeigt, gibt es dabei deutliche Unterschiede zwischen
den Gemeinden der verschiedenen Religionen. Die höchste Kontaktrate
haben dabei die evangelisch-lutherischen Gemeinden, die durchweg zu
allen Einrichtungen durchschnittlich am stärksten in Kontakt stehen, und
auch die katholischen Gemeinden sind überdurchschnittlich gut vernetzt.
Bemerkenswert ist, dass die islamischen Gemeinden gesellschaftlich fast
genauso gut eingebunden sind wie die beiden großen christlichen Kirchen,
die ebenfalls jeweils überdurchschnittlich häufig mit den gesellschaftlichen
Einrichtungen in Kontakt sind. Deutlich weniger vernetzt sind hingegen
die Gemeinden anderer christlicher Konfessionen sowie die Gemeinden
anderer nichtchristlicher Religionen. Am wenigsten eingebunden sind die
buddhistischen Gemeinden, die noch am häufigsten Kontakte zu Schulen,
anderen Bildungseinrichtungen sowie Kultureinrichtungen haben. In den
gesellschaftlichen Beziehungen spiegelt sich somit tendenziell, was vorher
bereits zum gesellschaftlichen Engagement (s. Abschn. 3.1) festgestellt wur‐
de: eine überdurchschnittlich hohe Aktivität der islamischen Gemeinden
sowie der Gemeinden der beiden großen christlichen Kirchen einerseits
und eine vergleichsweise geringere Aktivität der buddhistischen sowie der
anderen christlichen Gemeinden. Allein die Gemeinden der anderen nicht‐

Abb. 7:

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

197

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


christlichen Religionen sind gesellschaftlich eher unterdurchschnittlich ein‐
gebunden, obgleich auch für sie ein hohes gesellschaftliches Engagement
gilt.

Eine Tendenz zur gesellschaftlichen Abschottung oder „Parallelgesell‐
schaft“, wie sie häufig für die islamischen Gemeinden vermutet wird, lässt
sich somit nicht feststellen. Stattdessen wird hier eher eine Trennlinie
„gesellschaftlicher Integration“ zwischen einerseits den Gemeinden der bei‐
den großen christlichen Kirchen sowie der islamischen Gemeinden mit
vielfältigen und häufigen Beziehungen und andererseits den Gemeinden
aus dem Spektrum der unterschiedlichen christlichen Konfessionen und
den Gemeinden nichtchristlicher Religionen (und dabei insbesondere den
buddhistischen Gemeinden) mit weitaus weniger gesellschaftlichen Bezie‐
hungen sichtbar.

Gesellschaftliche Kontakte und interreligiöse Beziehungen

15,4

21,3

48,1 46,7

70,2

0 1,7

14,5

22,7

29,8

0%

10%

20%

30%

40%

50%

60%

70%

80%

keine Kontakte zu
gesellschaftlichen

Einrichtungen

1 bis 2
Einrichtungen

3 bis 4
Einrichtungen

5 bis 6
Einrichtungen

7 bis 8
Einrichtungen

Interreligiöse Kontakte

Interreligiöse Netzwerke

Blickt man nun auf den Zusammenhang von gesellschaftlichen Kontakten
und interreligiösen Beziehungen in Form von Kontakten oder der Beteili‐
gung an interreligiösen Netzwerken, zeigt sich ein signifikanter und fast
linearer Zusammenhang: Je mehr die Gemeinden über gesellschaftliche
Kontakte verfügen, desto eher sind sie auch an interreligiösen Kontakten
und Netzwerken beteiligt (Abb. 8). Die Gemeinden sind somit in ihrem
interreligiösen Handeln durch die eigene Position im religiösen Feld und
ihre gesellschaftliche Integration beeinflusst, die religiöse Einstellungen
überlagern können.

Abb. 8:

Anna Körs

198

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Fazit

Der Beitrag verfolgt ausgehend von der Pluralisierung des religiösen Feldes
und einem wachsenden Bedarf nach Verständigung eine Perspektive auf
religiöse Gemeinden als potenzielle Orte interreligiöser Praxis und mit
gesellschaftlicher Brückenfunktion. Anhand einer lokalen repräsentativen
Gemeindestudie und ausgewählter empirischer Befunde wird deutlich, dass
interreligiöse Beziehungen zwischen Gemeinden sich nicht als bloße Folge
religiöser Pluralität einstellen und auch nicht durch religiöse Einstellungen
determiniert werden, sondern wesentlich mit der Position der Gemeinden
im religiösen Feld und ihrer gesellschaftlichen Integration zusammenhän‐
gen. Als ein Ansatzpunkt zur Förderung interreligiöser Kontakte erweisen
sich gerade niedrigschwellige Gelegenheiten, die insbesondere auch dieje‐
nigen ansprechen, die bisher nicht beteiligt waren und sich womöglich
schwer damit tun, weil sie etwa in den religiösen Differenzen eine Barriere
sehen, wohingegen sie durchaus Interesse daran haben können, sich gegen‐
seitig kennenzulernen, ein nachbarschaftliches Miteinander zu pflegen oder
sich um gemeinsame Anliegen vor Ort zu kümmern. Andererseits erscheint
gerade der konstruktive Austausch über die religiösen Lehren und Glau‐
bensinhalte und ihre Gemeinsamkeiten, aber eben auch Unterschiede als
elementar, um einen tiefergehenden gegenseitigen Prozess des Verstehens
zu befördern. Auch für einen solchen religiösen Austausch können inter‐
religiöse Kontakte die Grundlage schaffen, indem sie Vorurteile abbauen
und eine grundsätzliche Offenheit zwischen den Angehörigen der verschie‐
denen Religionen befördern können.

Deutlich wird schließlich zum Verhältnis von Stadt und Religion: „Reli‐
gions matter“ – und zwar im Plural – und Religionsgemeinschaften und
ihre Gemeinden prägen in ihrer Vielzahl und Vielfalt den städtischen So‐
zialraum und die daraus entstehenden Beziehungen und (Spannungs-)Ver‐
hältnisse zwischen den Religionsgemeinschaften wie auch zur Gesellschaft.
Umgekehrt gilt: „Places matter“ und gerade Städte sind religiöse und kul‐
turelle Kulminationspunkte, beeinflussen wesentlich die Formen, Prakti‐
ken und Identitäten religiöser Glaubensrichtungen und sind zentrale Orte
der Aushandlung und Gestaltung auch ihrer gesellschaftlichen Position.
Dieses Zusammenwirken von Stadt und Religionen – „as partners in a
recursive relationship in which they are shaping as well as being shaped

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

199

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


through their interaction“32 – stärker wahrzunehmen und zu adressieren
erscheint lohnenswert angesichts der Herausforderungen eines gelingenden
Zusammenlebens in multireligiösen säkularen Stadtgesellschaften und zur
Entwicklung sowohl einer darauf bezogenen empirischen sozialraum- und
stadtorientierten Religionsforschung als auch einer religionssensibilisierten
Stadtentwicklung und -forschung.

Literatur
Ammerman, Nancy Tatom, Pillars of Faith. American Congregations and Their Part‐

ners, Berkeley / Los Angeles / London 2005.
Ammerman, Nancy Tatom, Congregations. Local, Social, and Religious, in: Clarke,

Peter B. (Hg.), The Oxford Handbook of the Sociology of Religion, New York 2009,
562–580.

Berger, Peter Ludwig, Altäre der Moderne. Religion in pluralistischen Gesell‐
schaften, aus dem Englischen von Ruth Pauli, Frankfurt / New York 2015.

Berking, Helmuth / Jochen Schwenk / Silke Steets, Introduction: Filling the
Void? – Religious Pluralism and the City, in: Dies. (Hg.), Religious Pluralism and
the City. Inquiries into Postsecular Urbanism, Bloomsbury Studies in Religion, Space
and Place, London u.a. 2018, 1–24.

Borell, Klas / Arne Gerdner, Cooperation or Isolation? Muslim Congregations
in a Scandinavian Welfare State: A Nationally Representative Survey from Sweden,
RRelRes 55 (4/2013), 557–571.

Feige, Andreas, Kirchenmitgliedschaft in der Bundesrepublik Deutschland. Zentrale
Perspektiven empirischer Forschungsarbeit im problemgeschichtlichen Kontext der
deutschen Religions- und Kirchensoziologie nach 1945, Gütersloh 1990.

Halm, Dirk / Martina Sauer / Jana Schmidt / Anja Stichs, Islamisches Ge‐
meindeleben in Deutschland, Forschungsbericht 13, Bundesamt für Migration und
Flüchtlinge, Nürnberg 2012.

Körs, Anna, Empirische Gemeindeforschung: Stand und Perspektiven, in: Pollack,
Detlef / Volkhard Krech / Olaf Müller / Markus Hero (Hg.), Handbuch
Religionssoziologie, Wiesbaden 2018, 631–655.

Körs, Anna, How Religious Communities Respond to Religious Diversity. From Inter‐
religious Dialogue to Interreligious Relations, Contacts, and Networks, in: Ipgrave,
Julia / Thorsten Knauth / Anna Körs / Dörte Vieregge / Marie von der
Lippe (Hg.), Religion and Dialogue in the City. Case Studies on Interreligious En‐
counter in Urban Community and Education, Religious Diversity and Education in
Europe 26, Münster 2018, 23–54.

32 R. Flory, Foreword, in: K. Day / E.M. Edwards (Hg.), The Routledge Handbook of
Religion and Cities, Routledge Handbooks in Religion, Abingdon (Oxon) / New York
2021, (xiv–xx) xviii.

Anna Körs

200

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Körs, Anna, Congregations, Diversity, and Interreligious Relations, in: dies. /
Wolfram Weisse / Jean-Paul Willaime (Hg.), Religious Diversity and Interreli‐
gious Dialogue, Cham 2020, 153–173.

Körs, Anna, Interreligious Dialogue and Relations in Germany in a Multilevel Gov‐
ernance Perspective, in: Andrea Bieler / Claudia Hoffmann / Lisa Ketges
(Hg.), Conviviality in Contexts of Religious Plurality. Interdisciplinary Explorations,
Bielefeld 2024 (im Erscheinen).

Krech, Volkhard, Bewegungen im religiösen Feld: Das Beispiel Nordrhein-Westfa‐
lens, in: Hero, Markus / Volkhard Krech / Helmut Zander, Religiöse Vielfalt in
Nordrhein-Westfalen. Empirische Befunde und Perspektiven der Globalisierung vor
Ort, Religion plural, Paderborn 2008, 24–43.

Lanz, Stephan, Stadt und Religion, in: Mieg, Harald A. / Christoph Heyl (Hg.),
Stadt. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart 2013, 299–317.

Laube, Martin, Theologie und neuzeitliches Christentum. Studien zu Genese und
Profil der Christentumstheorie Trutz Rendtorffs, Tübingen 2006.

Löw, Martina, Vielfalt und Repräsentationen, in: dies. (Hg.), Vielfalt und Zu‐
sammenhalt. Verhandlungen des 36. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für
Soziologie in Bochum und Dortmund 2012, Teil 1, Frankfurt a.M. 2014, 27–37.

Luckmann, Thomas, Neuere Schriften zur Religionssoziologie, KZSS 12 (1960), 315–
326.

McCarthy, Kate, Interfaith Encounters in America, New Brunswick (New Jersey)
2007.

Merino, Stephen M., Religious Diversity in a “Christian Nation”: The Effects of
Theological Exclusivity and Interreligious Contact on the Acceptance of Religious
Diversity, JSSR 49 (2/2010), 231–246.

Müke, marcel / Ulf Tranow / Annette Schnabel / Yasemin El-Menouar, Religi‐
onsmonitor. Zusammenleben in religiöser Vielfalt. Warum Pluralität gestaltet werden
muss, hg. von der Bertelsmann Stiftung, Gütersloh 2023.

Pickel, Gert, Religiöse Pluralisierung als Bedrohungsszenario? Stereotypen, Ängste
und die Wirkung von Kontakten auf die Integration von Menschen anderer Reli‐
gion, in: Amirpur, Katajun / Wolfram Weiße (Hg.), Religionen – Dialog –
Gesellschaft. Analysen zur gegenwärtigen Situation und Impulse für eine dialogische
Theologie, Münster 2015, 19–55.

Pollack, Detlef / Olaf Müller, Religionsmonitor. Religiosität und Zusammenhalt
in Deutschland, hg. von der Bertelsmann Stiftung, Gütersloh 2013.

Pollack, Detlef, Das Verhältnis zu den Muslimen, in: ders. / Olaf Müller / Ger‐
gely Rosta / Nils Friedrichs / Alexander Yendell (Hg.), Grenzen der Toleranz.
Wahrnehmung und Akzeptanz religiöser Vielfalt in Europa, Wiesbaden 2014, 47–57.

Pollack, Detlef, Religionssoziologie in Deutschland seit 1945, Preprints and
Working Papers of the Center for Religion and Modernity 6, Münster 2014.

Rebenstorf, Hilke / Petra-Angela Ahrens / Gerhard Wegner, Potenziale vor
Ort. Erstes Kirchengemeindebarometer, hg. vom Sozialwissenschaftlichen In‐
stitut der EKD, Leipzig 2015.

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

201

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rüpke, Jörg, Urban Religion. A Historical Approach to Urban Growth and Religious
Change, Berlin / Boston 2020.

Scheitle, Christopher P., The Social and Symbolic Boundaries of Congregations:
An Analysis of Website Links, Interdisciplinary Journal of Research on Religion 1
(2005), Art. 6. 1–21.

Sennett, Richard, Together. The Rituals, Pleasures and Politics of Cooperation, New
Haven 2012.

Smith, Buster G., Attitudes towards Religious Pluralism: Measurements and Con‐
sequences, SocComp 54 (2/2007), 333–353.

Vertovec, Steven, New Complexities of Cohesion in Britain: Super-Diversity,
Transnationalism and Civil-Integration. A Thinkpiece for the Commission on Integ‐
ration and Cohesion, London 2007.

Zarnow, Christopher / Birgit Klostermeier / Rüdiger Sachau (Hg.), Religion in
der Stadt. Räumliche Konfigurationen und theologische Deutungen, Berlin 2018.

Anna Körs

202

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179 - am 23.01.2026, 18:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Einleitung
	2. Gemeinden im Spiegel interreligiöser Gemeinde- und Dialogforschung
	3. Interreligiöse Gemeindestudie
	3.1. Gemeindepraxis
	3.2. Interreligiöse Kontakte
	a) Interreligiöse Beziehungen und Religionszugehörigkeit
	b) Interreligiöse Beziehungen und religiöse Einstellungen
	c) Hindernisse interreligiöser Kontakte zwischen Gemeinden

	3.3. Gesellschaftliche Kontakte

	4. Fazit

