
Okkultismus und Satanismus

Kai Funkschmidt

Okkultismus ist eine unscharfe Sammelbezeichnung für Lehren, Gruppen
und Praktiken, die passiv erlebte oder aktiv hervorgerufene Kräfte, Erschei‐
nungen und Erfahrungen psychischer oder physischer Natur auf überna‐
türliche Ursachen außerhalb naturwissenschaftlich anerkannter Erklärun‐
gen zurückführen. Der Begriff stammt vom lateinischen occultus („verbor‐
gen“) bzw. occultum („das Verborgene“).

Okkultismus wird gelegentlich auch als die „dunkle Seite der Esoterik“
beschrieben und wirkt als tremendum et fascinosum gerade dadurch anzie‐
hend. Der Franzose Éliphas Lévi (Alphonse-Louis Constant, 1810 – 1875),
ein ehemaliger katholischer Priester, popularisierte sowohl den Begriff
„Okkultismus“ als auch das zeit- und bedeutungsgleiche Wort „Esoterik“.
Okkultismus bezeichnete also in der Hochphase der Ausbreitung der dazu‐
gehörigen Phänomene im 19. und frühen 20. Jahrhundert nicht nur einen
Teilbereich der Esoterik oder gar etwas ganz anderes, sondern das Gleiche.
1883 taucht occultism bei dem Theosophen Alfred Percy Sinnett (1840 –
1921) erstmals im englischen Sprachraum auf. Die Expansion der Theoso‐
phischen Bewegung Helena Blavatskys (1831 – 1891) in die angelsächsische
und anglo-indische Welt verbreitete Begriff und Sache. Auch die meisten
gegenwärtigen Erscheinungsformen beruhen auf den Impulsen der Theo‐
sophie. Einige okkultistische Praktiken wie etwa der Spiritismus blühten bis
weit ins 20. Jahrhundert hinein und wurden geradezu Massenphänomene,
die tief in den gesellschaftlichen Mainstream und Teile des Wissenschafts‐
betriebs hinein ausstrahlten.

Geistesgeschichtliche Einordnung

Ist der Begriff auch jüngeren Ursprungs, so waren die einzelnen damit
bezeichneten und in der Theosophie weltanschaulich systematisierten ma‐
gisch-okkulten Phänomene und Praktiken doch lange bekannt und weit
verbreitet. Sie gehören zum Kernbestand religiös-kultureller Überlieferun‐
gen vieler Kulturen, einschließlich des Abendlandes. Erst mit der Aufklä‐

221

https://doi.org/10.5771/9783748947806-221 - am 24.01.2026, 13:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung entstand – als ein zweiter anti-rationalistischer Gegenentwurf neben
der Romantik – eine Deutungstradition, welche diese Einzelphänomene in
einen gemeinsamen Ideologiezusammenhang stellte, für den Lévi den Be‐
griff lieferte. Typisch ist hierfür die Selbstverortung dieser Vorstellungen als
„Urweisheit der Menschheit“, als „ganzheitliches Denken“ oder als „Essenz
hinter allen Religionen“.

Religionswissenschaftler beantworten allerdings die Frage unterschied‐
lich, inwieweit und ab wann man bei Okkultismus / Esoterik von einem
sich selbst so verstehenden Gegenentwurf zur aufgeklärten Wissenschaft
und zur anerkannten (etablierten) Religion sprechen könne. Bergunder
sieht diese Aufteilung überhaupt erst an der Wende des 19. zum 20. Jahr‐
hundert, also zusammen mit dem Begriff entstehen. Hanegraaff findet im
Okkultismus eine geistesgeschichtliche Strömung, die in einem zeitlich
längeren Traditionszusammenhang stehe. Für Bochinger hingegen dient
insbesondere die jüngste Begriffsverwendung von Esoterik New Age/Ok‐
kultismus nur als „Sammelbegriff für eine neue religiöse Szenerie“, die
aber diachron und synchron in sich so inkohärent sei, dass man sie nicht
sinnvoll für eine zusammenhängende Bewegung oder Tradition halten kön‐
ne. Okkultismus ist also eine Deutungskategorie, die eine Vielzahl von
Phänomenen als System zusammenschaut, die sich selbst möglicherweise
gar nicht oder erst spät als solches sahen. Für ein Selbstverständnis als
Tradition spricht, dass man die Vorgeschichte bis in die Antike, z. B. in
Gnosis und Hermetik, aufspüren kann, vor allem aber, dass bereits in
der frühen Neuzeit gelegentlich selbstbezeichnend von „okkulten“ Wissen‐
schaften gesprochen wurde: 1531 erschien Agrippa von Nettesheims (1486
– 1535) De occulta philosophia und 1572 ein Paracelsus (1493 – 1541) zuge‐
schriebenes Traktat gleichen Titels, das darunter „die hohen verborgenen
Dinge“ verstand.

Klar ist, dass sich im 19. Jahrhundert die okkulte Denktradition nicht wie
heute primär als diffuse und individualistische gesellschaftliche Strömung
präsentierte, sondern in Form von „Schulen“, „Logen“ und „Orden“, also in
organisierten Gruppen auftrat, die zum Beispiel in der Theosophischen Ge‐
sellschaft, der Anthroposophie, den Rosenkreuzern bis heute fortexistieren.

Von der säkularen Aufklärungsphilosophie und dem Fortschrittsglauben
seiner Zeit übernahm der Okkultismus des 19. Jahrhunderts den Entwick‐
lungsgedanken. Man ging von einer geistigen Evolution der Menschheit
und des Einzelnen aus und war überzeugt, dass auch im okkulten Lebens‐
bereich ein Fortschreiten und Höhersteigen menschlicher Erkenntnis er‐
wartet, ja bewirkt werden könne.

Kai Funkschmidt

222

https://doi.org/10.5771/9783748947806-221 - am 24.01.2026, 13:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegen die Erkenntnisquellen der Vernunft (Wissenschaft) und der Of‐
fenbarung (Religion) setzt Okkultismus die Erfahrung als Erkenntnisquelle
an erste Stelle: „Es ist so, weil ich es so erfahren habe“ (Runggaldier 1996).
Okkultistische Vorstellungen sahen sich also in einer doppelten Frontstel‐
lung: Einerseits als allumfassende Gesamtschau gegen die moderne ratio‐
nale Wissenschaft, welche die Welt und ihre Phänomene zerlegte, um sie
zu verstehen, andererseits als Reduktion auf einen Urgrund, der den vielen
zersplitterten religiösen und philosophischen Weltdeutungen innewohnen
sollte. In der Praxis äußerte sich Letzteres oft als Abgrenzung vom kirchli‐
chen Christentum.

Allerdings kann man die Strömung „okkulter“ Weltdeutungen nicht nur
als Abwendung und im Gegensatz zur Wissenschaftlichkeit der aufgeklärten
Vernunft verstehen, sondern auch als Unterströmung, die immer Teil des
Mainstreams geblieben ist. Denn neben dem Selbstverständnis als Gegen‐
entwurf war den Vertretern des Okkultismus im 19. und frühen 20. Jahr‐
hundert zugleich daran gelegen zu zeigen, dass man sich wissenschaftlicher
Methoden bediene und erwarte, irgendwann einmal „harte“ Belege für die
beobachteten Phänomene zu finden. In diesem Sinne spricht Antoine Faiv‐
re vom Okkultismus als Phänomen einer „mit sich selbst konfrontierten
Moderne“. Typisch sind z. B. die jährlichen Bad Honnefer „Kongresse für
PsychoMedizin“ der Deutschen Spiritistischen Vereinigung.

Lehren und Erscheinungsformen

Okkultismus geht von der Existenz übernatürlicher, geheimnisvoller und
„bislang“ unerklärlicher Kräfte und Wirkungszusammenhänge in Natur
und Seelenleben aus. Das bedeutet, dass unsere sichtbare, „grobstoffliche“
Wirklichkeit von einer „feinstofflichen“ (sinnlich nicht wahrnehmbaren)
Realität überlagert wird, zu der man durch okkult-magische Techniken,
Rituale oder Beschwörungsformeln Zugang erhalten kann. Entsprechende
Praktiken verheißen dem Anwender Glück, Wissen, Wohlstand, Gesund‐
heit oder Macht, können aber auch zum Schaden anderer eingesetzt wer‐
den.

Zum Okkultismus gehören unter anderem Mantik (wörtlich: Kunst der
Zukunftsdeutung, von griechisch μαντεία – Weissagung; zum Beispiel
Sterndeutung, Handlesen, Kartenlegen, Pendeln, Wünschelrutengehen, an‐
tik auch: Lesen in Vogelflug und Eingeweiden), Magie (direkte, nicht
rational erklärbare Beeinflussung von Menschen und Wirklichkeiten wie

Okkultismus und Satanismus

223

https://doi.org/10.5771/9783748947806-221 - am 24.01.2026, 13:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Krankheitsverläufen, Erfolgschancen etc.) sowie die Kommunikation mit
Toten (Medium, Pendel, Ouija-Brett, Gläserrücken).

Man kann eine praktisch-empirische, der alltäglichen Lebensbewälti‐
gung dienende Seite des Okkultismus von einer erkenntnisorientierten,
der Aneignung verborgenen Wissens durch Eingeweihte gewidmeten Seite
unterscheiden. Gerade die breite Popularität des Spiritismus (Kontakt mit
Totengeistern), der zeitweise selbst hochkarätige Naturwissenschaftler in
seinen Bann zog, hing auch mit seiner seelsorgerlichen Funktion zusam‐
men (treffend dargestellt im Film „Magic in the Moonlight“ von Woody
Allen, 2014).

Obwohl okkulte Praktiken teilweise erstaunlich echt wirkende „überna‐
türliche“ Phänomene produzieren, gibt es ausnahmslos natürliche Erklä‐
rungen dafür. Die Geschichte des modernen Okkultismus wimmelt von
Entlarvungen von mehr oder weniger geschickten Betrügereien. Auch die
Effekte einzeln oder gemeinsam vollzogener Praktiken sind gut erklärbar.
Es ist z. B. physisch unmöglich, ein Pendel dauerhaft stillzuhalten. Dafür
sorgen körperliche Phänomene wie die natürliche Muskelspannung, Re‐
sonanz (Selbstverstärkung kleiner Bewegungen), Kapillarpulswellen und
Atmung. Hinzu kommen körperliche Ausdrücke seelischer Zustände wie
der schon 1852 entdeckte „Carpenter-Effekt“ (ideomotorischer Effekt), i. e.
unwillkürliche Bewegungen bei bestimmten Gedanken (z. B. das Bremsen
eines verängstigten Beifahrers): Unser Körper agiert auch unbewusst und
bisweilen ohne dass wir es merken. Auf gleiche Weise funktionieren auch in
der Gruppe betriebene Praktiken wie Gläserrücken und Ouija-Board. Auch
dafür, dass die Praktiken sinnvolle Antworten ergeben, gibt es vernünftige
Erklärungen wie z. B. den „Forer-Effekt“ (Menschen nehmen besonders
das wahr, was ihren Erwartungen entspricht), die in der pädagogischen
Literatur gut dargestellt sind.

Satanismus

Eher volkstümlich als wissenschaftlich wird das Phänomen des Satanismus
oft unter Okkultismus subsumiert.

Im 19. Jahrhundert nutzten kulturelle Rebellen den Satan als literarische
Figur zur Provokation mit antiklerikaler Stoßrichtung (Lord Byron, Baude‐
laire). In der Rezeption von Miltons Paradise Lost (1667) ergriffen sie Partei
für die Revolte Satans gegen Gott. Als radikale Konsequenz der Aufklärung
wurde diese nun als legitimer Widerstand des heroischen Einzelnen gegen

Kai Funkschmidt

224

https://doi.org/10.5771/9783748947806-221 - am 24.01.2026, 13:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine tyrannische, freiheitsbeschränkende Weltordnung in Szene gesetzt.
Satan wird der gekränkte Individualist, der sich emanzipiert. Allerdings
wurde das Motiv weder zum dominanten Thema ihres literarischen Werks,
noch gab es Versuche einer Umsetzung in eine systematische Weltanschau‐
ung.

Ab 1922 formte der Engländer Aleister Crowley (1875 – 1947) den theo‐
sophischen Ordo Templi Orientis (O.T.O.) in seinem Sinne um. Von hier
stammen die sexualmagischen Vorstellungen, die den Satanismus des 20.
Jahrhunderts begleiteten. Prägend wurde sein 1904 veröffentlichtes, angeb‐
lich von einem Geist inspiriertes Liber Vel al Legis (Buch des Gesetzes),
die erste Theorieschrift des Satanismus. Zentral ist darin das sog. „Law
of Thelema“ (Gesetz des Willens): „Tu, was du willst, soll sein das ganze
Gesetz“. Kern sind antichristliche Polemik und eine Ich-zentrierte, sozial‐
darwinistische Ethik: „Mitleid ist das Laster der Könige: Tretet nieder die
Elenden und die Schwachen. Dies ist das Gesetz der Starken. Dies ist unser
Gesetz und die Freude der Welt.“

Stilbildend wurde die 1966 von Anton Szandor LaVey (bürgerlich
Howard Levey, 1930 – 1997) gegründete kalifornische Church of Satan
(CofS) mit ihrer Satanischen Bibel (1969). Wie Crowley war LaVey ein
Meister der Selbstvermarktung als Provokateur. Er verhalf seiner Gründung
schnell zu weltweiter Bekanntheit. LaVey beseitigt aus Crowleys System alle
Metaphysik (weder Gott noch Teufel). Einziges Leitmotiv ist das absolute,
göttliche Ich, also das Prinzip des radikalen Individualismus. Vieles liest
sich wie eine Aufforderung zum rücksichtslosen Kampf gegenüber jedem,
der meine Bedürfnisse einschränkt. In den „Neun satanischen Grundsät‐
zen“ heißt es:

„1. Satan bedeutet Sinnenfreude statt Abstinenz […]. 5. Satan bedeutet
Rache anstatt Hinhalten der anderen Wange! 6. Satan bedeutet Verantwor‐
tung für die Verantwortungsbewussten anstatt Fürsorge für psychische
Vampire! […]. 8. Satan bedeutet alle so genannten Sünden, denn sie alle
führen zu psychischer, geistiger oder emotionaler Erfüllung!“

Die Uneinheitlichkeit satanistischer Vorstellungen beginnt schon beim
Namensgeber: Ist Satan Person, weltbestimmende dunkle Kraft oder das
essenzielle Potenzial des gottgleichen, revolutionären Menschen? Die vielen
unterschiedlichen Einflüsse werden nie zu einer kohärenten Philosophie.
In Innen- und Außensicht ist Satanismus durch Ablehnung des gesellschaft‐
lichen Konsenses gekennzeichnet und einer inversiven Logik verpflichtet.
Um zu funktionieren, brauchen seine Grenzüberschreitungen das Gegen‐
über einer bürgerlich und christlich geprägten Öffentlichkeit sowie aufnah‐

Okkultismus und Satanismus

225

https://doi.org/10.5771/9783748947806-221 - am 24.01.2026, 13:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mebereite Massenmedien. Im Zuge von Säkularisierung und Individualisie‐
rung nahm die provokative Kraft des Satanismus immer mehr ab, seine
permissiven sexuellen Provokationen verpuffen, manche der antichristli‐
chen Motive werden kaum noch verstanden.

Insgesamt handelte es sich aufgrund der vor allem für die Bühne insze‐
nierten Kombination von „Sex and Crime“ eher um ein medial aufgeblähtes
als um ein wirklich relevantes Phänomen. Die Church of Satan hatte selbst
zu Blütezeiten nie mehr als 300 Mitglieder, heute existiert sie nur noch als
Internetplattform. Die 1982 gegründete niedersächsische Thelema Society,
deren Leiter 1982 u. a. wegen Vergewaltigung verurteilt wurde, illustriert
allerdings das kriminelle und gewalttätige Potenzial von Splittergruppen
und Einzelnen, das auch im Umfeld der dazugehörigen skandinavischen
Death-Metal-Musikszene eine Rolle spielte.

Einschätzung

Die okkulte und satanistische Kombination von Sex, Gewalt und Grenz‐
überschreitung fasziniert seit jeher Journalisten, Jugendliche und Men‐
schen, die aus gesellschaftlichen Ängsten Vorteile schlagen können. Da‐
durch werden ihre reale Verbreitung und ihr Gefahrenpotenzial oft über‐
schätzt.

Der sogenannte „Jugendokkultismus“ sorgte von Mitte der 1980er bis
in die frühen 2000er Jahre für übertriebene öffentliche Besorgnis (Pädago‐
gik, Eltern, Politik). Obwohl selbst in der Hochphase nur ein Drittel der
Jugendlichen, meist nur aus Neugier und überwiegend nur ein einziges
Mal, je mit okkultistischen Praktiken experimentierte, warnten staatliche
und kirchliche Sektenbeauftragte, Parlamente hielten Sondersitzungen ab,
besorgte Eltern riefen massenhaft Beratungsstellen an, und Minister warn‐
ten öffentlich vor der „neuen Droge Okkultismus“. Zwar konnte es im Ein‐
zelfall bei labilen Jugendlichen zu Angststörungen kommen, doch bestand
tatsächlich nie eine großflächige Gefährdung. Das Phänomen gehörte eher
in den Bereich periodisch auftretender Ängste um „die“ junge Generation
(Rockmusik, Hippiekultur, Jugendsekten). Phasenweise verstärkte sich die
öffentliche Hysterie selbst, als Jugendliche mit seelischen Problemen, ange‐
regt durch die öffentliche Debatte, erfundene Geschichten von Erfahrun‐
gen in okkulten Geheimgruppen verbreiteten (1995: „Lukas“: Vier Jahre
Hölle und zurück; vgl. Schmid: Ramonas Geschichten). Das Phänomen Ju‐
gendokkultismus ist heute abgeebbt. Gleichzeitig ist die Selbstzuordnung zu

Kai Funkschmidt

226

https://doi.org/10.5771/9783748947806-221 - am 24.01.2026, 13:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


okkulten Traditionen wie z. B. bei den „neuen Hexen“ in den vielförmigen
neureligiösen Mainstream eingedrungen und hat sein Stigma weitgehend
verloren.

Manche christlichen Traditionen, z. B. Evangelikale, Charismatiker und
Jehovas Zeugen, setzen, da sie das Weltbild des Okkultismus teilen (dunkle
Mächte hinter der Wirklichkeit), die Gefahrenschwelle niedriger an als
andere. Sie lehnen zum Beispiel Bücher und Filme, in denen Magie vor‐
kommt, ab (Harry Potter; Die kleine Hexe usw.). In der Heilsarmee gehört
die Absage an Okkultismus zu den Eintrittsgelübden.

Christlicher Umgang mit Okkultismus in Seelsorge und Predigt sollte
dessen begrenzte Bedeutung berücksichtigen, sich in Nüchternheit üben
und vom Schüren überzogener Ängste und Reaktionen absehen. Manche
Gläubige fürchten sich vor „okkulter Belastung“ oder vor Menschen, die
ihnen mit okkulten Mächten drohen. Dagegen ist zu betonen: Für Chris‐
ten sind die „Mächte und Gewalten“ – wie auch immer man ihr Sein
oder Nichtsein beurteilen mag – nicht Gegenstand des Glaubens. Sie sind
besiegt (Röm 8,38f ) und daher weder als Helfer anzurufen noch als Gegen‐
spieler zu fürchten.

Insbesondere dort, wo es um Jenseitskontakte geht, steckt dahinter oft
der Versuch, durch Einblicke in die jenseitige Welt Antworten auf das
unbewältigte Problem des Todes zu bekommen (Hinterbliebenenseelsorge).
Während christlicher Glaube auf Kreuz und Auferstehung und auf eine
vertrauende Gottesbeziehung verweist, geht es für okkult Suchende um
Sicherheit und letztlich um die aus „Beweisen“ gespeiste Gewissheit, dass
zum Beispiel mit dem Tode „nicht alles aus ist“.

Selbst wenn alle vermeintlich übernatürlichen „okkulten“ Phänomene
natürlich erklärt und „entzaubert“ werden können, was im Übrigen auch
pädagogisch spannend sein kann, sollten Seelsorge und Beratung im Um‐
gang mit Betroffenen vor allem klären, was zu der Beschäftigung mit okkul‐
ten, insbesondere spiritistischen Praktiken geführt hat. Es ist zwar wichtig,
die erfahrenen Wirkungen wissenschaftlich zu „entzaubern“. Noch wichti‐
ger aber ist das Eingehen auf die jeweiligen Motive für die Suche nach
„Jenseitskontakten“, paranormalen Quellen der Sicherheit und Kontingenz‐
bewältigung.

Quellen

Blavatsky, Helena 1970): The Secret Doctrine. The Synthesis of Science, Religion, and
Philosophy, 2 Bde., Pasadena (Erstveröff. 1888), https://www.theosociety.org/pasaden
a/ts/tup-onl.htm#blavatsky (Abruf: 5.5.2024).

Okkultismus und Satanismus

227

https://doi.org/10.5771/9783748947806-221 - am 24.01.2026, 13:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theosociety.org/pasadena/ts/tup-onl.htm#blavatsky
https://www.theosociety.org/pasadena/ts/tup-onl.htm#blavatsky
https://doi.org/10.5771/9783748947806-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theosociety.org/pasadena/ts/tup-onl.htm#blavatsky
https://www.theosociety.org/pasadena/ts/tup-onl.htm#blavatsky


Crowley, Aleister (2004): Liber Vel al Legis, Laguna Hills.
LaVey, Anton Szandor (1999): Die Satanische Bibel, Berlin.
Lévi, Éliphas (2000): Secrets de la magie, Paris.
[„Lukas“] (1995): Vier Jahre Hölle und zurück, Bergisch Gladbach.

Sekundärliteratur

Bergunder, Michael (2016): „Religion“ and „Science“ within a Global Religious History,
in: Aries 16, 86 – 141.

Bochinger, Christoph (1995): „New Age“ und moderne Religion. Religionswissenschaftli‐
che Analysen, 2. Aufl., Gütersloh.

Dyrendal, Asbjørn / Lewis, James R. / Petersen, Jesper Aa. (2016): The Invention of
Satanism, Oxford.

Faivre, Antoine (2001): Esoterik im Überblick, Freiburg i. Br.
Faxneld, Per / Petersen, Jesper Aa. (Hg., 2013): The Devil’s Party. Satanism in Moderni‐

ty, Oxford.
Fügmann, Dagmar (2009): Zeitgenössischer Satanismus in Deutschland. Weltbilder und

Wertvorstellungen, Marburg.
Funkschmidt, Kai (2016): Skalarwellen im Informationsfeld der Bewusstseinsphysik.

Das Verhältnis zwischen Esoterik und Naturwissenschaft, in: Hempelmann, Reinhard
(Hg.): Die Faszination des Irrationalen und die Vernunft des Glaubens, EZW-Texte
241, Berlin, 46 – 60.

Hanegraaff, Wouter J. (1996): New Age Religion and Western Culture. Esotericism in the
Mirror of Secular Thought, Leiden.

Hund, Wolfgang (1996): Okkultismus. Materialien zur kritischen Auseinandersetzung,
Mülheim / Ruhr.

Neugebauer-Wölk, Monika / Geffarth, Renko / Meumann, Markus (Hg., 2013): Aufklä‐
rung und Esoterik: Wege in die Moderne, Berlin / Boston.

Runggaldier, Edmund (1996): Philosophie der Esoterik, Stuttgart.
Schmid, Georg Otto (2001): Ramonas Geschichten. „The black Omen (T.B.O.)“ – ein

schwarzes Omen für die Berichterstattung über den Jugendsatanismus, https://www.re
linfo.ch/satanismus/tbo.html (Abruf: 6.7.2021).

Treitel, Corinna (2004): A Science for the Soul – Occultism and the Genesis of the
German Modern, Baltimore / London.

Webb, James (2008): Das Zeitalter des Irrationalen. Politik, Kultur und Okkultismus im
20. Jahrhundert, Wiesbaden (engl.: The Occult Establishment, 1976).

Kai Funkschmidt

228

https://doi.org/10.5771/9783748947806-221 - am 24.01.2026, 13:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.relinfo.ch/satanismus/tbo.html
https://www.relinfo.ch/satanismus/tbo.html
https://doi.org/10.5771/9783748947806-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.relinfo.ch/satanismus/tbo.html
https://www.relinfo.ch/satanismus/tbo.html

	Geistesgeschichtliche Einordnung
	Lehren und Erscheinungsformen
	Satanismus
	Einschätzung

