Okkultismus und Satanismus

Kai Funkschmidt

Okkultismus ist eine unscharfe Sammelbezeichnung fiir Lehren, Gruppen
und Praktiken, die passiv erlebte oder aktiv hervorgerufene Krifte, Erschei-
nungen und Erfahrungen psychischer oder physischer Natur auf {iberna-
tirliche Ursachen auferhalb naturwissenschaftlich anerkannter Erklarun-
gen zuriickfithren. Der Begriff stammt vom lateinischen occultus (,verbor-
gen®) bzw. occultum (,,das Verborgene®).

Okkultismus wird gelegentlich auch als die ,dunkle Seite der Esoterik®
beschrieben und wirkt als tremendum et fascinosum gerade dadurch anzie-
hend. Der Franzose Eliphas Lévi (Alphonse-Louis Constant, 1810 - 1875),
ein ehemaliger katholischer Priester, popularisierte sowohl den Begriff
»Okkultismus® als auch das zeit- und bedeutungsgleiche Wort ,,Esoterik".
Okkultismus bezeichnete also in der Hochphase der Ausbreitung der dazu-
gehorigen Phanomene im 19. und frithen 20. Jahrhundert nicht nur einen
Teilbereich der Esoterik oder gar etwas ganz anderes, sondern das Gleiche.
1883 taucht occultism bei dem Theosophen Alfred Percy Sinnett (1840 -
1921) erstmals im englischen Sprachraum auf. Die Expansion der Theoso-
phischen Bewegung Helena Blavatskys (1831 - 1891) in die angelsachsische
und anglo-indische Welt verbreitete Begriff und Sache. Auch die meisten
gegenwirtigen Erscheinungsformen beruhen auf den Impulsen der Theo-
sophie. Einige okkultistische Praktiken wie etwa der Spiritismus blithten bis
weit ins 20. Jahrhundert hinein und wurden geradezu Massenphdnomene,
die tief in den gesellschaftlichen Mainstream und Teile des Wissenschafts-
betriebs hinein ausstrahlten.

Geistesgeschichtliche Einordnung

Ist der Begriff auch jlingeren Ursprungs, so waren die einzelnen damit
bezeichneten und in der Theosophie weltanschaulich systematisierten ma-
gisch-okkulten Phanomene und Praktiken doch lange bekannt und weit

verbreitet. Sie gehoren zum Kernbestand religios-kultureller Uberlieferun-
gen vieler Kulturen, einschliefSlich des Abendlandes. Erst mit der Aufkla-

221

https://dol.org/10.5771/9783748947806-221 - am 24.01,2026, 13:05:37.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

rung entstand - als ein zweiter anti-rationalistischer Gegenentwurf neben
der Romantik - eine Deutungstradition, welche diese Einzelphdnomene in
einen gemeinsamen Ideologiezusammenhang stellte, fiir den Lévi den Be-
griff lieferte. Typisch ist hierfiir die Selbstverortung dieser Vorstellungen als
s=Urweisheit der Menschheit", als ,ganzheitliches Denken® oder als ,,Essenz
hinter allen Religionen®

Religionswissenschaftler beantworten allerdings die Frage unterschied-
lich, inwieweit und ab wann man bei Okkultismus / Esoterik von einem
sich selbst so verstehenden Gegenentwurf zur aufgeklarten Wissenschaft
und zur anerkannten (etablierten) Religion sprechen konne. Bergunder
sieht diese Aufteilung iiberhaupt erst an der Wende des 19. zum 20. Jahr-
hundert, also zusammen mit dem Begrift entstehen. Hanegraaff findet im
Okkultismus eine geistesgeschichtliche Stromung, die in einem zeitlich
lingeren Traditionszusammenhang stehe. Fiir Bochinger hingegen dient
insbesondere die jiingste Begriffsverwendung von Esoterik New Age/Ok-
kultismus nur als ,Sammelbegriff fiir eine neue religiose Szenerie, die
aber diachron und synchron in sich so inkohérent sei, dass man sie nicht
sinnvoll fiir eine zusammenhéngende Bewegung oder Tradition halten kén-
ne. Okkultismus ist also eine Deutungskategorie, die eine Vielzahl von
Phéanomenen als System zusammenschaut, die sich selbst moglicherweise
gar nicht oder erst spét als solches sahen. Fiir ein Selbstverstindnis als
Tradition spricht, dass man die Vorgeschichte bis in die Antike, z. B. in
Gnosis und Hermetik, aufspliren kann, vor allem aber, dass bereits in
der frithen Neuzeit gelegentlich selbstbezeichnend von ,,okkulten” Wissen-
schaften gesprochen wurde: 1531 erschien Agrippa von Nettesheims (1486
- 1535) De occulta philosophia und 1572 ein Paracelsus (1493 - 1541) zuge-
schriebenes Traktat gleichen Titels, das darunter ,die hohen verborgenen
Dinge® verstand.

Klar ist, dass sich im 19. Jahrhundert die okkulte Denktradition nicht wie
heute primar als diffuse und individualistische gesellschaftliche Stromung
prasentierte, sondern in Form von ,Schulen’, ,Logen und ,Orden, also in
organisierten Gruppen auftrat, die zum Beispiel in der Theosophischen Ge-
sellschaft, der Anthroposophie, den Rosenkreuzern bis heute fortexistieren.

Von der sdkularen Aufklarungsphilosophie und dem Fortschrittsglauben
seiner Zeit ibernahm der Okkultismus des 19. Jahrhunderts den Entwick-
lungsgedanken. Man ging von einer geistigen Evolution der Menschheit
und des Einzelnen aus und war {iberzeugt, dass auch im okkulten Lebens-
bereich ein Fortschreiten und Hohersteigen menschlicher Erkenntnis er-
wartet, ja bewirkt werden kénne.

222

https://dol.org/10.5771/9783748947806-221 - am 24.01,2026, 13:05:37.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Okkultismus und Satanismus

Gegen die Erkenntnisquellen der Vernunft (Wissenschaft) und der Of-
fenbarung (Religion) setzt Okkultismus die Erfahrung als Erkenntnisquelle
an erste Stelle: ,Es ist so, weil ich es so erfahren habe“ (Runggaldier 1996).
Okkultistische Vorstellungen sahen sich also in einer doppelten Frontstel-
lung: Einerseits als allumfassende Gesamtschau gegen die moderne ratio-
nale Wissenschaft, welche die Welt und ihre Phdnomene zerlegte, um sie
zu verstehen, andererseits als Reduktion auf einen Urgrund, der den vielen
zersplitterten religiosen und philosophischen Weltdeutungen innewohnen
sollte. In der Praxis dufierte sich Letzteres oft als Abgrenzung vom kirchli-
chen Christentum.

Allerdings kann man die Strémung ,,okkulter® Weltdeutungen nicht nur
als Abwendung und im Gegensatz zur Wissenschaftlichkeit der aufgeklarten
Vernunft verstehen, sondern auch als Unterstromung, die immer Teil des
Mainstreams geblieben ist. Denn neben dem Selbstverstindnis als Gegen-
entwurf war den Vertretern des Okkultismus im 19. und frithen 20. Jahr-
hundert zugleich daran gelegen zu zeigen, dass man sich wissenschaftlicher
Methoden bediene und erwarte, irgendwann einmal ,harte” Belege fiir die
beobachteten Phidnomene zu finden. In diesem Sinne spricht Antoine Faiv-
re vom Okkultismus als Phdnomen einer ,mit sich selbst konfrontierten
Moderne® Typisch sind z. B. die jahrlichen Bad Honnefer ,Kongresse fiir
PsychoMedizin® der Deutschen Spiritistischen Vereinigung.

Lehren und Erscheinungsformen

Okkultismus geht von der Existenz {ibernatiirlicher, geheimnisvoller und
sbislang® unerkldrlicher Krifte und Wirkungszusammenhénge in Natur
und Seelenleben aus. Das bedeutet, dass unsere sichtbare, ,grobstoftliche®
Wirklichkeit von einer ,feinstofflichen® (sinnlich nicht wahrnehmbaren)
Realitdt iiberlagert wird, zu der man durch okkult-magische Techniken,
Rituale oder Beschworungsformeln Zugang erhalten kann. Entsprechende
Praktiken verheifSen dem Anwender Gliick, Wissen, Wohlstand, Gesund-
heit oder Macht, konnen aber auch zum Schaden anderer eingesetzt wer-
den.

Zum OkKkultismus gehoéren unter anderem Mantik (wortlich: Kunst der
Zukunftsdeutung, von griechisch pavrein - Weissagung; zum Beispiel
Sterndeutung, Handlesen, Kartenlegen, Pendeln, Wiinschelrutengehen, an-
tik auch: Lesen in Vogelflug und Eingeweiden), Magie (direkte, nicht
rational erkldrbare Beeinflussung von Menschen und Wirklichkeiten wie

223

https://dol.org/10.5771/9783748947806-221 - am 24.01,2026, 13:05:37.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

Krankheitsverldufen, Erfolgschancen etc.) sowie die Kommunikation mit
Toten (Medium, Pendel, Ouija-Brett, Glaserriicken).

Man kann eine praktisch-empirische, der alltiglichen Lebensbewalti-
gung dienende Seite des Okkultismus von einer erkenntnisorientierten,
der Aneignung verborgenen Wissens durch Eingeweihte gewidmeten Seite
unterscheiden. Gerade die breite Popularitit des Spiritismus (Kontakt mit
Totengeistern), der zeitweise selbst hochkaritige Naturwissenschaftler in
seinen Bann zog, hing auch mit seiner seelsorgerlichen Funktion zusam-
men (treffend dargestellt im Film ,Magic in the Moonlight* von Woody
Allen, 2014).

Obwohl okkulte Praktiken teilweise erstaunlich echt wirkende ,uberna-
tirliche” Phdnomene produzieren, gibt es ausnahmslos natiirliche Erkla-
rungen dafiir. Die Geschichte des modernen Okkultismus wimmelt von
Entlarvungen von mehr oder weniger geschickten Betriigereien. Auch die
Effekte einzeln oder gemeinsam vollzogener Praktiken sind gut erklarbar.
Es ist z. B. physisch unméglich, ein Pendel dauerhaft stillzuhalten. Dafiir
sorgen korperliche Phdnomene wie die natiirliche Muskelspannung, Re-
sonanz (Selbstverstarkung kleiner Bewegungen), Kapillarpulswellen und
Atmung. Hinzu kommen korperliche Ausdriicke seelischer Zustinde wie
der schon 1852 entdeckte ,Carpenter-Effekt” (ideomotorischer Effekt), i. e.
unwillkiirliche Bewegungen bei bestimmten Gedanken (z. B. das Bremsen
eines verangstigten Beifahrers): Unser Korper agiert auch unbewusst und
bisweilen ohne dass wir es merken. Auf gleiche Weise funktionieren auch in
der Gruppe betriebene Praktiken wie Glaserriicken und Ouija-Board. Auch
dafiir, dass die Praktiken sinnvolle Antworten ergeben, gibt es verniinftige
Erklarungen wie z. B. den ,Forer-Effekt (Menschen nehmen besonders
das wahr, was ihren Erwartungen entspricht), die in der padagogischen
Literatur gut dargestellt sind.

Satanismus

Eher volkstiimlich als wissenschaftlich wird das Phdnomen des Satanismus
oft unter Okkultismus subsumiert.

Im 19. Jahrhundert nutzten kulturelle Rebellen den Satan als literarische
Figur zur Provokation mit antiklerikaler Stof3richtung (Lord Byron, Baude-
laire). In der Rezeption von Miltons Paradise Lost (1667) ergriffen sie Partei
fiir die Revolte Satans gegen Gott. Als radikale Konsequenz der Aufkldrung
wurde diese nun als legitimer Widerstand des heroischen Einzelnen gegen

224

https://dol.org/10.5771/9783748947806-221 - am 24.01,2026, 13:05:37.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Okkultismus und Satanismus

eine tyrannische, freiheitsbeschrinkende Weltordnung in Szene gesetzt.
Satan wird der gekrankte Individualist, der sich emanzipiert. Allerdings
wurde das Motiv weder zum dominanten Thema ihres literarischen Werks,
noch gab es Versuche einer Umsetzung in eine systematische Weltanschau-
ung.

Ab 1922 formte der Englander Aleister Crowley (1875 - 1947) den theo-
sophischen Ordo Templi Orientis (O.T.O.) in seinem Sinne um. Von hier
stammen die sexualmagischen Vorstellungen, die den Satanismus des 20.
Jahrhunderts begleiteten. Priagend wurde sein 1904 verdffentlichtes, angeb-
lich von einem Geist inspiriertes Liber Vel al Legis (Buch des Gesetzes),
die erste Theorieschrift des Satanismus. Zentral ist darin das sog. ,Law
of Thelema“ (Gesetz des Willens): ,Tu, was du willst, soll sein das ganze
Gesetz". Kern sind antichristliche Polemik und eine Ich-zentrierte, sozial-
darwinistische Ethik: ,Mitleid ist das Laster der Konige: Tretet nieder die
Elenden und die Schwachen. Dies ist das Gesetz der Starken. Dies ist unser
Gesetz und die Freude der Welt.*

Stilbildend wurde die 1966 von Anton Szandor LaVey (biirgerlich
Howard Levey, 1930 - 1997) gegriindete kalifornische Church of Satan
(CofS) mit ihrer Satanischen Bibel (1969). Wie Crowley war LaVey ein
Meister der Selbstvermarktung als Provokateur. Er verhalf seiner Griindung
schnell zu weltweiter Bekanntheit. LaVey beseitigt aus Crowleys System alle
Metaphysik (weder Gott noch Teufel). Einziges Leitmotiv ist das absolute,
gottliche Ich, also das Prinzip des radikalen Individualismus. Vieles liest
sich wie eine Aufforderung zum riicksichtslosen Kampf gegeniiber jedem,
der meine Bediirfnisse einschrankt. In den ,Neun satanischen Grundsit-
zen“ heiflt es:

»1. Satan bedeutet Sinnenfreude statt Abstinenz [...]. 5. Satan bedeutet
Rache anstatt Hinhalten der anderen Wange! 6. Satan bedeutet Verantwor-
tung fiir die Verantwortungsbewussten anstatt Fiirsorge fiir psychische
Vampire! [...]. 8. Satan bedeutet alle so genannten Siinden, denn sie alle
fithren zu psychischer, geistiger oder emotionaler Erfiillung!*

Die Uneinheitlichkeit satanistischer Vorstellungen beginnt schon beim
Namensgeber: Ist Satan Person, weltbestimmende dunkle Kraft oder das
essenzielle Potenzial des gottgleichen, revolutiondren Menschen? Die vielen
unterschiedlichen Einfliisse werden nie zu einer kohdrenten Philosophie.
In Innen- und Auflensicht ist Satanismus durch Ablehnung des gesellschaft-
lichen Konsenses gekennzeichnet und einer inversiven Logik verpflichtet.
Um zu funktionieren, brauchen seine Grenziiberschreitungen das Gegen-
{iber einer biirgerlich und christlich geprigten Offentlichkeit sowie aufnah-

225

https://dol.org/10.5771/9783748947806-221 - am 24.01,2026, 13:05:37.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kai Funkschmidt

mebereite Massenmedien. Im Zuge von Sakularisierung und Individualisie-
rung nahm die provokative Kraft des Satanismus immer mehr ab, seine
permissiven sexuellen Provokationen verpuffen, manche der antichristli-
chen Motive werden kaum noch verstanden.

Insgesamt handelte es sich aufgrund der vor allem fiir die Bithne insze-
nierten Kombination von ,,Sex and Crime® eher um ein medial aufgebldhtes
als um ein wirklich relevantes Phanomen. Die Church of Satan hatte selbst
zu Bliitezeiten nie mehr als 300 Mitglieder, heute existiert sie nur noch als
Internetplattform. Die 1982 gegriindete niedersdchsische Thelema Society,
deren Leiter 1982 u. a. wegen Vergewaltigung verurteilt wurde, illustriert
allerdings das kriminelle und gewalttitige Potenzial von Splittergruppen
und Einzelnen, das auch im Umfeld der dazugehdrigen skandinavischen
Death-Metal-Musikszene eine Rolle spielte.

Einschdtzung

Die okkulte und satanistische Kombination von Sex, Gewalt und Grenz-
tiberschreitung fasziniert seit jeher Journalisten, Jugendliche und Men-
schen, die aus gesellschaftlichen Angsten Vorteile schlagen kénnen. Da-
durch werden ihre reale Verbreitung und ihr Gefahrenpotenzial oft tiber-
schatzt.

Der sogenannte ,Jugendokkultismus® sorgte von Mitte der 1980er bis
in die frithen 2000er Jahre fiir iibertriebene 6ffentliche Besorgnis (Padago-
gik, Eltern, Politik). Obwohl selbst in der Hochphase nur ein Drittel der
Jugendlichen, meist nur aus Neugier und iiberwiegend nur ein einziges
Mal, je mit okkultistischen Praktiken experimentierte, warnten staatliche
und kirchliche Sektenbeauftragte, Parlamente hielten Sondersitzungen ab,
besorgte Eltern riefen massenhaft Beratungsstellen an, und Minister warn-
ten offentlich vor der ,neuen Droge Okkultismus®. Zwar konnte es im Ein-
zelfall bei labilen Jugendlichen zu Angststérungen kommen, doch bestand
tatsdchlich nie eine grof3flichige Gefihrdung. Das Phanomen gehorte eher
in den Bereich periodisch auftretender Angste um ,die“ junge Generation
(Rockmusik, Hippiekultur, Jugendsekten). Phasenweise verstarkte sich die
offentliche Hysterie selbst, als Jugendliche mit seelischen Problemen, ange-
regt durch die offentliche Debatte, erfundene Geschichten von Erfahrun-
gen in okkulten Geheimgruppen verbreiteten (1995: ,Lukas“: Vier Jahre
Holle und zuriick; vgl. Schmid: Ramonas Geschichten). Das Phanomen Ju-
gendokkultismus ist heute abgeebbt. Gleichzeitig ist die Selbstzuordnung zu

226

https://dol.org/10.5771/9783748947806-221 - am 24.01,2026, 13:05:37.



https://doi.org/10.5771/9783748947806-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Okkultismus und Satanismus

okkulten Traditionen wie z. B. bei den ,,neuen Hexen® in den vielformigen
neureligidsen Mainstream eingedrungen und hat sein Stigma weitgehend
verloren.

Manche christlichen Traditionen, z. B. Evangelikale, Charismatiker und
Jehovas Zeugen, setzen, da sie das Weltbild des Okkultismus teilen (dunkle
Michte hinter der Wirklichkeit), die Gefahrenschwelle niedriger an als
andere. Sie lehnen zum Beispiel Biicher und Filme, in denen Magie vor-
kommt, ab (Harry Potter; Die kleine Hexe usw.). In der Heilsarmee gehort
die Absage an Okkultismus zu den Eintrittsgeliibden.

Christlicher Umgang mit Okkultismus in Seelsorge und Predigt sollte
dessen begrenzte Bedeutung beriicksichtigen, sich in Niichternheit {iben
und vom Schiiren iiberzogener Angste und Reaktionen absehen. Manche
Glaubige fiirchten sich vor ,okkulter Belastung® oder vor Menschen, die
ihnen mit okkulten Machten drohen. Dagegen ist zu betonen: Fiir Chris-
ten sind die ,Maichte und Gewalten — wie auch immer man ihr Sein
oder Nichtsein beurteilen mag — nicht Gegenstand des Glaubens. Sie sind
besiegt (Rom 8,38f) und daher weder als Helfer anzurufen noch als Gegen-
spieler zu fiirchten.

Insbesondere dort, wo es um Jenseitskontakte geht, steckt dahinter oft
der Versuch, durch Einblicke in die jenseitige Welt Antworten auf das
unbewiltigte Problem des Todes zu bekommen (Hinterbliebenenseelsorge).
Wihrend christlicher Glaube auf Kreuz und Auferstehung und auf eine
vertrauende Gottesbeziehung verweist, geht es fiir okkult Suchende um
Sicherheit und letztlich um die aus ,Beweisen® gespeiste Gewissheit, dass
zum Beispiel mit dem Tode ,,nicht alles aus ist®

Selbst wenn alle vermeintlich iibernatiirlichen ,okkulten“ Phédnomene
natiirlich erklirt und ,entzaubert werden kénnen, was im Ubrigen auch
padagogisch spannend sein kann, sollten Seelsorge und Beratung im Um-
gang mit Betroffenen vor allem kldren, was zu der Beschiftigung mit okkul-
ten, insbesondere spiritistischen Praktiken gefiihrt hat. Es ist zwar wichtig,
die erfahrenen Wirkungen wissenschaftlich zu ,entzaubern® Noch wichti-
ger aber ist das Eingehen auf die jeweiligen Motive fiir die Suche nach
»Jenseitskontakten, paranormalen Quellen der Sicherheit und Kontingenz-
bewiltigung.

Quellen

Blavatsky, Helena 1970): The Secret Doctrine. The Synthesis of Science, Religion, and
Philosophy, 2 Bde., Pasadena (Erstverdff. 1888), https://www.theosociety.org/pasaden
a/ts/tup-onlhtm#blavatsky (Abruf: 5.5.2024).

227

https://dol.org/10.5771/9783748947806-221 - am 24.01,2026, 13:05:37.



https://www.theosociety.org/pasadena/ts/tup-onl.htm#blavatsky
https://www.theosociety.org/pasadena/ts/tup-onl.htm#blavatsky
https://doi.org/10.5771/9783748947806-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theosociety.org/pasadena/ts/tup-onl.htm#blavatsky
https://www.theosociety.org/pasadena/ts/tup-onl.htm#blavatsky

Kai Funkschmidt

Crowley, Aleister (2004): Liber Vel al Legis, Laguna Hills.

LaVey, Anton Szandor (1999): Die Satanische Bibel, Berlin.

Lévi, Eliphas (2000): Secrets de la magie, Paris.

[,Lukas“] (1995): Vier Jahre Holle und zuriick, Bergisch Gladbach.

Sekundarliteratur

Bergunder, Michael (2016): ,Religion” and ,Science within a Global Religious History,
in: Aries 16, 86 — 141.

Bochinger, Christoph (1995): ,, New Age“ und moderne Religion. Religionswissenschaftli-
che Analysen, 2. Aufl., Giitersloh.

Dyrendal, Asbjorn / Lewis, James R. / Petersen, Jesper Aa. (2016): The Invention of
Satanism, Oxford.

Faivre, Antoine (2001): Esoterik im Uberblick, Freiburg i. Br.

Faxneld, Per / Petersen, Jesper Aa. (Hg., 2013): The Devil’s Party. Satanism in Moderni-
ty, Oxford.

Figmann, Dagmar (2009): Zeitgendssischer Satanismus in Deutschland. Weltbilder und
Wertvorstellungen, Marburg.

Funkschmidt, Kai (2016): Skalarwellen im Informationsfeld der Bewusstseinsphysik.
Das Verhdltnis zwischen Esoterik und Naturwissenschaft, in: Hempelmann, Reinhard
(Hg.): Die Faszination des Irrationalen und die Vernunft des Glaubens, EZW-Texte
241, Berlin, 46 - 60.

Hanegraaff, Wouter J. (1996): New Age Religion and Western Culture. Esotericism in the
Mirror of Secular Thought, Leiden.

Hund, Wolfgang (1996): Okkultismus. Materialien zur kritischen Auseinandersetzung,
Miilheim / Ruhr.

Neugebauer-Wolk, Monika / Geffarth, Renko / Meumann, Markus (Hg., 2013): Aufkld-
rung und Esoterik: Wege in die Moderne, Berlin / Boston.

Runggaldier, Edmund (1996): Philosophie der Esoterik, Stuttgart.

Schmid, Georg Otto (2001): Ramonas Geschichten. ,The black Omen (T.B.0.)“ - ein

schwarzes Omen fiir die Berichterstattung iiber den Jugendsatanismus, https://www.re
linfo.ch/satanismus/tbo.html (Abruf: 6.7.2021).

Treitel, Corinna (2004): A Science for the Soul — Occultism and the Genesis of the
German Modern, Baltimore / London.

Webb, James (2008): Das Zeitalter des Irrationalen. Politik, Kultur und Okkultismus im
20. Jahrhundert, Wiesbaden (engl.: The Occult Establishment, 1976).

228

https://dol.org/10.5771/9783748947806-221 - am 24.01,2026, 13:05:37.



https://www.relinfo.ch/satanismus/tbo.html
https://www.relinfo.ch/satanismus/tbo.html
https://doi.org/10.5771/9783748947806-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.relinfo.ch/satanismus/tbo.html
https://www.relinfo.ch/satanismus/tbo.html

	Geistesgeschichtliche Einordnung
	Lehren und Erscheinungsformen
	Satanismus
	Einschätzung

