
Annabelle Jänchen

Die dritte Stimme

Migration in der jüngeren 
deutschsprachigen Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Annabelle Jänchen 

Die dritte Stimme

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Annabelle Jänchen

Die dritte Stimme
Migration in der jüngeren  
deutschsprachigen Literatur

M it einem Vorwort von Prof. Dr. Georg Witte

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Annabelle Jänchen
Die dritte Stimme. Migration in der jüngeren deutschsprachigen Literatur 
© Tectum -  ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2019

E-Book: 978-3-8288-7251-6
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN
978-3-8288-4314-1 im Tectum Verlag erschienen.)

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.tectum-verlag.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.5771/9783828872516
http://www.tectum-verlag.de
http://dnb.d-nb.de


Vorwort

Die Idee für die vorliegende Masterarbeit entstand im Rahmen des Se­
minars „Roots and Routes: Reisen im neuen Europa“ am Osteuropa­
Institut der Freien Universität Berlin (Wintersemester 2016/17). Das 
Seminar verknüpfte kulturtheoretische Diskussionen mit literarischen 
Textlektüren und eröffnete eine Spannbreite an Raumvorstellungen, die 
sich weg von essentialistischen, territorialen Identitäten hin zu offenen, 
transitorischen Raumvorstellungen im postsozialistischen Osteuropa 
entwickeln.

In Anlehnung an Carmine Chiellinos Konzept einer interkulturel­
len Literatur behandelt die vorliegende Studie eine Literatur von Au­
tor/innen der „dritten Stimme“, die bei Ankunft im Gastland noch Kin­
der waren und mit Deutsch als zweiter Muttersprache groß wurden — 
im Unterschied zu Autor/innen der „ersten Stimme“, die auch nach der 
Immigration in ihrer Herkunftssprache schreiben, und solchen der 
„zweiten Stimme“, die als erwachsene Immigranten bewusst ins Deut­
sche als Schreibsprache wechseln. Vor allem Autor/innen mit russischer 
bzw. sowjetischer Herkunft stehen im Mittelpunkt der Studie. Die drei 
exemplarisch untersuchten Romane jüngerer Autor/innen aus der erst­
genannten Gruppe — Olga Grjasnowas „Der Russe ist einer, der Birken 
liebt“, Sasha Marianna Salzmanns „Außer sich“ und Dimitrij Kapitel- 
mans „Das Lächeln meines unsichtbaren Vaters“ — werden vor dem 
Hintergrund etablierter Themen der russisch-deutschen Migrationslite­
ratur untersucht. Dies wird anhand einiger Romane von Vertreter/in­
nen der „zweiten Stimme“ — Wladimir Kaminer, Vladimir Vertlib, 
Nellja Veremej und Olga Martynowa — abgehandelt. Die damit impli­
zierte Frage nach potentiellen Differenzmerkmalen der Literatur der 
jüngeren Autor/innen ist aber keineswegs auf die enge Dimension der 
innerliterarischen Entwicklung beschränkt. Sie wird vielmehr vor einem

5

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


prinzipielleren Problemhorizont transkultureller Forschungsaufgewor­
fen — eben das macht die konzeptuelle Stärke dieser Arbeit aus.

Vor dem Beginn der vergleichenden Untersuchung wird nach der 
Legitimität des Begriffs der Migrationsliteratur überhaupt gefragt. Es 
sind ja nicht zuletzt Autor/innen der jüngeren Generation, die sich ve­
hement gegen den exotisierenden und marginalisierenden, die Werke 
der betreffenden Autor/innen in eine thematische Schublade stecken­
den Begriff der Migrationsliteratur wenden. Vor diesem Hintergrund 
ist die Frage nach den Unterschieden der jüngeren „Migrationsliteratur“ 
also nicht zuletzt die Frage nach der Verungültigung solcher Kategori­
sierungen durch die betreffende Literatur selbst.

Annabelle Jänchen hat aufgrund einer konzeptuell klar profilierten 
und argumentativ prägnant elaborierten Fragestellung, eines signifikan­
ten Textkorpus, einer ausgezeichneten Kenntnis und zielsicheren Ein­
beziehung der Forschungsliteratur und einer konzisen analytischen 
Textlektüre eine beeindruckende und thematisch sehr relevante und ak­
tuelle Studie hervorgebracht, die für die aktuelle Diskussion um trans­
nationale und transkulturelle Literatur wichtige Stichworte liefert.

Prof. Dr. Georg Witte, Berlin

6

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Inhalt

E inleitung...................................................................................................................................9

1. „Literatur, die anders ist, die nicht dazu gehört“ —
Diskurse über den Begriff„M igrationsliteratur“ ...............................................13

1.1 Die Rezeption des Begriffs bei Autor/innen mit Migrationshintergrund. 13

1.2 „Migrationsliteratur“ als Forschungsgegenstand der Germanistik............... 18

1.3 Kritik an der „Migrationsliteratur“ und alternative Konzepte.......................22

2. W ege in den „goldenen W esten“: Die vierte Welle der E m igration 27

2.1 Stoffe der Migration.................................................................................................... 30

2.1.1 Konstruktionen von Heimat und Heimatlosigkeit.....................................30
2.1.2 Selbstinszenierung Zwischen jude, Sowjetmensch und...............................

„Immigrant chic“...................................................................................................34
2.1.3 Transit-Orte und Stadt-Texte........................................................................... 40

2.2 Die Hybridisierung des Erzählens.......................................................................... 45

2.3 Zwischenfazit................................................................................................................50

3. Die Literatur der „dritten Stimme“ ......................................................................... 53

3.1 Olga Grjasnowa: Der Russe isteiner, der Birken Hebt............................................. 54

3.2 Sasha Marianna Salzmann: Außer sich.....................................................................63

3.3 Dimitrij Kapitelman: Das Dächeln meines unsichtbaren Vaters............................. 71

Schlussbetrachtung.............................................................................................................. 81

Abkürzungsverzeichnis...................................................................................................... 87

Literaturverzeichnis.............................................................................................................89

7

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Einleitung

Allein schon der Begriff „Migrationsliteratur“: Dieser ist leider ein sehr 
schwieriger. Es ist fragwürdig, rassistisch und paternalistisch. Migrationslite­
ratur in Deutschland ist stets die Literatur, die anders ist, die nicht dazu ge­
hört, nicht bio-deutsch ist. Die einzige Gemeinsamkeit der Migrationsautoren 
ist übrigens ihre Herkunft und nicht etwa eine ästhetische oder thematische 
Gemeinsamkeit.1 (Olga Grjasnowa)

Die Rolle von Sprach- und Kulturwechsel in der Literatur wird aktuell neu disku­
tiert. 2010 veröffentlichte der interkulturelle Literaturwissenschaftler Carmine 
Chiellino eine umfangreiche Einführung in die Interkulturelle Literaturin Deutschland, 
in deren Analysen es um Werke von Sprachwechsler/innen2 wie Franco Biondi 
und Vladimir Nabokov geht. Auch in der literarischen Öffentlichkeit machen 
Sprachwechsler/innen mit viel diskutierten Werken auf sich aufmerksam. Die ge­
bürtige Ukrainerin Katja Petrowskaja etwa kam Ende der 1990er mit 29 Jahren 
nach Berlin und begann dort, Texte auf Deutsch zu verfassen. 2014 erschien ihr 
renommierter Erzählband Vielleicht Esther. Mit Auszügen aus dem Werk gewann 
sie 2013 bereits den Bachmann-Preis, der im Rahmen der „Tage der deutschspra­
chigen Literatur“ jährlich vergeben wird und als eine der wichtigsten Auszeich­
nungen für deutsche Literatur gilt. Bereits im Jahr zuvor ging der Preis an Olga 
Martynova, die ähnlich wie Petrowskaja mit Ende zwanzig nach Deutschland kam 
und heute Lyrik auf Russisch und Prosa aufDeutsch verfasst.

Auch die in Aserbaidschan geborene Schriftstellerin Olga Grjasnowa ist eine 
Sprachwechslerin. In den 1990ern siedelte sie als Elfjährige mit ihrer Familie nach 
Deutschland über. Mit ihren Romanen Der Russe ist einer der Birken liebt (2012), Die 
juristische Unschärfe einer Ehe (2014) und Gott ist nicht schüchtern (2017) hat sie als 
deutschsprachige Schriftstellerin große Erfolge gefeiert. Sie ist jedoch auch für 
ihre strenge Ablehnung des Begriffs „Migrationsliteratur“ bekannt — eine Katego­
rie, in die sie als deutsche Autorin „mit Migrationshintergrund“ immer wieder

1 o.V . „O lga G rjasnow a findet Label jM igrationsliteratur4 unsäg lich“ 2017.
2 H ierbei handelt es sich um  Personen, die in der Regel durch M igration von  einer Sprache A  zu

einer anderen Sprache B wechseln . D ies kann — oft nach m ehreren G enerationen — in einen kom ­
pletten Sprachw echsel m ünden oder zu M ehrsprach igkeit m it D om inanz einer Sprache fuhren.

9

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


unfreiwillig gesteckt wird. Grjasnowa macht darauf aufmerksam, dass der Einfluss 
von Sprachwechsler/innen auf Nationalliteraturen nichts Neues sei, habe es doch 
schon bei Tolstoi lange Dialoge in Französisch, Englisch und Deutsch gegeben 
und seien bekannte Schriftsteller des 19. und 20. Jahrhunderts wie Joseph Conrad 
und Vladimir Nabokov schon Sprachwechsler gewesen.3 Sie kritisiert daher, dass 
eine ihrer Meinung nach alte literarische Tradition heute mit dem abwertenden 
Label „Migrationsliteratur“ lediglich neu etikettiert werde. Migration sei zum Mo­
dethema geworden — wie in der Politik, so auch in der Germanistik. Dies aber 
literaturwissenschaftlich am Inhalt oder Stil nachzuweisen, sei „noch niemandem 
gelungen.“4 Was Grjasnowa offensichtlich fordert, ist eine Betrachtung ihrer Li­
teratur aufAugenhöhe mit deutscher Literatur „ohne Migrationshintergrund“.

Ihre provokante Aussage, Migrationsautor/innen würden einzig über ihre 
Herkunft definiert, anstatt über ästhetische und thematische Gemeinsamkeiten, 
soll zum Anlass einer literaturwissenschaftlichen Überprüfung des problemati­
schen Begriffs der Migrationsliteratur genommen werden. Die vorliegende Arbeit 
beleuchtet das Verhältnis von Literatur und Migration unter vielfältigen Aspekten. 
An Beispielen aus der Prosa deutschsprachiger Autor/innen „mit Migrationshin­
tergrund“ wird untersucht, inwiefern Interkulturalität Gegenstand von Literatur 
ist und diese in ihrer Ästhetik beeinflusst. Die Fülle der Texte macht eine Ein­
schränkung auf einen speziellen Fragenhorizont und bestimmte Autor/innen not­
wendig. Die Analyse der literarischen Texte konzentriert sich daher auf Werke 
von Autor/innen, die in der ehemaligen Sowjetunion geboren wurden und später 
nach Deutschland emigrierten. Diese Arbeit verfolgt damit einen Ansatz, der Olga 
Grjasnowas Ansicht widerspricht und bewusst Autor/innen aufgrund ihrer ge­
meinsamen Herkunft als Gruppe zusammenfasst. Die Texte der Autor/innen 
werden vergleichend analysiert mit dem Ziel, die These Grjasnowas anhand lite­
raturwissenschaftlicher Methoden zu überprüfen. Das in Grjasnowas Augen zu 
erwartende Ergebnis einer solchen Analyse wäre die Erkenntnis, dass die Texte 
kaum oder keine inhaltlichen und ästhetischen Gemeinsamkeiten aufweisen.

Die Untersuchung der Primärliteratur erfolgt in Anlehnung an Carmine 
Chiellinos Konzept der „Topographie der Stimmen“.5 Er unterteilt interkulturelle 
Autor/innen in neun Stimmen, von denen für diese Arbeit vor allem die ersten 
drei von Interesse sind. Migrierte Autor/innen, die in den Ankunftsländern wei­
terhin ihre Herkunftssprache als Mittel ihrer Kreativität nutzen, sind Vertreter/in­
nen der ersten Stimme. Zu ihnen zählen etwa Sergej Bolmat, Zaza Burchuladze 
und Maria Rybakova aus den postsowjetischen Staaten. Unter der zweiten Stimme 
subsumiert Chiellino Autor/innen, die für ihre literarischen Arbeiten im Zuge ih­
rer Emigration ins Deutsche wechselten. Zu ihnen gehört ein Großteil der 
deutschsprachigen Gegenwartsautor/innen, die in den ehemaligen

3 Vgl. o.V. „O lga G rjasnow a findet Label jM igrationsliteratur3 unsäg lich“ 2017.
4 Ebd.
5 Vgl. 2001, S. 54ff.

10

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Sowjetrepubliken aufgewachsen sind, wie etwa Wladimir Kaminer, Nellja Veremej 
oder Vladimir Vertlib. Die dritte Stimme ist jene mehrsprachige Stimme der Au­
tor/ innen, die bei ihrer Ankunft im neuen Land oft noch Kinder waren und im 
sozialen und schulischen Umfeld Deutsch als Muttersprache sprechen und die 
Muttersprache der Eltern nur in der familiären Umgebung verwenden. Es sind 
Autor/innen wie Olga Grjasnowa, Sasha Marianna Salzmann und Dimitrij Kapi- 
telman, deren Werke im dritten Teil dieser Arbeit untersucht werden.

Inwiefern greifen nun diese in Deutschland aufgewachsenen und sozialisier­
ten Autor/innen inhaltliche und formale Charakteristika und Trends der klassi­
scherweise als „Migrationsliteratur“ verstandenen Werke der zweiten Stimme auf? 
Ist Olga Grjasnowas Kritik berechtigt und wird Literatur von Autor/innen der 
dritten Stimme zu Unrecht als Literatur der Migration klassifiziert? Oder lassen 
sich sogar bestimmte Spezifika feststellen, die typisch für die dritte Stimme sind? 
Eröffnen Autor/innen, die während der Migration noch Kinder waren, neue Per­
spektiven auf den Migrationsdiskurs?

Um sich der Thematik anzunähern, stellt das erste Kapitel zunächst den 
Begriff der Migrationsliteratur in Wissenschaft und Literaturbetrieb in den Fokus. 
Einleitend wird bereits die Diskussion, die unter den sogenannten „Migrationsau­
tor/innen“ selbst geführt wird, den Kern der Problematik aufzeigen: Nicht die 
Kategorisierung von Schriftsteller/innen nach ihrer Herkunft, sondern die damit 
verbundenen Zuschreibungen werden kritisiert. Jene Zuschreibungen im Blick 
behaltend, wird ein Überblick über die aktuelle Forschungsdiskussion in der Ger­
manistik erarbeitet und dem Konzept der Migrationsliteratur werden ähnliche 
Konzepte wie das der interkulturellen Literatur gegenübergestellt. Das zweite Ka­
pitel der Arbeit bestimmt anhand von Werken von Autor/innen der zweiten 
Stimme Charakteristika migratorischer Literatur. Hierfür werden vor allem Eva 
Hausbachers Poetik der Migration (2009), Adrian Wanners Aufsatz zu „Russian 
Hybrids“ (2008) und Beiträge aus Helmut Schmitz’ Sammelband Von der nationalen 
gur internationalen Viteratur (2009) herangezogen. Ergänzt werden sie durch eine 
Reihe weiterer Untersuchungen, unter anderem von Nora Isterheld und Helena 
Reinhardt. Ein close readingwon  Olga Grjasnowas Der Russe ist einer, der Birken liebt 
(2012), Sasha Marianna Salzmanns Außer sich (2017) und Dimitrij Kapitelmans Das 
Vächeln meines unsichtbaren Vaters (2016) im letzten Kapitel ermöglicht anschließend 
einen Vergleich klassischer Migrationstexte mit denen der dritten Stimme. Es sei 
jedoch angemerkt, dass es nicht Anspruch dieser Arbeit ist, auf diese Weise einen 
Normenkatalog zu erstellen, sondern einen Beitrag zur aktuellen Diskussion um 
die Existenz einer Literatur der Migration zu leisten und darüber hinaus Facetten 
der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur aufzuzeigen.

11

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


1. „Literatur, die anders ist, die nicht dazu gehört“6 
Diskurse über den Begriff „Migrationsliteratur“

In den frühen 1980er Jahren verstanden sich ausländische Autor/innen in 
Deutschland als Gastarbeiterliteraten, darunter Franco Biondi, Jusuf Naoum, Ra- 
fik Schami, Suleman Taufiq und Gino Chiellino. Biondi und Schami erarbeiteten 
ein Manifest der „Literatur der Betroffenheit“.7 Sie forderten darin eine Auflösung 
nationaler Kategorisierung von Literatur zugunsten einer multinationalen Be­
trachtung. Um 1990 wurde der Begriff der Gastarbeiterliteratur vermehrt vom 
Begriff der Migrationsliteratur abgelöst,8 was jedoch kaum zu einer Aufhebung 
der Kategorisierung von Literatur nach Herkunft führte. Noch heute kritisieren 
Autor/innen wie Marica Bodrozic, Sasa Stanisic oder Terezia Mora die Einord­
nung ihrer Literatur als „Migrationsliteratur“. Anders als die Gastarbeiterliteraten 
bemängeln sie jedoch in erster Linie, dass ihre Literatur immer als „anders“, nie 
jedoch einfach nur als deutsche Literatur wahrgenommen wird.

1.1 Die Rezeption des Begriffs bei Autor/innen mit Migrationshintergrund

,,[F]ragwürdig, rassistisch und paternalistisch“9 — das sind die plakativen Begriffe, 
mit denen die in Aserbaidschan geborene Autorin Olga Grjasnowa den Begriff 
der Migrationsliteratur beschreibt. Auch für den in der Türkei geborenen Autor 
Feridun Zaimoglu ist die ein ,,tote[r] Kadaver“10 und „Ekelbegriff'11. Beide be­
mängeln, dass der Begriff die Autor/innen einzig über ihre nicht-deutsche Her­
kunft definiere, statt über ästhetische und thematische Gemeinsamkeiten. Grjas­
nowa fordert eine Entkategorisierung von Literatur: „Wenn man einfach den

6 o.V . „O lga G rjasnow a findet Label ,M igrationsliteraturi unsäg lich“ 2017.
7 Vgl. B iond i, F ranco/Scham i, R afik  (1981): „L iteratur der B etroffenheit. B em erkungen zur G ast­

arbeiterliteratur“, in: Schaffem icht, Christian (Hrsg.): Z.u M ause in  d er  Fremde. F in  M usländerlesebuch. 
F ischerhude: A telier im  B auernhaus, S. 124f.

8 Vgl. etw a R eeg  1988, R ösch 1992.
o.V . „O lga G rjasnow a findet Label ,M igrationsliteraturi unsäg lich“ 2017.

10 Z aim oglu/A bel 2006, S. 162.
11 E bd., S. 166.

13

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Begriff Migrationsliteratur streichen und Literatur übrig bleiben könnte“12. An­
dere Autor/innen begehren weniger drastisch gegen die Kategorisierung ihrer Li­
teratur aufgrund ihrer Herkunft auf, fordern jedoch die Auflösung bestimmter 
Zuschreibungen, die aus der Zeit der Gastarbeiterliteratur noch heute auf sie an­
gewendet würden. Sie wehren sich gegen das Verharren im Dazwischen, auf das 
ihre Literatur in der Wissenschaft reduziert werde und die Funktion als Nischen­
literatur in der Rezeption. Poetische Einfälle würden ihnen aberkannt und als 
bloße Übersetzungen aus der Muttersprache verstanden.13 Die in Kroatien gebo­
rene Schriftstellerin Marica Bodrozic kritisiert vor allem das Konzept der Fremd­
heit, das ihr als Migrantin und Autorin zugeschrieben wird:

Eigentlich habe ich eher den Eindruck, dass ich mich hier überhaupt nicht 
fremd fühle und dass mich das Wort ,Migration‘ oder ,Migrationsliteratur‘ ein 
bisschen hinauswirft aus einem Zustand, in dem ich mich längst befinde: ei­
nem Zustand der Normalität im Umgang mit der Sprache, mit der Literatur, 
mit meinem Leben in einer Stadt wie Berlin.14

Dieser Kritik schließen sich die meisten ihrer Kolleg/innen an. Terezia Mora etwa 
hat „nichts dagegen, Ungarin zu sein — zur Hälfte —, aber ich habe etwas dagegen, 
in Deutschland bis ans Ende meines Lebens die Berufs-Fremde geben zu müs­
sen.“15 Navid Kermani, als Sohn iranischer Einwanderer in Deutschland geboren, 
fühlt sich „ständig von ethnisch-deutscher Seite in die Fremden-Ecke gescho­
ben“.16 Er spricht der Migrationsliteratur dennoch eine Sonderposition zu, insbe­
sondere gegenüber der deutschsprachigen Literatur ohne Migrationshintergrund:

Die Welt, die in den Büchern der hier versammelten Autoren auftaucht, die 
politischen Erfahrungen dahinter — Revolutionen, Kriegsgefangene, Kriegs­
gefallene in der eigenen Familie — all dies macht aber unsere politischen oder 
literarischen Biografien vielleicht reicher. Zumindest könnten wir aus einem 
größeren Archiv schöpfen als andere deutsche Autoren unserer Generation. 
Und diese Literatur mit einem anderen kulturellen Blick, geschrieben von Au­
toren, die keine rein deutschen Biografien haben, interessiert mich auch als 
Leser mehr als vieles, was an jüngerer Literatur aus rein westdeutscher Sicht 
geschrieben wird.17

Er zeigt, dass Migrationsliteratur als „Literatur mit einem anderen kulturellen 
Blick“, deren Sonderstatus nicht negativ konnotiert ist, als reichhaltig verstanden

12 Ebd.
13 Vgl. ebd ., S. 51.
14 M arica Bodrozic zit. nach B raun 2010.
15 o.V . „Ich bin ein T eil der deutschen L iteratur, so deutsch w ie K afka“ o. D.
16 Ebd.
17 Ebd.

14

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


werden sollte. Auch der aus Bosnien und Herzegowina18 stammende Autor Sasa 
Stanisic verwehrt sich einer Kategorie der Migrationsliteratur nicht gänzlich, wenn 
er in seinem Essay „Three Myths of Immigrant Writing: A view from Germany“ 
(2008) versucht, Fehleinschätzungen dieser Kategorie aufzuklären und Literatur 
aus seiner Sicht als Immigrant genauer zu umreißen. Er beschreibt drei Mythen, 
die über Migrationsliteratur verbreitet werden und die es zu entkräften gelte: 
„Myth 1: Immigrant literature is a philological category of its own, and thus com- 
prises a fruitful anomaly in relation to national literatures.“19 Es sei, so Stanisic, 
grundsätzlich falsch, von der einen Migrationsliteratur zu sprechen, da die hierunter 
gefassten Autor/innen, deren Biografien sowie sozialen, kulturellen und religiösen 
Hintergründe und ihre Literatur so stark variierten, dass es kaum möglich sei, sie 
in einer Kategorie zu versammeln. Stattdessen schlägt er vor, Migrationsliteratur«« 
in Pluralen, in neuen, kleineren Einheiten zu denken. Wie Grjasnowa plädiert er 
außerdem für eine Konzentration auf Inhalte anstelle von Autorenbiografien: 
„The goal of objective judgment should be to overcome the fixation on an au- 
thor's biography and move to a thematically-oriented view of the work.”20

Mit seinem zweiten Mythos problematisiert Stanisic Thematiken, die der Mig­
rationsliteratur zugeschrieben werden: „Immigrant literature deals monothemati- 
cally with migration and multicultural issues. Immigrant authors have a closer and 
thus more authentic perspective on related questions“.21 Hier deutet sich an, was 
die Literaturwissenschaftlerin Marie-Noelle Faure als „Exotismus-Falle“ bezeich­
net: Den Autor/innen mit Migrationshintergrund werden bestimmte Charakteris­
tika wie Authentizität und die Rolle eines Sprechers für ein Migrantenkollektiv 
zugeschrieben.22 Um dieser Falle zu entgehen, so schreibt Stanisic, sollte nicht nur 
der Teil des Werkes eines Autors betrachtet werden, der von autobiografischen 
Migrationserfahrungen berichtet, sondern auch das Werk danach, wenn die „exile- 
story“ bereits erzählt ist.23 Eine solche Verschiebung des Fokus findet sich in den 
literarischen Arbeiten Stanisics wieder,24 doch ob dies eine gängige Entwicklung 
ist, bleibt zu prüfen.

Der dritte von Stanisic beschriebene Mythos befasst sich mit dem für die Mig­
rationsliteratur vielleicht wichtigstem Thema, der Sprache: „An author who

18 Z um  Z eitpunkt von  Stanisics G eburt noch Teilrepub lik  der Sozialistischen Föderativen Republik  
Jugoslaw ien .

19 Stanisic 2008.
20 Ebd.
21 Ebd.
22 Vgl. 2015 , S. 49.
23 Vgl. Stanisic 2008.
24 Sein autobiografisch geprägter D ebütrom an W ie d er  S o ld a t d a s G ram mofon repariert (2006) erzählt 

die G eschichte eines Jun gen , der in den 90er Jah ren  aufgrund des Bosnienkrieges m it seinen 
E ltern  nach D eutsch land flüchten m uss. D er zw eite R om an V or dem  F es t (2014) dagegen w idm et 
sich einem  uckerm ärkischen D o rf und dessen Bew ohnern — ein W erk , das inhaltlich  kaum  einer 
L iteratur der M igration zugeschrieben wird.

15

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


doesn't write in his mother tongue enriches the language he has chosen to write 
in“.25 Vielmehr sei das Schreiben selbst, so Stanisic, eine Fremdsprache, die immer 
wieder neu erlernt werden müsse. Die Stimme des Erzählers, die verbalen Cha­
rakteristika der Figuren und der Rhythmus des Textes müssten neu gefunden wer­
den. Außerdem sei eine Bereicherung der Sprache (etwa durch Wortneuschöp­
fungen) nicht ausschließlich die Aufgabe von Immigrant/innen: „Writers, indeed 
anyone, can (and should) use the privilege to make a language bigger, better, and 
more beautiful by planting a wordtree here or there, one never grown before“.26

Das Exotische, das Fremde, die Figur des Grenzgängers, der entwurzelten 
Person, gefangen in einer Situation des Dazwischen, die die Stimme eines Mig­
rantenkollektivs vertritt, das sind die mit der Migrationsliteratur verknüpften Kon­
zepte, welche Autor/innen wie Grjasnowa und Stanisic bemängeln. Sie fordern, 
um mit Faure zu sprechen, eine „Neubestimmung des Deutschseins, das Hetero­
genität und Hybridität miteinbeziehen würde.“27 In diesem neuen Verständnis 
wären, so Stanisic, „Immigrant authors [...] no longer a marginal phenomenon, 
but a significant reference point with almost-mainstream qualities (a good thing, 
because it rids the work of the exotic).“28

Bis auf Navid Kermani sind alle der oben genannten Autor/innen Preisträ­
ger/innen des Adelbert-von-Chamisso-Preises der Robert Bosch Stiftung, der bis 
zu seiner Einstellung im Jahr 2017 als ein wichtiger Bestandteil der öffentlichen 
Rezeption von Migrationsliteratur galt.29 1984 wurde der Preis auf Initiative von 
Harald Weinrich und der Robert Bosch Stiftung für bedeutende Beiträge zur deut­
schen Literatur von Autor/innen nichtdeutscher Muttersprache gestiftet und jähr­
lich vergeben. Zu Beginn richtete er sich an Werke der Gastarbeiterliteratur, später 
entwickelte sich der Begriff der „Chamisso-Literatur“30. Die Robert Bosch Stif­
tung erhoffte sich durch die Förderung von Schriftsteller/innen mit Migrations­
hintergrund neue Perspektiven für die deutsche Literatur zu schaffen und das Zu­
sammenleben von Deutschen und Ausländern zu stärken.31 Diesen Ansprüchen 
gerecht zu werden, stellte den Chamisso-Preis jedoch vor allem vor das Problem 
der Zuordnung. Die Preisbeschreibung änderte sich im Laufe der Jahre immer 
wieder: So wurden aus Autor/innen „nichtdeutscher Muttersprache“ zunächst

25 Stanisic 2008.
26 Ebd.
27 2015, S. 54.
28 Stanisic 2008.

T erezia M ora erh ie lt 2000 den Förderpreis, M arica Bodrozic 2003 und O lga G rjasnow a 2015. 
Sasa Stanisic erh ie lt 2008 den H auptpreis, Feridun Z aim oglu  2005. Später w ar Zaim oglu außer­
dem ju rym itg lied .

30 Z ur w issenschaftlichen B earbeitung des B egriffes siehe etw a Lam ping, D ieter (2011): „D eutsche 
L iteratur von n icht-deutschen Autoren. A nm erkungen zum  B eg r iff der ,C ham isso-L iteratur“c, in: 
C ham isso— V iele Kulturen  — eine Sprache. R obert Bosch Stiftung, M ärz 2011/5, S. 18-21 oderH odaie , 
N azli/M alaguti, S im one (2017): „Z ur E inführung: D ie C ham isso-L iteratur“ , in: Z eitsch rift f ü r  ln -  
tcrkültürellenV remdsprachenünterricht. A pril 2 0 1 7 / l,J a h rg an g 2 2 , S. 1-5.

31 Vgl. E sselborn 2004 , S. 317f.

16

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Autor/innen, die „aus einer Einwandererfamilie stammen oder Deutsch in einem 
nichtdeutschen Sprach- oder Kulturraum erlernt haben“32 und später „auf 
Deutsch schreibende Autoren, deren Werk von einem Kulturwechsel geprägt ist 
und die ein außergewöhnlicher, die deutsche Literatur bereichernder Umgang mit 
Sprache eint.“33 Doch allerhand Fragen blieben offen:

Sollte die Biographie der Autoren, ihre Staatsangehörigkeit, die Fremd- oder 
Zweitsprache Deutsch, das Leben in Deutschland entscheidend sein? [...] 
War ein Gefühl der Zugehörigkeit, ein Integrationswunsch, die Hoffnung auf 
kulturelle Synthesen vorausgesetzt? Sollte auf deutsch oder in einer Sprach­
mischung [...] oder teilweise oder gleichzeitig in der fremden Muttersprache 
geschrieben und (selbst?) übersetzt werden? Welche Themen und Inhalte — 
etwa Kulturunterschiede oder existentielle Erfahrungen der Fremde und Dis­
tanz — wurden konkret erwartet? Wie weit konnten dann vielleicht auch deut­
sche Autoren, die über Arbeitsmigranten und Ausländer in Deutschland 
schreiben, berücksichtigt werden? [...] Entsprachen Inhalte, literarische Spra­
che und Formen eigenkulturellen oder deutschen Traditionen, oder war ge­
rade eine ,multikulturelle‘ Mischung typisches Merkmal?34

Die zahlreichen Divergenzen haben dazu geführt, dass der Preis 2017 zum letzten 
Mal vergeben wurde. Im Begleitheft zur Preisverleihung 2017 heißt es außerdem, 
dass die ausgezeichnete Literatur, obschon zu Beginn noch ein Nischenprodukt, 
heute „integraler Bestandteil des deutschsprachigen Literaturbetriebs“35 sei. Der 
Preis habe zwar vor allem finanzielle Bedeutung für die Arbeit der Autor/innen, 
fördere aber, so Cornelia Zierau, „die Gettoisierung und Marginalisierung dieser 
Literatur“.36 Das Ende des Chamisso-Preises soll zu einer Gleichbehandlung von 
Autor/innen mit Migrationshintergrund führen und sie aus ihrer restriktiven Zu­
ordnung zur Nischen-Literatur und „Fremden-Ecke“ befreien.

32 Zit. nach ebd., S. 317.
Vgl. W ebsite der R obert Bosch Stiftung, verfügbar unter: h ttp ://w w w .bosch-stiftung.de/ 
de/pro jekt/adelbert-von-cham isso-preis-der-robert-bosch-stiftung (27.03.2019)

34 E sselbom  2004, S. 320.
35 D ü n g  2017, S. 51.
36 2009, S. 28.

17

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.bosch-stiftung.de/
https://doi.org/10.5771/9783828872516
http://www.bosch-stiftung.de/


1.2 „M igrationsliteratur“ als Forschungsgegenstand der Germ anistik37

Beschäftigt man sich mit der literaturwissenschaftlichen Untersuchung des Ter­
minus Migrationsliteratur, so stößt man auf zahlreiche Untersuchungen, die eine 
Begriffsentwicklung seit Mitte des 20. Jahrhunderts rekapitulieren. Diese skizzie­
ren einen Verlauf von Gastarbeiterliteratur über Ausländerliteratur hin zu Migra­
tionsliteratur und darüber hinaus.38 Die verschiedenen, manchmal synonym ver­
wendeten Begriffe wie „Literatur zwischen den Kulturen“, „Literatur der 
Fremde“, „Brückenliteratur“ und „Randliteratur“ kennzeichnen Migrationslitera­
tur als Literatur im „Spannungsverhältnis zwischen ,fremder‘ Herkunft, Identi­
tätsverlust und -suche, zwischen Sprachlosigkeit und Suche nach neuen sprachli­
chen Ausdrucksformen“.39 Oft werden diese Begriffe in einer chronologischen 
oder strukturierten Entwicklung dargestellt, die meisten überlappen sich aber so­
wohl inhaltlich als auch zeitlich. Sie stellen eher ein Potpourri an Termini dar, die 
teilweise auf Gleiches referenzieren, sich häufig aber auch voneinander abgrenzen 
oder dies zumindest anstreben.

Migrationsliteratur taucht in dieser Ansammlung an Begriffen erst spät auf, 
wurde seitdem jedoch eingehend diskutiert. Eine der frühsten Auseinandersetzun­
gen führte Heidi Rösch in ihrer Dissertation zur Migrationsliteratur im interkulturellen 
Kontext (1992). Sie definiert diese Art der Literatur als belletristische Gegenwarts­
literatur, in der sich Migrant/innen gesellschaftskritisch äußern, Ursachen und 
Folgen von Migration dokumentieren und einen Beitrag zur Multikulturalisierung 
leisten.40 Rösch unterscheidet Migrantlnnenliteratur, die durch die Herkunftsnatio­
nalität der Autor/innen bestimmt werde,41 Kiteratur gum Thema Arbeitsmigration, die 
Migration rein inhaltlich zum Thema mache42 und Migrationsliteratur als diejenige, 
die sich weder nur durch die Biografien der Autor/innen, noch durch den inhalt­
lichen Gegenstand der Migration allein bestimmen lasse. Der inhaltliche Schwer­
punkt dieser Texte liege auf der Darstellung eines Übergangs in eine kulturell, 
sprachlich und räumlich fremde Umgebung aus Perspektive einer unterdrückten 
Minderheit.43 Die von Rösch untersuchten Autor/innen schreiben mehrheitlich

37 E in  V ergleich  m it den E rgebnissen anderer Philo logien  wäre durchaus in teressant, kann aber 
aufgrund des begrenzten Um fangs h ier n icht realisiert werden. Für eine G egenüberstellung der 
ForschungsSituationen von G erm anistik  und A nglistik  siehe etw a H öfer, S im one (2007):

turelle E r^ähk erfahren : ein  'Vergleich % w isch en  d er  deutschsprach igen M igranten litera tu r un d
genpostk o lon ia lenV itera tu r. Saarbrücken : V D M  V erlagD r. M üller.

38 Siehe etw a Chiellino 2000b, S. 387ff. sowie B lioum i, A g la ia :,„M igrationsliteratur4, ,in terkulturelle 
L iteratur4 und ,G enerationen von Schriftste llern4. E in  Problem aufriß  über um strittene B egriffe“ , 
in: WeimarerBeiträge2 0 0 0 / 4 ,Ja h rg a n g 4 6 ,S . 595-601.

39 H ille 2005, 242f.
40 Vgl. R ösch 1992, S. 8f.
41 H eid i R ösch berichtet schon 1989 von A utor/innen die sich dagegen w ehren , in erster L inie 

aufgrund ih rer H erkunft und ihrer B iografie e iner literarischen G attung zugeordnet zu w erden 
(vgl. 1992, 31): D ie V orw ürfe G rjasnowas und ih rer G eneration sind also keineswegs neu.

42 Vgl. R ösch 1992, S. 34.
43 Vgl. ebd ., S. 12.

18

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


nicht in ihrer eigentlichen Muttersprache. Dementsprechend scheinen Werke der 
Migrationsliteratur, die nicht von Autor/innen mit Migrationshintergrund ge­
schrieben werden, eher eine Ausnahme zu bleiben. Weitere von Rösch genannte 
Charakteristika unterstreichen diese These: Migrationsliteratur emanzipiere sich 
gegen die Unterdrückung gesellschaftlicher Randgruppen,44 sei aber auch eng mit 
dem Konzept der Fremde verbunden, das „dieser Literatur eine Art metaphori­
schen Ort bzw. Gehalt jenseits der Bezugsgesellschaften eröffnet“.45

Auf formaler Ebene ermögliche der Begriff der Migrationsliteratur neue li­
teraturwissenschaftliche Herangehensweisen an entsprechende Texte, die sich 
nicht mehr auf die Auseinandersetzung mit Inhalten beschränken, sondern litera­
rische Formen sowie Produktions- und Rezeptionsprozesse einbeziehen.46 
Röschs Untersuchung zeigt, dass die Problematik, die Olga Grjasnowa themati­
siert, nicht unbekannt ist. Beide fordern, dass entsprechende Schriftsteller/innen 
nicht mehr subkulturelle Nischen ausfüllen und einer exotischen Bereicherung 
dienen, sondern Akzeptanz und gleiche Rechte in der Gesellschaft verdienen. Mit 
ihrer verallgemeinernden Annahme, Migrationsautor/innen seien stets Teil einer 
Minderheit, wiederspricht Heidi Rösch Olga Grjasnowa jedoch. Letztere erwartet 
keinen „Ausländerbonus“, sondern eine Gleichbehandlung mit deutschen Au­
tor/ innen. Rösch widmet sich eher dem gesellschaftskritischen Potential der Mig­
rationsliteratur, das Fehlentwicklungen in Kultur und Gesellschaft aufzeigt und 
Ansätze für Gegenbewegungen bietet.

Auch in jüngeren Untersuchungen wird der Begriff der Migrationsliteratur 
häufig als beste Option des Begriffs-Potpourris gewählt. Klaus Schenk, Almut 
Todorov und Milan Tvrdik sprechen sich in ihrem Sammelband Migrationsliteratur. 
Schreibweisen einer interkulturellen Moderne (2004) aufgrund der begrifflichen Offen­
heit für Migrationsliteratur aus — als „Grenzbegriff, als literarische Perspektivie- 
rung von Grenzgängen.“47 Die Herausgeber deuten indes eine Tendenz an, nach 
welcher Möglichkeiten der Ab- und Eingrenzung in der interkulturellen Literatur 
schwinden: „Schreibweisen der Migrationsliteratur werden zunehmend zu dem, 
was sie sind: Schreibweisen einer kulturellen Vielfalt der deutschsprachigen Lite­
ratur“.48

Claire Horst befindet den Begriff der Migrationsliteratur in ihrer Untersu­
chung Der weibliche ~Rmum in der Migrationsliteratur (2007) trotz aller Kritik als sinn­
voll, da eine Untersuchung von Literatur dieser Kategorie

zu erhellenden Ergebnissen führen [kann] — wenn der Aspekt der Migration 
nicht nur ein Detail der Autorinnenbiografie ausmacht. Wenn außerdem die 
Wanderung, die Mobilität als ein konstituierendes Element der modernen

44 Vgl. ebd ., S. 204.
45 E bd., S. 93.
46 E bd., S. 36.
47 S. VIII.
48 E bd., S. IX.

19

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Lebensweise angesehen wird, ist die Literatur mehrsprachiger Menschen mit 
größerer Welterfahrung beispielhaft für zeitgenössische Literatur überhaupt.49

Die Themen, die die von Horst untersuchten Werke dominieren (Fragen der Zu­
gehörigkeit, Selbstverortung, Selbst- und Fremdwahrnehmung, Raumwahrneh­
mung, Grenzüberschreitung) seien weniger Teil der Migration, sondern vielmehr 
Fragen der Moderne. Daher sieht sie in der Migrationsliteratur keine exotische 
Sondergruppe, sondern einen Teil der deutschsprachigen Literatur, der sich mit 
der Zugehörigkeit von Individuen zu verschiedenen Kulturkreisen auseinander­
setzt.50 Karin Hoff macht in Literatur der Migration — 'Migration der 'Literatur (2008) 
darauf aufmerksam, dass häufig gar nicht die Werke selbst, sondern die Rezen­
senten die Migration in den Mittelpunkt stellen und erweitert so die Diskussion 
um Migrationsliteratur um den Einfluss der Literaturkritik.51

Eva Hausbacher bevorzugt in ihrer 'Poetik der Migration (2009) den Begriff der 
Migrationsliteratur, da er „die größte semantische Neutralität und Offenheit für 
transkulturelle Hybridität zum Ausdruck“52 bringe. Migrationsliteratur nach 
Hausbacher meint ausdrücklich Literatur von Migrant/innen, die von den beson­
deren Umständen ihrer Entstehung gekennzeichnet ist.53 Demnach ist diese Lite­
ratur immer schon durch ihre Personengruppe charakterisiert und wird mit be­
stimmten Stoffen und Themen assoziiert, leistet zwangsläufig eine Art der Kul­
turvermittlung und ist autobiografisch geprägt.54 Hausbacher beschreibt sie au­
ßerdem als Texte der

Situation des Dazwischen, zwischen Identität und Alterität, Vergangenheit 
und Gegenwart, Innen und Außen. Die Spannung, die zwischen diesen Dif­
ferenz-Polen entsteht, bringt fest geglaubte Grenzen in Bewegung, macht ein­
deutige Identitätszuschreibungen unmöglich, bringt Gleichzeitigkeiten, Mehr­
fachzugehörigkeiten und Unsicherheiten ins Spiel, die sich u.a. in diversen 
Brüchen in der Narration, Grenzüberschreitungen in der Raum- und Zeitge­
staltung und Desorientiertheit der Helden äußern kann.55

Sie betrachtet Migrationsliteratur der 90er Jahre in Abgrenzung zu historischer 
Emigrationsliteratur56, die von Vertreibung und Exil erzähle und überwiegend im 
Opferdiskurs verhaftet bleibe. Sie orientiere sich stark an der Nationalliteratur des 
Herkunftslandes, während sich Migrationsliteratur vermehrt an Literatur und

49 S. 8f.
50 Vgl. ebd ., S. 10.
51 Vgl. S. 8.
52 H ausbacher 2009, S. 25.
53 Ebd.
54 Vgl. ebd ., S. 26.
55 E bd., S. 27.
56 D ie B eze ichnung der russischen E m igration (,,em igracija i£) bezieht sich zum eist auf die erste 

H älfte des 20. Jahrhunderts, als aufgrund des bo lschew istischen Sieges ein großer T eil der geisti­
gen  E lite gezw ungen w ar, Russland zu verlassen und im  E xil zu leben.

20

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Kultur der Aufnahmegesellschaft anlehne.57 Nicht mehr Leid und Heimatlosigkeit 
im fremden Land bilden die zentralen inhaltlichen Aspekte der Texte. Stattdessen 
zeigt Migrationsliteratur hybride Lebensentwürfe — „between cultures, amid langu- 
ages, across borders“.58 Ihr Leben in zwei Welten und ihre kulturelle Gespaltenheit 
setzen Künstler/innen demnach in ihren Werken um und intervenieren so „gegen 
hegemoniale Darstellungsformen“.59 Ihre Literatur zeige multiple Identitätskon­
struktionen und bewege sich weg von der dualistischen Vorstellung von „eigen“ 
und „fremd“:

Während Texte von Emigranten von einer gewissen Nostalgie geprägt sind, 
die sich vom Ort der früheren Heimat nicht lösen kann, zeichnen sich Texte 
vom (Im-)Migranten dadurch aus, dass sie in die Fremde einzudringen („en­
tering in“) und sie zu begreifen suchen. Dazu gehören Neugier und die Fä­
higkeit, sich auf eine verkehrte Welt einzulassen — „the Sensation of having 
your world turned upside down or inverted“ [.]60

57 Vgl. H ausbacher 2009, S. 33.
58 H aw ley 1996, S. 8.
59 H au sb ac h er2 00 9 ,S . 135.
60 E bd., S. 29.

21

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


1.3 Kritik an der „M igrationsliteratur“ und alternative Konzepte

Der Überblick über den Begriff der Migrationsliteratur in der Germanistik zeigt, 
dass der größte Mangel in der Zuschreibung einer Andersartigkeit und Nichtzu­
gehörigkeit bestimmter Autor/innen zur deutschen Literatur besteht. Daher gibt 
es eine Reihe kritischer Stimmen, die alternative Konzepte vorschlagen. Carmine 
Chiellino etwa geht in seinem Handbuch Interkulturelle Literatur in Deutschland 
(2000) davon aus, dass deutsche Literatur als „Monokultur“ nicht existiert und 
dass das von ihm untersuchte Phänomen der „interkulturellen Literatur“ so alt sei 
wie die deutsche Literatur selbst.61 Sein Konzept findet in der Literaturwissen­
schaft häufig Anwendung. Helmut Schmitz beispielsweise definiert interkulturelle 
Literatur als eine neue Form des Schreibens nach dem Ende des Kalten Krieges, 
als Literatur,

die die Gegensätze von ,Fremd‘ und ,Eigen‘, Einheimischem und Fremden 
unterläuft, als eine Literatur der Hybridität und der Patchwork-Identitäten, die 
sowohl den Gegebenheiten der Globalisierung angemessener sei als auch der 
multikulturellen Situation in Deutschland selbst. Eine Literatur also, die zum 
einen die Illusion einer homogenen kulturellen Identität als auch nicht-bipo­
lare und hierarchische Begegnungen mit dem Fremden erfahrbar macht, die 
Fremdheit artikuliert und die Festschreibung von Fremdheit unterläuft.62

Der interkulturelle Roman ist laut Chiellino ein Werk, in dem eine Figur ihre in 
unterschiedlichen Kulturen erworbenen Erfahrungen zusammentrage und so ihr 
,,eigene[s] interkulturelle[s] Gedächtnis“ aufspüre.63 Chiellino untersucht Erzähl­
perspektive, Gestaltung und Sprachlatenz verschiedener Werke und fokussiert 
sich damit nicht auf die Biografien der Autor/innen und bloße Inhalte. Er geht 
davon aus, dass die Gestaltung der Erzählperspektive nicht nur als Erzählrahmen 
dient, sondern Interkulturalität ausdrücken könne.64 Als Kernaspekte interkultu­
reller Romane nennt er neben Zwei- oder Mehrsprachigkeit die Thematisierung 
von sozialen und historischen Kulturkonflikten und die Darstellung von Lebens­
läufen, die mit der Geschichte eines Landes eng verwoben sind.65 Es gehe stets 
um die Begegnung zweier räumlich voneinander getrennter Kulturen, dement­
sprechend sei auch Reiseliteratur interkulturell.66 Schmitz greift Chiellinos Gedan­
ken zum interkulturellen Roman auf, äußert jedoch auch Kritik am Begriff, da er 
hier eine begriffliche Unschärfe vermutet und den Versuch paradox findet, „be­
grifflich etwas zu fassen, was sich der präzisen Identifikation sperrt.“67 Die Idee 
der interkulturellen Literatur impliziere „eine Symmetrie und Gleichberechtigung

61 2000a, S. 51.
62 2009, S. 8.
63 2001, S. 108
64 Vgl. ebd ., S. 108.
65 Vgl. ebd ., S. 117.
66 Vgl. ebd ., S. 118.
67 2009, S. 10.

22

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


zwischen Kulturen [...] , die nicht existiert.“68 Mit der Überbetonung von Themen 
wie Entwurzelung und Hybridität laufe man Gefahr, die tatsächlichen sozialen 
Gegebenheiten zu verfehlen.69 Chiellino ist sich dieser Kritik indes bewusst und 
formuliert selbst eine Frage, die an Olga Grjasnowas Forderung an die Migrati­
onsliteratur erinnert: „Wenn in einem interkulturellen Roman das erzählt wird, 
was in jedem anderen Roman stattfinden kann, wozu die analytische Mühe, doch 
eine Abgrenzung zu benachbarten Romanen wie Bildungsroman oder histori­
schen Roman zu vollziehen?“70 Er beantwortet seine Frage damit, dass es zu den 
Aufgaben der Literaturwissenschaft) zähle, eigene und fremde Werte differen­
ziert zu vermitteln und dabei eine Art Paritätsgrundsatz zwischen den Kulturen 
zu bewahren und zu stärken.71 Die interkulturelle Literatur sei das nötige Werk­
zeug dazu.

Marie-Noelle Faure greift Chiellinos Konzept der interkulturellen Literatur 
auf und entwickelt daraus die Idee der Ankunftsliteratur.72 Sie teilt interkulturelle 
Literatur im deutschsprachigen Raum in drei zeitliche Etappen: Dekonstruktion 
(Gastarbeiterliteratur der 1960er bis 80er Jahre), Rekonstruktion (1990er Jahre) 
und Neuidentifikation (Nullerjahre).73 Während die Literatur der ersten Etappe 
vom Schock und der Entwurzelung und die der zweiten vom Ausbrechen aus der 
Opferrolle und der Übernahme einer Vermittlerfunktion zwischen den Kulturen 
geprägt waren, sei die dritte Phase vornehmlich gekennzeichnet durch Hybridität 
und Inter- und Transkulturalität. Es handle sich nicht um Migrationsliteratur, son­
dern um „Ankunftsliteratur“, die „sich durch eine ganz andere Herangehensweise 
an die Literatur und an Sprache aus[zeichnet]: Kreativität, Literarizität und Musi­
kalität stehen nun im Vordergrund.“74 Ankunftsliteratur scheint genau das zu be­
schreiben, was Autor/innen wie Marica Bodrozic fordern, einen Zustand der 
Normalität. Eine ähnliche Idee steht hinter Brigitte Schwens-Harrants Ankommen 
(2014), einer Sammlung von Texten und Gesprächen. Hier sollen Autor/innen 
ausdrücklich nicht „diesem Koordinatensystem zugeordnet werden, das da heißt 
,Migrationsliteratur‘“.75 Es geht um das Ankommen in einem Territorium und ei­
ner Gesellschaft. Julya Rabinowich verknüpft den Begriff wie Bodrozic vor allem 
mit dem Raum der Großstadt:

Ankommen bedeutet, dass man, wenn man durch die Straßen einer Stadt geht, 
diese Straßen so gut kennt wie seine Wohnung, dass man sie blind abgehen 
kann und weiß, wo man sich befindet, dass man weiß, welche Stimmung in

68 Ebd.
69 Vgl. ebd ., S. 11.
70 C hiellino 2 0 0 1 ,S . 119.
71 Vgl. ebd.
72 D er B eg riff steht n icht m it dem  der A nkunftsliteratur innerhalb der D D R -L iteratur in Z usam ­

m enhang.
73 Vgl. Faure 2015, S. 44.
74 E bd., S. 53.
75 Schw ens-H arran t 2014, S. 12.

23

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


welchen Bezirken und welchen Teilen dieser Stadt herrscht, dass man weiß, 
welche Art von Leuten man in welchen Lokalen trifft, dass man versteht, was 
angedeutet, aber nicht ausgesprochen w ird .. .76

Für den aus Bulgarien stammenden Autoren Ilja Trojanow war das Ende des Cha- 
misso-Preises absehbar: „Es gibt keine Chamisso-Literaturmehr, sondern nur das 
Hineinwachsen der deutschsprachigen Literatur ins Weltliterarische mit Hilfe der 
Agenten der Weitläufigkeit und Mehrsprachigkeit.“77 Trojanow deutet hier einen 
weiteren Trend an, der Texte — wie das bereits in anderen Nationalliteraturen gän­
giger ist — unter dem Motto „Weltliteratur“ versammelt. Der Begriff, den schon 
Goethe beschrieb,78 kursiert heute unter dem Kollektivum „neue Weltliteratur“ 
als eine

Bezeichnung für im Zeitalter von Migration und Globalisierung entstehende 
Texte, die aufgrund sprachlicher, inhaltlicher oder formaler Aspekte nicht 
mehr nur einer Nationalliteratur zugeordnet werden können, also transnatio­
nal sind, z.B. von Emine Sevgi Ozdamar, Salman Rushdie oder Michael 
Ondaatje.79

Schmitz sieht im Begriff der postkolonialen Weltliteratur einen Hinweis dafür, 
dass Migrationsliteratur ihren Sonderstatus verliert.80 Nach Sigrid Löfflers Defini­
tion scheint sich Weltliteratur jedoch wenig vom Begriff der Migrationsliteratur 
zu emanzipieren. In ihrem Werk Die neue 'Weltliteratur und ihre großen Erzähler (2014) 
beschreibt sie jene zwar als „dynamische, rasant wachsende, postethnische und 
transnationale Literatur, eine Literatur ohne festen Wohnsitz“81, stellt jedoch 
grundlegend Bezüge zu den Biografien der Autor/innen her und beschreibt ihre 
Texte als „Literatur der Nicht-Muttersprachlichkeit“ und „Literatur mit Ak­
zent“.82 Autor/innen werden wieder in die unerwünschte Fremden-Ecke ge­
drängt, wenngleich „die Romane und Erzählungen der Migranten die Normen, 
Werte und literarischen Traditionen des bisher dominierenden Westens systema­
tisch infrage“ stellen.83

Das letzte Konzept, auf das hier verwiesen werden soll, ist die transareale Li­
teraturwissenschaft, wie Ottmar Ette sie vorschlägt. Denn, so Ette,

[m]igratorisches Schreiben ist keine Migrantenliteratur mehr, sondern vekto­
risiert gewohnte und von nationalen Institutionen geschützte

76 Zit. nach ebd., S. 9.
77 T ro janow  2009.

Zu G oethes B egriff der W eltliteratur, der m it der heutigen transkulturellen  V erschm elzung nur 
zum  T eil vergle ichbar ist, siehe H ausbacher 2009 , S. 108f.

79 H öfer 2013.
80 Vgl. 2009 , S. 12.
81 L ö ff le r2 0 1 4 ,S . 17.
82 E bd., S. 15.
83 E bd., S. 14.

24

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Grenzziehungen in einer so grundlegenden Weise, dass sich das jeweils Nati­
onale zunehmend seines Ortes (und seines Wortes) nicht mehr sicher sein 
kann.84

Ette fragt nach einer Poetik der Bewegung und betrachtet Literatur dafür aus dem 
Blickwinkel der TransArea Studies, die er definiert als

Bewegungen zwischen unterschiedlichen Areas — wie etwa der Karibik, dem 
Maghreb oder Südostasien — [...] , wobei der Begriff der Area [...] durchaus 
unterschiedlich genutzt wird und ebenso eine Weltregion wie einen spezifi­
schen Kulturraum bezeichnen kann.85

Gegenüber dem Begriff des Transnationalen hat der Begriff des Transarealen den 
Vorteil, dass er nationale Grenzen aufhebt, während ,„transnationale Literatur- 
wissenschaft‘ im eigentlichen Sinne nur im Kontext eines weit fortgeschrittenen 
Nationalbildungsprozesses gedacht werden“ kann.86 Das Transaereale ziele viel­
mehr darauf ab, ein weltweites Verflochtensein zu perspektivieren.87 Weiterhin 
gehe es in den TransArea Studies „weniger um Räume als um Wege, weniger um 
Grenzziehungen als um Grenzverschiebungen, weniger um Territorien als um Re­
lationen und Kommunikationen“.88 Ette bezeichnet diesen Blickwinkel, der sich 
für Bewegung und Transfers als Auslöser für Transformationen interessiert, als 
transversal.

In der folgenden Analyse literarischer Texte wird sich diese Arbeit keinem der 
vorgestellten Konzepte vorrangig anschließen. Vielmehr soll versucht werden, die 
jeweiligen Stärken der verschiedenartigen Konzepte für die folgenden close readings 
zu verinnerlichen. Da Begrifflichkeiten oft unumgänglich sind, soll mit den noch 
am wenigsten wertenden Begriffen der transkulturellen Literatur (mit ihrem 
Schwerpunkt auf Sprache statt auf Herkunft) und des von Ette vorgeschlagenen 
„migratorischen Schreibens“ gearbeitet werden, das zwar Migration impliziert, 
sich aber nicht explizit auf die Herkunft der Autor/innen bezieht, sondern eher 
für Literatur in Bewegung in einer globalisierten, vernetzen, migratorischen Welt 
steht.

84 2004, S. 251.
85 2012, S. 40.
86 Ebd.
87 E bd., S. 41.
88 Vgl. ebd ., S. 47.

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


2. Wege in den „goldenen Westen“: Die vierte Welle der 
Emigration

In der Sekundärliteratur werden häufig drei Wellen der russischen Emigration be­
schrieben. Die erste ereignete sich im Kontext der Oktoberrevolution, die zweite 
nach dem Zweiten Weltkrieg und die dritte während der 70er und 80er Jahre 
(„Gastarbeiterliteratur“).89 Elena Tichomirova beschreibt zusätzlich eine vierte 
Welle der Emigration in den 1990er Jahren, die zum Teil ökonomische Gründe 
hatte, aber auch im Antisemitismus in den ehemaligen Sowjetrepubliken begrün­
det war.90 Nach den Russlanddeutschen bilden die Juden, die als Kontingent­
flüchtlinge nach Deutschland, Österreich und in die Schweiz kamen, die zweit­
größte Emigrantengruppe aus Russland.91 Wladimir Kaminer, der selbst als Kon­
tingentflüchtling in den 1990ern nach Berlin kam, beschreibt sie in RMSsendisko 
(2000):

Die russischenjuden [...] zu Beginn der Neunzigerjahre konnte man weder 
durch ihren Glauben noch durch ihr Aussehen von der restlichen Bevölke­
rung unterscheiden. Sie konnten Christen oder Moslems oder gar Atheisten 
sein, blond, rot, oder schwarz, mit Stups- oder Hakennase. Ihr einziges Merk­
mal bestand darin, dass sie laut ihres Passes Juden hießen. Es reichte, wenn 
einer in der Familie Jude oder Halb- oder Vierteljude war und es in Marien­
felde nachweisen konnte.92

Viele von ihnen hatten, wie Kaminer selbst, kaum einen Bezug zu ihren jüdischen 
Wurzeln. Laut Tichomirova seien die Autor/innen der vierten Welle der Emigra­
tion auch weniger an politischen und ethnischen Fragen interessiert gewesen als

89 Vgl. etw a K asack 1996, S. 24ff.; H ausbacher 2009 , S. 31; R einhardt 2012 , S. 23.
90 Vgl. 2000, S. 166ff.
91 D iese A rbeit konzentriert sich au f die L iteratur jüdischer K ontingentflüchtlinge und russischer 

E m igranten , die in der Regel keinen B ezug  zu D eutschland oder der deutschen Sprache hatten. 
A nders als Russlanddeutsche, deren L iteratur gesondert untersucht w ird , siehe etw a E ngel­
B raunschm idt, A nnelore (2000): „L iteratur der R ußlanddeutschen“ , in: Chiellino , Cam ine 
(Hrsg.): In terkulturelle L i tera tu r in  D eutschland. D in H andbuch. Stuttgart/W eim ar: J . B. M etzler, 
S. 153-165.

92 K am m er 2002, S. 13. Im  Folgenden z itiert als: (RD)

27

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


die der vorigen Wellen und hätten stattdessen vermehrt den Aufbau eines neuen 
Lebens thematisiert.93 Sie schrieben in Gattungen der Massenliteratur und berich­
teten häufig vom Zusammenstoß mit dem deutschen Alltag und von „Wechsel­
beziehungen zwischen Russentum, Judentum und Deutschtum“.94 Viele Au­
tor/innen schrieben aufRussisch und richteten sich an die russische Leserschaft, 
wenn auch der Großteil ihrer Texte ins Deutsche übersetzt wurde. Heimatsprache 
und damit verbundene literarische Traditionen konnten auch durch den Reiz der 
neuen Sprache und Poetik nicht aus dem Schaffen der Autor/innen verdrängt 
werden.95 Die russische Sprache wird „als das Haus des Auswanderers [...] , die 
einzige noch denkbare Heimat für den Emigranten“ begriffen.96

Es gab unter den Emigrant/innen jedoch auch Autor/innen, die ihre Sprache 
wechselten oder multilingual schrieben. Einer ihrer bekanntester internationalen 
Vertreter ist Vladimir Nabokov. In Deutschland sind es Schriftsteller/innen wie 
Boris A l’tsuler, Olga Beschenkovskaja, Wladimir Kaminer, Katja Petrowskaja o­
der Nellja Veremej, die die deutsche Sprache als Mittel ihrer Kreativität wählen. 
In Österreich und der deutschsprachigen Schweiz sind es beispielsweise Vladimir 
Vertlib und Marina Rumjanzewa. Sie entschieden sich für die neue Sprache, denn 
das Schreiben auf Deutsch befreie, um mit Faure zu sprechen, „vom Pathos, von 
einer gewissen Emotionalität, die dem Verhältnis zur Muttersprache anhaftet.“97

Doch warum ist eine Unterscheidung in Sprachwechsler/innen und jene, die 
weiterhin in ihrer Herkunftssprache schreiben, bedeutsam? Wilhelm Oppenrieder 
und Maria Thurmair machen in ihrer Untersuchung zu „Sprachidentität im Kon­
text von Mehrsprachigkeit“ darauf aufmerksam, dass Sprache einen bedeutenden 
Beitrag zur Identitätsbildung leistet.98 Sie wirke identitätsstiftend und symbolisiere 
Gruppenzugehörigkeit — vor allem in großen politisch-sozialen Gruppen wie Na­
tionen.99 Dementsprechend lässt sich die These aufstellen, dass der Wechsel ins 
Deutsche dazu beitragen kann, sich von literarischen Traditionen des Heimatlan­
des zu lösen und eher an deutschen, europäischen oder interkulturellen Literatu­
ren fortzuschreiben. Das Deutsche kann aber auch als Sprache eines neuen inter­
kulturellen und künstlerischen Schaffens verstanden werden, wie Marja-Leena 
Hakkarainen schreibt: „a new literary German that is not rooted in German cul- 
ture alone“.100 Ort- und Sprachwechsel sind Teil einer postmodernen Vorstellung 
von kultureller Hybridität, die sich nach Hausbacher auch in einer neuen Form 
der Poetik äußern müsse:

93 Vgl. 2000 , S. 170.
94 E bd., S. 173.
95 Ebd.
96 E bd., S. 174.
97 2015, S. 42.
98 Vgl. 2003 , S. 41f.
”  Vgl. ebd ., S. 42.
100 2004, S. 202.

28

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Mit dem zunehmenden Aufbrechen bislang als weitgehend abgeschlossene 
kulturelle Einheiten aufgefasste Gesellschaften hin zu transkulturellen Mi­
schungen und den damit einhergehenden Hybridvorstellungen von kulturel­
len und individuellen Identitätsmustern, muss sich auch das Erzählen verän­
dern. Diese Veränderungen und Novitäten zu beschreiben sehen wir als Auf­
gabe einer Poetik der Migration [...] .101

Im Folgenden werden Ergebnisse unterschiedlichster literaturwissenschaftlicher 
Analysen zusammengetragen, um Trends migratorischer Literatur festzustellen. 
Dieses Kapitel widmet sich der Frage, ob es spezifische Charakteristika einer Li­
teratur „mit Migrationshintergrund“ gibt. Hierzu werden zunächst Autor/innen 
der zweiten Stimme untersucht, um im Anschluss Texte von Autor/innen der 
dritten Stimme, die in der Forschung bisher nur am Rande beachtet wurden, ver­
gleichend heranziehen zu können. Der Fokus liegt auf Autor/innen der vierten 
Welle der Emigration, die nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion nach 
Deutschland, Österreich und in die Schweiz auswanderten.102 Zu ihnen zählen 
Wladimir Kaminer, geboren 1967 in Moskau, der 1990 nach Berlin emigrierte. 
Zum aktuellen Stand umfasst sein literarisches Schaffen 26 Werke, von denen al­
lerdings nur Militärmusik (2001) ein Roman ist. Die anderen sind humoristische, 
glossenartige Erzählungen wie sein wahrscheinlich berühmtestes Werk Russendisko 
(2000). Auch die Schriftstellerin Nellja Veremej stammt aus der Sowjetunion, wo 
sie 1963 geboren wurde. 1994 emigrierte sie nach Berlin. Bisher liegen zwei Ro­
mane vor: Berlin liegtim  Osten (2013) und Nach dem Sturm (2016). Olga Martynova, 
geboren 1962 in Dudinka, lebt seit den 1990ern in Deutschland und schreibt auf 
Russisch und Deutsch. Bisher hat sie zwei Romane auf Deutsch verfasst: Sogar 
Bapageien überleben uns (2010) u n d  Mötikes Schlüsselbein (2013). Vladimir Vertlib, ge­
boren 1966 in Leningrad, war als einziger aus dieser Reihe noch ein Kind, als seine 
Eltern Russland verließen. Doch vergingen über zehnJahre, bis die Familie end­
gültig in Österreich angekommen war. Einen großen Teil seiner Kindheit und ju- 
gend verbrachte Vertlib daher unterwegs, mit immer wechselnden Wohnorten, in 
immer anderen Ländern. Es ist daher schwierig, ihn zwischen zweiter und dritter 
Stimme zu verorten. Umso interessanter ist es, seine Literatur in Bezug auf beide 
Gruppen zu betrachten.

101 2009, S. 111.
102 U ntersuchungen der L iteratur der ersten  drei E m igrationsw ellen  unternehm en etwa R einhardt 

2012 , T ichom irova 2000 und K asack 1996. E ine um fangreiche A useinandersetzung m it dem  
B eg riff der G astarbeiterliteratur findet sich bei H am m , H orst (1988): F rem dgegan gen -fre igesch rieb en : 
eine E in führung in  die deu tsch sprach ige G astarbeiterliteratur. W ürzburg: K önigshausen und N eum ann.

29

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


2.1 Stoffe der Migration

Yoko Tawadas Erzählung Ein B rief an Olympia (2005) ist einer der eher unbekann­
ten Texte der international erfolgreichen japanisch-deutschen Autorin. Die Er­
zählung handelt von einer Informatikerin, die einen Roboter erfindet. Dieser soll 
einen ,,erfolgreiche[n] Exildichter aus dem Osten“103 verkörpern. Hierfür pro­
grammiert die Informatikerin ihm bestimmte Charakteristika ein, die die von ihm 
produzierte Literatur enthalten solle:

Bei den verhandelten Texten soll es sich um 'Prosa handeln, sie soll autobiogra­
fische Hintergründe aufweisen und thematisch die 'Migration eines jungen, an sei­
nen Erfahrungen wachsenden Protagnisten aus dem ehemals sozialistischen Osten 
in den kapitalistisch-demokratischen Westen beschreiben.104

Seine Literatur soll eine Mischung aus Coming of Age und Autobiografie105 sein, 
aber auch Elemente von Reiseliteratur enthalten und könne durchaus gesell­
schafts- und systemkritisch sein. Seien die Kriterien erfüllt, so stünde dem Erfolg 
als Exildichter nichts im Wege. Es sind Merkmale, die sich durchaus häufig in 
migratorischer Literatur wiederfinden. In den Erzählungen der aus der Sowjet­
union stammenden Autor/innen stehen oft Kommunismus und der Systemwech­
sel sowie die hieraus resultierenden Auswirkungen auf das Leben der Figuren im 
Zentrum des Erzählten. Ihre Werke handeln von der politischen und sozialen Si­
tuation in den Herkunftsländern, arbeiten die Vergangenheit auf und schildern die 
Herausforderungen, mit denen sich die Migrant/innen in den Ankunftsländern 
konfrontiert sahen.106 Häufige Themen sind Heimat und Fremde, Kindheit, Nos­
talgie, Reise- und Grenzerfahrung, kulturelle Konflikte, Sprachbarrieren, Identität, 
Transiterfahrungen und das Leben in der Großstadt.

2.1.1 Konstruktionen von Heimat und Heim atlosigkeit

Nach Reinhardt bildet der Topos Heimat bzw. verlorene Heimat den Mittelpunkt 
der Emigrantenliteratur der ersten drei Wellen der Emigration.107 Dazu gehören 
ein positives Russlandbild der Vorsowjetzeit und die Idealisierung von Vergan­
genheit und „alter“ Heimat, aber auch die Ablehnung der Sowjetunion und des 
Kommunismus. Das alte Russland als konkrete Heimat bildet den Gegenpol zur 
fremden, neuen Umgebung im Exil, wo sich die Emigrant/innen zunächst nur 
über ihren Heimatbezug selbst identifizieren. Fremderfahrungen sind daher

103 T aw adä 2005.
104 Z usam m enfassungnach  M eixner 2014, S. 41.
105 Thom as K eller bezeichnet M igration gar als „A utob iografie-G enerator“ für literarische T exte, 

vgl. ders. (1998): „E inleitung. E in  Leben in und zw ischen versch iedenen K ulturen führen“ , in: 
K eller, Thom as/T hum , B ernd (Hrsg.): ln terk u ttu reü e L ebensläufe. Tübingen: Stauffenburg, S. 1-29, 
h ier S. 4.

106 Vgl. A ckerm ann 2008, S. 20.
107 Vgl. 2012, S. 69.

30

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


häufiger Bestandteil der Literatur, etwa in der Ankunftssituation, in ersten Begeg­
nungen mit Land, Leuten, Sprache und Kultur. Die russische Autorin Irina Sab- 
urova skizziert in ihrem Roman Die Stadt der verlorenen Schiffe (1950) die Ankunfts­
situation als die Schlüsselsituation der Fremdheitserfahrung und Heimatlosigkeit:

Erst hier, in Berlin, als Dschan richtige Emigranten kennen lernte, eine ganze 
Kolonie, die wie Tropfen in eine fremde Großstadt eingesickert und vom 
fremden Lande ihrer Persönlichkeit beraubt worden waren und sich nur 
Bruchstücke der Vergangenheit erhalten hatten, noch dazu in einer falschen 
Perspektive, erst hier begriff Dschan zum ersten Mal, was es bedeutete, keine 
Heimat und kein Heim zu haben.108

Reinhardt beschreibt die Literatur der Emigrant/innen, die unfreiwillig ihr Land 
verlassen mussten, als besonders kritisch gegenüber dem Exilland und geprägt 
von starker Sehnsucht nach Russland, welches sie in verklärter, utopischer Art 
und Weise darstellen.109 In der vierten Welle der Emigration verändert sich der 
Umgang mit dem Thema Heimat. Hausbacher entwickelt die These, dass die 
„migratorische Perspektive“ Dichotomien wie Eigenes und Fremdes in der vier­
ten Welle überwinde, da in der Literatur der Migrant/innen kein „privilegiertes 
Zentrum“ vorhanden sei — „Ihre Biographien implizieren ja den Verzicht auf ein 
privilegiertes Zentrum und eröffnen damit eine neue Perspektivierung, deren Dif­
ferenz nicht mehr länger Hierarchisierung und Be- bzw. Abwertung bedeuten 
muss.“110 So könne es Migrant/innen als „cross-cutting-identities“ und aus ihrer 
Position der „dislocation“ auch gelingen alte, eingefahrene Muster und herkömm­
liche Diskurse zu Kulturunterschieden zu überwinden.111 Maßgebend für migra­
torische Literatur sei mittlerweile nicht mehr „die Binäropposition ,Fremde vs. 
Heimat‘, sondern deren Aufhebung und Verflechtung.“112 Auch Thomas Pekar 
kommt zu dem Schluss, das Transitorische sei eine idealtypische Verarbeitungs­
weise in migratorischer Literatur. Neben dem Festhalten an der Heimatkultur und 
der extremen Assimilation an die neue Kultur schaffe das Transitorische einen 
neuen Raum der Identifikation mit dem Zustand einer „dauerhaften“ (E m igra­
tion.113

Wladimir Kaminers Emigration aus Russland war keine Flucht ohne Option 
auf Rückkehr, sondern vielmehr eine Entscheidung. Seine jüdischen Wurzeln wa­
ren dabei lediglich Mittel zum Zweck. In Deutschland bzw. Berlin landete er aus 
praktischen Gründen — es war „eine spontane Entscheidung. Außerdem war die 
Emigration nach Deutschland viel leichter als nach Amerika: Die Fahrkarte kos­
tete nur 96 Rubel, und für Ostberlin brauchte man kein Visum.“ (RD 12) Da er

108 S. 570.
109 Vgl. R einhardt 2012 , S. 74f.
110 2009, S. 73f.
111 Vgl. ebd., S. 71f.
112 E bd., S. 118.
113 Vgl. Pekar 2017, S. 135.

31

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


sich den Berliner Ortsteil Prenzlauer Berg — schon in den 90ern eines der kulturel­
len und intellektuellen Szeneviertel Deutschlands — speziell als Wohnort oder 
Wahlheimat ausgesucht hat, ist er dieser neuen Umgebung gegenüber von Anfang 
an offen eingestellt. Seine schnelle Annäherung an die Stadt hat auch einen großen 
Einfluss auf seine Literatur. Zwar thematisiert er den Verlust seiner Heimat, aller­
dings eher auf eine ironische, teilweise schon fast unangemessen leichte Art und 
Weise, die die schwere, emotionale Art der Heimatlosigkeit in der Literatur frühe­
rer Migrant/innen wie Saburova als pathetische Rhetorik bloßstellt: „Einige Jahre 
später übersiedelte sie [Kaminers Frau] nach Deutschland, was zwar schrecklich 
weit von ihrer Heimat entfernt ist, aber Berlin gefällt ihr trotzdem ganz gu t.. . “ 
(RD 39). In Militärmusik sind der Abschied von der Heimat und die Vorfreude auf 
die „neue Heimat“ durchweg positiv gestaltet: „Zum ersten Mal stand ich kurz 
davor, die Grenzen meiner Heimat zu überschreiten. [...] Ich hatte große Erwar­
tungen, viele Fragen und auch ein wenig Angst. Ich fühlte mich dabei aber groß­
artig.“114 Katrin Molnar beschreibt Kaminers Heimatbegriff als Situation „kosmo- 
politische[r] Losgelöstheit“ und als

Raum der Transkulturalität, in dem sich zahlreiche territoriale Signifikationen 
überlagern und flüchtig kreuzen und in dem sich politische, kulturelle, natio­
nale, ethnische, identitäre Grenzziehungen verflüssigen oder auch gänzlich 
auflösen.115

Heimat und Fremde treten nicht mehr als Gegenpole zueinander auf, sondern 
werden in der multikulturellen Berliner Umgebung von Kaminers Erzählungen 
stets miteinander verwoben. Auch in Nellja Veremejs Berlin liegtim  Osten (2013) ist 
die Wahrnehmung des Ankunftslandes dadurch positiv geprägt, dass sie nicht ei­
nem Exil, sondern der Erfüllung eines Traumes von einem besseren Leben 
gleicht:

Von freudigen Erwartungen wie Luftballons aufgeblasen, schwebten wir hoch 
im Wagen der grünen U l. Wir schauten auf die Stadt, die uns zu Füßen lag, 
und weideten unsere Seelen an den schönen, sich abwechselnden Traumbil­
dern: Marina mit einem schicken rosa Tornister in einer gemütlichen deut­
schen Schule, Schura vor einer Staffelei oder gar in einem Studio, ich als Über­
setzerin, nein, alsjournalistin [...] .116

Vladimir Vertlibs Debütroman Zwischenstationen (1999) ist anfangs von einer ähn­
lichen Hoffnung auf ein besseres Leben geprägt. Eine russisch-jüdische Familie 
siedelt nach Israel über, um dort eine neue Heimat zu finden. Die Reise entwickelt 
sich allerdings zu einer jahrelangen Odyssee und dem Gefühl permanenter De- 
platzierung. Nachdem sie in Israel nicht das erhoffte Paradies vorfinden, reisen 
sie weiter nach Österreich, Niederlande, zurück nach Israel, weiter nach Italien

114 K am iner 2003 , S. 221f. Im  Folgenden z itiert als: (MM)
115 M olnar 2009, S. 334.
116 S. 144. Im  Folgenden zitiert als: (BO)

32

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


und Österreich, schließlich in die USA und am Ende wieder nach Österreich. 
Überall versuchen sie sich Zuhause zu fühlen, doch stets erlebt die Familie Anti­
semitismus, Gewalt, Arbeitslosigkeit und Desillusionierung, sodass sie immer wie­
der voller Hoffnung in ein neues Land aufbrechen. Einige Abschieds- und An­
kunftssituationen werden ausführlich beschrieben, andere kaum. Der Abschied 
von der Sowjetunion ist als klassische Auswanderer-Szene gestaltet: Familie und 
Freunde haben sich am Bahnhof versammelt, um die Ausreisenden zu verabschie­
den. Alle umarmen sich und weinen, der Signalpfiff des Zuges verkündet die Ab­
fahrt. Eine Ankunftssituation in Israel wird nicht beschrieben. Als die Familie 
später von Wien aus nach Amsterdam ausreist, gibt es die klassische Ankunftssi­
tuation, in der der Ich-Erzähler überfordert ist von den neuen Eindrücken:

Nach der langen Fahrt schwankte der Boden unter meinen Füßen. Die vielen 
Menschen um mich herum schienen mich erdrücken zu wollen. Laute in einer 
fremden Sprache schlugen auf mich ein. Eine weibliche Stimme bellte Unver­
ständliches lautsprecherverzerrt durch den Raum. Die Worte auf den Rekla­
meschildern kamen mir vertraut vor. Trotzdem konnte ich sie nicht verste­
hen.117

Mit jeder neuen „Zwischenstation“ auf seiner Reise wird der Ich-Erzähler emoti­
onsloser. Bei der dritten und letzten Ankunft in Österreich heißt es: „Ich war 
müde, wollte nur schlafen. Nichts mehr denken. Nichts mehr sagen. Nichts mehr 
erklären müssen“ (ZS 354), was sich sicher auch auf die permanenten Migrations­
bewegungen übertragen lässt. Eine so freudige Erwartung wie bei Kaminer lässt 
sich in Vertlibs Zwischenstationen nicht finden. Im Gegenteil, so diskutiert der Ich­
Erzähler etwa oft mit den Eltern:

„Warum fahren wir denn weg?“ fragte ich mit Trotz und Wut in der Stimme. 
„Warum denn schon wieder?“ Ich wurde lauter. „Immer fahren wir weg, ohne 
daß ich mich von meinen Freunden verabschieden kann. Nicht einmal von 
Lena. Nie erzählt ihr mir was! Ich hasse euch! Ich fahre nicht mit!“ (ZS 82)

Vertlibs Figuren werden zu heimatlosen Geschöpfen. Anstelle von realer, geogra­
fischer Heimat treten subjektive, fiktionale Heimat-Interpretationen wie das Un­
terwegssein selbst als Zuhause, Familie und Freunde als einzig wahre Heimat oder 
Literatur als heimatlicher Rückzugsort.118 Molnarbeschreibt die Heimatkonstruk­
tion bei Vertlib als „alternativen Heimatbegriff für eine entwurzelte, deplatzierte 
Existenz ohne festen Wohnsitz“.119 Sie stellt fest, dass bei Vertlib die Sehnsucht 
nach Heimat das Heimatgefühl ersetzt, dass Heimat also aus etwas nicht

117 V ertlib  2005, S. 88. Im  Folgenden zitiert als: (ZS)
118 V g l.M o ln a r  2 0 0 9 ,S . 326.
119 Ebd.

33

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Vorhandenem konstruiert wird.120 Als imaginärer Ort, der nicht lokalisierbar ist, 
wird Heimat zur Utopie und zum Nicht-Ort.121

2.1.2 Selbstinszenierung zwischen Jude, Sowjetm ensch und „Immigrant 
ch ic“

Einen anderer Schwerpunkt migratorischer Texte ist der Themenkomplex Iden­
tität. Dies liegt vor allem darin begründet, dass „Migrationserfahrungen [...] bio­
graphisch eine Verunsicherung der Zugehörigkeit dar[stellen].“122 Identität von 
Migrant/innen sei, so Monika Behravesh, in besonderem Maße von Mehrfachzu­
gehörigkeiten, etwa sprachlich, religiös, ethnisch, kulturell oder auch das kollektive 
Gedächtnis betreffend, geprägt.123 Die Problematik dieser Mehrfachzugehörigkei­
ten beschreibt sie am Beispiel der migrationsbedingten Mehrsprachigkeit, in die 
anders als in sukzessiver Mehrsprachigkeit

biografische Erinnerungen einfließen und beide Sprachen, die Herkunftsspra­
che und die Sprache des Einwanderungslandes, sehr stark emotional besetzt 
und zugleich an Zugehörigkeits- und Identifizierungsfragen des Subjekts ge­
bunden sind. Die Teilhabe an beiden Sprachen erlaubt dem Sprecher eine — 
nicht selten konfliktive — Partizipation an unterschiedlichen Wissensbestän­
den und erfordert darüber hinaus auch sprachspezifische Handlungsweisen, 
woraus die Selbstwahrnehmung der Sprecher, die den Sprachwechsel als einen 
,Identitäts’wechsel beschreiben, sich erklären lässt.124

Narrative aus Herkunftsland, Aufnahmeland und Migranten-Community beein­
flussen die Autor/innen und finden auch häufig Niederschlag in ihrer Literatur. 
Laut Reinhardt sei ein zentraler Aspekt der Texte das Berichten vom „Phänomen 
einer Verbindung von russischer und deutscher Identität und über seine [des Er­
zählers] subjektiven Gefühle dabei“.125

Hans-Joachim Hahn fragt in seiner Untersuchung ,„Europa‘ als neuer Jüdi­
scher Raum ?“ danach, wie Identitätsfindungsprozesse in Literatur von Mig­
rant/innen mit Hilfe von Raummetaphern dargestellt werden. Er untersucht die 
Romane Vladimir Vertlibs und stellt fest, dass Orte hier immer Durchgangsstati­
onen sind und die Texte von Ortlosigkeit und der Schwierigkeit des Heimischwer­
dens geprägt sind. Die Außenwelt (bei Vertlib die Stadt Wien) wird als nicht exis­
tent betrachtet, die Innenwelt bezieht sich auf dem Erzähler vertraute Länder wie 
Israel und Russland und dem Asylheim als Übergangs- oder Transitort oder gar

120 Vgl. ebd., S. 327.
121 Vgl. ebd., S. 327f.
122 B ehravesh 2017, S. 47.
123 Vgl. ebd., S. 51.
124 E bd., S. 61.
125 2012 , S. 223.

34

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


als Nicht-Ort.126 Die Sehnsucht nach einer besseren Umgebung und nach einem 
guten Leben wird dargestellt „als eigentliche Motivation für die Migrationsbewe­
gungen“, das Ergebnis jedoch ist ein „Zuhause in einer Zwischenwelt“.127

Christoph Meurer macht eine ähnliche Untersuchung an Kaminers Texten 
und nutzt als Erklärungsmodell für den Raum des Dazwischen die Theorie des 
„third space“ nach Homi K. Bhabha.128 Der dritte Raum sei demnach ein Raum 
für ,,[m]ultiple intra- wie interpersonelle Identitäten“, im Fall Kaminers bzw. sei­
nes Ich-Erzählers sei dieser dritte Raum seine „ n i c h t  russische Heimat und n i 
c h t  deutsche Fremde“.129 Er wird von den Räumen Russland und Deutschland 
konstituiert. Migration sei dabei zwar nicht die einzige Ursache für die Entstehung 
eines dritten Raumes, oft aber existieren Figuren bei Kaminer in einem ,Dazwi- 
schen‘ — zwischen Identitäten, die sie selbst oder andere ihnen zuschreiben. Der 
dritte Raum als Resultat der Transkulturalität sei also nicht nur ein postkoloniales, 
sondern auch ein postmodernes Phänomen, das postmoderne Individuen be­
schreibe.130 Um mit Hausbacher zu sprechen, lässt sich die Problematik so zusam­
menfassen: Kaminer „spricht als Russe über die Deutschen und ist gleichzeitig 
bereits ein ,deutscher Schriftsteller' geworden, er spricht als ,deutscher Schriftstel­
ler' über die Russen und ist (immer noch) ,der Russe vom Dienst'“.131

Hausbacher kommt zu dem Ergebnis, dass bei Kaminer selten herkömmliche 
Identitätsfixierungen zu finden sind, sondern in erster Linie hybride Identitäten 
im Zentrum stehen.132 Auch Oliver Lubrich sieht Strategien dieser Hybridisierung 
etwa im multikulturellen Mikrokosmos Prenzlauer Berg in Russendisko oder an der 
Darstellung der Sowjetunion als multikulturellen Vielvölkerstaat in Militärmusik.133 
Die Reise der Hauptfigur in diesem Roman zeige, dass die UdSSR, deren als Kul­
tur verkaufte Ideologie die Menschen vereinheitlichen und eine gemeinsame Iden­
tität schaffen sollte, mitnichten ein homogener, sowjetrussischer Raum ist. Kami­
ner produziert sogar ein riesiges Konvolut an Russlandbildern, die er über seine 
Figuren, aber auch über Mythen, Metaphern und intertextuelle Verweise in seinen 
Text verwebt.134 Meurer sieht in Kaminers Texten ein sehr wandlungsfähiges 
Russlandbild, einen Flickenteppich ,,imaginäre[r] Geographien“135 und kommt zu 
dem Schluss:

Was mit Kaminers Texten erfahrbar wird, ist das Wissen, dass eine postmo­
derne Nation voller innerer Widersprüche ist, sich aber dennoch als Nation

126 Vgl. H ahn 2009, S. 306.
127 E bd., S. 306f.
128 Vgl. Bhaba, H om i K. (2000): D ie Vernrtung d erK u ltu r . Tübingen: Stauffenberg.
129 M eurer 2009, S. 228f.
130 Vgl. ebd., S. 240.
131 2009, S. 256.
132 Vgl. ebd., S. 254f.
133 Vgl. 2005, S. 223f.
134 Vgl. M eurer 2009, S. 234f.
135 E bd., S. 237.

35

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


verstehen kann, eine Nation mit festgelegten geographischen Grenzen, jedoch 
mit wandelbaren kulturellen und imaginären Abmessungen, die es ständig neu 
zu verhandeln gilt.136

Helena Reinhardt stellt indes fest, dass — trotz der Wahrnehmung der UdSSR als 
Vielvölkerstaat — die Konfrontation mit Antisemitismus in der Sowjetunion dazu 
führe, dass sich Juden als Fremde im eigenen Land fühlen.137 So schreibt etwa 
Kaminer: „Ich war kein richtiger Russe, weil in meinem Pass ,Jude‘ stand, nicht 
Komsomolze, ein wenig Hippie und ein passiver Dissident“ (MM 61). Doch zu 
seinemJüdisch-Sein hat Kaminers literarisches Alter Ego in seinen Werken keinen 
Bezug. Es verhilft ihm einzig dazu, nach Deutschland auszuwandern: „Die Frei­
karte in die große weite Welt, die Einladung zu einem Neuanfang bestand nun 
darin,Jude zu sein.“ (RD 11) Dementsprechend sind jüdische Identität und Reli­
giosität keine Themen in Kaminers Werken. Wenn jüdische Identität eine Rolle 
spielt, dann

aus ironischer Distanz und dezidiert postsowjetischem Blickwinkel — als 
Spaßfaktor jugendlicher Rebellion in der Sowjetunion, ja sogar als libertäres 
Privileg, als Ticket aus der Enge des sowjetischen Regimes in die Freiheit des 
Westens [,..] .138

In den geradezu klischeehaften Darstellungen vonJuden und teilweise antisemiti­
schen Dikta bei Kaminer erkennt Olaf Terpitz die Inszenierung eines „homo sovi- 
eticus with a missing traditional Jewish consciousness.“139 Die Bezeichnung des 
sowjetischen Menschen geht einerseits auf die von der kommunistischen Propa­
ganda der frühen Sowjetunion verbreiteten positiven Bilder vom „Neuen Men­
schen“ zurück, wie er etwa aus der sowjetischen Plakatkunst bekannt ist. Außer­
dem verweist der Begriff auf Alexander Sinowjews sarkastische Wortneuschöp­
fung in seinem gleichnamigen Roman Homo Sovieticus (1978) und zeichnet in den 
ersten Emigrationswellen ein negatives Bild von den Sowjets, die an der Zerstö­
rung des alten Russlands und am zwangsläufigen Exil vieler Schriftsteller/innen 
Schuld waren. Ihn kennzeichnen etwa Eigenschaften wie Brutalität, Mangel an 
Bildung und Eigeninitiative und Opportunismus. In der vierten Emigrationswelle 
scheint sich das literarische (Selbst-)Bild vom sowjetischen Menschen aufzuwer­
ten und wird eher mit Nostalgie-Konzepten verknüpft, da die Schriftsteller/innen 
vollständig im sowjetischen System aufgewachsen und erzogen worden waren. 
Zum „alten“ Russland haben sie keine emotionale Bindung mehr.

In Vertlibs Zwischenstationen spielt die jüdische Tradition noch eine größere 
Rolle als bei Kaminer. Es geht um eine russisch-jüdische Familie, die in den 
1970er Jahren eine Ausreisegenehmigung nach Israel erhält und sich damit den

136 E bd., S. 241.
137 Vgl. 2012, S. 150.
138 M olnar 2009, S. 328f.
139 2005 , S. 293.

36

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


lang gehegten Traum erfüllt, in die vermeintliche jüdische Heimat überzusiedeln. 
Vor allem der Vater ist überzeugter Zionist und erwartet von Israel ein Leben im 
Paradies, welches sich allerdings nicht realisiert. Am Ende der jahrelangen Odys­
see lässt sich über die Familie zusammenfassen: „Russen durftet ihr nicht sein, 
richtige Juden seid ihr keine mehr, Gojim [Nicht-Juden] aber auch nicht“ (ZS 
287). Molnar beschreibt Vertlibs Figuren daher als Figuren mit ,,disparate[n] Iden­
titätsschichten“.140 An ihnen bleibe eine stetige „Fremdheit in Eigen- wie Fremd­
perspektive [...] haften.“141 Wenngleich Vertlibs Hauptfigur sich wie die von Ka­
mmer vom Judentum distanziert, so geschieht dies auf eine andere, weniger ein­
deutige Weise als bei Kaminer. Immer wieder fragt sich der Ich-Erzähler: „Was 
bin ich? [...] Ein cooler Typ? [...] Ein Emigrant, der sich nicht unterkriegen lässt? 
[...] E in jude?“ (ZS 241).

Viele Texte behandeln auch die Suche nach der russischen Seele, etwa auf eine 
mystifizierte und mit Elementen des Fantastischen verknüpfte Weise wie in Ver­
tlibs Roman 'Luda Binar und die russische Seele (2015) oder, wie bei Kaminer, in Form 
einer ironischen Persiflage von Stereotypen. Ekaterina Karelina stellt die These 
auf, dass die Hauptfigur in 'Militärmusik, die eine realitätsnahe Selbstbeschreibung 
Kaminers darstellt, bewusst eine Legende um die Autorfigur Wladimir Kaminer 
konstruieren soll.142 Auch Heero kommt zu diesem Ergebnis: „Das eigenkultu­
relle Element wird [...] besonders hervorgehoben, manchmal sogar überpointiert 
und zu einer bewussten Selbststilisierung erhoben“.143 Kaminer mache sich selbst 
zum „Berufsrussen“, der authentisch über Russen und die russische Seele 
schreibe, wobei er vor allem mit deutschen Klischees über den russischen Cha­
rakter spiele und eine neue, hippe Version vom Russischsein entwickele.144

Es lohnt sich an dieser Stelle einen Blick über die deutschsprachige Literatur 
hinauszuwerfen und Beispiele aus anderen Philologien zu betrachten, wie es etwa 
Adrian Wanner in seiner Untersuchung zu Identität in translingualem Schreiben 
macht. Er untersucht drei der populärsten in der Sowjetunion geborenen und spä­
ter ausgewanderten Autoren, die mit ihren in der Sprache des Ankunftslandes ge­
schrieben Büchern schnell berühmt wurden: Andrei Makine mit L·e testament 

franfais (1995) in Frankreich, Wladimir Kaminer mit Russendisko (2000) in Deutsch­
land und Gary Shteyngart mit Russian Debutante’s Handbook (2002) in den USA. Sie 
schreiben über das Leben russischstämmiger Figuren in einer westlichen Gesell­
schaft und werben auch genau mit diesem russischen Aspekt in Buchtiteln oder 
mit der grafischen Gestaltung der Cover, auf denen nicht selten Sowjetsterne, 
Matroschkas, Zwiebeltürme oder die russische Trikolore abgebildet sind. Da die 
Gestaltung der Cover oft in der Hand der Verlage liegt, scheinen auch sie das

140 2009, S. 326.
141 Ebd.
142 Vgl. 2006, S. 102.
143 2009, S. 224.
144 V g l.M o ln a r  2 0 0 9 ,S . 326.

37

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Image-Making dieser Autoren als Marketingstrategie aufzugreifen und sie als Ku­
riosität und exotisches Leseerlebnis verkaufen zu wollen.

Die drei Autoren eint, dass sie pseudo-autobiografische Werke schreiben, die 
eine gewisse Authentizität beanspruchen. Sie inszenieren sich selbst mittels ihrer 
Hauptfigur als translinguale, hybride, multikulturelle Personen. Der Einfluss ein­
zelner russischer Vokabeln oder das Inszenieren des eigenen Akzents in Hörbü­
chern und Lesungen sind Werkzeuge dieser bewussten Selbstdarstellung. Wanner 
kommt aber zu dem Schluss, dass alle drei diese ähnliche Selbstinszenierung un­
terschiedlich konstruieren. Während Makines Werk Formen von traditionellem 
Nationalismus oder Chauvinismus annehmen könne, unterstreichen Kaminers 
und Shteyngarts Werke anti-essentialistische und kulturell hybride Weltanschau­
ungen.145 Kaminer und Makine skizzieren ein Bild der Sowjet-Vergangenheit, 
während Shteyngart sich auf die post-sowjetische Gegenwart fokussiert. Kamin­
ers Ich-Erzähler ist vollständig integriert, Deutschland nimmt er überhaupt nicht 
mit den Augen seiner jüdischen Wurzeln wahr. Antisemitismuserfahrungen macht 
er einzig in Bezug auf die Sowjetunion zum Thema. Vielmehr beschreibt er 
Deutschland so, wie laut Wanner die Deutschen es selbst gern sehen: „as a tole­
rant, multicultural place“.146 Shteyngarts Figur dagegen spiegelt die Vorstellung 
von einem sich nicht anpassenden, kulturell entfremdeten Emigranten wieder.147 
Der von Shteyngart geprägte Begriff des „Immigrant chic“, in der deutschen Über­
setzung „Migrantenlook“, lässt sich aber trotz der Unterschiede, so Hausbacher, 
auch auf Kaminer anwenden. Auch er bezieht sich auf Image-Making und meint 
eine profitable Strategie der Selbstvermarktung, bei der die russische Komponente 
des Autors und seiner Figuren, gespickt mit einer gewissen Sowjetnostalgie, einen 
bestimmten Rezeptionseffekt bei seinem westlichen Publikum auslösen soll.148

Eine besondere Rolle spielen für diesen Effekt die bereits vorhandenen Kli­
schees über Russen in den Vorstellungen der Leser: „Kaminer holt seine deut­
schen Klienten genau dort ab, wo sie mit ihren Klischees über den Osten stehen. 
Er entführt sie also in die Welt ihrer eigenen Stereotype“.149 Für die bewusste 
Markierung seiner Figur als osteuropäisches Produkt greift Kaminer auf national­
kulturelle Klischees zurück, die er als Persiflage verwendet.150 Sei es der Hang zu 
starken alkoholischen Getränken oder die Sentimentalität und chaotische Sponta­
nität der Russen, Kaminer bedient sich aller gängigen Stereotype und stellt sie 
„typisch deutschen“ Figuren mit Eigenschaften wie Fleiß, Ordnungssinn, Pedan­
terie und Pünktlichkeit gegenüber. Seine Klischees sind oft auch geschlechtlich 
semantisiert, etwa wenn er das deutsche Asylrecht mit dem „typischen“ Wesen

145 Vgl. W anner 2008, S. 679.
146 E bd., S. 675.
147 Vgl. ebd., S. 676.
148 Vgl. H äusbächer 2009, S. 248.
149 M enzel/Schm rd 2007, S. 20.
150 H äusbächer 2009, S. 248f.

38

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


einer Frau vergleicht.151 Wenngleich er mit Erzählungen wie Einige Dinge die ich 
über meine Frau weiß (2017) zwar weiterhin in geschlechterstereotypen Mustern ver­
harrt, so durchbricht er nationale Klischees immer wieder. In Russendisko stellt 
er schnell fest, dass die vermeintlichen Italiener eines italienischen Restaurants 
Griechen sind, während die Angestellten eines griechischen Restaurants sich als 
Araber herausstellen.

Die Chinesen aus dem Imbiss gegenüber von meinem Haus sind Vietname­
sen. Der Inder aus der Rykestraße ist in Wirklichkeit ein überzeugter Tunesier 
aus Karthago. Und der Chef der afroamerikanischen Kneipe mit lauter Voo- 
doo-Zeug an den Wänden — ein Belgier. (RD 99)

So kommt er zu dem Schluss: „Nichts ist hier echt, jeder ist er selbst und gleich­
zeitig ein anderer.“ (RD 98) Laura Peters geht davon aus, dass diese Klischees und 
deren gleichzeitige Dekonstruktion mehr als einen unterhaltsamen Effekt haben 
sollen — sie seien „ein literarisches Verfahren, dass Ironie und fantastisches Ele­
ment nutzt, um stereotypes Denken in Frage zu stellen.“152 Demnach könnte man 
Kaminers Literatur, die in der Rezeption oft als triviale, leichte Lektüre beschrie­
ben wird, eine tiefere, gesellschafts- und kulturkritische Ebene zuordnen.

In Bezug auf nationale Stereotype sei laut Reinhardt außerdem ein weiterer 
Blick in Ankunftssituationen interessant, denn:

Die ersten Reaktionen auf die unbekannte Umgebung korrespondieren mit 
den im kulturellen Gedächtnis der Autoren gespeicherten Klischees über 
Deutschland und Deutsche. So werden von ihnen als erstes Eigenschaften, 
wie Ordnung, Disziplin und Pünktlichkeit im privaten und öffentlichen Le­
ben, Egozentrik, Inflexibilität, Verschlossenheit und Distanziertheit, welche 
den Deutschen von Russen schon immer zugeschrieben wurden, themati­
siert.153

In der Ankunftssituation in Kaminers Fussendisko ist dies jedoch gar nicht der Fall. 
Ein Aufeinanderprallen mit der deutschen Kultur und Sprache sucht man vergeb­
lich: „Die ersten Berliner, die wir kennen lernten, waren Zigeuner und Vietname­
sen. Wir wurden schnell Freunde.“ (RD 25) Uber Deutschland wird wenig berich­
tet, denn die Figuren leben zunächst von der Außenwelt isoliert im Asylheim. 
Einzig die jüdische Gemeinde kann die Flüchtlinge mit einigen Flaschen Wodka 
locken. Bei Veremej tritt das „Im Westen ist alles besser“-Motiv zutage. Auch 
diese Familie landet zunächst im Heim, doch anders als bei Kaminer meiden die 
Figuren die anderenAsylbewerber/innen. So oft es geht, fahren sie in die Stadt,

[...] in die bunt geschminkte Welt, wo in den Hauseingängen unterwürfige 
Lichter schimmern, wo die Haustreppen wie mit duftenden Shampoos

151 Vgl. die E rzäh lun g„Sp rin g  aus dem  Fenster“ in: RD  87ff.
152 2012 , S. 123.
153 2012 , S. 224.

39

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


gewaschen scheinen, wo sich alle lieben und respektieren, wo gepflegte Kin­
der unter liebevollen Blicken der smarten Eltern an wunderschönen Legowel- 
ten basteln, während Omas mit hölzernen Löffeln leckere Gerichte zaubern. 
(BO 144)

Hier wird ein von verklärt positiven Klischees verzerrtes Bild präsentiert. Die im 
kulturellen Gedächtnis verankerten Bilder von Deutschland beziehen sich auf 
Sauberkeit, Glück und materiellen Reichtum. Nach der anfänglichen Euphorie 
entpuppt sich der Westen aber als Enttäuschung: „Mir ist es peinlich, dass ich hier 
im Paradies nicht so weit gekommen bin wie erhofft. Und dass ich die fremden 
Alten mit dem Löffel futtere, während meine eigene Mutter irgendwo im weiten 
Osten allein in ihrem weißen, einäugigen Häuschen sitzt.“ (BO 11) Die Ehe ist 
zerbrochen, der erhoffte Reichtum ist nicht eingetreten und am Ende plant der 
Ex-Mann der Protagonistin, zurück nach Russland zu gehen. Diese familiären 
Entfremdungsprozesse und die gescheiterte Integration seien häufig Motive mig- 
ratorischer Literatur, würden aber meist nicht aus der Perspektive der Eltern ge­
schildert.154

Bei Vertlib, der in Zwischenstationen aus der Kinder-Perspektive erzählt, endet 
die Migration erst nach einer langen, beschwerlichen Odyssee in Österreich, wo 
der Protagonist letztendlich seine Heimat findet. Auch dieses „Heimischwerden“ 
produziert sich allerdings anhand eines Klischees, nämlich mit dem Kauf eines 
Tirolerhuts und dem abschließenden „Holloraitulijöötuliahiii“ (ZS 301). Isterheld 
nennt das Ende des Romans ein „satirisch verzerrte[s] Happy End“, denn der 
Tirolerhut, den der Protagonist kauft und so eine vermeintliche „Übererfüllung 
folkloristischer [...] Klischees“ produziert, stamme nicht aus dem Salzburger 
Land — dieses bewusst eingebaute Detail mache „die Konstrukthaftigkeit und 
Austauschbarkeit von stereotypen Vorstellungen deutlich.“155

2.1.3 Transit-Orte und Stadt-Texte

Bei der näheren Betrachtung migratorischer Texte fällt auf, dass zwei Handlung­
sorte eine bedeutende Rolle spielen: Orte des Transits und Großstädte. Gerade in 
Verbindung mit Transit-Orten ist auch die Bewegung durch den globalisierten 
Raum ein wichtiges Motiv in den Texten. Hierzu zählen auch fiktive Reisen und 
das Erzählen als Reisebewegung. Die eigentliche Migration kann, wie in Russen­
disko, 'Militärmusik und Berlin liegt im Osten den bloßen Rahmen der Erzählung bil­
den, also den Ursprung des Geschehens, oder, wie in Zwischenstationen, den roten 
Faden der Erzählung darstellen.

Lars Wilhelmer definiert Transit-Orte als „Orte, an denen Menschen sich auf­
halten, ohne zu bleiben“.156 Es müssen nicht immer Gebäude sein, auch

154 Vgl. Isterheld  2017, S. 236.
155 E bd., S. 182.
156 2015 , S. 7.

40

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Verkehrsmittel und Strecken können auf die Funktion des Durchgangs ausgerich­
tet sein. Die Moderne, „das Zeitalter der Bewegung, des Dazwischen, des Ent- 
grenzten, des Flüchtigen“, sei ohne Transit-Orte undenkbar.157 Wilhelmer geht 
davon aus, Literatur der (Post)Moderne konstruiere Transit-Orte neu und verhan­
dele zentrale Fragen der Moderne. Es seien Orte an denen etwas Bedeutsames 
geschehe, etwa Bewusstseinserweiterung und Faszination aber auch Reizüberflu­
tung, räumliche Irritation oder (Selbst)Reflexion.158 Transit-Orte ermöglichen da­
her eine „spezifische Konstruktion von Identität, Relation und Geschichte“159, die 
sich in literarischen Texten zeige. Auch Nüria Codina kommt in ihrer Untersu­
chung zu Transiträumen bei Emine Sevgi Özdamar und Feridun Zaimoglu zu 
dem Ergebnis, dass an jenen Orten Identitätskonstrukte ausgehandelt werden. Bei 
Özdamar bringe „die Erfahrung des Transitorischen [...] Heimatlosigkeit mit 
sich“, bei Zaimoglu dagegen Beheimatung.160

Bahnhöfe und Flughäfen sind Transit-Orte par excellence. Sie spielen in mig- 
ratorischer Literatur eine wichtige Rolle. Galli berichtet von einer wiederkehren­
den Metaphorik der Gleise, Züge und Eisenbahnen, die ein fernes Anderswo evo­
zieren.161 Auch Zoll- und Ausweiskontrolle sind wiederkehrende Motive. Die 
Darstellung von Grenzräumen übernehme eine „Signalfünktion für Krisen- oder 
Umbruchsituationen.“162 Schon die Bezeichnung „Transit-Orte“ weist aber da­
rauf hin, dass es sich um paradoxe Orte handelt. Aus der Zusammensetzung von 
„Durchgang“ und „Ort“, also etwas Instabilem und etwas Stabilem, folgert Wil­
helmer: „Wenn Orte durch Platzierungen entstehen, dann ist ein Ort, der sich aus 
Deplazierten zusammensetzt, ein paradoxer Ort.“163 Außerdem fungiere er ledig­
lich als Zwischenziel, da die Akteure jederzeit auf dem Weg an einen wichtigeren 
Ort („perspektivisches Dort“164) sind. Hierauf bezieht sich auch der Moment der 
Entgrenzung, des Dazwischens: „Der Reisende ist nicht mehr an seinem Ur­
sprungsort, aber auch noch nicht an seinem Zielort; er befindet sich in einem 
Schwebezustand des Noch-Nicht und Nicht-Mehr“165 und nehme so eine relative 
Positionslosigkeit ein. Die damit verbundene Flüchtigkeit des Ortes, die „Kurz- 
zeitigkeit von Begegnungen und Zuständen“166 und den Eindruck des Nicht-Blei­
benden nimmt der Protagonist in der Rolle des Beobachters am Bahnhof wahr.

Bei Kaminer und Veremej spielt der Transit-Ort in erster Linie in Verbindung 
mit der Migration, bei Martynova mit den Reisen von Russland nach Deutschland

157 E bd., S. 8.
158 Vgl. ebd., S. 10ff.
159 E bd., S 48.
160 C odina 2017, S. 43.
161 Vgl. 2008, S. 48.
162 H ausbacher 2009, S. 139.
163 2015, S. 37.
164 Ebd.
165 E bd., S. 38.
166 E bd., S. 39.

41

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


eine Rolle. In Veremejs Roman gleicht der Abschied am Flughafen „einer Toten­
feier“ (BO 143), während Kaminer den weißrussischen Bahnhof von Moskau zum 
Ort des Aufbruchs macht, an dem Menschen wie auf einem Basar versuchen, das 
bestmögliche Szenario für ihre Zukunft auszuhandeln: ,„Gibt es Karten nach 
Riga? Nein? Dann Vilna! Oder Brest?‘ ,Tausche zwei Fahrkarten nach Brest gegen 
eine nach Riga!‘“ (MM 213). Auch bei Martynova steht am Beginn der Erzählung 
der Transit, der die Protagonistin an längst Vergangenes erinnert und eine Art 
Zeitschleife generiert:

Vielleicht ist es nicht angebracht, dass ich mich jetzt, unmittelbar vor my Ger­
man vacation (die freilich keine vacation ist) von russischen Versen gefangen neh­
men lasse. Andererseits bin ich ja, eben gelandet, wegen russischer Verse hier. 
Ich werde von einer Stadt zur anderen fahren und von den seltsamsten Dich­
tern Petersburgs erzählen. Im Flugzeug wollte ich meine schnell in die Tasche 
geworfenen Vorlesungen ordnen und geriet dabei in diese Zeitflussschleife. 
Andrjuscha, werde ich sagen, wenn ich Andreas sehe, ich hin ywangig]ahre älter 
und nicht klüger geworden.161

Der Titel von Vertlibs Zwischenstationen deutet schon darauf hin, dass es sich hier 
nicht allein um eine Überfahrt zwischen Aufbruchsort und Zielort handelt, son­
dern die Erzählung eher einer langen Zugfahrt mit einer Reihe von Zwischenhal­
ten gleicht. Sie beginnt in der Gegenwart in St. Petersburg, Finnländischer Bahn­
hof. Der Bahnhof fungiert als Ort der Erinnerung: Als der Ich-Erzähler mit dem 
Zug dort ankommt, um Verwandte zu besuchen, erinnert er sich an den Abschied 
von dieser Stadt vor vielen Jahren. So kommt es zu einem Rückblick auf sein 
Leben, angefangen mit dem Abschied von Leningrad am Bahnhof, über eine 
Reihe von transitorischen Zwischenstationen wie dem Bahnhof Amsterdam 
Centraal oder dem Flughafen Wien-Schwechat bis hin zum Ende des Romans am 
Salzburger Bahnhof. Nicht nur die Transit-Orte selbst, auch die Bewegungen zwi­
schen ihnen haben eine besondere Bedeutung für den Erzähler:

Seit ich denken kann, war mir das Zugfahren ein besonderes Erlebnis. Und es 
war nicht nur das Vorbeigleiten der Stationen in der Nacht, die Faszination 
der in der Ferne auftauchenden Lichter, die immer größer wurden, schließlich 
die ganze Erde zu überfluten schienen, manchmal das Quietschen der Brem­
sen, dann das Reibgeräusch von Metall an Metall und der Ruck, der einen 
zurückschleudert in den Sitz, ein verschlafener Provinzbahnhof mit alten Ar­
kaden und herabgelassenen Rollbalken der Geschäfte und Tabakläden, die 
den Eindruck erwecken, sie wären schon seitJahrhunderten geschlossen. [...] 
Schließlich der Pfiff und das Weggleiten des Bahnhofs, das Knattern der ver­
schwindenden Buchstaben auf der automatischen Anzeigetafel am Bahnsteig,

167 M artynova 2012, S. 8. Im  Folgenden zitiert als: (SP)

42

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


so als wäre der Zug auf einer unbekannten Route und die Anzeige des Zielor­
tes nur ein momentan notwendiger Schwindel gewesen. (ZS 7f.)

Vor allem verlassene Provinzbahnhöfe haben etwas Geheimnisvolles, hier scheint 
die Zeit stehen zu bleiben. Der Zug hält sich nur kurz auf, dann zieht er weiter, 
Zielort scheinbar unbekannt. Er könnte symbolisch für das Leben des Ich-Erzäh­
lers stehen, der selbst vielejahre ziellos durch die Welt reist und nirgends wirklich 
ankommt: „Obwohl ich, wie mir scheint, schon Zwanzig jahre unterwegs bin, wer­
den die Zielbahnhöfe angeblich erreicht.“ (ZS 8) Am Ende, als er als Erwachsener 
ein zweites Mal Russland verlässt, heißt es jedoch: „Die nächtlichen Bahnhöfe 
hatten ihre Faszination verloren.“ (ZS 24) Denn nun ist er angekommen und hat 
in Salzburg einen beständigen Ort und sein Zuhause gefunden.

Neben den transitorischen Orten sind die hauptsächlichen Handlungsorte bei 
Vertlib diverse Großstädte und Siedlungen. Bei Kaminer und Veremej ist eine 
Stadt besonders präsent: Berlin in der Umbruchssituation nach 1990 — die ehemals 
geteilte Stadt und wie sie sich in den 90ern und frühen 2000ern entwickelte.168 
Auch Martynovas Roman spielt zum Teil in Berlin, vor allem findet man hier aber, 
so Isterheld, das Theorem des „Petersburger Textes“, bei dem die Stadt St. Pe­
tersburg auf intertextueller und metafiktionaler Ebene in den Blick gerückt wird 
und bestimmte strukturelle und motivische Gemeinsamkeiten mit anderen Texten 
dieses Kanons wie Puschkins 'Pique Dame (1834) oder Dostoevskijs Verbrechen und 
Strafe (1866) vorherrschen.169

Nach Heeros Konzept migratorischer Literatur lassen sich Vertlibs, Veremejs 
und Kaminers Texte als „Romane als Landkarten“ verstehen, in denen der ,neue‘ 
Alltagsort literarisch erkundet und durch einen alternativen Blick neu erschaffen 
wird.170 Vor allem Kaminers Alltagsgeschichten spiegeln die Aufbruchsstimmung 
der Nachwendezeit und die wirtschaftlichen, sozialen und städtebaulichen Verän­
derungen wider. Als „Indikatoren des Wandels“ beschreibt Fischer-Kania etwa 
die Figur des Bauarbeiters, Baustellen, den Bau von Einkaufszentren, Kommerzi­
alisierung, Verdrängung des kleinen Einzelgewerbes, den Einzug der modernen 
Technik etc.: „Der Wechsel von sozialistischer Plan- zur kapitalistischen Markt­
wirtschaft hat die Räume der Stadt verändert.“171 Auch bei Veremej findet man 
den Fernsehturm eingerahmt von drei Baukränen bereits auf dem Cover. Fern­
sehturm und Alexanderplatz als Symbole für den Osten und städtebauliche und 
wirtschaftliche Veränderungen machen Berlin bei Veremej wie bei Kaminer zu

168 L edan ff berichtet von einem  allgem einen A nstieg  der B erlin literatur m it dem  M auerfall. D en 
A utor/ innen n icht-deutschsprach iger H erkunft räum t sie dabei eine Sonderstellung ein , da diese 
die Stadt aus einem  anderen, frem den B lickw inkel betrachten. Vgl. Ladanff, Susanne (2009): 
H auptstadtphantasien . B erlin er S tadtkktüren  in  d er  G egenwartslitera tur T989-2008. B ielefeld: A isthesis, 
S. 589ff.

169 Vgl. 2017, S. 325f.
170 Vgl. 2009, S. 216.
171 2010 , S. 263.

43

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


einem Schauplatz politisch-sozialer Umbrüche. Anders als bei Kaminer ist der 
Grundton bei Veremej jedoch eher negativ:

Tatsächlich erweist sich Berlin in Veremejs Roman weder als paradiesische 
noch als durch und durch westliche Stadt. Zwar trifft Lena allenthalben auf 
Konsumtempel und globale FastFood-Ketten, diese werden jedoch nicht 
(mehr) mit zivilisatorischem Fortschritt, sondern kapitalistischer Hybris, Un­
heil und Verderben semantisiert [...] .172

Vor allem der Prenzlauer Berg wird bei Veremej ganz anders als bei Kaminer dar­
gestellt, nämlich im Spiegel von Gentrifizierungsprozessen seit 1990, die das Vier­
tel zu einem „Wunderland“ (BO 93) machen, das für die Erzählerin unerreichbar 
bleibt. Isterheld sieht hier eine Perspektivlosigkeit, die sich

als passendes Pendant zum desorientierten Figurenpersonal präsentiert. Lenas 
Streifzüge durch Berlin sind daher als Selbsterkundungsreisen zu verstehen, 
die sich den Stadtraum als mentale Projektionsfläche aneignen und die Iden­
titätskrise der Ich-Erzählerin vor dem Hintergrund der urbanen Umbruchsi­
tuation nach dem Mauerfall auch räumlich erfahrbar machen.173

In diesem kritischen, desillusionierten Grundton von Veremejs Roman, den pro- 
totypischen Schauplätzen und dem Motiv des urbanen Umbruchs lassen sich in- 
tertextuelle VerknüpfungenzuDöblins Berän Alexanderplat%(1929) herstellen. Wie 
bei Martynova werden vor allem anhand der Intertextualität Bezüge zum Groß­
stadtroman als Sonderform des Gesellschaftsromans geschaffen. Bei Kaminer da­
gegen stehen nicht intertextuelle Bezüge, sondern Momentaufnahmen der Stadt 
im Vordergrund, bei denen die Bewegung durch den Raum keine besondere Rolle 
spielt. Ortswechsel seien zwar häufig, passierten aber eher sprunghaft: „Raum­
greifendes Flanieren ist nicht Kaminers Sache.“174 Wichtiger ist die Abgrenzung 
des Prenzlauer Bergs von anderen, vor allem westlichen Stadtvierteln — dem 
„Reich der Reichen“ (RD 160). So können Kaminers Texte nicht nur als Metro­
polenliteratur imAllgemeinen, sondern als Kietzliteratur im Besonderen gelten.

172 Isterheld  2017, S. 236.
173 E bd., S. 239f.
174 Peters 2012 , S. 120.

44

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


2.2 Die Hybridisierung des Erzählens

Die Vermischung unterschiedlicher Genres und literarischer Formen in migrato- 
rischer Literatur nennt Hausbacher das charakteristische „blurring of genres“ in 
der Migrationsliteratur.175 Die Texte lassen sich oft nicht nur als Coming of Age- 
Storys, Entwicklungsromane, Familienromane, Reiseerzählungen oder Metropo­
lenliteratur charakterisieren, sie sind auch hinsichtlich ihrer Erzählstrategien von 
Hybridität und Duplizität gekennzeichnet. Sie lassen sich zudem nicht eindeutig 
zwischen Trivial- und Hochliteratur einordnen, wie die Diskussion um Kaminers 
Werke beispielhaft zeigt. Dirk Uffelmann etwa verortet Kaminer eindeutig in der 
Popliteratur.176 Kaminer selbst bringt seine proletarische Erziehung als Gegenar­
gument ein, da sie sich von heutigen Popliteraten mit ihrer „Wohlstandskindheit“ 
und „konservative [n] Gesinnung“ strikt abgrenze.177 Thomas Ernst stützt die Ge­
genargumentation mit seiner Analyse typischer Positionsfelder der Popkultur bei 
Kaminer und dem Ergebnis: „Die westliche Mainstreammusik wird lächerlich ge­
macht, demgegenüber dienen russische, sibirische und bulgarische (Rock-)Musi- 
ken als positive Bezugspunkte.“178 Andererseits sei Kaminer als Bestsellerautor 
ein „Phänomen der Massenkultur“.179 Ellen Rutten verortet ihn daher sowohl im 
„high brow“- als auch im „lowbrow“-Bereich und sieht den Grund für Kaminers 
Erfolg in beiden Kulturbereichen, vor allem aber in der „Subversion von nationa­
len Stereotypen“.180 Wanner dagegen plädiert dafür, von einer Einordnung zwi­
schen Trivial- und Hochliteratur gänzlich abzusehen: „Perhaps it is beside the 
point to speculate about the quality or ‘greatness’ of an oeuvre whose banality 
seems intentional.“181

Dass gerade Kaminers Literatur so gespaltene Meinungen generiert, mag da­
ran liegen, dass seine Texte in der Regel keine Romane sind und damit schneller 
als trivial abgewertet werden. Selbst 'Militärmusik erinnert eher an eine Sammlung 
von Kurzgeschichten, stehe jedoch, so Wanner, in der Tradition pikaresker Ro­
mane, wie sie im 16. Jahrhundert in Spanien entstanden. Als charakteristische 
Merkmale dieser Schelmenromane versteht er bei Kaminer die Form der sozialen 
Satire, die mit der ungewöhnlichen Geburt und Kindheit eines Helden beginnt, 
der sein Leben aus Sicht eines Außenseiters aus der Gesellschaft schildert und 
dabei eine Art Vogelperspektive mit Blick von oben einnimmt, indes aber Ich­
Erzähler bleibt.182 In panoramatisch-episodischer Erzählweise geht es um Schur­
kenfiguren und ihre Aktivitäten in der Untergrund-Szene, um paradiesische Visi­
onen, etwa vom „Kommunismus ohne Phrasen“ (MM 147) und auch, wenngleich

175 Vgl. 2009, S. 119.
176 Vgl. 2003, S. 283.
177 W iedenroeder-Sk inner 2004.
178 2006, S. 154.
179 H ausbacher 2009, S. 266.
180 2007, S. 124.
181 2005, S. 603.
182 Vgl. ebd., S. 598ff.

45

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


nur am Rande, umsJüdisch-Sein. Am Ende hat es der Held geschafft, ein ehrbares 
Mitglied der Gesellschaft zu sein.183

Neben Kaminers humoristischen Schelmengeschichten im Plauderton gleicht 
Vertlibs Zwischenstationen einer tiefgreifenden Odyssee-Erzählung, die noch am 
ehesten an einen Entwicklungsroman erinnert. Veremejs 'Berlin liegt im Osten wird 
in erster Linie als Berlin- oder Wenderoman in Anlehnung an Döblin verstanden, 
während Martynovas Sogar Papageien überleben uns dagegen ein hochkomplexer Ro­
man in der Tradition der russischen Avantgarde ist. Obwohl die Texte sich so 
unterschiedlicher Genres und Formen bedienen, scheint es aber ein bestimmtes 
erzählerisches Repertoire zu geben, dessen sie sich bedienen. Eva Hausbacher 
vertritt die These, dass es eine literarische Migrationsästhetik gebe und erarbeitet 
einen Kriterienkatalog zu Darstellungsverfahren und Analysekategorien mit deren 
Hilfe Migrationsliteratur beschrieben werden kann. Auf stilistischer und rhetori­
scher Ebene seien (Selbst-)Ironie, Humor, Satire, Parodie, Mimikry, die Uber­
zeichnung von Stereotypen, groteske Verfremdung, ein synkretistischer Stil, ein 
„ironisches Spiel mit Exotismen“ und eine „explizite Rollenannahme tradierter 
und oftmals national markierter Modelle“ klassische Erzählstrategien migratori- 
scher Texte.184 Vor allem bei Kaminer ist die Gratwanderung zwischen Ironie und 
Klischee, gepaart mit einer gewissen Naivität der Hauptfigur, das wichtigste Stil­
mittel. Nationale Stereotype sowie Geschlechter- und Heterostereotype durchzie­
hen den Text in Form einer parodistischen Persiflage. Die sprachlich-stilistische 
Einfachheit, die Kurzatmigkeit des Textes, das anekdotische Erzählen, die ober­
flächliche Figurenzeichnung und die rudimentären Plots machen den literarischen 
Minimalismus von Kaminers Werken aus. Besonderheiten seiner Literatur, die auf 
eine Poetik der Migration hinweisen, sieht Hausbacher in der Gleichzeitigkeit des 
fremden und des eigenen Blicks, in Verfremdungseffekten und in der Performa- 
tivität seiner Texte, die in Lesungen und Hörbüchern in Form seines russischen 
Akzentes zum Einsatz kommt — all das mache „Fremdheit in der Fiktion erfahr­
bar.“185

Die Stilmittel, die Hausbacher der Poetik der Migration zuschreibt, haben oft 
einen kultur- oder gesellschaftskritischen Zweck. So heißt es über den Einsatz von 
Mimikry als parodistischer Nachahmung etwa, sie sei ein Werkzeug, das gegen 
rassistische Klischees und „Mechanismen der identitären Festschreibung kri­
tisch“186 interveniere. Auch Isterheld schreibt, dass Kaminers Alltagsbeobachtun­
gen aus der Perspektive des Fremden geradezu prädestiniert sind, „Macht- und 
Diskriminierungsstrategien sichtbar zu machen.“187 Die Machtlosigkeit der Mig­
rant/innen und die Willkür des Asylsystems wird mit Personifizierungen

183 Vgl. ebd., S. 604.
184 H ausbacher 2009, S. 118f.
185 E bd., S. 279f.
186 E bd., S. 142.
187 2017 , S. 396.

46

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


unterstrichen: „In den einen Asylbewerber verliebt sich das Asylrecht auf den ers­
ten Blick und lässt ihn nicht mehr gehen. Den anderen tritt es in den Arsch.“ (RD 
87)

Uber die literarischen Formen und Erzählweisen migratorischer Texte fasst 
Hausbacher Folgendes zusammen: die Figurenführung hängt immer mit dem Er­
zählerstandpunkt zusammen, das Verhältnis zwischen den Erzählinstanzen sei 
lose, derpoin t o f  view verschiebe sich häufig, die Erzählerperspektive sei von Mul- 
tiperspektivität geprägt und eine analeptische Erzählweise sei charakteristisch und 
zeige die untrennbare Verflechtung von Vergangenheit und Gegenwart auf.188 Ty­
pisch seien Stellungnahmen des Erzählers wie „kritisch-ironische Kommentare zu 
den Figuren, generalisierende Aussagen, aber auch appellartige Erzähleräußerun­
gen wie z.B. Leseranreden [...], die der Sympathielenkung dienen“.189

Die analeptische Erzählweise findet sich in den meisten Werken wieder, äu­
ßert sich aber unterschiedlich. Bei Kaminer, Vertlib und Veremej sind es oft Ein­
schübe und spontane Orts- und Gedankensprünge mitten im Text, bei Martynova 
werden sie kapitelweise geordnet. Hier markieren Zeitstrahle, in welchen Jahren 
sich die jeweiligen, stets kurz gehaltenen Kapitel bewegen. Die erzählte Zeit reicht 
vom 5.Jahrhundert v. Chr. bis in die Gegenwart, bedient sich aber einer anachro­
nistischen Erzählweise mit zahlreichen Querverweisen und Verknüpfungen. So 
entsteht kein geordnetes, lückenloses Panorama, sondern vielmehr ein Mosaik 
russisch-deutscher Geschichte. Isterheld sieht hier keine Verbindung zu realisti­
scher Erzähltradition sondern vielmehr einen „radikalen Subjektivismus und de [n] 
Genie-Gedanken romantischer Prägung“.190 Bei Martynova manifestiert sich die 
Vergangenheit über bestimmte Gegenstände und bleibt in ihnen präsent. Die Er­
zählerin teilt sie ein in Dinge von früher („Boten der geköpften Zeit“ (SP 15)), g e ­
wöhnliche Dinge des sowjetischen Debens und Dinge aus einem anderen Deben (dem Westen). 
Sie tauchen im Verlauf der Erzählung immer wieder auf und sind einer stetigen 
Neuperspektivierung unterworfen, unterstützen aber auch das Verweben von 
Vergangenheiten und Gegenwart.

Bei Vertlib stehen die Rückblenden und Einschübe weniger im Vordergrund. 
Dadurch, dass der Ich-Erzähler in Zwischenstationen zu Beginn des Romans im Prä­
sens erzählt („Nur wenige Menschen warten auf dem Bahnsteig. Als ich aussteige 
[ . . .]“ (ZS 5)) wirkt die gesamte folgende Erzählung wie ein Rückblick. Erst am 
Ende des Romans befindet er sich wieder in der Gegenwart. Die Zugfahrt, die 
schon am Anfang des Romans stand, scheint die Erzählung einzurahmen. Auch 
am Ende steht eine Ankunft an einem Bahnhof: „Der Zug fährt auf einer kurven­
reichen Strecke zwischen Wallersee und Salzburg durch einen dichten Fichten­
wald. [...] Als ich aussteige, atme ich tief durch.“ (ZS 300)

188 2009 , S. 117f.
189 E bd., S. 140.
190 2017 , S. 318.

47

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Migratorische Texte seien außerdem, so Hausbacher, von Mehrsprachigkeit 
und Heteroglossiekonzeptionen gekennzeichnet.191 Mehmet Unlüsoy spricht den 
Autor/innen mit Migrationshintergrund eine besondere Sensibilität für Aus­
drucksformen im Deutschen zu, weshalb in ihrer Literatur eigene Stilformen und 
eine neue Metaphorik entstünden.192 Sprache diene nicht mehr in erster Linie der 
Kommunikation, sondern sei „ein Werkzeug kultureller Konstruktion, mit dessen 
Hilfe unsere wahre Identität und unser wahrer Sinn konstituiert werden“.193 So 
wird anhand von Sprache auch kulturelle Hybridität deutlich. Am prägnantesten 
äußert sich Mehrsprachigkeit in Vertlibs Zwischenstationen. Hier findet man zwar 
selten russische Einflüsse, häufig aber österreichische wie „Saubuam, depperte und 
Tschuschn“ (ZS 36), „Sei ruhig, du bieder G’schropp. Mit dir red’t eh kaana.“ (ZS 
70) oder „Tschuldigung der Herr, derf i’ Sie wos frogn?“ (ZS 300). Die einzigen 
Worte, die der Ich-Erzähler in der kurzen Zeit in den Niederlanden lernt sind 
,„Dank U‘, ,Alstublieft‘ und ,1k begrijp U niet‘“ (ZS 79). Beim Englisch lernen in 
den USA wiederholt er jeden Abend die gleichen Phrasen: „Excuse me, Sir, could 
you teil me, what time it is? [···]“ (ZS 152). Bei Kaminer sind solche Einflüsse 
selten. So kommt auch Hausbacher zu dem Schluss, dass „von einer kreativen 
Synthese und Dynamisierung der Sprache durch den Sprachwechsel [...] bei ihm 
[Kaminer] nicht die Rede sein [kann].“194 Bei Veremej und Martynova sind es eher 
intertextuelle Bezüge statt Mehrsprachigkeit, die den Text durchziehen, wenn­
gleich Martynovas Deutschlehrerin Marina von den Lernschwierigkeiten ihrer 
Studenten berichtet, wie etwa dem „unauffindbaren Unterschied zwischen 'Kasten 
und 'Kästen, Schublade und Schieblade, Düte und Tüte“ (SP 10).

Duplizität gilt für die Texte der Migration als Leitmotiv in Figurenkonstella­
tion und Milieugestaltung. Gerade letzteres äußert sich in einer Verdopplung der 
Zeitebenen, da parallel Geschehnisse aus Vergangenheit und Gegenwart berichtet 
werden und einem doppelten Ort, da die Geschehnisse der Vergangenheit zumeist 
in der Sowjetunion situiert sind, während die Gegenwartsebene in Deutschland 
bzw. Österreich spielt. Auch die Figuren seien häufig „doppelte oder multiple 
Persönlichkeiten und Doppelgängerfiguren“, deren Abspaltung von der Heimat 
zu einer Spaltung des Ichs führe.195 So kann man das Personal der hier untersuch­
ten Werke unter Wanners Bezeichnung „hybride [] Identitäten in einer multikultu­
rellen Welt“196 zusammenfassen, und doch weisen sie ganz unterschiedliche Spe­
zifika auf. Kaminers Personal besteht vornehmlich aus Einwandererfiguren. Doch 
es sind Charaktere ohne Tiefe, oder um mit Sacha Varna zu sprechen: „Es sind 
Wachsfiguren in einem Kuriositätenkabinett, die zerfließen, sobald man ihnen mit

191 Vgl. 2009, S. 142.
192 2007 , S. 129.
193 Cham bers 1996, 28
194 2009 , S. 278.
195 ebd ., S. 141.
196 Zit. nach ebd., S. 253.

48

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


dem Scheinwerfer zu nahe kommt.“197 Es gibt keine psychologischen Innenan­
sichten des Ich-Erzählers und keine Schilderung eines Entwicklungsprozesses. 
Die Figur des russischenjuden wird zum „Papiertiger“ mit „stereotypen (sowje­
tischen) antisemitischen Vorstellungen“198 von der jüdischen Kultur. Ganz anders 
bei Vertlib, dessen Hauptfigur laut Strasser eine „moderne Illustration des Mythos 
des ,Ewigen Juden‘“ sei, der sein Glück im Westen machen will.199 Veremejs Fi­
guren sind dagegen typische Wendefiguren:

Wir beide haben einen Großteil unseres Lebens unter roten Fahnen ver­
bracht, unsere Sensoren und Antennen bleiben wohl für immer nach links 
gekippt, selbst wenn wir uns ehrlich bemühen, sie aufrecht und in der Mitte 
zu halten. Wir sind halt Ossis, und wie viele andere Ossis auch müssen wir 
uns mit der schizophrenen Zwiespältigkeit der Erinnerung tragen: Der Ver­
stand weiß Bescheid, die Seele aber zweifelt und will nicht glauben, dass all 
die Erfahrungen der untergegangenen Zivilisation nutzlos und lächerlich wa­
ren. (BO 44)

Die Hauptfiguren Lena und Ulf sind klassische Wendeverlierer, während ihnen 
gegenüber die Figur des Zahnarztes Roman steht, der für Lena zur Projektions­
fläche (post)sowjetischer Vorstellungen und Hoffnungen wird: „Er ist ein großer 
Atheist — westlich, nüchtern, modern!“ (BO 217). Ulf dagegen riecht nach „Tod 
[...] , nach Untergang, nach Wehmut, nach Vergangenheit“ (BO 229). Die beiden 
männlichen Figuren gehören, so Isterheld, „zum klassischen Bildrepertoire des 
Ost-West-Diskurses“, der an zahlreichen Stellen in diesem Roman zum Einsatz 
kommt.200 Am Ende jedoch hat sich die Beziehung zum Zahnarzt Roman „analog 
zu den Hoffnungen auf den goldenen Westen als Illusion enttarnt“201 und Lena 
findet in dem ostdeutschen Ulf Seitz eine verwandte Seele.

197 2 0 0 1 .

198 Hausbacher 2009, S .258 .
199 2006, S. 110.
200 2 0 1 7, S. 234.
201 Ebd., S. 245.

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


2.3 Zwischenfazit

Die Attribute, die die Informatikerin ihrem Roboter in Yoko Tawadas Ein B rief an 
Olympia einprogrammiert, finden sich auch in den Werken der hier untersuchten 
Autor/innen der zweiten Stimme wieder. Es ist, wie Dickstein schreibt, oftmals 
die gleiche Geschichte: „about their coming of age, their sense of estrangement 
and cultural displacement, the ordeal of language, the conflicts between genera­
tions, and their need for acknowledgment within their new world.”202 Dank der 
Werkanalysen lassen sich bestimmte Entwicklungen und Trends verfolgen. Die 
Literatur von Migrant/innen beinhaltet demnach häufig bestimmte Topoi und 
Motive, wie die Konzentration auf geschichtliche und biografische Stoffe, die 
Migration selbst oder das Thema der Heimat und — wenngleich nur noch rudi­
mentär— des Heimatverlustes. Die Texte zeigen aber, dass Heimatkonstruktionen 
in migratorischer Literatur wandelbar sind. Die Tendenz scheint eine Aufhebung 
oder Verflechtung von Binäroppositionen wie Heimat und Fremde zu sein. Si­
multan dazu entwickeln migratorische Texte häufig postkoloniale und transnatio­
nale Identitätsentwürfe. Identität wird verhandelbar und als konfliktiv konstruiert. 
Die These, dass migratorische Literatur besonders häufig Orte des Transits und 
der Urbanität gestaltet, hat sich klar erwiesen. Darüber hinaus hat sich gezeigt, 
dass der Einbau eines klischeehaften russisch-sowjetischen Symbolinventars zu 
einer erfolgreichen Markenbildung geführt hat. Teil dieses Inventars ist auch das 
Personal des Romans, das häufig Konzeptionen von „Sowjetmenschen“, „Immig­
rant chic“ oder des „ewigen Juden“ verwenden. Oft sind es aber auch außertex- 
tuelle Einflüsse wie Vermarktung und Rezeption, die die Werke in das Licht der 
Migrationsliteratur stellen.

Wie Martynovas Roman zeigt, kann migratorische Literatur inhaltlich auch 
ganz andere Schwerpunkte setzen. Autobiografische Aspekte und die Migration 
treten hier in den Hintergrund, im Fokus steht ein Mosaik deutsch-russischer Ge­
schichte. In seiner Fragmentierung und Rätselhaftigkeit sperrt sich der Roman 
gegen eindeutige Lesarten. Auch Veremejs Roman erarbeitet eine duale System­
kritik, die sich in den anderen beispielhaft betrachteten Werken so nicht wieder­
findet. Der Westen präsentiert sich hier zunächst als verherrlichter Sehnsuchtsort, 
der im Kontrast zur Sowjetunion steht, die mit Armut, Perspektivlosigkeit und 
Unfreiheit assoziiert wird. Später erkennt die Protagonistin ihren Trugschluss und 
die Darstellung des Westens kippt zum Motiv des kapitalistischen Ausbeuters. 
Dem gegenüber stehen Kaminers übertrieben positive Wahrnehmungen von Ber­
lin als multikultureller Stadt, in der sich alle Hoffnungen des Emigranten erfüllt 
haben.

Was die formale Ebene betrifft, so sind sich die Texte darin ähnlich, dass sie 
aus der Perspektive eines der Autorenperson biografisch nahen Ich-Erzählers mit­
hilfe analeptischer Rückblenden oder chronologischer Erzählung in überwiegend 
realistischen Schreibweisen von Migrationserfahrung berichten. Hybridität

202 2008, S. 130.

50

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


scheint zum Leitmotiv der Erzählstrategien migratorischer Texte geworden zu 
sein. Darüber hinaus gestalten sich die Texte aber mitunter sehr unterschiedlich. 
Die Verwendung rhetorischer Mittel lässt sich, unter anderem wegen der unter­
schiedlichen Genres, nur schwer verallgemeinern. Auch in ihren Heteroglossie- 
konzeptionen und Figurenkonstellationen gehen die Texte verschiedenartig vor. 
Während Kaminer seinen Schelmenroman etwa mit extrem oberflächlich gezeich­
neten Figuren ausstattet, schildert Vertlib detailliert den Reifeprozess seines Pro­
tagonisten wie in einem Entwicklungsroman. Anhand der mehrsprachigen Ein­
flüsse, wird dem Leser die Zerrissenheit des Protagonisten noch deutlicher vor 
Augen geführt.

Die Analyse migratorischer Literatur der zweiten Stimme hat gezeigt, dass es 
durchaus gemeinsame Charakteristika gibt. Die Schlagworte Autobiografie, Reise, 
Migration und Coming of Age, die dem Roboter in Yoko Tawadas Erzählung 
einprogrammiert werden, finden sich in jedem der untersuchten Romane wieder. 
Dennoch wirken sich diese Themen ganz unterschiedlich auf die Texte aus. Im 
Folgenden soll nun Literatur der dritten Stimme vergleichend untersucht werden. 
Greift sie Themen und Formen der zweiten Stimme auf? Oder entfernt sie sich 
weiter von ihr, sodass die Kategorisierung migratorischer Literatur gar obsolet 
wird?

51

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


3. Die Literatur der „dritten Stimme“

Besonders der Roman Zwischenstationen von Vladimir Vertlib, der sich nur schwer 
in die zweite oder dritte Stimme einordnen lässt, zeigte immer wieder Abweichun­
gen und alternative gestalterische Mittel. Geht man daher davon aus, dass Vertlib 
eher ein Autor der dritten Stimme ist, lässt sich die These aufstellen, dass migra- 
torische Literatur der dritten Stimme neue thematische und formale Schwer­
punkte entwickelt und sich so von der Literatur der zweiten Stimme abgrenzt. 
Daher sollen im folgenden Kapitel Werke von Autor/innen dritter Stimme unter­
sucht werden.203 Sie alle kamen in der vierten Emigrationswelle als Kinder mit 
ihren Eltern nach Deutschland. Sie sprechen Deutsch und Russisch als Mutter­
sprachen — Deutsch im sozialen und beruflichen Kontext, Russisch in der Familie. 
Eröffnen sie, die während der Migration noch Kinder waren, neue Perspektiven 
auf den Migrations-Diskurs?

Olga Grjasnowa wurde 1984 in Baku geboren und lebt seit 1996 in Berlin. 
Nach ihrem Debütroman O er Russe ist einer der Birken liebt (2012) erschienen die 
Romane 'Oie juristische Unschärfe einer Ehe (2014) und Gott ist nicht schüchtern (2017). 
Sasha Marianna Salzmann wurde 1985 in Wolgograd geboren. Sie lebt seit 1995 
in Deutschland. Salzmann ist in erster Linie Dramatikerin, Außer sich (2017) ist ihr 
erstes Prosa-Werk. Dimitrij Kapitelman, geboren 1986 in der Ukraine, lebt seit 
1994 in Deutschland. Auch er legte mit DasEächeln meines unsichtbaren Vaters (2016) 
ein Romandebüt vor.

203 A ufgrund des begrenzten U m fangs kann diese A rbeit nu r eine ausschnitthafte U ntersuchung 
gew ährle isten . W eitere W erke der dritten Stim m e in der deutschsprachigen G egenw artsliteratur 
sind etw a M arjana M ichailow na G aponenkos R om ane, zuletzt letz te K enn en  (2016) sowie 
L ena G oreliks W erke, zuletzt M ehr Schwär^ ah  Di/a(2017), N ik ita A fanasjew s B anküberfa ll, B erghütte 
od er a n s E nde d e r  W elt (2017), L ana L ux ‘ K ukolka  (2017), D im itrij W alls G ott w i l l  u n s to t  seh en  (2015), 
K at K aufm ans Superposition  (2015) und D ie N ach t i s t  laut, d e r  T ag is t f in s t e r  (2017), A nna G alinkas 
D as ka lte E ich t d e r fern en  S terne (2016) und D as neue E eben  (2017), W lada K olosowas R ussland  to g o  
(2012) und F liegende H unde (2018), M itja V achedins E n ge l sprechen  R ussisch  (2017), A lina B ronskys 
R om ane, zuletzt U nd du  k om m st auch drin  v o r  (2017) oder Ju lya  Rab inow ichs W erke, zuletzt D a­
zw ischen: Ich  (2016).

53

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


3.1 Olga Grjasnowa: Der Russe ist einer, der Birken liebt

Olga Grjasnowas erster Roman ist ein vielschichtiges Werk, dessen zentrale As­
pekte um die Themen Herkunft und Heimat, Stereotype und Rassismus, vergan­
gene und gegenwärtige Weltpolitik und deren Auswirkungen auf das eigene Leben 
und die Familiengeschichte, den Verlust einer geliebten Person und das Erwach- 
sen-Werden kreisen. Die Protagonistin und Ich-Erzählerin Mascha (Maria), gebo­
ren in den 1980ern als Tochter russisch-jüdischer Eltern in Baku, musste in den 
1990ern mit ihrer Familie nach Deutschland fliehen. Einer der zentralen Hand­
lungsstränge erzählt von den Pogromen im Januar 1990 in Baku, den bürger­
kriegsartigen Zuständen im Konflikt zwischen Aserbaidschanern und Armeniern 
und der Übersiedlung der Familie Kogan nach Deutschland. Der andere Erzähl­
strang zeigt die Gegenwart: Mascha ist gerade dabei, ihr Dolmetscher-Studium in 
Frankfurt am Main zu beenden, als ihr Freund Elias plötzlich verstirbt und sie in 
ein tiefes Loch aus Trauer und Depression fällt. Beide Erzählstränge beschreiben 
Traumata, die, wenngleich sie sehr unterschiedlicher Art sind, immer wieder auch 
miteinander verknüpft werden. Als Mascha nach Elias’ Tod seine Sachen in der 
gemeinsamen Wohnung in Kisten verpackt, erinnert sie sich etwa an einen ande­
ren unfreiwilligen Abschied: „Ich verlor mich in Töpfen, Pfannen und Blumen 
und dachte an unsere alte Wohnung in Baku. Wie Mutter alles verkaufte, wie un­
sere Sachen weniger wurden und neue Besitzer kamen.“204 Um Abstand zu ge­
winnen beschließt sie, einenjob in Israel anzunehmen.

Der Roman ist in vier Teile gegliedert und jeweils in kurze Unterkapitel auf­
geteilt. Teil eins und zwei spielen in Deutschland, Teil drei und vier in Israel und 
Palästina. Die Erzählweise ist analeptisch. Zwischen den im Präteritum erzählten 
Geschehnissen der scheinbar unmittelbaren Vergangenheit gibt es immer wieder 
Rückblenden ins Baku der 1990er Jahre. In der Absurdität des Erzählten findet 
sich das wichtigste Stilmittel des Textes: „Ich richtete mich im Bett auf und sah 
zu, wie sie durch das Zimmer lief und sich nervös ein Haar nach dem anderen 
ausriss.“ (RB 233) Die Ich-Erzählerin Mascha trifft eine ungewöhnliche Auswahl 
an Attributen, wenn sie die Menschen in ihrer Umgebung beschreibt: „Auf der 
Hinterbank saßen zweiJungs, die alle vegan und nervös auf ihren Sitzen hin und 
her rutschten.“ (RB 259). Die Situationen, in denen sie ihren verstorbenen Freund 
Elias zu sehen glaubt, reichen mitunter gar ins Groteske: „Elias hatte keinen Hun­
ger, lag apathisch auf dem Sofa, unter einer dünnen Decke und zappte durch die 
Kanäle. Ich setzte mich zu ihm und schmiegte mich an ihn. [...] Die Leichenstarre 
hatte bereits eingesetzt.“ (RB 255) Im letzten Absatz des Romans, als Mascha 
wieder einmal Elias zu sehen glaubt, ändert sich die Zeitform des Textes plötzlich. 
Im Präsens heißt es nun: „Ich hake mich bei ihm unter, und wir gehen eine Weile 
nebeneinander her.“ (RB 284) Diese Veränderung suggeriert, die Ich-Erzählerin 
habe von diesem Punkt der Gegenwart aus ihre Geschichte rückblickend erzählt. 
Das Ende ist dementsprechend offen. Das Unterhaken und Mitgehen mit einem

204 G rjasnow a 2017, S. 148. Im  Folgenden zitiert als: (RB)

54

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Toten deutet aber möglicherweise den Tod Maschas an, die zuvor in eine Ausei­
nandersetzung mit Waffengewalt geraten ist.

Aufgrund der verschiedenartigen Themen finden sich Merkmale unterschied­
lichster Romangattungen wieder. Die immer wieder einfließenden Erinnerungen 
verschiedener Figuren an Krieg, Flucht und Vertreibung sowie das Hinterfragen 
problematischer Konzepte wie Heimat und Zuhause, die Themenkomplexe Spra­
che, Sprachwechsel und Mehrsprachigkeit sowie Rassismus und Diskriminierung 
sind charakteristische Motive migratorischer Literatur. Ebenso zentral sind The­
men wie Studium, ersterjob, (Liebes)Beziehungen und Beziehungsprobleme, Ei­
fersucht, Bisexualität, Homosexualität, Alkohol, Drogen und Konflikte mit den 
Eltern. Grjasnowas Werk erinnert deshalb auch an Coming of Age-Romane und 
Popliteratur. Mitunter nimmt es auch die Form eines Familienromans an und 
weist Merkmale der Erinnerungsliteratur auf. Ganz zentral ist aber auch das 
Thema Tod und die Verarbeitung des Verlustes von Elias, einhergehend mit dem 
Kampf gegen das Vergessen. Mascha hat schwere psychische Probleme, Panikat­
tacken, Depressionen und Halluzinationen. In Israel meint sie häufig, Elias zu 
sehen und mit ihm sprechen zu können. Sein Tod fuhrt Mascha außerdem dazu, 
sich mit ihrem jüdischen Erbe auseinanderzusetzen, wenngleich sie sich weiterhin 
vomjudentum distanziert:

Der jüdische Glaube sagt, dass die Seele den Körper zum Zeitpunkt des To­
des verlässt, dann aber in der Nähe bleibt, bis der Körper begraben ist, deshalb 
darf der Körper nicht alleine gelassen werden. Aber Elischa war nicht jüdisch, 
und ich war nicht religiös. (RB 102)

Im jüdischen Glauben findet sie keinen Trost: „Der Talmud gebietet, den Toten 
zu gedenken. Hätte ich ihn zur Hand gehabt, hätte ich ihn in einen Ofen geschmis­
sen.“ (RB 104) Mascha ist in erster Linie eine Figur der Widersprüche. So sehr sie 
auf derjagd nach menschlicher Zuneigung ist und sich Hals über Kopf in Männer 
und Frauen verliebt, so schnell ist sie wieder auf der Flucht vor jenen Menschen. 
Sie ist ehrgeizig und gleichgültig, todernst und depressiv, gleichzeitig lebenshung­
rig und abenteuerlustig. Außerdem ist sie eine Figur der Interkulturalität, die nicht 
eine Heimat als eindeutigen Bezugspunkt, durchaus aber viele kleine Heimaten hat. 
Felix Kampei stellt in seiner umfassenden Untersuchung 'Peripherer Widerstand Ana­
logien von Grjasnowas Protagonistin zu Lena Goreliks Figur der Anja aus Hochzeit 
in Jerusalem  (2007) her. Anja wie Mascha durchbrächen beispielhaft für Figuren 
migratorischer Literatur die vier kulturellen Homogenitätskriterien Territorium, 
Religion, Ethnie und Sprache.205 Sie wurden in Russland bzw. der Sowjetunion 
geboren, leben heute aber in Deutschland und sind international unterwegs. Beide 
Figuren wahren eine atheistische Distanz zu ihren jüdischen Wurzeln innerhalb 
einer christlich beziehungsweise muslimisch geprägten Umgebung. Darüber

205 K am pei richtet sich h ier nach den v ier kulturell-e lem entaren K riterien aufgestellt von  E m est 
R enan , in: dergl. (1996): W as is t  ein e N a tion ?R ed e am 11. M ärz 1882 an der Sorbonne. H am burg: 
E uropäische V erlagsanstalt.

55

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


hinaus sehen sie sich selbst weder als Russinnen, Aserbaidschanerinnen oder Sow­
jet-Menschen, noch vordergründig als Jüdinnen oder Deutsche, sprechen aber 
beide Russisch und Deutsch als Muttersprachen.206 Mascha spricht als Dolmet­
scherin zudem fünf weitere Sprachen. Kampei kommt zu dem Schluss, Goreliks 
und Grjasnowas Erzählungen seien als „transnationale Gegen-Geschichte[n]“ zu 
verstehen, die, in Anlehnung an Homi Bhaha, „die ,totalisierenden Grenzen' der 
Nation durch transnationale Schreibstrategien verwisch[en].“207

Wie Mascha selbst, so haben auch die meisten anderen Figuren des Romans 
einen Migrationshintergrund — eine Formulierung, die Mascha übrigens strikt ab­
lehnt: „Schlimmer wurde es lediglich beim Adjektiv postmigrantisch.“ (RB 12) In 
Deutschland sind es etwa ihr Freund Cem, dessen Familie aus der Türkei stammt, 
ihr Ex-Freund Sami, der im Libanon geboren wurde oder ihre muslimische Lieb­
haberin Sibel, die von zu Hause weglief, um einer Zwangsverheiratung zu entge­
hen. Selbst Elias, der keinen Migrationshintergrund per se hat, wird als innerdeut­
scher Migrant aus dem Osten dargestellt. Randfiguren übernehmen gelegentlich 
die Funktion der Projektionsfläche für Mascha und ihre Freund/innen. Einmal 
beobachten Mascha und Cem einen jungen und malen sich seine Zukunft aus:

„Er wird es schwer haben“, sagte Cem und deutete auf denjungen. „Vielleicht 
auch nicht.“ Cem sah mich spöttisch an. „Doch, bald wird er einsehen, dass 
er anders ist als sie. Noch denkt er, dass alle gleich sind. Aber bald wird er 
bemerken, dass er schwarz ist.“ (RB 220)

Auch im Nahen Osten sind es oft Personen mit Migrationshintergrund, zu denen 
Mascha in Kontakt tritt, wie Sam, der „in Berlin geboren worden war und vor ein 
paar Jahren Alija gemacht hatte“ (RB 178) und der es Mascha zum Vorwurf 
macht, dass sie in Deutschland lebt. Maschas Fahrer in Tel Aviv kommt eigentlich 
aus Sibirien und kann Straßenschilder weder auf Hebräisch noch Arabisch lesen. 
Der Roman lebt von diesen hybriden Identitäten. Er wird jedoch mit dem Eintritt 
nach Israel und Palästina auch deutlich politischer. Der Nahostkonflikt, vor allem 
der Konflikt zwischen Israelis und Palästinensern, zwischen Juden und Arabern, 
steht hier thematisch im Zentrum. Mascha versucht objektiv zu bleiben und Mei­
nungen und Perspektiven neutral zu präsentieren. Wenngleich sich das Buch 
selbst durch seine Gliederung in vier Teile Israel (Teil drei) und Palästina (Teil 
vier) gesondert widmet, macht Mascha — trotz ihrer jüdischen Wurzeln — keine 
große Sache aus dem Grenzübertritt nach Palästina. Im Gegenteil: Auf die War­
nung ihrer Freundin, dies sei kein Sonntagsausflug, entgegnet sie nur: „Für mich 
sieht es hier so ziemlich nach Sonntag aus.“ (RB 259)

Schon zuvor in Israel hält die politische Anspannung Einzug in fast jede Situ­
ation des Alltags von Mascha. Bereits bei der Ankunft in Tel Aviv wird Maschas 
Laptop von den israelischen Sicherheitsbehörden zerstört, weil sie die Tastatur

206 Vgl. K am pei 2017, S. 54 sowie S. 138f. und S. 207ff.
207 E bd., S. 207.

56

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


mit den für arabisch Lernende und Dolmetscher nötigen arabischen Schriftzei­
chen beklebt hat. In den Gesprächen mit den Menschen in Israel und Palästina 
geht es meistens um Ethnien und Politik, oft haben die Menschen drastische, 
starre Meinungen. Der ständigen rassistischen Ethnisierung jedes Menschen in 
der Konfliktzone zwischen Israel und Palästina schließt sich auch der aus Berlin 
stammende Sam an:

Er monologisierte. Ich sei so dunkel, bestimmt keine Aschkenasi. Die Kauka­
sier, die seien hier die Mafia, die würden sich gegenseitig abschlachten. Hier 
würden nur die Russinnen wras mit Arabern anfangen. Sam würde keinen Ara­
ber in seine Wohnung lassen, denn dort lägen Waffen rum, richtig viele. [...] 
„Immerhin bist du keine Araberin. Ich habe arabische Freunde, einen arabi­
schen Freund, nein, du hast recht, ich habe nur eine arabische CD, aber die 
mag ich. Die mag ich richtig gerne. Denkst du, ich hasse Araber?“ [...] Sam 
sagte, die Russen seien keine richtigenjuden. (RB 178f.)

Wie in den bereits untersuchten migratorischen Romanen der zweiten Stimme 
sind Identitätskonzepte und Stereotypisierungen auch in Der Russe ist einer, der Bir­
ken liebt zentrale thematische Aspekte. Schon die Zuschreibung durch den Titel 
deutet an, was im Text geschieht. Permanent werden Identitätszuschreibungen 
konstruiert und dekonstruiert. Sie beziehen sich auf Ethnie, Religion, Nation, 
Klasse, Geschlecht oder politische Haltung. Der Literaturwissenschaftler Jörg 
Plath beschreibt Grjasnowas Roman in seiner Rezension daher als ein ,,[h]och- 
touriges Identitätenkarussell“.208 Die Figuren erfüllen bestimmte stereotype Mus­
ter, wie das der Diaspora-Erfahrung der russisch-jüdischen, entwurzelten Figur 
der Mascha. Chris Wilpert kommt in seiner Untersuchung „Traumatische Symbi­
ose“ zu dem Ergebnis, „dass es sich bei den Personen im Roman weniger um 
authentische Figuren, als vielmehr um Typen handelt. Denn die Personen sind so 
übermäßig je als Vertreter eines Typus gekennzeichnet [...], dass sie dabei teil­
weise absichtlich ins Groteske zielen.“209 Besonders klischeehaft und satirisch 
überzeichnet werden Deutsche dargestellt, die oft nur Randfiguren darstellen, wie 
etwa die Biodeutsche mit dem Jute-Beutel, die aufmerksam das Kleingedruckte 
auf den Verpackungen liest und einen Wutanfall bekommt, wenn es keinen Bio­
Salat gibt: „Das kann nicht sein, der Bio-Salat kann nicht ausverkauft sein. Einfach 
so. Sie verstecken ihn. Der andere ist nix gut, verstehen Sie mich? Nix gut! Das 
kommt alles aus Amerika!“ (RB 79). Jeder dieser Sätze ist mit Klischees aufgela­
den. Der ,,[m]an wird ja wohl noch sagen dürfen, was man denkt“-Rassist (vgl. 
RB 155), der „Pseudo-Multikulti Professor“210, Elias’ gelangweilte,

208 2012 .

209 2 0 1 5, S. 64.
210 „Sein  M ultikulturalism us fand in K ongresshallen, K onferenzgebäuden und teuren H otels statt. 

In tegration w ar für ihn die Forderung nach w en iger K opftüchern und m ehr H aut, die Suche 
nach einem  exklusiven W ein  oder einem  ungew öhn lichen R eisezie l.“ (RB 33)

57

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


durchschnittliche, „homophobe Ossi-Eltern“211 und der „Anti-Deutsche“ Daniel 
komplettieren das Bild von den Deutschen. Letzterer wird durch seine undiffe­
renzierten und schematischen Aussagen immer mehr zur Karikatur:

„Du, ich steh voll hinter euch“, sagte Daniel.
„Hinter wem?“
„Na euch eben.“

[ - ]„Welches euch?“ Ich schrie beinahe, ein paar Leute aus der Schlange drehten 
sich um.
„Hinter Israel, natürlich. [...] Was hälst du von der Situation? Ich meine, du 
alsjüdin?“
„Ich lebe in Deutschland. Ich habe einen deutschen Pass. Ich bin nicht Israel. 
Ich lebe nicht dort. Ich wähle nicht dort, und ich habe auch keinen besonde­
ren Draht zur israelischen Regierung.“ (RB 63)

Daniel überhört Maschas Einwände, sodass man den Eindruck gewinnt, sein Bild 
von der jüdischen Immigrantin sei fest konstruiert:

[N]un seid ihr da, die materialisierte Konsequenz der antisemitischen Vernich­
tungswut, ihre Exekutive, sozusagen. D iejuden müssen sich nach Auschwitz 
gegen die verteidigen können, die sie ermorden wollen. (RB 65)

Menschen wie Daniel betrachten Mascha als ihren „persönlichen Teddyjuden“, 
dessen einziger Makel ist, dass er „nicht geradewegs aus einem deutschen Kon­
zentrationslager kam.“ (RB 64)

Auch an sich selbst stellt Mascha klischeehafte deutsche Merkmale fest: „Ich 
hatte sie dafür gehasst, gründlich und deutsch“ (RB 82). In Israel repräsentiert sie 
die Deutschen, denn oft, wenn die Leute erfahren, dass Mascha in Deutschland 
lebt, erzählen sie ihr von den Holocaust-Erfahrungen, die ihre Familienmitglieder 
gemacht haben. Maschas (in diesem Fall deutsche) Herkunft ist Auslöser für be­
stimmte Themen. So erduldet sie von den Israelis ironische Bemerkungen wie: 
„Meine Großmutter hat auch noch Erinnerungen an das friedliebende Deutsch­
land“ (RB 235) oder „Wissen Sie denn, wie lange mein Großvater auf seine Wie­
dergutmachung aus Deutschland warten musste?“ (RB 241). In Palästina erlebt 
sie ähnliche Situationen, etwa als Mascha Ismael fragt, ob seine Narbe von einem 
israelischen Geschoss stammt und er antwortet: „Ich habe nicht nach dem Her­
steller gefragt, f.. 4 Vielleicht ein deutsches, wer weiß. Hier heißt es Entwicklungs­
hilfe.“ (RB 271)

211 „E in Urteil stand m ir nicht zu, doch H orst ist alles andere als ein gu ter V ater gew esen. E r verso ff 
die W irtschaft seiner Frau und train ierte ab und an die dörfliche Fußballm annschaft. E lischa, der 
sich niem als im  Sport hervorgetan hatte, w urde nach jedem  Spiel verprügelt, der Sohn eines 
Sportfunktionärs sollte w eder zu einem  W asch lappen noch zu einem  H om osexuellen  heran­
w achsen . E lias hatte lange gebraucht, um  zu verstehen , dass L iebe nicht ausschließ lich durch 
Sch läge ausged rück tw erden  kann.“ (RB 145f.)

58

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


In Deutschland dagegen werden Mascha und ihre Freund/innen mit Diskri­
minierung und Rassismus im Kontakt mit „typisch deutschen“ Figuren konfron­
tiert. Solche Situationen finden oft am Rande des eigentlichen Geschehens statt, 
sie werden wie nebenbei eingeflochten. Als der Arzt im Krankenhaus Maschas 
Namen liest, so fragt er sie etwa langsam und überdeutlich, ob sie Deutsch spreche 
und ob er sie, da ihr Nachname so kompliziert sei, Maria nennen könne. Auch 
von Elias’ Zimmergenossen muss Mascha sich einen bekannten Spruch anhören: 
„Der linke Bettnachbar räusperte sich und sagte, er müsse mir ein Kompliment 
machen, ich könne besser Deutsch als alle Russlanddeutschen, die er bisher auf 
dem Amt getroffen habe“ (RB 18). Von einem Kind türkischer Abstammung da­
gegen muss sie sich anhören, sie wäre „White trash“ (RB 125). Auch Sami erlebt 
diese Situationen, oft macht er sich jedoch einen Witz daraus:

Die Verkäuferin fragt Sami, wo er herkäme. Aus Frankfurt, sagt Sami. Nein, 
wo er denn wirklich herkäme. [...] Die Verkäuferin lechzte nach Exotik. „Ich 
komme aus Madagaskar“ sagte Sami. „Dort leben alle in Baumhäusern und 
ernähren sich ausschließlich von Bananen.“ „Das ist das erste Mal, dass er ein 
Eis probiert“, sagte ich. Sami grinste mich an, wenigstens zwischen uns war 
alles wieder in Ordnung. (RB 142)

Cem dagegen lässt sich von solchen Situationen reizen. Als Mascha und er mit 
dem Auto auf einen anderen Wagen auffahren, kommt es zu einer Konfliktsitua­
tion:

„Kannst du überhaupt Auto fahren? Hast du einen Führerschein?“ fragte er 
[der Besitzer des anderen Wagens] Cem.

H„Wieso duzen Sie mich?“, fragte Cem und zog seinen Schal enger.
„Soll ich auch noch Sie zu dir sagen?“
„Ja“, sagte Cem. Seine Stimme war ruhig, aber ich wusste, dass eine Geduld 
nicht mehr für lange reichen würde.
[...] „[.. JW ie verhälst du dich überhaupt auf deutschen Straßen? Du bist hier 
nur Gast.“
[...] „Ich bin hier geboren“
„Gar nichts bist du. Ein Kanake, das bist du.“ [...]
„Ich rufe die Polizei“, sagte ich und wählte die 112.
„Machen Sie ruhig, machen Sie nur.“ Er feuerte mich an. „Ihr Freundchen 
hier hat wahrscheinlich gar keine Aufenthaltsgenehmigung. Ist ein Illegaler. 
Profitiert nur von unserem System. Wie die alle.“ (RB 155)

Schon als Kind merkte Cem, dass es unterschiedliche Einstufungen von Auslän­
dern gibt, je nach deren Herkunft. Er erinnert sich an einen Jungen aus seiner 
Klasse, der

konnte kaum Deutsch, aber alle hielten ihn für wahnsinnig intellektuell, weil 
er Franzose war [...]. Und da habe ich mich in meiner Klasse umgeschaut:

59

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


lauter Kanaken. Marcel sprach italienisch, Georgi griechisch, Taifun türkisch, 
Farid persisch und armenisch [...]. Und wir alle sprachen auch Deutsch, ak­
zentfrei. Aber keiner von uns wurde als intelligent genug erachtet, um auf das 
Gymnasium wechseln zu können, wir sollten lieber alle auf die Hauptschule 
oder im besten Fall auf die Realschule. (RB 221)

Obwohl er in Deutschland geboren wurde, konnte Cem nicht mitfahren zur Abi- 
Fahrt nach London, da er kein Visum bekam. Auch Sami kennt das Visa-Problem. 
Wenn sein Studentenvisum in den USA abläuft, wird es nicht wie üblich innerhalb 
von zwei Wochen verlängert, sondern Sami muss ein ganzesjahr darauf warten: 
„[Wjenn im Pass ein arabischer Name stand und als Geburtsort Beirut vermerkt 
war, konnte selbst die deutsche Staatsbürgerschaft wenig ausrichten.“ (RB 110) 

Wie schon bei Vertlib zu beobachten war, zeigt sich auch in Der Russe ist einer, 
der Birken liebt wie Migrantenkinder in deutschen Schulen täglich mit Fremden­
feindlichkeit konfrontiert werden, während die Eltern, die große Hoffnungen in 
die Migration gesetzt hatten, nach und nach desillusionierter werden. Maschas 
Mutter wurde an einem sowjetischen Konservatorium ausgebildet, sie hatte „pro­
fessionelle Standards“ (RB 26). In Deutschland erteilt sie Kindern Musikunter­
richt nach ihren sowjetischen Standards und die Eltern beschweren sich, die Kin­
der hätten in ihrem Unterricht keinen Spaß, da „bekam meine Mutter Herzrasen 
und schwitzige Hände. Sie hatte bis dahin nicht gewusst, dass Spaß der Zweck der 
Kunst war.“ (RB 26) Maschas Vater entwickelt sich in der neuen Umgebung zu 
einer Figur der Niedergeschlagenheit, denn Deutschland hatte für ihn „keine Ver­
wendung.“ (RB 53) Seine sozialen Kontakte beschränken sich auf das Notwen­
digste, sein Deutsch ist auch nach 20Jahren rudimentär. Anders als bei Kaminer 
und den anderen bisher untersuchten Romanen handelt es sich bei der Emigration 
dieser Familie aber tatsächlich um eine Flucht: „Offiziell gehörten wir zum Kon­
tingent jüdischer Flüchtlinge [...] [a]ber unsere Auswanderung hatte nichts mit 
dem Judentum, sondern mit Bergkarabach zu tun.“ (RB 44) Ausgerechnet nach 
Deutschland zu gehen war für die Familie, deren Großmutter eine Überlebende 
der Schoah war, zunächst ein absurder Gedanke, später aber bittere Notwendig­
keit. Die Hoffnung auf ein besseres Leben, vor allem für ihre Tochter, bestand 
zwar anfangs, stellte sich doch bald als Illusion heraus. Mascha reagiert denkbar 
schlecht auf die neuen Lebensumstände: „1996 waren wir in Deutschland. 1997 
dachte ich zum ersten Mal über Selbstmord nach.“ (RB 51) Seit jeher leidet 
Mascha an psychischen Problemen, hat Traumata und Panikattacken, die sich mit 
Elias’ Tod noch verschlimmern.

Während die Eltern in melancholischen Erinnerungen an die Heimat schwel­
gen können,212 ist Mascha eine Heimatlose, die Sehnsucht nach einem Zuhause 
verspürt:

212 ,,[M ]eine E ltern  saßen au f dem  Sofa und erinnerten sich an das G litzern der M eeresoberfläche 
in der B ucht von  B aku, an die A usflugsdam pfer und die R ostropow itsch-G astsp iele. Es w aren 
fast nur schöne E rinnerungen , die sie aufgehoben hatten. Sie vergaßen absichtlich die

60

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Wonach ich mich sehnte, war ein vertrauter Ort. Eigentlich hielt ich nichts 
von vertrauten Orten — der Begriff Heimat implizierte für mich stets ein Pog­
rom. Wonach ich mich sehnte, waren vertraute Menschen, nur war der eine 
tot, und die anderen ertrug ich nicht mehr. Weil sie lebten. (RB 203)

Heimat ist hier kein spezifischer Ort, sondern gebunden an einen bestimmten 
Menschen. Durch Elias’ Tod ist allerdings das, was sie am ehesten als Heimat 
empfindet, nicht mehr da. Als ihre Freundin Tal sie fragt, wie sie gern ihr Leben 
fuhren wolle, antwortet Mascha: „Was ich will, ist fließendes Wasser, Strom und 
ein friedlicher Platz, an dem niemand getötet wird“ (RB 235). Tal bemerkt darauf­
hin: „Da warst du doch gut in Deutschland aufgehoben. Kein Grund, hierher 
[nach Israel] zu kommen.“ (RB 235) Doch Mascha denkt an Elias, dessenAbwe- 
senheit Deutschland scheinbar zu einem Land macht, in dem sie nicht mehr leben 
kann, vor dem sie flieht. In Israel fühlt sie sich plötzlich an ihre alte Heimat erin­
nert, die sie seit der Emigration nicht besucht hat:

Als ich im Taxi durch Tel Aviv fuhr und im Radio laute orientalische Musik 
kam [...] fühlte ich mich zu Hause. Es war ein längst vergessenes Zuhause, 
ein Mosaik aus der Landschaft, der Temperatur, der Musik, den Gerüchen 
und dem Meer. Ich bat den Fahrer, entlang des Strandes und durch das ärmere 
südlichere Tel Aviv zu fahren, bis ich merkte, dass ich zu Hause mit Orten 
assoziierte, die mich an Baku erinnerten. (RB 253)

Am Ende des Romans erkennt sie jedoch, dass alle drei Komponenten, die ihr ein 
Heimatgefühl vermitteln, nämlich eine sie schützende Mutter, ein sie liebender 
Elias und ein sowjetisches Aserbaidschan, weggebrochen sind (vgl. RB 280). Nur 
die Sprachen bleiben ihr noch, die in ihrem Leben stets eine stabile Komponente 
bildeten. Schon als Kind erkannte sie, „dass Sprachen Macht bedeuteten.“ (RB 
37) Sei es auf dem Ausländeramt oder in der Schule, immer musste sie für ihre 
Eltern übersetzen — „Wer kein Deutsch sprach, hatte keine Stimme, und wer 
bruchstückhaft sprach, wurde überhört.“ (RB 37f.) So fand sie schon früh ihre 
Berufung als Dolmetscherin und versuchte ihre innere Leere „mit Vokabeln zu 
füllen.“ (RB 126) Die Mehrsprachigkeit der Protagonistin kann als weiteres Merk­
mal für die Interkulturaliät von Grjasnowas Roman gesehen werden. Gleichzeitig 
ist Sprache auch ein weiterer Punkt, an dem Mascha immer wieder auf Unver­
ständnis stößt, vor allem in Israel, wo sie alsjüdin kein Hebräisch, wohl aber Ara­
bisch spricht.

Weitere transnationale Schreibstrategien lassen sich in Bezug auf die Hand­
lungsorte des Romans finden. Er setzt in einer Metropole ein, im multikulturellen 
Viertel Gallus von Frankfurt am Main, wo die ersten beiden Teile des Romans 
hauptsächlich spielen. Gallus ist jedoch kein gentrifiziertes Szene-Viertel wie Ka­
miners Prenzlauer Berg, sondern ein randgesellschaftlicher Ort, an dem vor allem

K orruption, die N ationale Front und die kilom eterlangen Sch langen vo r leeren Lebensm itte lge­
schäften und w estlichen B otschaften .“ (RB 54)

61

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


orientalische Migrant/innen, Junkies und Prostituierte leben. Dass gerade dieser 
Stadtteil ausgewählt wird, versteht Kampei als weiteren Ausdruck von Grjasnowas 
Erzählung als

„nationale Gegengeschichte“ anhaltender Frauenunterdrückung und Migra­
tion, in der sowohl die begrifflichen als auch wirklichen Grenzen nationaler 
Selbstinszenierungsprozesse in gebotener Deutlichkeit aufgezeigt werden.213

Denn Prostituierte und muslimische Frauen teilen ein ähnliches Schicksal in ihrer 
von Männern bestimmten Welt: „mittags bildeten sich lange Schlangen, in denen 
müde Frauen in engen Minikleidern oder in weiten Hidschabs standen, neben Zu­
hältern und anderen männlichenAufpassern.“ (RB 68) Die heterogene Kulturer­
fahrung begleitet die Protagonistin auch nach Tel Aviv undjerusalem. Schon am 
Flughafen „vermischen sich die Sprachmelodien zu einem Klangteppich: Rus­
sisch, Hebräisch, Englisch, Italienisch und Arabisch.“ (RB 161) Als Mascha wegen 
des bevorstehenden Sabbats an einer überfüllten Bushaltestelle wartet, beobachtet 
sie die mit ihr wartenden Leute: eine junge Soldatin mit hübscher Handtasche und 
Maschinengewehr, einen Mann mit kurzen Shorts und Kippa, zwei laut schwat­
zende Thais und ein uniformiertes, turtelndes Pärchen, das sich auf Russisch un­
terhält (vgl. RB 186f.).

Man kann bei Grjasnowas Roman nicht von Metropolenliteratur wie bei 
Veremej oder Kaminer reden. Die Großstädte haben hier eher die Funktion, eth­
nische und religiöse Homogenitätsvorstellungen zu durchbrechen. Im Gegensatz 
dazu steht die ländlichere Umgebung, wie etwa die kleine Stadt Friedberg, in der 
Maschas Eltern leben oder das Dorf bei Apolda, in dem Elias aufgewachsen ist. 
Hier passiert wenig, die Menschen werden als dümmlich dargestellt und der Ort 
etabliert sich als Gegen-Ort zur pluralen Metropole:

Das Dorf war gepflegt und sauber. Hier gab es nicht viel: eine Eisdiele, eine 
Sparkasse und rundliche ungeschminkte Gesichter. In den Vorgärten taten 
Pudel ihren Dienst, und die NPD-Plakate hingen niedrig. (RB 113f.)

213 2017 , S. 231. 

62

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


3.2 Sasha Marianna Salzm ann: Außer sich

Sasha Marianna Salzmanns 2017 erschienener Debütroman Außer sich erzählt die 
Geschichte der in Russland geborenen Ali (Alissa). Wie Grjasnowas Protagonistin 
kam auch Ali als Kind mit ihrer Familie als jüdische Kontingentflüchtlinge in den 
1990ern nach Deutschland. Die jüdischen Wurzeln waren für Alis Eltern, ähnlich 
wie für Kaminers Protagonisten, in erster Linie Mittel zum Zweck — „Man tat 
alles, um das geliebte Sowjetland zu verlassen, man war sogar bereit,Jude zu wer­
den.“214 Der Roman besteht aus zwei Haupterzählsträngen. Einer widmet sich 
episodenhaft und in analeptischer Form Alis Familiengeschichte, insbesondere 
der ihrer Urgroßeltern Etja und Schura, ihrer Großeltern Daniil und Emma und 
ihrer Eltern Kostja und Valja. Teil dieser Familiengeschichte ist auch die Migra­
tion der Eltern mit Ali, ihrem Zwillingsbruder Anton und dem Großvater Daniil 
nach Deutschland sowie dem anschließenden Leben im Asylheim. Der zweite Er­
zählstrang berichtet von der jüngsten Vergangenheit: Ali ist nun eine junge Er­
wachsene, die nach Istanbul reist um dort ihren verschollenen Bruder zu suchen. 
Beide Erzählstränge werden eng miteinander verwoben. Die Kapitel sind häufig 
einer bestimmten Figur zugeordnet, deren Name sich schon der Kapitelüber­
schrift entnehmen lässt. Ein Kapitel, das die Geschichte von Alis Großeltern er­
zählt, kann plötzlich durch einen Zeitsprung in die Gegenwart unterbrochen wer­
den. Die Kapitelreihenfolge ist nicht chronologisch geordnet. Der Roman endet 
etwa im Chaos des Militärputsches in Istanbul im Juli 2016, in Kapiteln davor 
finden sich jedoch bereits Erzählungen darüber, was geschieht, als Ali zurück in 
Deutschland ist (vgl. AS 142, 183ff., 209). Das Kapitel „Danja und Emma“ (AS 
183-210) scheint chronologisch eines der letzten zu sein, obwohl es mittig im Ro­
man erzählt wird. Hier wird klar, dass Ali nach Deutschland zurückgekommen ist 
und nun als Mann weiterlebt. Auch in einem anderen Kapitel wird plötzlich für 
einen kurzen Abschnitt aus der Gegenwart erzählt — eine Gegenwart, in der Ali 
als Mann in Deutschland lebt, nachdem sie in der Türkei angefangen hat, sich 
Testosteron zu spritzen:

Die einzige Angst, an die ich mich deutlich erinnere und die bis heute nicht 
nachgelassen hat, war, dass ich jetzt, wo ich ein Sohn war, werden würde wie 
mein Vater. [...] Und natürlich wünsche ich mir, er könnte mich jetzt sehen, 
so wie ich um die Unmöglichkeit weiß, dass er jemals verstehen könnte, wer 
ich bin, was den meisten Vätern wohl eigen ist. (AS 236)

Die inhaltlichen Schwerpunkte sind einerseits Themen von Pop- und Coming of 
Age-Literatur wie Drogenkonsum, (Homo)Sexualität und Homophobie, Trans- 
gender und Geschlechtsumwandlungen, Reisen, unkonventionelle Lebensstile, fi­
nanzielle Nöte, Identitätssuche und Identitätsstörungen sowie Konflikte mit den 
Eltern. Andererseits sind es Motive migratorischer Literatur wie Kriegserinnerun­
gen, Heimat- und Identitätskonstruktionen, Sprache, Antisemitismus und

214 Salzm ann 2017, S. 108. Im  Folgenden z itiert als: (AS)

63

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Rassismus. Vor allem in den Rückblenden, die etwa von Schuras und Etinas Le­
ben zur Zeit des Zweiten Weltkriegs und in der Sowjetunion erzählen, spielt An­
tisemitismus eine Rolle. Beispielsweise wird ausführlich die Ärzteverschwörung 
von 1953 beschrieben, in der jüdische Ärzte wie Etina und Schura in der ganzen 
Sowjetunion gekündigt werden und hiernach am Existenzminimum leben. Valja 
und Kostja werden von ihren jüdischen Eltern — in der Hoffnung, sie vor Antise­
mitismus zu schützen — „russifiziert“ (vgl. AS 58). So sind ihre Vornamen bei­
spielsweise „hässlichje], ehrlich sozialistisch^] Namen“ (AS 58). Ihre Mutter ach­
tet außerdem darauf, „dass ihre Tochter eine ordentliche sozialistische Frisur 
trug“ (AS 59). Dennoch ist Valja aufgewachsen mit antisemitischen „Kinderrei­
men auf das W ortjid“ (AS 62) und auch ihr erster Mann Iwan beschimpft sie als 
„Judensau, verreck doch in deinem Israel“ (AS 62). Sie lässt sich von ihm scheiden 
und heiratet Kostja, denn „er ist Jude. Er würde sie niemals schlagen und dazu 
Judensau schreien“ (AS 65). Sie ändern ihre Nachnamen zu Tschpanow, denn 
„Kostja hatte keine Lust mehr, Berman zu heißen, er sagte, darum habe er ständig 
Ärger auf der Arbeit“ (AS 264). Als Valja, Kostja und die Kinder nach ihrer Emig­
ration auf Besuch in Russland sind, wird auch Anton als „Judensau und Schwuch­
tel“ (AS 283) beschimpft.

In den Erzählungen über Ali in Deutschland ist Rassismus weniger ein 
Thema, wenngleich das bereits bekannte Ausländer-Mobbing in der Schule auch 
sie und ihren Bruder trifft (vgl. 104ff.). Während ihrer Zeit in Istanbul begegnet 
sie vermehrt homophoben Figuren. Cemal etwa warnt Ali bei ihrer Ankunft vor 
den Gefahren in Istanbul: ,,[D]ie ganzen Roma und die Kurden und die Trans­
vestiten, und die ganze Welt ist böse, weißt du doch“ (AS 19). Der Verkäufer 
Hassan Bey in Istanbul spuckt vor Transmann Katho auf den Boden um zu zei­
gen, was er von ihm hält (vgl. AS 136). Auch Alis Vater hält nichts von ,,Typ[en] 
in Frauenkleidern“ (AS 238), „ukrainische[n] Tunten“ (AS 239) und „Schwuch­
telmusik“ (AS 239). Katho ist es auch, der Ali in Istanbul Testosteron besorgt. 
Ihre Umwandlung von Ali zu Anton fällt mitten in die Unruhen des Militärput­
sches. Schon als Kinder haben die Zwillinge Ali und Anton ihre geschlechtsspe­
zifischen Rollen nicht erfüllt. Die Mutter gibt einen ganzen Monatslohn für ein 
goldenes Westkleid mit Puffärmeln aus, das sie auf dem Schwarzmarkt kauft, doch

Ali wollte lieber sterben als es anziehen, sie heulte, schrie, biss sogar, es war 
aber nicht zu verhindern, dass Fotos gemacht werden sollten, wofür sonst der 
ganze Aufwand, und es war erst Ruhe, als Anton in das Kleid kletterte, ganz 
ohne Aufforderung, sogar die Hände hob und mit den Hüften wackelte, als 
würde er darin tanzen. Das Foto hatte Ali noch vor Augen: ihr verheultes 
Gesicht, sie in Leggins und Unterhemd und Anton im goldenen Kleid. (AS 
36)

Ali überblendet Mann und Frau, sie ist beides und redet von sich gleichzeitig in 
dritter und erster Peron: „Ich [Ali] sah Ali, der jetzt, plötzlich, als er seiner Mutter 
gegenübersaß, auch Alissa hätte sein können. Das machte die gewohnte

64

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Umgebung, er schwankte zwischen den Zeiten, zwischen den Körpern, er war 
leer.“ (AS 272f.) Erst nach dem Militärputsch wird Ali von anderen eindeutig als 
Anton angesprochen (vgl. AS 365). Der Putschversuch und die Angst um sein 
Leben, die er dabei empfindet, lässt ihn wieder einen neuen Sinn in seinem Leben 
sehen, denn er beschließt:

Wenn ich das hier überlebe, dann gehe ich zu Mama, ich will mit ihr reden. 
Sie weiß nichts von mir. Und ich nichts von ihr. Und zu Emma und Danja 
und Schura und Etja, zu allen, die noch leben, ich will sie so viel fragen. Ich 
kenne sie nicht einmal. (AS 358)

Aus diesem Wunsch entsteht das Buch im Buch, geschrieben von Anton über die 
Geschichte seiner Familie. Durch die Transformation von Ali zu Anton am Ende 
des Romans gerät der Zwillingsbruder in den Verdacht, nie real gewesen zu sein. 
Es ist typisch für Ali, Wissenslücken mit Imagination zu füllen, so könnte auch 
Anton reine Imagination gewesen sein:

Ich erdenke mir neue Personen, wie ich mir alte zusammensetze. Stelle mir 
das Leben meines Bruders vor, stelle mir vor, er würde all das tun, wozu ich 
nicht in der Lage gewesen bin, sehe ihn als einen, der hinauszieht in die Welt, 
weil er den Mut besitzt, der mir immer gefehlt hat, und ich vermisse ihn. (AS 
275)

Auch verblasste Erinnerungen lassen sich durch bloße Vorstellungskraft füllen. 
Der Roman betont, dass das Vergessen nicht nur Teil des Lebens, sondern insbe­
sondere Teil eines migratorischen Lebens sei: „[···] ich habe keine Erinnerungen, 
habe eine Nabelschnur, die ins Nichts führt“ (AS 86). Die Ich-Erzählerin lässt die 
Leser/innen wissen, dass ihre Erzählungen oft ausgedacht sind: „Es könnte also 
sein, dass meine Urgroßeltern am Zusammenhalten der Welt an vorderster Front 
beteiligt waren [...]. Kann sein. Eine andere Version der Geschichte ist [.··]·“ (AS 
164) Auch die Lücke, die der Vater mit seinem plötzlichen Tod gelassen hat, ver­
sucht Ali mit Fiktion zu füllen:

Und genauso ist mir bewusst, dass auch ich niemals wissen kann, wer er ge­
wesen ist und vor wem genau ich so eine Angst hatte. Ich muss ihn mir den­
ken, nach Worten und Bildern suchen, um mir seine letzten Wochen vorzu­
stellen. Mir zusammendenken, wer er gewesen ist, bevor er bei Vika vom Bal­
kon stürzte. (AS 236)

Die Unzuverlässigkeit des Erzählers zeigt sich auch im häufigen Wechsel der Er­
zählperspektive. Das erste Kapitel wird aus der Ich-Erzähler-Perspektive einer 
kindlichen Ali erzählt. Die anschließenden Kapitel sind Erzählungen in dritter 
Person mit interner Fokalisierung durch Ali (vgl. AS 13-183). Mehrmals werden 
diese Kapitel durch Sequenzen in Ich-Erzählsituation unterbrochen, etwa beim 
inneren Monolog (vgl. AS 94f.) oder als Ali als Fötus im Bauch ihrer Mutter ist 
und erzählt, was sie wahrnimmt, das „andere Lebewesen neben mir, in demselben

65

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Nichts, das mich streift, leicht wie ein Luftballon, höre Fetzen von dem, wras Valja 
sagt [...]·“ (AS 86) Es folgen weitere Wechsel von Ich-Erzählsituation und perso­
naler Erzählsituation.215 Das Kapitel „Kostja“ wird in dritter Person mit schein­
barer Fokalisierung durch Alis Vater erzählt (vgl. AS 237ff.). Da Ali zuvor be­
schreibt, dass sie sich die Geschichte ihres Vaters ausdenken muss, kann dieses 
Kapitel auch eine Imagination der Figur Ali sein, statt eine Erzählung aus Kostjas 
tatsächlicher Perspektive. Das erste Kapitel des ersten Teils wiederholt sich im 
zweiten Teil des Romans, die Szene des Aufbruchs aus Russland und auch die 
darauffolgenden zwei Kapitel werden aus der Perspektive Antons als Ich-Erzähler 
beschrieben (vgl. AS 279ff.). Die Erklärung für die häufigen Perspektivenwechsel 
liefert die Protagonistin selbst:

Ich war es damals noch gewohnt, von mir außerhalb meiner selbst, von mir 
in der dritten Person zu denken, als einer Geschichte, die irgendwem gehört, 
also erzählte ich ihnen [den Großeltern] eine Geschichte und hoffte, dass sie 
mich aus meiner Entrückung wieder an sich heranziehen, mich drücken oder 
mich wenigstens ansehen würden, das wäre schon viel. Ich wusste, ich konnte 
nicht verlangen, dass sie diese Geschichte verstanden, aber sie hörten mir zu, 
als ich ihnen von Ali erzählte und wie sie zu Anton wurde. (AS 210)

Die Stelle zeigt, dass es der Identitätskonflikt der Figur ist, der auch auf die Er­
zählsituation einwirkt. Ali erkennt im Laufe der Erzählung, dass auch Erinnerun­
gen ein Teil ihrer Identität sind.

Ich weiß nicht mehr, wie dieser Sichtwechsel kam und wann. Warum ich be­
schlossen habe, diese Folien und Bilder [Erinnerungen] in meinem Kopf zu 
ordnen, warum ich angefangen habe, mich als mich zu denken, zu sprechen, 
sogar zu schreiben, aber ich kann mich an den Zeitpunkt erinnern. Das war 
als mein Urgroßvater, zweiJahre bevor er starb, eine dünne Mappe aus einem 
Sekretär zog und vor mir auf den Tisch legte. Oder nein, falsch, es war, als ich 
anfing, darin zu lesen, da war Schura schon tot und ich zurück aus Istanbul. 
(AS 142)

Die Auseinandersetzung mit und das Schreiben über Familiengeschichte und ei­
gene Geschichte sind identitätsstiftend. Doch erst die Reise nach Istanbul hat sie 
zu dieser Erkenntnis gebracht, und so steht diese Reise auch im Zeichen einer für 
migratorische Familiengeschichten paradigmatischen Bewegung durch den Raum 
— „an welche Orte sie [die Geschichten] auch führten — Odessa, Czernowitz,

215 D as K apitel, das zw ar in  der M itte des Rom ans angeordnet ist, chrono logisch aber w ie bereits 
verm utet das letzte ist, w ird  aus der Ich-E rzäh lsituation gesch ildert (vgl. A S 183-210). D arau f 
fo lgt w eiterh in  die personale E rzäh lsituation , unterbrochen von  einem  kurzen Ich-E rzäh ler-E in- 
schub (vgl. A S 235f.). D as K apitel „V alja“ w ird  von A li als Ich-E rzäh lerin  beschrieben (vgl. AS 
257-275). D as letzte K apitel w ird zunächst in dritter Person (vgl. A S 341-361), dann in erster 
Person erzäh lt (vgl. A S 361-365).

66

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Grosny, Wolgograd, Moskau, Deutschland, Deutschland, Deutschland und dann 
Istanbul am Hafen, wo Katho mir von Odessa erzählte“ (AS 144).

Der Grund für die Emigration der Familie Tschpanowist, dass Valja „ihre 
Tochter abgesichert sehen“ (AS 65) will. Sie glaubt, dass Ali und Anton nicht „be­
weglich genug waren, um die Sowjetunion zu besiegen, [...] also beschloss sie, es 
nicht dem Zufall zu überlassen, ob ihre Kinder eine Zukunft haben würden oder 
nicht“ (AS 101). Anders als Etja und Schura, die im Zweiten Weltkrieg ihr gelieb­
tes Odessa verlassen mussten und sich vor der Kriegsfront fliehend durch die 
Ukraine bewegten, emigrierten die Tschpanows freiwillig nach Deutschland — in 
der Hoffnung auf eine bessere Zukunft. Doch auch hier tritt, wie schon bei Ver- 
tlib und Grjasnowa, das Motiv der Desillusionierung der Elterngeneration ein. 
Ihre Vorstellungen und Wünsche gehen nicht in Erfüllung, Valja und Kostja las­
sen sich scheiden. Valjas Mittelpunkt in Deutschland ist ihre Arbeit. Kostja ist 
arbeitslos und Alkoholiker. Im Laufe der Erzählung stürzt er vom Balkon und 
stirbt. Die Beziehung zwischen Eltern und Kindern ist schlecht und von Vorur­
teilen und gegenseitigem Unverständnis geprägt. Alis Geschlechtsumwandlung 
wird von der Mutter weitestgehend ignoriert. Schon als sie als Kind wie Anton 
kurzes Haar tragen wollte, erlaubte die Mutter es nicht, denn Haare seien ,„ [...] 
die Ehre einer Frau, was willst du mit deiner Ehre auf dem Müllhaufen?‘ ,Und was 
ist, wenn ich keine Frau bin?‘ ,Was bist du dann, ein Elefant?'“ (AS 89). Als Ali 
als junge Erwachsene ihr Haar abschneidet, bleibt sie für ihre Mutter nur noch ein 
„Abziehbild einer Erinnerung mit langen Haaren“ (AS 90) statt einer Persönlich­
keit. Und erst als Ali einen Dreitagebart trägt, hört die Mutter auf nach Enkelkin­
dern zu fragen (vgl. AS 262). Die Distanz zwischen den Generationen bleibt groß. 
Für die Eltern wurde der Traum von Deutschland zum Alptraum, so sehr, dass 
Kostja sogar zurück nach Russland geht — „vor allem wollte er nie, nie wieder die 
deutsche Sprache hören, die ihm nichts als Ärger eingebracht hatte.“ (AS 253) 
Auch Valja bereut die Entscheidung und kommt zu dem Schluss: „[···] Migration 
tötet, es klang wie eine Warnung auf einer Zigarettenschachtel: Migration fügt 
ihnen und den Menschen in ihrer Umgebung erheblichen Schaden zu.“ (AS 297) 

Der Roman bewegt sich häufig an Orten des Transitorischen. Die 36-stündige 
Zugfahrt von Moskau nach Berlin wird eindringlich beschrieben, so auch die An­
kunft am Bahnhof in Deutschland. Anstelle einer Begrüßung erbricht Ali sich auf 
die Füße ihres Onkels — das Hähnchen, das sie zuvor im Zug gegessen hatte, 
„kletterte aus dem Magen wieder zurück in ihren Mund [...] , auf die Schuhe des 
Mannes“ (AS 55). Die Ankunftsszene ist geprägt von Überforderung und dem 
Moment des Fremden und Exotischen:

Außerhalb ihres Kopfes verlief die Zeit schneller, es bewegten sich Dinge in 
Blitzgeschwindigkeit, Schuhe, die wie Schlangen um sich schnappten, Ottern 
und riesige Insekten, die sie ansprangen, sie schrie auf und hatte das Gefühl, 
geschrumpft und in ein Bild gesteckt worden zu sein, das bei McDonald’s an 
der Wand hing. Alles war Dschungel, alles war Farben, alles machte ihr Angst

67

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


und sie wusste nicht, ob sie auf dem Boden lag oder in ein Loch gefallen war.
(AS 55)

Auch die Ankunft am Flughafen in Istanbul verläuft ähnlich, wenngleich sie zwan­
zig Jahre später stattfindet. Ali bricht auf der Flughafentoilette zusammen und 
fühlt wieder „ein verdorbenes Vogelvieh in der Kehle“ und Schnürsenkel, die „wie 
Insekten“ auf sie zukriechen (AS 13), so sehr erinnert die Situation des Transits 
sie an die Ankunft in Deutschland. Auch Grenzkontrolle und Zoll verlaufen nicht 
reibungslos, wie schon bei der Einreise nach Deutschland, als die Mutter „sich 
ans Herz fass[te], in den Büstenhalter, dort wo die zweihundert Dollar auf den 
Beamten warteten“ (AS 54). In der Türkei mutmaßen die Zollbeamten, sie könne 
eine Prostituierte sein:

„Wir haben ein Problem in diesem Land mit Importen aus Russland. Frauen, 
meine ich. Frauenimporten aus Russland.“ Ali öffnete den Mund und wollte 
etwas sagen wie „Aber ich komme doch aus Berlin!“ oder „Sehe ich so aus?“, 
stattdessen bekam sie einen Lachanfall [...]. „Gibt es eine Möglichkeit, wie 
ich beweisen kann, dass ich keine russische Nutte bin?“ fragte sie. (AS 16)

Ähnlich wie Mascha in Grjasnowas Roman nimmt auch Ali den Flughafen als 
besonders multikulturellen Raum wahr: „Die ganze Welt stand hier Schlange. Mi­
niröcke, Burkas, Schnurrbärte in allen Schnitten und Farben, Sonnenbrillen in al­
len Größen, aufgespritzte Lippen in allen Formen, [...] .“ (AS 14) Auch der urbane 
Raum Istanbul ist ein Ort des Transits. Schon seine Lage am Übergang von Eu­
ropa nach Asien kann als Metapher für den Transit gelesen werden, den die Pro­
tagonistin des Romans hier körperlich erlebt. Nachdem sie sich einige Zeit wie im 
Transit zwischen Mann- und Frau-Sein befand, geschieht letztlich die Transfor­
mation von Ali zu Anton. Nach Deutschland geht sie bzw. er als anderer Mensch 
zurück.

Anders als in Grjasnowas Roman werden Klischees über Deutsche und 
Deutschland in Außer sich überwiegend positiv dargestellt. Motive des Wohlstands 
und der Möglichkeit ein glückliches, sicheres Leben zu führen stehen dabei im 
Mittelpunkt.216 Wie Mascha werden Ali und Anton in Deutschland zwar (vor al­
lem als Kinder) als Ausländer/innen wahrgenommen, im Ausland aber als Deut­
sche. Und so behandelt man sie im Ausland als „einer von denen.“ (AS 333) Ne­
gative stereotype Beschreibungen findet man in Salzmanns Roman eher von 
Russ/innen. Valjas erster Mann Iwan ist eine Figur, die klassische negative Kli­
schees über Russen vereint. Er ist ein Trinker und ein Schläger, seine Lebensweis­
heit lautet: „Ein Mann trinkt, bevor er redet und danach. Dazwischen kann er eine 
Träne vergießen, das kann schon sein, aber nur, wenn er trinkt. Wenn er nicht 
trinkt und heult, ist er entweder eine Schwuchtel oder e in jid “ (AS 61). Alkohol­
konsum wird als Teil der russischen Identität instrumentalisiert. Iwan benimmt

216 Vgl. etwa AS 43, 240, 288, 337. 

68

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


sich „wie ein echter russischer Mann [...]: Wenn er schlägt, dann liebt er.“ (AS 
63) Kostja dagegen wirkt wie eine Karikatur:

Er trank nicht, wie ein russisch-orthodoxer Mann zu trinken hatte, auch nicht 
wie ein Jid, sondern mehr wie ein kleiner junge, dem man gesagt hatte, dass 
er sonst nicht mitspielen darf [...]. Er fand, es schmeckte nicht, er wusste aber 
auch, dass er keine andere Wahl hatte. (AS 79)

Sprache hat in Salzmanns Roman nicht den gleichen Stellenwert für die Figuren 
wie bei Grjasnowa. Der direkte Einfluss von Fremdsprachen, insbesondere des 
Russischen, ist jedoch größer, da sehr oft bestimmte Redewendungen und Aus­
drücke auf Russisch wiedergegeben werden. ,,[n]opa, nopa nopaAyeMca Ha CBoeM 
BeKy“ (AS 12) ist eine Zeile aus dem Lied „necHa MymKeTepoß“ („Lied der Mus­
ketiere“), bekannt vor allem durch Mikhail Boyarsky, der es 1978 als Darsteller 
der Figur des d’Artagnon in einer sowjetischen Adaption der Drei Musketiere von 
Alexandre Dumas gesungen hat. Der Erzähler übersetzt dem Leser: „Es ist an der 
Zeit, es ist an der Zeit, sich dieser Zeit zu erfreuen“ (AS 12). Weiterhin zitiert 
werden das berühmte Liebeslied „Kaaroma“ („Katjuscha“) (vgl. AS 40) und Le- 
schenkos „ P o A H T e A b C K H Ü  a o m “  („Elternhaus“) (vgl. AS 87). Oft wird Vokabular, 
das im Russischen anders konnotiert ist als die deutsche Entsprechung, auf Rus­
sisch wiedergegeben, beispielsweise „3MHrpauna“ (AS 80) als besondere, auf 
Russland bezogene Form der Emigration, „HHm,He, Habenichtse“, „AeAo Bpaueü, 
die Ärzteverschwörung“ (AS 168), „ÄeAe3Haa“ für eine „Iron Lady“ (AS 171), 
etc.217 Liebeskummer wird beschrieben als

Seelenunruhe, A y m a  6 o a h t ,  man sprach von Qualen, M yK H , aber dazu muss 
man wissen, dass Russen, oder all jene, die sich dieser Sprache bedienen, im­
mer alles etwas drastischer sehen, weil sie es drastischer ausdrücken. Sie sagen 
nicht: Ich mag diese Äpfel, sie sagen: Ich liebe diese Äpfel. Sie sagen nicht: 
Ich bin verheiratet, sie sagen: Ich bin befraut oder ichstehehintermeinem- 
mann. (AS 147)

Ali spricht Deutsch als Muttersprache, wechselt aber ins Russische, wenn sie bei­
spielsweise besonders wütend ist (vgl. AS 117). Dasjiddische, in dem noch ihre 
Urgroßeltern sich unterhielten (vgl. AS 149f.), beherrscht Ali nicht. Sie liebt die 
russische Sprache, kann sich aber doch nicht ganz mit ihr identifizieren: „[..] ich 
misstraute der bildreichen Sprache, in der er erzählte, weil ich meiner Mutterspra­
che grundsätzlich misstraute. Weil sie so viel besser ist als die Welt, aus der sie 
kommt, blumiger und bedeutsamer, als die Realität je sein könnte.“ (AS 167) Was 
Figuren wie Ali und ihre Mutter ausmacht, ist das Hybride, die Vermischung von 
Zeiten, Orten und vor allem Sprachen:

217 Für weitere B eispiele vgl. A S 50, 62, 145, 150, 173f., 176, 180, 197, 199, 205f., 226f., 237f., 241, 
244, 255, 274, 282ff., 305.

69

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Sie sprach in mehreren Sprachen gleichzeitig, mischte sie je nach Farbe und 
Geschmack der Erinnerung zu Sätzen zusammen, die etwas anderes erzählten 
als ihren Inhalt, es klang, als wäre ihre Sprache ein amorphes Gemisch aus all 
dem, was sie war und was niemals nur in einer Version der Geschichte, in 
einer Sprache Platz gefunden hätte. (AS 258)

Die Absurdität als Stilmittel, die Grjasnowas Der Russe ist einer der Rirken Hebt aus­
macht, findet sich auch in Salzmanns Außer sich. Es gibt eine Reihe kurioser Per­
sonifikationen, die mit dem Erlebnis der Einreise nach Deutschland und dem ver­
dorbenen Hähnchen, das Ali im Zug aß, verwoben sind. Als ein Straßenverkäufer 
ihr in Istanbul gekochtes Hähnchen anbietet kommt ihr sofort die Galle hoch — 
„Das Hähnchen starrte sie an, Ali versuchte, dem Blick standzuhalten.“ (AS 51) 
Situationen des Skurrilen und Unbehaglichen werden auf diese Weise unterstri­
chen: ,„Sind das noch die Kekse die ich letztes Mal mitgebracht habe‘, fragte Ali 
in den Raum hinein. Die Frage fiel aus ihr heraus und blieb auf dem Linoleumbo­
den liegen.“ (AS 91)218

218 Vgl. auch A S 39, 200, 212, 219, 242, 287, 319, 338, 352. 

70

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


3.3 Dimitrij Kapitelman: Das Lächeln meines unsichtbaren Vaters

Dimitrij Kapitelmans Debütroman, erschienen 2016, erzählt die Geschichte der 
jüdisch-russischen Familie Kapitelman, die in den 1990ern als Kontingentflücht­
linge aus der Ukraine nach Deutschland gekommen ist. Der Sohn Dimitrij war zu 
dieser Zeit achtjahre alt. Der Roman beginnt in der Gegenwart, in der der Sohn 
erwachsen ist. Immer wieder gibt es Rückblicke auf das Leben in Kiew oder die 
Jugend des Protagonisten, die er mit seiner Familie im Leipziger Problemstadt­
viertel Grünau verbrachte. Diese Rückblicke stellen jedoch nicht wie in Der Russe 
ist einerderB irken liebt und A ußer sich einen eigenen Handlungsstrang dar, sondern 
sind lediglich als Flashbacks angelegt, die zum Verständnis der inneren Konflikte 
der Figuren beitragen. Hauptsächlich geht es um die Suche nach der jüdischen 
Identität von Vater und Sohn, die sie nach Israel führt — das Land, in das sie ur­
sprünglich emigrieren wollten, obwohl Leonid Kapitelmann nicht gläubig und 
seine Frau keine Jüdin ist. Dennoch spielt die jüdische Identität und auch das „was 
wäre wenn wir damals nach Israel gegangen wären“-Motiv immer eine gewisse 
Rolle, weshalb Vater und Sohn sich auf eine Spurensuche in den Nahen Osten 
begeben.

Identität ist so auch in diesem Roman ein zentrales Thema. Das Werk erzählt 
von der permanenten Identitätsaushandlung des Ich-Erzählers, die nicht nur ihn 
selbst, sondern auch seinen „unsichtbaren“ Vater betrifft. Der Protagonist Dimi­
trij besitzt ein schwieriges Verhältnis zu seinem jüdischen Erbe. Sein Vater ist 
Jude, seine Mutter aber nicht, weshalb er nach religiöser Auslegung „kein richtiger 
Jude, nur ein halber, eine Art Mängelexemplar“219 ist. Er bezeichnet sich selbst als 
„Falschjude Dimitrij K.“ (vgl. LV 48, 136, 182) oder „Identitinjunkie“ (LV 182), 
„unbedarfter, atheistischer Zone-I-Ukrainer“ (LV 233), „überambitionierte[r] 
Kulturbrückenbauer“ (LV 236), „Herkunfts- statt Heiratsschwindler“ (LV 249), 
„kleines, wahrheitssuchendes Würstchen“ (LV 255) und „atheistische[s] Erbin­
formationskonstrukt“ (LV 257). Es mangelt ihm an einem Zugehörigkeitsgefühl 
zu einer bestimmten Gruppe. Er befürchtet, nicht einmal ein „halber Unsichtba­
rer“ zu sein, ,,[s]ondern einfach jemand ohne Gestalt. Nicht wissend, wer ich bin, 
und nirgendwo zu Hause. Schlimmer noch: Nicht wissend, wer oder wo ich gern 
wäre.“ (LV 13)

Seinen Vater bezeichnet Dimitrij als ,,gleichgültige[n], verängstigte[n], Feind­
bilder wiederkäuende[n], unsichtbare[n] alte[n] Mann“ (LV 48). Auch ihn kenn­
zeichnet eine identitäre Zerrissenheit — ethnisch gesehen betrachtet er sich alsju- 
den, wenngleich er das Judentum als Religion ablehnt. Geboren in der Ukraini­
schen Sozialistischen Sowjetrepublik fühlt er sich als „Mensch der Sowjetunion“ 
(LV 70). Die Ukraine sieht er jedoch nicht als seine Heimat. Vielmehr hat er das 
Land gehasst, „weil es ihn wie schon seine Vorfahren schlecht behandelt hat.“ 
(LV 9) Doch auch in Deutschland ist er „immer der Fremde, immer der Auslän­
der“ (LV 24) geblieben, spricht kaum Deutsch, integriert sich nicht und lebt in

219 K apitelm an 2016, S. 12. Im  Folgenden z itiert als: (LV)

71

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


seinem russischen „Magazin“ wie in einer Blase aus russischen Produkten und 
russischsprachigen Kunden mitten in Leipzig. Das alles macht ihn für seinen Sohn 
zu einem Unsichtbaren, einem

Enigma. [...] Vielleicht ist mein Vater einfach ein irreführender und wider­
sprüchlicher Charakter, der auch unter anderen Umständen nirgends dazuge­
hören würde. Oder er ist unsichtbar geworden, weil das Leben alsjude in der 
Ukraine und im Ostdeutschland der Neonazis ganz viel von ihm ausgelöscht 
hat. [...] Ist mein Vater so, wie er ist, weil er ein jude ist? Oder hält ihn diese 
Selbstdefinition davon ab, der übersprudelnd warmherzige Allerweltsfreund 
zu sein, der er eigentlich gern wäre? (LV 11)

In Israel wird Leonid erstmals sichtbar für Dimitrij: „Nun dämmert mir, dass diese 
Haltung nur eine Miniatur seiner zerrissenen Art zu existieren ist. Die Welt theo­
retisch verneinend, praktisch in jeden ihrer Quadratzentimeter verliebt.“ (LV 153) 
Die Motivation der Eltern, nach Deutschland zu emigrieren, war der Wunsch 
nach einer besseren Zukunft für ihren Sohn, in den sie große Hoffnungen setzten: 
„Du musst doppelt so gut werden wie die anderen. Hörst du? Doppelte Leistung!“ 
(LV 24). Ähnlich wie die Figuren in Salzmanns Roman erlebt auch die Familie 
Kapitelman eine baldige Ernüchterung:

[...] so kühlte Papas Begeisterung über unser neues Leben bald spürbar ab. 
Nun erlebte ich ihn so reizbar wie nie zuvor. Die Ernstmiene, die sein warmes 
Gesicht so straff und unerkennbar steinig spannte und die ich so ungern an 
Papa sah, wurde zu seinem Grundausdruck. (LV 27)

Gründe dafür sind finanzielle Sorgen, fehlende Unabhängigkeit und das Zurück­
lassen einer Existenzform in der Ukraine, die in Deutschland so nicht funktio­
nierte. Obwohl Dimitrij die Vorteile eines Lebens in Deutschland bewusst sind, 
wünscht er sich manchmal, dass die Familie die Ukraine nie verlassen hätte. Auf­
grund der Migration hat er keine Kindheitsfreunde und fühlt sich nirgends zuge­
hörig. Die Unfreiwilligkeit mit der Dimitrij als Kind die Heimat verließ, zeigt sich 
auch in der Wortwahl, wenn es etwa heißt, er sei als Kind „aus Kiew rausmigriert 
worden.“ (LV 79) Wie in den Romanen von Grjasnowa und Salzmann wird hier 
eine neue Perspektive auf Migration eröffnet, nämlich die der Kinder, die in 
Deutschland für ihre Eltern als Übersetzer/innen in vielen öffentlichen Angele­
genheiten agieren oder „die schicksalrichtenden Briefe der Familie verfassen zu 
dürfen.“ (LV 60) Kapitelman nennt es ironisch „die Privilegien der Migrantenkin­
der“ (vgl. LV 60).

Die Rückblenden erzählen oft von den schlechten Erfahrungen, die Dimitrij 
als Kind in Deutschland gemacht hat: „Im Heim hat man Freunde, in der Schule 
nicht [...]. Ich war der stinkende Russenjunge, in der Form hatte man mir das 
mehrmals auf dem Schulhof kommuniziert.“ (LV 26) Auch außerhalb der Schule 
berichtet der Ich-Erzähler von „Nazihorden auf Menschenjagd“ (LV 28) im 
Leipziger Viertel Grünau. Diese sorgen für ein jähes Ende der Kindheit des

72

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Protagonisten — „In Kiew hatte ich mit Kostja uns Rostik Fangen gespielt. In 
Grünau floh ich vor Neonazis mit Messern, Neonazis mit Hunden und Neonazis 
mit Baseballschlägern.“ (LV 28) Den Eltern fehlen vor allem sprachlich die Fä­
higkeiten, für ihren Sohn einzustehen. Doch vieles, was ihm in Deutschland wie­
derfährt, bekommen sie gar nicht mit und was in Dimitrij zurückbleibt, ist ein 
Trauma:

Sie verstehen bis heute nicht, wie sehr ich an Grünau gelitten habe. Oder wol­
len nicht verstehen, wie viel fremde Verbitterung, Verzweiflung und Hass ich 
als Kind fressen und aushalten musste. Ich glaube auch nicht, dass sie es je­
mals verstehen werden. Ich habe selbst Jahre gebraucht, um das Grünauer 
Gift in mir aufzuspüren. Aber als ich es schließlich entdeckte, Gitarre spielend 
in Schöneberg, legte ich mich auf den Boden, kauerte mich zusammen und 
heulte los. (LV 121)

Dimitrij wird von seinen Eltern oftmals vorwurfsvoll als Deutscher bezeichnet. 
Sie grenzen sich von diesem deutschen Sohn ab und halten ihm vor: „Ja, Kiew, 
das ist eine echte Stadt. Nicht so wie dein stinkendes Leipzig, Dima!“ (LV 84). 
Das führt zu einer Kluft zwischen beiden Parteien, die wenig Verständnis für die 
Situation des anderen aufbringen:

Wenn die Ukraine so großartig war, wieso waren wir dann hier? Wieso hock­
ten wir in diesem potthässlichen Leipziger Nazisumpf? Und warum meine 
Deutschen? Mein stinkendes Leipzig? Ich hatte nicht beschlossen, dass wir 
nach Germania ziehen. [...] Ich war noch nicht mal gefragt worden, wo ich 
leben möchte! Warum wurde ich plötzlich aus unserer Familie ausgegrenzt 
und als neme^ an den Pranger gestellt? Diese Fragen hätte ich an jenem Tag 
stellen sollen. Habe ich aber nicht. Sondern still die Migrantenpsychose mei­
ner Eltern verinnerlicht. Und mir vorgenommen, wieder russischer zu wer­
den. Das versuche ich im Prinzip noch heute. Besonders dann, wenn mir mal 
wieder die richtigen russischen Vokabeln fehlen, um meine Gefühle zu ver­
mitteln, und ich fürchte, dass meine Familie mich nicht mehr versteht. (LV 
84)

Richtig heimisch fühlen sich aber weder Dimitrij noch Leonid in Deutschland. 
Beide besitzen nicht einmal den deutschen Pass. Doch auch von der Ukraine sind 
sie zu sehr entfremdet. Daher fliegen sie nach Israel, wohin sie ursprünglich emig­
rieren wollten: „Wir schauen uns das Leben an, das wir um eine Ausreise verpasst 
haben. Wir waren eigentlich schon fast Neuisraelis, dann hat mein Vater uns nach 
Deutschland geschleppt.“ (LV 123) Am Flughafen werden sie von einem alten 
Freund begrüßt: „Wurde ja auch Zeit, dass ihr mal eure Heimat besucht.“ (LV 66) 
Die Reise stellt beide auf den Prüfstand. Der Vater fühlt sich in Israel sofort zu 
Hause. In Dimitrij tagt während der Reise ein inneres Gericht, das seine Identi­
tätszugehörigkeit verhandelt: „Die Geschworenen des Inneren Gerichts erheben 
sich kurz und nicken sachlich in den Raum.“ (LV 73) Als Vater und Sohn das

73

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Beit-Hatefutsoth-Museum zur Geschichte des jüdischen Exils und der Diaspora 
besuchen, unterhält sich Dimitrij mit dem Leiter des Zentrums für jüdische 
Stammbaumforschung über sein schwieriges Verhältnis zumjudentum. Die Aus­
sage des Leiters, Dimitrij könne „sofort Bürger dieses Landes werden“ (LV 136) 
verfolgt den Ich-Erzähler daraufhin220 und er zieht in Erwägung, einige Zeit in 
Israel zu leben oder dorthin auszuwandern. Als eine Frau ihm sagt, dass er kein 
Jude sei, da seine Mutter keinejüdin sei, tagt erneut sein inneres Gericht:

Falschjude Oimitrij K., Sie haben sich unverzüglich im Gerichtssaal einzufinden. Gegen 
Sie wird ein Revisionsprozess eröffnet. Bitte achten Sie darauf, m it angemessener Niederge­
schlagenheit vor Gericht zu erscheinen. (LV 251)

Es folgt eine ausführliche, seitenlange Auseinandersetzung mit sich selbst, eine 
„Fahndung nach dem Juden in mir“ (LV 257). Er fragt sich, warum er einer der ver­
hasstesten Gruppen angehören will, die ihn auch noch zu Schuldgefühlen gegen­
über seinen palästinensischen Freunden zwingt. Er erkennt seine „beschämende Gier 
nach Zugehörigkeit, die stets ein 'Beleg mangelnder Selbstliebe bleibt.“ (LV 257) Die Mög­
lichkeit nach Israel auszuwandern stelle den idealen Weg dar, irgendwo heimisch 
werden zu können: „Ich werde endlich ankommen, dazugehören. Kein in Klam­
mern Migrationshintergrund, keine Skepsis, kein inneres Gericht. Jude in Israel. 
Punkt.“ (LV 142) Dennoch muss er sich eingestehen, dass er Deutschland ver­
missen würde und macht dies in erster Linie an der Sprache fest: „Gut, diese für 
Fremde ernst klingende, dabei doch so unfassbar lustige, zarte, tiefsinnige deut­
sche Sprache wird mir als Hauptmelodie meines akustischen Alltags fehlen. Meine 
nernzj· Trotzdem.“ (LV 150) Mit Dauer des Aufenthalts in Israel nimmt Dimitrijs 
Euphorie ab und er fragt sich selbst:

Was sollte dieser übereilte Israel-Migrationsporno? Reichen wirklich ein net­
ter Stammbaumforschungsonkel, ein Gauklergebet bei Meeresrauschen und 
die Aussicht auf einen funkelnden Staatlich-anerkannter-Jude-Stempel, um 
mich mein Leben in Deutschland hinschmeißen zu lassen? [...] Blutsverbunden­
heit— hallo? Wo war meine gesunde Skepsis? Wo die Selbstachtung? Ich habe 
so sehr am Rad gedreht, dass ausgerechnet Papa in die Rolle des Deutsch­
landlobbyistenschlüpfenmusste. (LV 157)

Er kommt zu dem Ergebnis, selbst wenn er nach Israel ziehen würde — ,,[d]as 
Gefühl des untilgbaren Makels wird ja doch bleiben. Scheinbar gehört es einfach 
zu mir.“ (LV 268) So wie sein Vater über sich sagt „Ich wurde in der Sowjetunion 
gebaut“ (LV 70) stellt Dimitrij über sich selbst fest, er sei „made in Studierter- 
Mittelstand-Germany“ (LV 268). Letztendlich plant er, einen deutschen Pass zu 
beantragen — ,,[w]enn überhaupt, bin ich deutscher Jude. Und nicht kompatibel 
mit Israels Gesellschaft.“ (LV 270)

220 Vgl. L V  1 37 ,13 8 , 1 4 0 ,1 4 1 ,1 4 6 , 147. 

74

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Die Reise in den Nahen Osten bewirkt einen Rollentausch zwischen den bei­
den Figuren: „Papa in Israel: mit einem Mal unerschütterlich. Ich dagegen bin eine 
auf sehr wackligen Beinen wandelnde Aspirin-Entsorgungsbox, die den Satz ,Sie 
können sofort Bürger dieses Landes werden' in Dauerschleife abspielt.“ (LV 140) 
Durch die Reise erkennt Dimitrij aber auch die zwei Seiten von Israel, das nicht 
nur einen immer greifbaren Zufluchtsort für seine Familie darstellt und so auch 
ein Stück Heimat in sich birgt, sondern das

um eine Identität ringt, sämtliche Dreckjobs von schwarzen Juden erledigen 
lässt und immer stärker von ultrarechten, auf neue Siedlungen pochenden Or­
thodoxen bestimmt wird [...]. Ebenso wie das Israel, das für einen trügeri­
schen Status quo irrsinnige Sicherheitsmauern aufzieht und alle paar Monate 
gegen einen militärisch unterlegenen Gegner Krieg führt. (LV 196)

Wie Grjasnowas und Salzmanns Protagonistinnen wird auch Kapitelmans Ich­
Erzähler mit dem Eintritt in den Nahen Osten sehr viel politischer. Anders als 
sein Vater reist Dimitrij auch nach Palästina. Dort lernt er viele junge Leute ken­
nen, denen gegenüber er seine jüdischen Wurzeln jedoch versteckt. Sie führen 
Gespräche über mögliche Zukunftsperspektiven beider Gebiete: „Was, wenn 
diese staatsähnlichen Strukturen morgen tatsächlich Staat sein dürften? Wäre das 
Leben auf beiden Seiten des Sicherheitszauns dann nicht schlagartig leichter? O­
der würde sich alles verschlimmern, wie ständig vom Likud behauptet?“ (LV 231). 
Der Grund weshalb Leonid Kapitelman seinen Sohn nicht nach Palästina beglei­
tet, ist eine tief in ihm verwurzelte Angst vor Arabern. So eröffnet Das Vächeln 
meines unsichtbaren Vaters nicht nur die Debatte um Rassismus und Antisemitismus 
gegenüber Geflüchteten in Deutschland, sondern deutet einen bisher viel weniger 
beleuchteten Aspekt des jüdischen Rassismus Arabern gegenüber an. Leonids 
Einstellung arabischen Menschen gegenüber nennt Dimitrij „Papas rassistisches 
Tourette“ (LV 68). Er verurteilt seinen Vater dafür, gerade deshalb, weil er es als 
Rassismus-Opfer in Deutschland besser wissen sollte. Von den Freunden in Israel 
wird Dimitrij als Araberfreund bezeichnet — das „nahöstliche Äquivalent zum 
,Gutmenschen‘“ (LV 91). Doch im Laufe der Erzählung gesteht sich auch Dimitrij 
ein, dass er Angst und Vorurteile hat. Er erkennt:

Ich bin nicht der Allerweltsfreund und Freigeist, der ich gern wäre. Und auch 
nicht resistent gegen Rassismus, nur weil ich ihn am eigenen Leib erfahren 
habe. [...] Ich fürchte, ich bin ein fingierter Gutmensch, der sich zum fami­
lieninternen Advokaten der Araber und zum Menschlichkeitsmagnaten auf­
schwingt, während ich dieselben Vorurteile unter dem Herzen trage, die ich 
so selbstgerecht verurteile. Musste ich erst in den Nahen Osten fliegen, um 
festzustellen, dass ich ein Pegida-Anhänger mit Migrationshintergrund bin? 
(LV 190ff.)

Er stellt sich seinem eigenen Rassismus, indem er nach Palästina reist. Dort trifft 
er die „denkbar warmherzigsten Menschen, [die denken,] dass Israel bombardiert

75

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


gehört.“ (LV 265) Er erkennt, dass sein Glauben an den Frieden naiv ist, dass das 
Leben in der heutigen Zeit „das Feindsein leichter als das Freundsein“ und das 
„Fürchten stärker als das Fühlen“ mache (LV 265). Um die politischen Konflikte 
besser zu verstehen, werden häufig Metaphern verwendet: „You know the game 
Pac-Man? [...] Pac-Man eats everything. Pac-Man is Israel, Israel eatingPalestine.“ 
(LV 245) Die Baugrube, an der in Ramallah ein Ministerium eröffnet werden soll, 
steht symbolisch für die Situation Palästinas:

Neben der Verlautbarung klafft eine große, braune Grube, in deren Mitte ein 
kleiner Bagger keuchend, fast vorwurfsvoll seine Runden dreht. Zuweilen leis­
tet ihm ein grüner Laster Gesellschaft. Fast schon rührend, wie die zwei A l­
leingelassenen an der Zukunft bauen. (LV 231)

Einige Tage später sind die Fahrzeuge verschwunden: „Ohne sie ist sie [die Bau­
grube] ein Sinnbild politischer Stagnation. Eine Miniatur der Ohnmacht, in der 
Dinas Heimat verfangen ist.“ (LV 247)

Die Handlungsorte des Romans sind Leipzig, Tel Aviv undjerusalem. Doch 
auch Berlin erhält vor allem für den Protagonisten eine besondere Bedeutung. Der 
Ich-Erzähler zieht mit Anfang Zwanzig dorthin. Die Stadt kommt ihm sofort ver­
traut vor, da sie ihn an Kiew erinnert: „Endlich wieder feierlich breite, schillernde 
Allen, die mit schneidigen Hauptstädtern gesäumt waren. Endlich wieder der Duft 
der Metro in den U-Bahn-Schächten (LV 30) Berlin wird als idealer Ort für 
eine zerrüttete Existenz dargestellt:

Die Starken und die Heimatlosen können in Berlin Zuflucht finden. Das Kon­
zept einer deutschen Leitkultur existiert nicht. Das finde ich sehr befreiend. 
Wie soll deutsche Leitkultur hier auch aussehen, wenn nicht mal die einzelnen 
Stadtteile irgendeine Form von Homogenität aufweisen? Berlin ist meine Er­
satzdroge für Kiew, mein Anti-Meerane und das Gegenteil von Grünau. (LV 
32)

Während alle Orte zuvor immer von der Entscheidung der Eltern abhingen, be­
stimmt der Protagonist Berlin ganz allein. Ähnlich wie bei Kaminer steht Berlin 
hier für eine Wahlheimat für einen Menschen, der keine konkrete Heimat mehr 
hat.

Die wichtigsten Stationen des Transits sind der Flug von Berlin nach Israel 
und der Grenzübergang zwischen Israel und Palästina. Wenn er an Israel denkt, 
freut sich Leonid Kapitelman vor allem auf die Flughäfen: ,„Ich möchte die Si­
cherheit dort genießen. Jeder Jude, der dort angekommen ist, wurde als Bürger 
Israels aufgenommen. Diese Atmosphäre der Geborgenheit will ich auskosten.‘ 
Auf einen Schlag nicht mehr unsichtbar sein müssen.“ (LV 44) Als er jedoch aus 
dem Flugzeug einen ersten Blick auf das Land wirft, ist „sratsch“ „das erste Wort, 
das Papa von seinem Fensterplatz aus für Israel findet. Frei übersetzt bedeutet 
sratsch Saustall.“ (LV 65) Bei der Einreise nach Israel erklären Vater und Sohn, 
dass Dimitrij den ukrainischen Nachnamen des Exmannes der Mutter

76

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


angenommen habe, denn „Kapitelman sollte in der antisemitischen Ukraine un­
sichtbar bleiben.“ (LV 65) Die Beamtin reagiert mit „[s]emitsolidarische[m], 
durchwinkende[m] Lächeln“ (LV 66). Anders als die Protagonistinnen in Grjas- 
nowas und Salzmanns Romanen haben die Figuren in diesem Werk keine Einrei­
seprobleme. Auch am Grenzübergang von Palästina zurück nach Israel befindet 
sich Dimitrij in einer privilegierten Situation gegenüber den Palästinensern. Denn 
diese müssen sich einer entwürdigenden Warterei und Kontrolle unterziehen, 
während Dimitrij nicht einmal aus dem Bus steigen muss. Auf seinen Pass wird 
ein kurzer Blick geworfen, seine Sachen werden nicht durchsucht.

In Kapitelmans Werk finden sich erstmals die von Hausbacher als charak­
teristisch für migratorische Literatur bezeichneten appellartigen Erzähleräußerun­
gen221 in Form von Leseranreden: „Jetzt rede ich hier die ganze Zeit über Un­
sichtbarkeit und stelle mich selbst nicht mal vor. Verzeihung. Mein Name ist Di­
mitrij Kapitelman. Oder einfach Dima. Ich nehme an, Sie haben bereits bemerkt, 
dass ich eine besondere Beziehung zu meinem Vater hege.“ (LV 12) Der Ich­
Erzähler steht wie der Protagonist in Kaminers Werken dem realen Autor biogra­
fisch sehr nah und trägt zudem den gleichen Namen. Auch ist er Kaminers Figur 
in der humorvollen, ironischen Erzählweise ähnlich. Das Werk ist geprägt von 
einer Reihe an Wortneuschöpfungen wie „rausmigriert werden“ (vgl. LV 79), 
„Judkraine“ (LV 109), „Fotogenitätsprüfungen“ (LV 126), „Blutsbürgerschaft“ 
(LV 140), „Identitätskater“ (LV 157) und die Erfindung von „Identitin“ (LV 157), 
die Sucht nach der eigenen Identitätssuche. Alltägliche Begriffe werden humorvoll 
umschrieben, die permanente Zahlungsverspätung der Miete seines Vaters nennt 
er einen ,,freejazzige[n] Zahlungsrythmus“ (LV 58) und das Asylheim für Juden 
in den 1990ern ein „Wiedergutmachungsheim“ (LV 72). Dinge werden dadurch 
stilisiert, dass sie in verfremdeter Schreibweise dargestellt werden, wie wenn die 
Möglichkeit der Übersiedlung nach Deutschland für Juden aus den Sowjetstaaten 
wie ein neues, wirtschaftliches Produkt beschrieben wird:

„Kontingentflüchtlinge“ — mit dieser Artikelbezeichnung machte der ethno- 
politische Unternehmer Deutschland eine neue Warengruppe auf. Mein Vater 
ergatterte sein Existenzschnäppchen, die BRD bekam Rabatte auf ihre Ver­
gangenheit. (LV 20)

Der schwarze Humor des Erzählers bezieht sich nicht selten auf den Holocaust. 
In ganz alltägliche Situationen baut er Vokabular ein, das eindeutig aufjudenver­
folgung hinweist: „Ich bin also mit der Säuberung des Festtisches und der Depor­
tation von allem Unorthodoxen und Unjüdischen befasst.“ (LV 56) Oft werden 
Verweise ganz unvermittelt und plötzlich eingebaut: „Sollte ich anhand dieses Lä­
chelns darauf schließen, was für meinen Vater Jüdischsein bedeutet, müsste ich 
antworten: Im Tante-Emma-Laden eine Capri-Sonne stibitzen und dabei nicht 
erwischt (vergast) werden.“ (LV 46f.)

221 Vgl. 2009, S. 140.

77

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Die russische Sprache hat auch auf diesen Roman einen großen Einfluss. An­
ders als bei Salzmann werden russische Worte hier nicht in kyrillischen Buchsta­
ben, sondern in Lateinschrift wiedergegeben. Vor allem das Wort rastojen begleitet 
den gesamten Text.222 Der Erzähler übersetzt es mit „verstimmt bis traurig“ (LV 
68), es erinnert an die Eigenschaft der Melancholie, die den Russen so oft zuge­
schrieben wird. Es bezieht sich in der Regel auf den Vater, nach ihrem Rollen­
tausch in Israel beschreibt es jedoch auch Dimitrijs eigene Gefühle: „Zwei Monate 
später bin ich es, der lethargisch in Netanya am Fenster steht. [...] Bei dem Ge­
danken an ihn [Hasan] werde ich noch etwas mehr rastojen.“ (LV 268) Am Ende, 
als der Vater zurück in Deutschland ist, habe er anhand eines „importierten Fröh- 
lichkeitsdepot[s]“ diese Form der Melancholie überwunden: „Keine bleierne rasto- 

jenstwa  weit und breit.“ (LV 280f.) Wenn russische Vokabeln und Wendungen ver­
wendet werden, ist das oft so, weil ihre deutsche Entsprechung dem Wort oder 
Gefühl nicht gerecht werden könnte. „Polesna“ übersetzt er zunächst mit „gut“, 
muss dazu aber anmerken, dass die direkte Übersetzung „heilsam“ oder „wohltu­
end“ bedeute: „Es ist also gut/heilsam/wohltuend sich m itjuden zu umgeben.“ 
(LV 8) Am Ende kommt er noch einmal auf diese Vokabel zurück: „Ich habe 
beschlossen, dass es eigentlich gut/polesna wäre, noch etwas länger in Israel zu 
bleiben“ (LV 273).223 Zudem gibt es ungewöhnliche deutsche Formulierungen, 
die aus dem Russischen stammen wie etwa „der Magazin“, wie das Geschäft des 
Vaters stets genannt wird oder wenn Leonid Borja fragt: „Hast du sie [Hose und 
Jacke] damals eigentlich im Komplekt [hervorgehoben von A. J.] gekauft?“ (LV 82). 
Am Ende der Reise hat auch das Hebräische an Einfluss auf die Sprache gewon­
nen: „Gut heißt jetzt nicht mehr choroscho, sondern beseder.“ (LV 281)

Das Russische war für Dimitrij „in den vergangenen Zwanzig jahren vor allem 
Familien-Biotop-Sprache, Geheimcode in der Welt der Mehrheitsgermanen.“ (LV 
74) Auf Deutsch kann er sich mit seinen Eltern nicht unterhalten. Einmal versucht 
der Vater ihm einen Brief auf Deutsch vorzulesen: „Verletzung der Pflicht. Keine 
weitere Ver-trauens-grundlage für weiteres Mietverhältnisses. Unzu, unzu — Vera, 
schto eto sa slowal Un-zu-mut-bar. Unzumutbar.“ (LV 61) Diese Haspelei ist für den 
Sohn der Beweis dafür, dass sein Vater in diesem Land niemals angekommen ist. 
In Israel allerdings „schimmert eine ungeahnte Verdeutschung aus seiner Wort­
wahl hervor“ (LV 66), wenn er seinem alten Freund etwa auf Russisch von den 
Problemen mit seinem Vermieter berichtet und dafür die deutsche Vokabel „Ver­
mieter“ statt einer russischen Entsprechung verwendet.

222 Vgl. L V  68, 81, 103, 160, 268, 280.
223 W eitere d ieser russischen A usdrücke im  T ex t sind ,,rinak t‘ und „sato“  ohne direkte Ü bersetzung 

(LV  10), „ ,B a tjk o„pa im ij sehe s ir d ^ j (V äterchen , hab doch ein H erz)“ (LV 10), „Naid/om, m idjorn“ 
(LV  53), „da, stuschaju  w ad c (LV  82), „ n e m j“  (LV  83), „ fasch ik i“  (LV 86), „ ,[ . . . ]  lo ch s t  D as ist eine 
russische B ezeichnung für T ro ttel“ (LV 87f.), „ m ech e f ‘ (LV  95), „ n a s c h t  (LV 105), , ,A m erikossi“ 
(LV  111), „B odaslaw na ja“  (LV  131), „ B u s sk iß  Da, r u s s k ß  (LV  150), „kopejik “  (LV  155) und „stena  

p la ch i“  (LV  164).

78

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Obwohl der Roman am ehesten der drei Werke dritter Stimme an Kaminers 
Literatur erinnert, können auch hier keine Spuren eines pikaresken Romans ge­
funden werden. Vielmehr handelt es sich um Reiseliteratur. Der „Israel & Paläs- 
tina“-Reiseführer von Lonely Planet ist ständiger Begleiter des Protagonisten, er 
gibt ihm sogar den „funky Spitznamen“ LP (LV 198). Häufig wird LP zitiert und 
personifiziert.224 Außerdem bietet er eine Projektionsfläche für die Gefühle des 
Protagonisten: „Armer, geschundener Lonely Planet, jetzt siehst du so aufgedun­
sen und klamm aus, wie ich mich fühle.“ (LV 125) In seiner Einsamkeit in Paläs­
tina redet er gar mit ihm: „Wenn ich schon Gaza nicht sehe, dann wenigstens 
Nabulus. Wird schon nichts passieren, oder was meinst du, EP? Frag mich nicht, 
sagt der, ich bin nur ein Buch.“ (LV 233)

In ihrer Einführung in die Reiseliteratur (2017) stellen Andreas Keller und 
Winfried Siebers neue Tendenzen der Reiseliteratur seit 1990 fest. In Anlehnung 
an Samuel P. Huntingtons The Clash o f  Cimligations (1996) seien vor allem neue 
Mobilitäten ein Resultat der politischen Wendezeiten seit Mitte des 20. Jahrhun­
derts, die sich in Form von dualen oder gespaltenen Erfahrungshorizonten auch 
auf literarische Werke auswirken:

In Bezug auf das Reisen bedeutet dieses Phänomen vor allem ein erfahrungs­
gesättigtes, bilaterales Oszillieren und Formulieren von Personen, die nicht 
mehr zwischen zwei hermetisch getrennten kulturräumlichen Sphären wech­
seln und „zurückkehren“, sondern in das „Fremde“ bereits mit dem Eigenen 
kommen [...] .225

Vor allem die Reise in Krisen- und Kriegsgebiete sei ein aktuelles Phänomen.226 
Für Autor/innen mit Migrationshintergrund bestehe die Besonderheit, dass sie 
das bereiste Land nicht allein als Besucher, sondern „mit dem Blick des damit 
bereits Vertrauten, des Zurückkehrenden wahr[nehmen], so dass sich die reine 
Opposition oder gar Konfrontation zwischen bilateralen Sphären zugunsten ,hyb- 
rider‘ Wahrnehmungsmuster auflöst“.227 Kapitelman und auch Grjasnowa und 
Salzmann gehören demnach einem „neuen Reise-Autor-Typus“228 an, der von 
wechselbaren Zugehörigkeiten geprägt ist und so eine mehrfache Blickverschie­
bung ermöglicht.

224 Vgl. L V  110, 125, 127, 158, 163, 165, 198ff., 217, 220, 238.
225 K eller/Siebers 2017 , S. 148.
226 Vgl. ebd.
227 Ebd. S. 166.
228 Ebd.

79

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Schlussbetrachtung

Die öffentliche und gesellschaftliche Erwartungshaltung stellt sich als problema­
tisch für junge Autor/innen heraus, die aus Migrantenfamilien stammen. Denn 
von Menschen, deren Lebensgeschichte durch Migration geprägt ist, wird in der 
Regel migratorischer und autobiografischer Kontext in ihren Werken erwartet. 
Grjasnowas These, dass die Literatur dieser Autor/innen nur über deren Biogra­
fien zusammengefasst werde und keine gemeinsamen Inhalte und Formen zeige, 
hat sich allerdings nicht als haltbar erwiesen. Wie sich zeigte, wird in der Litera­
turwissenschaft vor allem in den letzten Jahren immer wieder nach einer Poetik 
der Migration gefragt. Und so gibt es bereits ein Repertoire an Charakteristika von 
migratorischer Literatur, das hier zusammengetragen und beispielhaft an Texten 
überprüft wurde.

Einige dieser migratorischen Charakteristika finden sich auch in der Literatur 
der dritten Stimme wieder. Die biografische Nähe zwischen Autor/in und Ich­
Erzähler/in ist nach wie vor präsent. Die Texte dritter Stimme orientieren sich 
inhaltlich und motivisch weiterhin an geschichtlichen und biografischen Stoffen. 
Migrationserfahrungen und die damit verbundene Auflösung der Binäropposition 
Fremde und Heimat sind inhaltlicher Schwerpunkt aller Texte. Die Romane und 
ihre Figuren verhandeln Fragen der Selbst- und Fremdwahrnehmung. Dabei geht 
es vor allem um ethnische, sprachliche, religiöse und nationale Zugehörigkeiten 
und multiple Identitätskonstruktionen. Nicht selten werden die verschiedenen 
Zugehörigkeiten über Stereotypisierungen von Personen konstruiert — bei Olga 
Grjasnowa werden die Deutschen klischeehaft dargestellt, bei Sasha Marianna 
Salzmann die Russen, bei Dimitrij Kapitelman die Araber. In Grjasnowas Roman 
werden Identitätszugehörigkeiten permanent verhandelt und Migrantenfiguren als 
hybride Identitäten dargestellt. Salzmanns und Kapitelmans Erzählungen sind 
subjektive Identitätssuchen der Protagonist/innen, die, wie die Figur der Ali, „in 
der Kausalitätslosigkeit der Geschichte“ (AS 274) nicht in der Lage sind, ein „fest­
geschriebenes Ά [ich]“ (AS 275) zu finden. Alle drei Hauptfiguren sind in gewisser 
Hinsicht deterritorialisiert und haben keinen örtlichen Bezugspunkt, sie sprechen 
fließend mehrere Sprachen, ihre jüdischen Wurzeln stehen im Kontrast zu ihrer 
atheistischen Weltanschauung und ihre ethnische Zugehörigkeit ist ihnen selbst 
völlig unklar.

81

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Die Großstadt als heterogener Mischraum im Kontrast zum homogenen 
ländlichen Raum spielt auch in der dritten Stimme eine bedeutende Rolle, wenn­
gleich die untersuchten Texte nicht mehr in der Tradition einer intertextuellen 
Metropolenliteratur wie bei Veremej und Martynova stehen. Während in der zwei­
ten Stimme häufig deutsche Städte in den Blick gerückt werden, sind es in der 
dritten Stimme Orte im Nahen Osten wie Istanbul, Tel Aviv undjerusalem. Wie 
bei Veremej und Kaminer werden bei Kapitelman, Salzmann und Grjasnowa 
Städte zum Schauplatz politisch-sozialer Umbrüche und auch städtebaulicher 
Veränderungen, die symbolisch für die politische Situation des Landes stehen. 
Auch den Transit-Orten bzw. Ubergangsorten wie Bahnhöfen, Flughäfen oder 
Asylbewerberheimen wird weiterhin eine besondere Bedeutung der Ankunft, des 
Abschieds und der Transformation zugeschrieben. Auf formaler Ebene lassen 
sich Parallelen zwischen zweiter und dritter Stimme im blurring ofgenres, in der mul­
tiperspektivischen und analeptischen Erzählweise und in der Duplizität in Figu­
renkonstellation und Milieu beobachten. In der dritten Stimme findet man gar 
eine Verdreifachung des Ortes, denn alle drei Romane spielen in der ehemaligen 
Sowjetunion, in Deutschland und im Nahen Osten.

Die drei Romane der dritten Stimme weisen zudem viele neue Gemeinsam­
keiten auf: Die Protagonist/innen sind junge Erwachsene, die als Kinder nach 
dem Zusammenbruch der Sowjetunion mit ihren Eltern als jüdische Kontingent­
flüchtlinge nach Deutschland kamen. Dort hatten sie keine leichte Kindheit, 
wenngleich die Motivation ihrer Eltern war, ihnen in Deutschland ein besseres 
Leben als in der alten Heimat zu ermöglichen. Sie waren in der neuen Umgebung 
der Ausländerfeindlichkeit ihrer Mitschüler/innen und Mitmenschen ausgesetzt. 
So weit ähneln die Bewegungslinien denen in den Romanen der zweiten Stimme. 
Doch Grjasnowa, Salzmann und Kapitelman erweitern ihre Romane um eine 
dritte gemeinsame Bewegungslinie: Als junge Erwachsene begeben sich die Ich­
Erzähler/innen auf eine Reise der Selbstfindung in den Nahen Osten nach Israel 
und Palästina oder in die Türkei. In der Fremde finden sie ein Stück Heimat — 
Mascha erinnert sich in Israel plötzlich an Baku, Ali fühlt sich mitten in Istanbul 
als wäre sie in einem russischen Dorf an der Wolga und Dimitrij überlegt sogar, 
einige Jahre in Israel zu leben. Auch werden ihre Beobachtungen plötzlich sehr 
viel politischer: Der Konflikt zwischen Israel und Palästina ist ein zentrales Thema 
bei Kapitelman und Grjasnowa. Salzmanns Roman berichtet von den Unruhen 
während des Militärputsches in der Türkei im ju li 2016.

Auch geraten in der dritten Stimme interkulturelle Familiengeschichten und 
russisch-jüdische Familiengenealogie noch stärker in den Fokus. Vor allem Salz­
manns Werk ist ein Generationenroman, der die Geschichte von Flucht und Ver­
treibung einer Familie im 20. Jahrhundert erzählt. In Deutschland schämen sich 
die Kinder für ihre Eltern (etwa für die fehlenden Sprachkenntnisse oder ihre 
schlechte finanzielle Situation). Dies spielt eine besondere Rolle in ihrer Bezie­
hung zueinander. Auch ihre Identitätsprobleme verstehen die Kinder zum Teil als 
Resultat der Emigrationsentscheidung der Eltern, weshalb sich die beiden

82

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Generationen entfremden. Ein weiterer Bruch entsteht durch die Partizipation an 
unterschiedlichen Werteordnungen — die Eltern orientieren sich an ihrer konser­
vativeren Herkunftsgesellschaft, während sich ihre in Deutschland sozialisierten 
Kinder an Werteordnungen der Ankunftsgesellschaft orientieren. Es folgt ein Zu­
sammenprall der Anschauungen — etwa bezüglich sich verändernder Genderkon- 
zepte. Ali wird zum Mann und findet erst dadurch wirklich zu sich selbst. Die 
Eltern akzeptieren diese Veränderung jedoch nicht und zeigen kein Verständnis. 
Auch Dimitrijs Werteordnung entspricht der eines antirassistischen, linkspoliti­
schen ,,Gutmensch[en]“ (LV 194) und fuhrt zu regelmäßigen Konflikten mit sei­
nem araberfeindlichen Vater. Insgesamt aber ist Das Lächeln meines unsichtbaren Va­
ters noch am ehesten eine positive Migrationsgeschichte, denn die Reise nach Is­
rael erweckt in Vater und Sohn neue Hoffnung und bietet vor allem Dimitrij neue 
Aspekte seiner Identität, sodass er am Ende die deutsche Staatsbürgerschaft be­
antragen möchte. So wird hier im krassen Gegensatz zu Grjasnowa ein positives 
Ende gezeichnet, bei dem die Elterngeneration zwar weiterhin als die dargestellt 
wird, die am meisten mit den Auswirkungen der Migration zu kämpfen hat, die 
nun aber weniger desillusioniert ist. In Der Russe ist einer der Rirken liebt stellt sich 
Deutschland für alle Familienmitglieder als Enttäuschung heraus, wenngleich 
Mascha dort die besten Zukunftsaussichten und Möglichkeiten hat. Doch die 
Migration hat sie zerrissen, machte sie zu einer Heimatlosen und ließ ihre Eltern 
unglücklich werden. Auch in A ußer sich hat Migration negative Auswirkungen auf 
die Familie. Die Eltern trennen sich, weil sie in Deutschland nicht das erhoffte 
Glück fanden. Der Vater geht zurück nach Russland. Für Ali dagegen scheint 
nicht der Ort, sondern ihr Geschlecht das Identitätsproblem zu sein. Das erkennt 
sie jedoch erst durch die räumliche Entfernung von Deutschland und von ihren 
Eltern.

Das typische russisch-sowjetische Symbolinventar der zweiten Stimme spielt 
in der dritten Stimme kaum noch eine Rolle. In den Elterngenerationen gibt es 
vereinzelt Figuren, die als „Sowjetmenschen“ dargestellt werden — doch für ihre 
Kinder haben diese Zugehörigkeiten keine Bedeutung mehr. Rein sprachlich 
scheint das Russische aber eine stärkere Position einzunehmen als in den Texten 
von Kaminer, Veremej etc. Wie die Figuren sind die Romane mehrsprachig ge­
staltet und durch den Einfluss einzelner Vokabeln oder ganzer Sätze auf Russisch 
geprägt. Die Sprache ihrer Herkunftsländer betrachten die Figuren als Teil ihrer 
Identität oder — um noch einmal mit Tichomirova zu sprechen — als „das Haus 
des Auswanderers“.229 Eine Selbstinszenierung als „Immigrant chic“ wie bei Ka­
miner sucht man indes vergeblich. Vielmehr zeigen die Romane Figuren, die sich 
wie bei Grjasnowa als Deutsche fühlen, von anderen aber nicht als solche wahr­
genommen werden. In diesem Sinne entlarven die Texte immer wieder bestimmte 
zwischenmenschliche Situationen als rassistische Akte. Salzmann thematisiert in

229 Vgl. 2000, S. 174.

83

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


ihrem Roman außerdem Homophobie. Soziale Randgruppen spielen so in allen 
drei Texten eine wichtige Rolle.

Die Analyse hat gezeigt, dass die Literatur von Autor/innen der dritten 
Stimme bestimmte Themen und Formen der zweiten Stimme, die gemeinhin als 
„Migrationsliteratur“ verstanden wird, aufgreift. Sie erweitern diese zusätzlich, da 
sie Figuren entwerfen, die während der Migration noch Kinder waren und so neue 
Perspektiven ermöglichen. So tragen auch die Werke der dritten Stimme deutliche 
Spuren migratorischer Literatur in sich. Hybridität und das Transitorische haben 
sich als Leitmotive dieser Literatur herausgestellt. Dies zeigt sich schon darin, dass 
die Figuren weder einen starken Heimatbezug noch eine besondere Akkulturation 
an die Ankunftsgesellschaft aufweisen. Sie befinden sich stets auf einem Zwi­
schenweg, einer Art Kompromiss. Weiterhin wurden aber auch neue Trends be­
obachtet, die sich vom Themenspektrum Migration entfernen. Vor allem psychi­
sche Probleme der jungen Erwachsenen stehen im Vordergrund: Grjasnowas Pro­
tagonistin versucht den Verlust eines geliebten Menschen zu überwinden. Detail­
liert wird der Weg der Trauer beschrieben. Salzmanns Roman erbringt neben der 
Trans-Debatte eine umfangreiche Mainstream-Kritik. Die hier dargestellte Ziello­
sigkeit einer jungen Generation, die permanente Sexualisierung von allem, der 
Drogenkonsum, die Leidenschaftslosigkeit der Liebesbeziehungen, die Verwahr­
losung von Figuren und Orten und die Abwesenheit von Arbeit erinnern an Pop­
literatur der 1990er. Mit seinem Fokus auf die Vater-Sohn-Beziehung ist Kapitel- 
mans Werk ein klassischer Familienroman, der sich anders als Salzmanns Gene­
rationenroman nicht auf mindestens drei Generationen konzentriert, sondern al­
lein die Beziehung zwischen Eltern und Kindern beleuchtet.

Die Werke der Literat/innen der dritten Stimme werden anders als die der 
zweiten Stimme nicht mehr mit deutlichem Verweis auf ihren Migrationshinter­
grund vermarktet. Wie Navid Kermani es bereits formuliert hat, stellt sich migra- 
torische Literatur der dritten Stimme als deutsche Literatur mit einem „anderen 
kulturellen Blick“ heraus. Die Autor/innen schöpfen vielleicht aus einem reiche­
ren, definitiv aber aus einem anderen Archiv als die meisten deutschen Autor/in­
nen ihrer Generation. Grjasnowa, Salzmann und Kapitelman schreiben durchaus 
keine reinen Migrationserzählungen. Dennoch beeinflussen die russischen, ukrai­
nischen und aserbaidschanischen Wurzeln ihrer Figuren deren Handlungs- und 
Denkweisen ungemein. Würden die Werke keine Spuren der migratorischen Lite­
ratur zweiter Stimme in sich tragen, so könnte man Grjasnowas Aussage zustim­
men, die einzige Gemeinsamkeit der Autor/innen sei „ihre Herkunft und nicht 
etwa eine ästhetische oder thematische Gemeinsamkeit“230. Da jedoch auch viele 
inhaltliche und formale Gemeinsamkeiten festgestellt wurden, muss Grjasnowas 
Aussage widersprochen werden: Die untersuchten Romane sind migratorische 
Romane, wenngleich nicht in erster Linie. Die Literatur der dritten Stimme

230 o.V . „O lga G rjasnow a findet Label jM igrationsliteratur3 unsäg lich“ 2017.

84

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


entwickelt durchaus eine eigene Ästhetik, die sich aus Erzählformen der Gegen­
wartsliteratur und den persönlichen Erfahrungen der Autor/innen zusammen­
setzt.

Einen interessanten Ausblick ermöglicht an dieser Stelle Sasa Stanisics bereits 
erwähnte These von der „exile story“, die seinen Ausführungen zufolge oft in 
Debütromanen von Autor/innen mit Migrationshintergrund erzählt werde. Da es 
sich bei den hier ausgewühlten Texten der dritten Stimme in allen drei Fällen um 
Erstlingswerke handelt, könnte ein Hinzuziehen weiterer Romane derselben Au­
tor/innen den Gehalt dieser These prüfen und zu neuen Erkenntnissen darüber 
führen, ob eine Literatur der Migration als solche existiert oder die „exile story“ 
stets nur einen Ausschnitt aus dem Werk einer deutschsprachigen Gegenwartsau­
torin bzw. eines deutschsprachigen Gegenwartsautors darstellt. Zum aktuellen 
Stand liegen mit Diejuristische Unschärfe einer Ehe (2014) und Gott ist nicht schüchtern 
(2017) allerdings nur von Olga Grjasnowa weitere Romane vor.

85

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Abkürzungsverzeichnis

AS: Sasha Marianna Salzmann: Außer sich.

BO: Nellja Veremej: Berlin liegtim  Osten.

LV: Dimitrij Kapitelman: Das Dächeln meines unsichtbaren Vaters. 

MM: Wladimir Kaminer: Militärmusik.

RB: Olga Grjasnowa: Der Russe isteiner, der Birken liebt.

RD: Wladimir Kaminer: 'Russendisko.

SP: Olga Martynova: SogarPapageien überleben uns.

ZS: Vladimir Vertlib: Zwischenstationen.

87

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


Literaturverzeichnis

Primärliteratur

G rjasnowa, O lga (2013 [2012]): D erR u sse  is t  e in erd erB irk en  liebt, M ünchen: dtv. 

K am iner, W ladim ir (2002 [2000]): Russendisko. M ünchen: Goldmann.

D ers. (2003 [2001]): M ilitärmusik . M ünchen: Goldmann.

Kapitelm an, Dmitrij (2016): D as Lächeln m eines unsichtbaren Vaters, Berlin: H anser 
Berlin.

M artynova, O lga (2012 [2010]): SogarR apageien  überleben uns. M ünchen: btb.

Saburova, Irina (1950): D ie S tad t d erverlo ren en  Schippe. H eidelberg: Carl Pfeffer. 
Salzm ann, Sasha M arianna (2017): A uß ersich . Berlin: Suhrkamp.

^enocak, Z afer (2006): „D er Saxophonspieler“, in: A rnold, H einz Ludw ig (Hrsg.): 
L itera tu rundM igra tion . T ext + K ritik Sonderband. M ünchen: R ichard Boorberg,
S. 30-35.

Taw ada, Yoko (2007 [2005]): E in B rie f an O lym pia, in: Kakanien Revisited, 22.12.2007 
verfügbar unter:

http: //w w w .kakan ien-rev isited .at/beitr/verb_w orte/Y Taw adal.pdf (27.03.2019) 

Verem ej, N ellja (2013): 'Berlin l ie g t im  Osten. Salzburg/W ien: Ju n g  und Jung.

V ertlib , V ladim ir (2005 [1999]): "Zmschenstationen. M ünchen: dtv.

89

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.kakanien-revisited.at/beitr/verb_worte/YTawadal.pdf
https://doi.org/10.5771/9783828872516
http://www.kakanien-revisited.at/beitr/verb_worte/YTawadal.pdf


Sekundärliteratur

Ackerm ann, Irm gard (2008): „Die O sterw eiterung der deutschsprachigen
,M igranten literatur‘ vor und  nach  der W ende“, in: Bürger-K oftis, M ichaela 
(Hrsg.): E ine Sprache — viele Horizonte. D ie O sterweiterung derdeutschsprach igen Eiteratur. 
Porträts ein er neuen europäischen Generation. W ien: praesens-V erlag, S. 13-22. 

Behravesh, M onika L. (2017): M igration und  E rinn erungen  derdeutschsprach igen  
interkulturellen E iteratur. B ielefeld: A isthesis.

Braun, M ichael (2010): „A nkunft in  W örtern“. Interview  m it M arica Bodrozic. Berlin: 
K onrad A denauer Stiftung, verfügbar unter:
http: //w ww .kas.de/upload/them en/deutschesprache/interview _bodrozic.pdf
(27.03.2019)

Cham bers, Ian (1996): M igration, Kultur, Identität. Tübingen: Stauffenburg.

Chiellino, Cam ine (2000a): „E inleitung: Eine Literatur des Konsenses und  der
Autonom ie — Für eine Topographie der Stim m en“, in: Ders. (Hrsg.): Interkulturelle 
E itera tu rinO eu tsch land . E inH andhu ch . Stuttgart/W eim ar: J . B. M etzler, S. 51-62. 

Ders. (2000b): „ In terku ltu ra litätund  L iteraturw issenschaft“, in: Ders. (Hrsg.):
Interkulturelle E itera tu rin  Deutschland. E inH andhuch . Stuttgart/W eim ar: J. B. M etzler, 
S. 387-398.

Ders. (2001): „D er interkulturelle R om an“, in: Ders.: Eiehe undIn terkulturalitä t. E ssays 
1988-2000. Tübingen: Stauffenburg, S. 108-122.

Codina, N uria (2017): „Transiträum e in  den Rom anen Em ine Sevgi O zdam ars und 
Feridun Z aim oglus“, in: Egger, Sabine/Bonner, W ithold/H ess-Lüttich , E m est 
W .B. (Hrsg.): Dransiträume und tran sitorisch e B egegnungen inE itera tu r, D heaterundF ilm . 
Frankfurt a.M .: Peter Lang, S.33-46.

D ickstein , M orris (2008): „Q uestions o fld en tity : The N ew  W orld o f  the Im m igrant 
W riter“, in: Rosenfeld, A lvin H. (Hrsg.): The W riterU prooted . C ontem poraryjew ish  
E xileE iterature. B loom ington: Indiana U niversity Press, S. 110-132.

D ürig, U ta-M icaela (2017): „Im  Fokus w ird  die Förderung kultureller Teilhabe durch 
L iteraturverm ittlung stehen“, in: Chamisso — viele Kulturen, eine Sprache, Nr. 16 (März 
2017), S. 51-52. Stuttgart: Robert Bosch Stiftung, verfügbar unter: 

http ://ww w.bosch-stiftung.de/de/publikation/cham isso-nr-16-2017 (27.03.2019) 

E m st, Thom as (2006): „Jenseits von M T V  und M usikantenstadl. Popkulturelle
Positionierungen in  W ladim ir K am iners ,Russendisko‘ und  Feridun Zaim oglus 
,K anak Sprak‘“, in: A rnold , H einz Ludw ig (Hrsg.): E itera tu rundM igra tion . T ext + 
K ritik Sonderband. M ünchen: R ichard Boorberg, S. 148-158.

E sselbom , K arl (2004): „D er Adelbert-von-Cham isso-Preis und die Förderung der 
M igrationsliteratur“, in: Schenk, K laus/Todorov, A lm ut/Tvrdik, M ilan (Hrsg.): 
M igrationsliteratur. S chreibweisen ein erin terku ltu rellenM oderne. Tübingen/Basel:
Francke, S. 317-325.

E tte, O ttm ar (2004): D ieA u fgah e derPh ilo logie. Berlin: Kadmos.

Ders. (2012): EransA na. E ine literarische G lobalisierungsgeschichte. Berlin, Boston: De 
Gruyter.

90

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.kas.de/upload/themen/deutschesprache/interview_bodrozic.pdf
http://www.bosch-stiftung.de/de/publikation/chamisso-nr-16-2017
https://doi.org/10.5771/9783828872516
http://www.kas.de/upload/themen/deutschesprache/interview_bodrozic.pdf
http://www.bosch-stiftung.de/de/publikation/chamisso-nr-16-2017


Faure, M arie-N oelle (2015): „Von der Cham issoliteratur zur A nkunftsliteratur —
interkulturelle L iteratur und N eubestim m ung des D eutschseins“, in: W arakom ska, 
A nna/Ö ztürk, M ahm et (Hrsg.): M an ha t A rbeitsk rä ftegeru fen , . . . e s  kamen 
Schriftsteller. M igranten und  ihre E iteraturen. Frankfurt/M .: Peter Lang, S. 41-56.

Fischer-K ania, Sabine (2010): „Berlin , von  M oskau aus und  andersw oher aus 
betrachtet: Stadtw ahm ehm ungen in  W ladim ir K am iners ,Russendisko‘ und 
,Schönhauser A llee“‘, in: H arder, M atthias/H ille, A lm ut (H rsg.): „W eltfabrik  
B erlin “: E ine M etropole als S u jet derE iteratur. W ürzburg: K önigshausen & N eum ann, 
S. 257-272.

G alli, M atteo (2008): „ W irk lichk eitabb ilden h eiß tvo r ih rk ap itu lie ren : Sasa Stanisic“, in: 
Bürger-K oftis, M ichaela (Hrsg.): E ine Sprache — viele Horizonte. D ie O sterweiterung der 
deutschsprachigen E itera tur.P orträ ts e in er neuen europäischen Generation. W ien: praesens- 
V erlag, S. 53-63.

H ahn, H ans-Joachim  (2009): “ ‘E uropa’ als neuer ‘jüdischer Raum ’? — D iana Pintos 
Thesen und V ladim ir Vertlibs Rom ane“, in: Schm itz, H elm ut (Hrsg.): Von d er
nationalen zprin ternationa len  E iteratur.T ransku lturelle deutschsprachige E itera tu ru nd  K ultu r 
im  Z eita lter g lob a ler  M igration. A m sterdam /N ew  York: Rodopi, S. 295-310.

H akkarainen , M arja-Leena (2004): „G erm an hom e and hybridity: R eclaim ing new  
cultural identities in  selected Germ an m igrant narratives from  the 1990s”, in: 
K upiainen, Jari/Sevänen , Erkki/Stotesbury, Jo h n  A. (Hrsg.): C ultu ra lld en tity  in 
Transition. Contemporary Conditions, T ractices and  P olitics o f  a  G loba l Thenomenon. N ew 
Delhi: A tlantic, S. 191-204.

H ausbacher, Eva (2009): Poetik  derM igra tion . Transnationale Schreibweisen in d er  
zeitgenössischen russischen E iteratur. Tübingen: Stauffenburg.

H aw ley, John  C. (1996): Cross-A dressing: R esistance T iterature and  CulturalB orders. N ew 
York: State U niversity o f  N ew  Y ork Press.

H eero , A ig i (2009): „Zwischen O st und W est: O rte in  der deutschsprachigen
transkulturellen L iteratur“, in: Schm itz, H elm ut (Hrsg.): Von d erna tiona len  zu r 
internationalen T iteratur. 'Transkulturelle deutschsprachige E itera tu ru n dK u ltu r im  Z eita lter 
g lob a ler  M igration. A m sterdam /N ew  York: Rodopi, S. 205-225.

H ille, A lm ut (2005): Identitätskonstruktionen : die „Z igeunerin“ in derdeutschsprach igen  
T itera tu rd es  20 .]ahrhunderts. W ürzburg: K önigshausen & Neum ann.

H öfer, Kristina (Hrsg.) (2013): Poetik en derM igra tion . E in Glossar. Saarbrücken: 
U niversität des Saarlandes.
V erfügbar unter: https://w ww .uni-saarland.de/lehrstuhl/solte- 
gresser/forschung/poetiken-der-m igration.htm l#c83773 (27.03.2019)

H off, Karin (Hrsg.) (2008): T itera tu rd erM igra tion  — M igration derE iteratur. Frankfurt/M .: 
Peter Lang.

H orst, Claire (2007): D erw eib lich e Raum  in d erM igra tion slitera tu r.Irena  B repna  — E mine 
S evgi Ö z fa m a r— E ibuse M onlkovä. Berlin: Schiler.

Isterheld, N ora (2017): „In d e rZ u g lu ftE u rop a s“ Z urdeu tschsprach igen  E iteratur 
russischstämm iger A utorinnen . Bam berg: U niversity o f  Bam berg Press.

91

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.uni-saarland.de/lehrstuhl/solte-
https://doi.org/10.5771/9783828872516
https://www.uni-saarland.de/lehrstuhl/solte-


K am pei, Felix (2017): F eriph ererW id erstand .D er neue N ationa lism u sim  S p iegeljü d isch er 
Gegenwartsliteratur. M arburg: Tectum .

Karelina, E katerina (2006): „Identitätskonstruktion als Im agem aking. W ladim ir
Kam iners M ilitärm usik“, in: Breuer, U lrich/Sandberg, Beatrice (Hrsg.): Grenzen d er  
Id en titä tu n d  derF ik tiona litä t. M ünchen: Iudicium , S. 102-111.

K asack, W olfgang (1996): D ie russische Schriftsteller-E m igration im  20. Jahrhundert. B eiträge 
^urG eschichte, den A utoren und  ihren 'Werken. M ünchen: Sagner.

K eller, A ndreas/Siebers, W infried (2017): E inführung in die Eeiseliteratur. D arm stadt: 
W BG.

Löffler, Sigrid (2014): D ie neue W eltlitera tu rund ih regroß en  Erzähler. M ünchen: Beck.

Lubrich, O liver (2005): „Sind ru ssisch e ju d en  postko lon ial? W ladim ir K am iner und 
das Ende der Identitäten in  Berlin“, in: E studios F ilo lo g ico sA em an es  7, S. 211-232.

M eixner, A ndrea (2014): „Z wischen O st-W est-Reise und E ntw icklungsrom an? Zum  
Potenzial der so genannten M igrationsliteratur“, in: C om ejo , Renata u.a. (Hrsg.): 
W ie viele Sprachen spricht die F itera tu r? D eutschsprachige G egenwartslitera turaus M ittel- und  
Osteuropa. W ien: Praesens, S. 37-54.

M enzel, B irgit/Schm id U lrich (2007): „D er O sten im  W esten. Importe der 
Populärkultur“, in: Osteuropa, 57/5, 3-21.

M eurer, Christoph (2009): „ ‘Ihr seid anders und w ir auch‘: Inter- und  transkulturelle 
Russlandbilder b ei W ladim ir K am iner“, in: Schm itz, H elm ut (Hrsg.): Von d er 
nationalen ^urin ternationalen  E itera tur.F ranskulturelle deutschsprachige E itera tu ru nd  K ultu r 
im  Z eita lter g lob a ler  M igration. A m sterdam /N ew  York: Rodopi, S. 227-241.

M olnär, Katrin (2009): „,D ie bessere W elt w ar im m er andersw o‘. L iterarische
H eim atkonstruktionen bei Jakob H essing, C haim  N oll, W ladim ir K am iner und 
V ladim ir Vertlib  im  K ontext von A lija, jüdischer D iaspora und säkularer 
M igration“, in: Schm itz, H elm ut (Hrsg.): Von d erna tiona len  ^urin ternationalen  
Eiteratur. Franskulturelle deutschsprachige E itera tu ru nd  K u ltu r im  Z eita lterg loba ler 
M igration. A m sterdam /N ew Y ork: Rodopi, S. 311-336.

O ppenrieder, W ilhelm /Thurm air, M aria (2003): „Sprachidentität im  K ontext von 
M ehrsprachigkeit“, in: Jan ich , N ina/Thim -M abrey, Christiane (Hrsg.): 
Sprachidentität — Iden titä t durch Sprache. Tübingen: G unter N arr, S. 39-60.

o.V. (o.D.): „Ich b in  ein  Teil der deutschen Literatur, so deutsch w ie K afka“ 
[Interview]. Cicero, o .D ., verfügbar unter:
https://w ww .cicero.de/ich-b in-ein-teil-der-deutschen-literatur-so-deutsch-w ie-
kafka/45292 (27.03.2019)

o.V.: „O lga G rjasnowa findet Label ,M igrationsliteratur‘ unsäglich“ [Interview  m it 
O lga G rjasnowa], in: 'Welt, 25. M ärz 2017, verfügbar unter:

https://w w w .w eltde/new sticker/dpa_nt/ info line_nt/boulevard_nt/article l6315
3046/O lea-G rjasnowa-findet-Label-M ip;rationsliteratur-unsaeelich.htm l
(27.03.2019)

Pekar, Thom as (2017): „H eim at, A npassung und  Transit in der L iteratur des Exils und  
der M igration. V ersuch einer Zusam m enführung“, in: Egger, Sabine/Bonner,

92

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.cicero.de/ich-bin-ein-teil-der-deutschen-literatur-so-deutsch-wie-
https://www.weltde/newsticker/dpa_nt/infoline_nt/boulevard_nt/articlel6315
https://doi.org/10.5771/9783828872516
https://www.cicero.de/ich-bin-ein-teil-der-deutschen-literatur-so-deutsch-wie-
https://www.weltde/newsticker/dpa_nt/infoline_nt/boulevard_nt/articlel6315


W ithold/H ess-Lüttich , E m est W .B. (Hrsg.): 'Transiträume und  transitorische 
Begegnungen in T iteratur, T h ea terundF ilm . Frankfurt a.M .: Peter Lang, S. 131-144. 

Peters, Laura (2012): S tad ttex tund  Selbstbild. B erlin erA utoren  d erP ostm igra tion  nach 1989. 
H eidelberg: W inter.

P lath , Jö rg  (2012): „H ochtouriges Identitätenkarussell“, in: N eue Z ürich erZ eitung, 13. 
M ärz 2012, verfügbar unter:

h ttps://w w w .nzz.ch/hochtouriges_identitaetskarussell-l.15713595 (27.03.2019) 

R eeg, U lrike (1988): Schreiben in derF rem de. F itera tu rna tiona lerM ind erh eiten  in d er 
Bundesrepublik  Deutschland. Essen: Klartext.

Reinhardt, H elena (2012): Russische S chriftsteller — E m igranten des 20 .]ah rhund erts in 
D eu tsch land .D ie Suche nach k u ltu re lle r ld en titä tin  den 'Werken von F edorS tepun , Irina  
Saburova und  F eon id  Girsovic. H am burg: Dr. Kovac.

Rösch, H eidi (1992): M igra tion slitera tu rim  interkulturellen Kontext. Frankfurt/M .: V erlag 
für Interkulturelle K om m unikation.

Rutten, E llen (2007): „Tanz um  den roten Stern. D ie Russendisko zw ischen Ostalgie 
und SozA rt“, in: Osteuropa  57/5, 109-124.

Schenk, K laus/Todorov, A lm ut/Tvrdik, M ilan (Hrsg.) (2004): M igrationsliteratur.
Schreibweisen ein er interkulturellen M oderne. Tübingen/Basel: Francke.

Schm itz, H elm ut (Hrsg.) (2009): Von d erna tiona len  ^urin ternationalen  F iteratur. 
Transkulturelle deutschsprachige F ite ra tu ru n d  K u ltu r im  Z eita ltergloba lerM igra tion . 
A m sterdam /N ew  York: Rodopi.

Schw ens-H arrant, Brigitte (2014): A nkom m en: G espräche m itO im itr e  D inev, A nna  Kim, 
Radek K napp ,]u ly ia  R abinom ch, M icha el Stavaric. W ien , G raz, Klagenfurth: Styria 
Premium .

Stanisic, Sasa (2008): „Three M yths o f  Im m igrant W riting: A  V iew  from  G erm any“, in: 
W ORD S  w ithout BORD ERS, verfügbar unter:

https://w ww .wordsw ithoutborders.org/article/three-m yths-of-im m igrant- 
w riting-a-view -from -germ any (27.03.2019)

Strasser, A lfred  (2006): „E inm al Leningrad — W ien — N ew  Y ork und zurück. Stationen 
einer O dyssee in  V ladim ir Vertlibs Rom an Zw ischenstationen”, in: Germanica, 38, 
S. 103-113.

Terp itz, O laf (2005): „Betw een Russendisko and the Y id  Peninsula. The Concepts o f 
A rt and Lebensw elt in  the W ork o f  W ladim ir Kam iner and O leg Iur'ev”, in: L eo  
Baeck  In s t Yearbook  50, S. 289-298.

T ichom irova, E lena (2000): „Literatur der russischen E m igrant/ innen“, in: Chiellino, 
Camine (H rsg.): Interkulturelle T ite ra tu r in  Deutschland. E in Handbuch. 
Stuttgart/W eim ar: J . B. M etzler, S. 166-176.

Trojanow , Ilja (2009): „M igration als H eim at“, in: N eue Z ü rch erZ eitu n g  30.11.2009, 
verfügbar unter:

h ttps://w w w .nzz.ch/m igration_als_heim at-l.4081973 (27.03.2019)

93

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.nzz.ch/hochtouriges_identitaetskarussell-l.15713595
https://www.wordswithoutborders.org/article/three-myths-of-immigrant-
https://www.nzz.ch/migration_als_heimat-l.4081973
https://doi.org/10.5771/9783828872516
https://www.nzz.ch/hochtouriges_identitaetskarussell-l.15713595
https://www.wordswithoutborders.org/article/three-myths-of-immigrant-
https://www.nzz.ch/migration_als_heimat-l.4081973


U ffelm ann, D irk (2003): „K onzilianz und Asianism us. Paradoxe Strategien der 
jüngsten deutschsprachigen Literatur slavischer M igranten“, in: Z eitsch riftfü r  
Slavische Philologie 62/2, S. 277-309.

Unlüsoy, M ehm et (2007): „K om m unikationsstörungen und  Konfrontationen
zw ischen D eutschen und A usländem  in der M igranten literatur“, in: Valentin, 
Jean-M arie (Hrsg.): A kten  d esX I. Internationalen G erm an istenkongressesParis2005 . 
B and  6: M igrations-, L m igrations- und  R em igrationskulturen — M -ultikulturalität in d er 
zeitgenössischen deutschsprachigen Literatur. Frankfurt/M  [u.a.]: Peter Lang, S. 127-135.

V arna, Sacha (2001): „P inkeln  im  M ajakowski-Theater. W ladim ir Kam iners 
K uriositätenkabinett: ,M ilitärm usik ', ein realsatirischer Episodenrom an“ 
[Rezension], in: F rank furterR undschau , 8.12.2001.

W anner, A drian (2008): „Russian  H ybrids: Identity in  the Translingual W ritings o f 
A ndrei M akine, W ladim ir K am iner, and G ary Shteyngart“, in: S lavic R eview , Vol.
67, No. 3 (2008), S. 662-681.

W iedenroeder-Skinner, D agm ar (2004): ,„Alle Fantasie ernährt sich von der R ealität' — 
W ladim ir Kam iner und die interkulturelle deutsche E thno-Szene“, in: Glossen. E ine 
internationale zweisprachige Publikation zp Literatur, F ilm  und  K unst in den 
deutschsprachigen L ändern nach 1945. V erfügbar unter: 
h ttp ://ww w2.dickinson.edu/glossen/heft20/kam iner.htm l (27.03.2019)

W ilhelm er, Lars (2015): Transit-O rte in  d erL itera tu r.L isenbahn  — H o te l— H afen —
Flughafen. B ielefeld: transcript.

W ilpert, Chris W . (2015): „Traum atische Symbiose. ,Juden , M oslem s und  ein paar 
einsam e C hristen ' in  O lga G rjasnowas D erR u sse  is t  einer, d er B irken Hebf ‘, in: 
O lszynski, Christina/Schröder, Jan/W ilpert, Chris W . (Hrsg.): H eim at — Iden titä t — 
M obilitä t in d erz eitgen össisch en jäd isch en  Literatur. W iesbaden: H arrassow itz, S. 59-73.

Zaim oglu, F eridun/A bel,Ju lia  (2006): ,„M igrationsliteratur ist ein toter Kadaver'. E in 
G espräch .“, in: A rnold, H einz Ludw ig (Hrsg.): L itera tu rundM igra tion . T ext + 
K ritik Sonderband. M ünchen: R ichard Boorberg, S. 159-166.

Z ierau, Cornelia (2009): W enn W örtera u fW and ers ch a ftg eh en ... A spek te kultureller, 
na tiona lerundgesch lech tssp ez iß sch erD ijfennzen  in deutschsprachigerM igrationsliteratur. 
Tübingen: Stauffenburg.

94

https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www2.dickinson.edu/glossen/heft20/kaminer.html
https://doi.org/10.5771/9783828872516
http://www2.dickinson.edu/glossen/heft20/kaminer.html


https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516


https://doi.org/10.5771/9783828872516 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:41:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872516

	Vorwort
	Inhalt
	Einleitung
	1. „Literatur, die anders ist, die nicht dazu gehört“. Diskurse über den Begriff „Migrationsliteratur“
	1.1 Die Rezeption des Begriffs bei Autor/innen mit Migrationshintergrund
	1.2 „Migrationsliteratur“ als Forschungsgegenstand der Germanistik
	1.3 Kritik an der „Migrationsliteratur“ und alternative Konzepte

	2. Wege in den „goldenen Westen“: Die vierte Welle der Emigration
	2.1 Stoffe der Migration
	2.1.1 Konstruktionen von Heimat und Heimatlosigkeit
	2.1.2 Selbstinszenierung zwischen Jude, Sowjetmensch und „Immigrant chic“
	2.1.3 Transit-Orte und Stadt-Texte

	2.2 Die Hybridisierung des Erzählens
	2.3 Zwischenfazit

	3. Die Literatur der „dritten Stimme“
	3.1 Olga Grjasnowa: Der Russe ist einer, der Birken liebt
	3.2 Sasha Marianna Salzmann: Außer sich
	3.3 Dimitrij Kapitelman: Das Lächeln meines unsichtbaren Vaters

	Schlussbetrachtung
	Abkürzungsverzeichnis
	Literaturverzeichnis

