
64 Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

katorischeunddamit,wieKapitel 2.2 nachzeichnenwird, immer auchhierarchisierende

Implikationen haben.

2.2 Den Tastsinn deuten – Sinnesgeschichte und Subjektivierung

Die Vielzahl der Fächer und Wissensfelder, in denen der Tastsinn als Verhandlungsge-

genstand auftaucht, spiegelt seine Ungreifbarkeit. »The history of touch«, so die Kultur-

historikerin Constance Classen, die inThe Book of Touch (2020[2005]) vor allem an einer

Kulturgeschichte der variablen sozialen Bedeutung von Berührungsgesten und -prak-

tiken interessiert ist, »is as difficult to define as touch itself. It continually overflows

the boundaries and merges with other sensory phenomena« (ebd., 3). Diese Grenzen

aber, die der Tastsinn vermeintlich überschreitet, müssen zuallererst diskursiv herge-

stellt werden.Der Tastsinn erscheint, umbewusst Freuds problematische Formulierung

auszuborgen, als ›dunkler Kontinent‹32, bei dessen diskursiver Umgrenzung, Verortung

undKartografierunges sogutwie immerauchdarumgeht,eine vermeintlicheTopologie

und Struktur des Tastsinnlichen auf eine gewollte soziale Topologie abzubilden.

So ist die Diskursgeschichte der Sinne nicht nur durch beständige Versuche ihrer

Hierarchisierung untereinander, also der Bildung von Rangfolgen etwa hinsichtlich der

Brauchbarkeit der verschiedenen Sinnesmodalitäten zur Welterschließung geprägt,

sondern auch durch eine intramodale Aufteilung, die versucht, feiner diskriminato-

rische und gröber wahrnehmende, edlere und animalischere, moralisch bessere und

schlechtere Anteile der jeweiligenModalität zu differenzieren und durch die Zuordnung

zu bestimmten Gruppen für die Produktion sozialer Hierarchien zu instrumentalisie-

ren.33 Die Logik, nach der Kategorien gebildet, gegeneinander in ein Werteverhältnis

gesetzt und mit sozialen Gruppen verbunden werden, erscheint als eine versatile und

flexible, ›nachrückende‹ Diskriminierung, die bei Bedarf die Ebenewechselt.Die Stufen

32 Freud beschrieb mit der Metapher des »dark continent« die Wissenslücken der Psychologie in Be-

zug auf das weibliche »Geschlechtsleben« (Ders. 1926, 241; Herv. i. Orig.), die ich hier ironisch mit

Bezug auf den Tastsinn wiederhole, da letzterer wiederum im Verlauf der Sinnesgeschichte im-

mer wieder für die diskursive Konstruktion von Weiblichkeit instrumentalisiert worden ist. Die

Metapher der Dunkelheit als Bereich, in den vermeintlich nur noch nicht das Licht der Erkenntnis

vorgedrungen ist, findet sich dabei auch in rassistischen Abwertungen von BIPoC sowie in klas-

sistischen Texten etwa des Hygienediskurses des 19. Jahrhunderts in Form der Beschreibung der

»tares« und der »crasse« (Sarasin 2001, 285ff.) – der Schmutzflecken und Schmutzschicht auf der

Haut, die sich vor allem die Unterschichten abzuwaschen haben, ummoralisch integre, gute Bür-

ger*innen zu werden – und gehört damit zu einem hierarchisierenden Komplex aus sensorischen

Metaphoriken und bestimmten Strukturkategorien wie race, class und gender (zur Parallelität von

tätiger Vernunft und Licht vgl. auch Aristoteles 2011, 155). Classen schreibt: »Die sensorische Sym-

bolik von Geschlecht, Klasse und Rasse weist vielfältige Analogien auf. So erinnert die negative

Bewertung des ›dunklen‹ Exoten an die Metapher der ›Dunkelheit‹, die immer wieder für Frauen

und auch für die Unterschichten verwendet wurde« (Dies. 2003, 80).

33 Robert Jütte spricht hinsichtlich der gesellschaftskonstruierendenund -strukturierendenWirkung

solcher Zuordnungen, wie sie etwa auch dann produktiv wird, wenn durch eine Metaphorik der

Sinne bestimmte angenommene Charaktereigenschaften oder Tugenden an Körperteile und spe-

ziell Sinnesorgane gekoppelt werden, von »Sinn-Bildern« (Ders. 2000, 83ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Tastsinnliche als Projektionsfläche 65

der Skalierung sind dabei: Körper versus Geist oder sinnliche Wahrnehmung versus

Intellekt, Nahsinne versus Fernsinne bzw. rationale, ›noble‹ und am Kopf befindliche

Sinne versus irrationale, unfeine Körpersinne sowie bessere versus schlechtere Dimen-

sionen ein und desselben Sinnes (z. B. fein wahrnehmende versus grob wahrnehmende

oder aktive versus passive). Jede Ebene kann so diskursiviert und alloziert werden, dass

sie zum Instrument der Abwertung von Subjekten werden kann.

Erleidende Sinne, herrschender Geist

Das Tasten ist bereits für die grundlegende Gegenüberstellung von sinnlicher Wahr-

nehmung und Intellekt von zentraler Bedeutung. In den Schriften der vorsokratischen

antiken Philosophie wird Tasten zumeist nicht als eigener Sinn behandelt, sondern als

ein grundlegendes Verhalten zur Welt und als Erklärung der Funktionsweise sinnlicher

Wahrnehmung generell (vgl. Scheerer 1995). So bezeichnet etwa Empedokles die Sinne

kollektiv als »Greifer« oder »Handflächen«;34 sie sind »zur Welt hin offene Greifhände

des intelligenten Bemerkens«.35 Während hier sinnliche Wahrnehmung einem »intelli-

genten Bemerken« nicht entgegen zu stehen scheint,36 bestehen in vielen früheren und

zeitgleichen Schriften sowohl aus demgriechischen als auch aus anderen Kulturräumen

bereits Versuche der Unterordnung der Sinne unter den Verstand.37 Dieses Denkmodell

der körperverhafteten, dem transzendenten Verstand entgegengesetzten Sinne, das

später auch mit Platons Ideenlehre, bei der allein die Seele ›die Ideen schaut‹38, eine

Bestärkung erfährt, wird in Philon von Alexandrias Exegese der Genesis39 klar mit der

Kategorie Geschlecht und einem bestimmtenMachtverhältnis verbunden:

34 Die Haut kommt implizit vor, indem der Körper »von kleinen Greifern« bedeckt sei (ebd., 827).

35 Damit bestehen Parallelen zur frühen indischen Philosophie; in den Upanishaden werden die Sin-

ne ebenfalls als »Greifer« vorgestellt, »die von ›Übergreifern‹ (d. h. ihren Gegenständen) gefesselt

werden, also z. B. das Auge durch Formen, das Ohr durch Laute usw.« (ebd., 825).

36 S. hierzu auch Böhme 1997a, 26f.: »[M]it ihm [Empedokles, S.K.] beginnt eine unterhalb des Visu-

alprimats bis in die Moderne immer präsente Tradition, wonach alleWahrnehmung ihremWesen

nach taktil oder kantagiös [sic] sei, sich also am Leitsinn des Tastens und Spürens bilde […] Aristo-

teles berichtet, daß die alten Philosophen, namentlich Empedokles, Denken und Wahrnehmung

für dasselbe gehalten hätten und jede Wahrnehmung komme danach durch Berührung zustan-

de: ›etwas höchst Seltsames‹, wundert sich Aristoteles« (Herv. i. Orig.). Aristoteles unterscheidet

zwar Denken und Wahrnehmen durch den beim Denken möglichen Irrtum; auch bei ihm stehen

Denken und Wahrnehmen aber nicht in Opposition zueinander, und er sieht sinnliche Eindrücke

keineswegs als Bedrohung des Denkens. Vielmehr seien Denken und Beurteilen auch (besondere)

Arten desWahrnehmens (vgl. Ders. 2011, 139ff.) und er spricht umgekehrt derWahrnehmung eine

interne lógos-Struktur zu (vgl. Welsch 1987, 137–174).

37 So heißt es etwa bei Epicharmos: »Verstand nur sieht, Verstand nur hört, das andere: taub und

blind« (zit. n. Jütte 2000, 41). Zur frühen indischen und chinesischen Philosophie vgl. Scheerers

Zusammenfassungen (Ders. 1995, 825–827). Zu manas (Geist) als übergeordnetem sechsten Sinn

im Ayurveda s. auch Jütte 2000, 31; zum Verstand als notwendigem Herrscher über die Sinne im

dualistischen Konfuzianismus ebd., 39f.

38 Zum Verhältnis von Seele, Verstand und Sinneswahrnehmung bei Platon vgl. auch Jütte 2000, 44.

39 Wann genau er diese mehrteilige Schrift verfasste, ist unklar; Philons Lebensdaten werden auf ei-

nen Zeitraum zwischen 25–10 v. Chr. und 40–50 n. Chr. geschätzt. Das folgende Zitat entstammt

Ralph Marcus’ englischer Übersetzung der antiken armenischen Version, die 1953 unter dem Ti-

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

[W]oman is a symbol of sense, and man, of mind. Now of necessity sense comes into

contact with the sense-perceptible; and by the participation of sense, things pass into

the mind; for sense is moved by objects, while the mind is moved by sense (Ders.

1953, 22).

Philon versteht das Denken also als teleologischen Belieferungsprozess, an dessen Ende

der (männliche) Geist als edelste Instanz steht. Seine Betonung einer Notwendigkeit der

Herrschaft des Geistes über den Körper (vgl. ebd., 361), in der der Geist den Sinnen bei-

bringenmüsse, rationalwahrzunehmen (vgl. ebd., 400f.), ist vor diesemHintergrundals

Forderung der Herrschaft desMännlichen über dasWeibliche zu lesen.40 In Philo’s Use of

theCategoriesMale and Female (1970) schreibt Richard A.Baer zumSchema der Abwertung

des Weiblichen qua des Sinnlichen bei Philon: »[H]is depreciation of actual woman and

of female sense-perception are frequently so closely intertwined that no clear separati-

on between the two can bemade« (ebd., 40).Die symbolischeOrdnung derGeschlechter,

die Philon entwirft, bedient sich auf dieser Basis einerReiheweiterer binärer Zuordnun-

gen.Weiblichkeit ist für ihn nicht nurmit sinnlicherWahrnehmung undKörperlichkeit,

sondern auchmitBegierde41 undLasterhaftigkeit verbunden,Männlichkeit dagegenmit

Vernunft, Enthaltsamkeit und Tugend (vgl. Brinkschröder 2006, 370). Zentral ist außer-

dem die Auffassung einer grundlegenden Passivität der Frau gegenüber einer grundle-

genden Aktivität des Mannes,42 woran deutlich wird, dass die sinnliche Wahrnehmung

tel Supplement I – Questions and Answers on Genesis von Harvard UP und Heinemann Ltd. gedruckt

wurde.

40 Philon liest auch die spätere und mehr Zeit in Anspruch nehmende Schaffung der ersten Frau aus

der ›Seite‹ des ersten Mannes sowohl als Beweis für ihre vermeintliche Unfertigkeit und ihre Ver-

haftetheit an den Körper und die sinnliche Wahrnehmung (die nur die Hälfte der eigentlichen

Fertigkeiten desMenschen darstelle) als auch für die Schwierigkeit, aber Notwendigkeit einer For-

mung der Frau (vgl. ebd., 14f.). Das Denkmodell des Hylemorphismus, das auf Aristoteles zurück-

geht, wird auch bei diesem in De Generatione Animalium (geschrieben im 4. Jahrhundert v. Chr.)

schon geschlechterdifferenzierend konzipiert, und dieOpposition vonmännlicher Formundweib-

licher Materie kehrt im Verlauf der abendländischen Geistesgeschichte immer wieder, etwa in ge-

schlechtlich kodierten Genie- und Schöpfungserzählungen wie Ovids Schilderung von Pygmalion

und Galatea.

41 Nicht auf Geschlechterdifferenzen, sondern auf Klassenunterschiede bzw. Stände bezogen, be-

gegnet uns das Denkmodell einer gesellschaftlichen Unterordnung, die mit einer vermeintlichen

Verhaftung bestimmter Subjekte im Begehrenden begründet wird, bereits in Platons Politeia, wo

die Ordnung der drei Stände zueinander aus einer Parallelisierung mit den drei Seelenteilen ab-

geleitet wird und sich die Bauern, Handwerker und Kaufleute als Repräsentanten des Begehrens

den mutigenWächtern sowie den weisen Philosophen unterzuordnen haben. Noch zwei Jahrtau-

sende später finden sich ähnliche Überlegungen über die vermeintlich triebhafte Natur der »nie-

dern und zahlreichernKlassen« etwa in Schillers BriefenUeber die ästhetische ErziehungdesMenschen

(1962[1795], Brief 5, 579–581). Seit etwa den 1990er Jahren begegnet uns das Narrativ der maßlo-

sen, unkontrollierten, nur an Sinnesfreuden interessierten Unterschicht im neoliberalen »Selbst-

führungsfernsehen« (Waitz 2009).

42 Auch diese Zuordnung findet sich schon in Aristoteles’DeGeneratione Animalium, der dort auf Basis

der Annahme, der männliche Samen forme das Menstruationsblut, aus dem seiner Meinung nach

Lebewesen entstehen, Männlichkeit als aktives, bewegendes und formgebendes, Weiblichkeit als

passives, bewegtes und formempfangendes Prinzip konzipiert (Ders. 2007, 2047).

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Tastsinnliche als Projektionsfläche 67

als Berührung mit der und Verhaftetsein in der Welt hier eher in Form eines Erleidens

imaginiert wird.

Bereits hier zeigt sich damit eine indirekte Instrumentalisierung von Taktilität für

die Unterordnung des weiblichen, als immanent gedachten Körpersubjekts unter das

männliche, als transzendent gedachte Verstandessubjekt, insofern als die sinnliche Be-

rührung mit der Welt, selbst ohne dabei dezidiert den Tastsinn als eigene Sinnesmoda-

lität zu nennen, der Frau zugeordnet und gegenüber dem Denken als epistemisch un-

bedeutender dargestellt wird. Ob sinnlicheWahrnehmung, verstanden als eine ›Berüh-

rung mit der Welt‹, in antiken Texten als eine tendenziell lasterhafte Verstrickung mit

dem Irdischen oder als einmachtvoller Zugriff auf dieses formuliert wird, unterliegt der

identitätspolitischen Agenda des (meist männlichen) Autors.43

Die ungreifbare Medialität des Tastsinns

Wie verhält es sich aber,wennman sich auf dieEbenederEinzelsinnebegibt;wiewerden

diese gedacht, verglichenundbewertet?DieMehrdeutigkeit des Tastsinns ergibt sich, so

zeigt ein Zurückgehen bis zu Aristoteles, der laut Scheerer (1995) und anderen »das Tas-

ten überhaupt erst zu einem einheitlichen Sinn erhoben« habe (ebd., 932),44 nicht nur

aus der Ambivalenz des Berührens und Berührt-Werdens, des Tastens und Fühlens (die

in Aristoteles’ Ausführungen tatsächlich noch gar keine Rolle spielt), sondern bereits aus

der Fülle der sinnlichenHinweise über dieWelt, die er bereitstellt,45 sowie aus demMys-

terium, welches Organ und welches Medium ihmwohl zuzuordnen seien.

In Aristoteles’ üblicher Triade der Bestimmung der Sinnesmodalitäten von wahrge-

nommenemGegenstand,wahrnehmendemOrgan und dazwischen befindlichemMedi-

um erweist sich der Tastsinn als sperriger in der Einordnung als die anderen Sinne:We-

der ist das Organ so evident wie Augen, Ohren, Nase und Zunge, noch scheint sich Aris-

toteles über die Medialität des Tastens wirklich sicher zu sein. So meint er, zumindest

43 So berührt in den antiken Sehstrahltheorien auch der Sehstrahl das Objekt, wird aber männlich

kodiert, indem das Auge in der antiken Kosmologie der männlichen Sonne zugeordnet ist und

vermeintlich ähnliche Körperfluide wie die männlichen Fortpflanzungsorgane nutzt, mithin ein

›zeugendes Sehen‹ erlaubt (vgl. Classen 2003, 83). Die Oppositionen zwischenMann und Frau, Se-

hen und Tasten, Intellekt und Sinnlichkeit sprechen auch aus der Vorstellung, eine Verführung des

Mannes durch die Frau trage das Risiko der Schädigung seiner Sehkraft: »Männliches Sehvermö-

gen bildete symbolisch – und sogar physiologisch, daman glaubte, es könne durch sexuelle Bezie-

hungen beschädigt werden – den Gegensatz zu weiblicher Sinnlichkeit, die sich über das Tasten

ausdrückte« (ebd., 84).

44 Trotz der Bedeutung, die Aristoteles’ De Anima in sinnesgeschichtlichen Texten zum Tastsinn u. a.

mit dieser Begründung immer wieder beigemessenwird, muss hier angemerkt werden, dassmin-

destens streitbar ist, inwiefern der Tastsinn bei Aristoteles tatsächlich als »einheitlicher« Sinn er-

scheint. Unstrittig ist, dass er ihm neben den anderen – seines Erachtens vier – Sinnen den Stel-

lenwert eines eigenen, von diesen unterscheidbaren Sinns zuweist. Allerdings kann sein vermeint-

liches Primat diesbezüglich angezweifelt werden, denn bereits Demokrit hatte, wie Jütte (2004)

ausführt, fünf Sinne aufgezählt und von »Gesicht, Gehör, Geruch, Geschmack, Getast« gesprochen

(zit. n. ebd., 43).

45 Vgl. das Zitat, das Kap. 2.1 als Motto vorangestellt war.

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

hinsichtlich des Sehens, Hörens und Riechens, die erforderlichenMedien zwischen Au-

ßenreiz undWahrnehmung desselben klar bestimmen zu können. Beim Sehen, so seine

stellenweise tautologischen Ausführungen, sei dasMedium etwa das Durchsichtige, das

ausLuft oder auchausWasserbestehenkönneunddessenwahres,vollendetesSeindabei

das Licht sei. Es ermögliche so das Sehen von Farben, die ihrerseits deshalb die Objek-

te des Sehsinns seien, weil sie auf das Durchsichtige so einwirken könnten, dass dessen

wahres Sein als Durchsichtiges verwirklicht werde (vgl. Ders. 1995, 100f.). Der Schall als

Objekt des Hörens habe als Medium die Luft; der Geruch als Objekt des Riechens habe

ein Medium, für das Aristoteles keinen Namen findet, das aber seines Erachtens genau

das ist, was der Luft und demWasser gemein sei, da er beobachtet, dass auch Fische ei-

nen Geruchssinn zu haben scheinen.Das Schmecken hat nach Aristoteles keinMedium,

da es für ihn eine Art des Tastens darstellt, insofern als es darauf basiert, denGeschmack

aus der Feuchtigkeit der Speisen zu extrahieren; das Wahrnehmen von Feuchtigkeit sei

wiederum eine Tastempfindung (vgl. Ders. 1871, 110; 1995, 121; 2011, 111).46

Während Aristotelesmit dieser Formulierung also zunächst suggeriert, der Tastsinn

habe kein Medium, widerspricht er sich darin wenig später und nennt nun das Fleisch

als dessenMedium.Als Tastorganwiederum schließt er das Fleisch oder dieHaut aus, da

man Berührung auch durch eine nicht zumKörper selbst gehörende Hülle, also etwa ei-

nen Kleidungsstoff hindurch, sofort wahrnehmen könne, und zwar so, als sei diese Hül-

le selbst sensibel; d. h. der Ort der Tastwahrnehmung verschiebt sich, obwohl doch klar

sei, dass das Tastorgan nicht in dieser künstlichen Hülle liegen könne.Wäre diese Hül-

le angewachsen, müsste die Berührung noch schneller hindurchgehen, wodurch Aris-

toteles zu dem Schluss kommt, dass die tatsächliche angewachsene Hülle, nämlich die

menschlicheHaut, nicht das gesuchte Tastorgan sein kann, sondern nur ein Überträger;

das Tastorganmuss seiner Meinung nach weiter im Inneren des Körpers liegen. Ein be-

deutenderUnterschied vonSehen,HörenundRiechenzumTasten ist fürAristoteles also

die Tatsache, dass dessenMedium nicht etwas Äußerliches wie die Luft oder dasWasser

ist, sondern das zumKörper gehörende Fleisch,was dazu führt, dass es uns in derWahr-

nehmung von Berührung als Medium noch unbewusster ist, als dies bei denMedien der

Fernsinneswahrnehmungen der Fall ist. Auch wirke bei diesen nur das Medium auf uns

46 (Zu meinem besseren Verständnis ziehe ich hier und im Folgenden drei verschiedene Überset-

zungen heran.) Natürlich stellt sich hier die Frage, warum er dann nicht Feuchtigkeit oder Wasser

als Medium des Schmeckbaren versteht. Ebenso widerspricht eine im folgenden Abschnitt über

den Tastsinn angestellte Überlegung Aristoteles’ der Aussage, das Schmecken habe kein Medium,

denn nun hält er fest, dass eine direkte Berührung zwischen Körper und Körper eigentlich niemals

möglich sei, da immer entweder Luft oder Wasser dazwischen sei; Wahrnehmungen müssen al-

so laut seinen eigenen Ausführungen immer medialisiert sein (vgl. Ders. 1871, 117; 1995, 129; 2011,

119). Die Notwendigkeit derMedialität vonWahrnehmung leitet Aristoteles zusätzlich aus der Be-

obachtung her, dass bei einem direkten Kontakt von Gegenstand und Körper gar keine Wahrneh-

mung möglich sei, was sich beobachten ließe, wenn man einen Gegenstand direkt auf das Auge

lege. Damit überträgt er etwas, das nur für die Fernsinne charakteristisch ist, auf alle Sinne; des

Weiteren widerspricht er mit dieser Bemerkung seiner vorherigen Feststellung, ein direkter Kon-

takt zwischen Körper und Körper sei niemals möglich. Insgesamt ist Julius von Kirchmann (in der

kommentierten Übersetzung von 1871) zuzustimmen, was den Vorwurf der »Nachlässigkeit« an-

geht, »mit der A. seine Gedanken ausdrückt« (ebd., 114), sowie darin, dass sich manche seine Aus-

sprüche »im Kreis dreh[en]« (ebd., 127).

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Tastsinnliche als Projektionsfläche 69

ein, bei den Wahrnehmungen des Tastsinns allerdings wirke der tastbare Gegenstand

zusammen mit dem Medium auf uns ein (vgl. Aristoteles 1871, 117; 1995, 129; 2011, 119). Die

Annahme einer grundlegendenMedialität allerWahrnehmung, die von vielen Autor*in-

nen als folgenreiche Neuerung des antiken wahrnehmungsphilosophischen Diskurses

und insbesondere medientheoriegeschichtlich als Bedingung für die Formung des spä-

teren medienwissenschaftlichenMedienbegriffs hervorgehoben wird,47 wird zu Beginn

desdrittenBuches vonDeAnimaplötzlich fürdenTastsinnwieder aufgehoben;hierheißt

es nun:

[A]lles, was wir durch unmittelbare Berührung wahrnehmen, das ist durch den Tast-

sinn, den wir besitzen, wahrnehmbar; was wir aber durch ein Medium und nicht

durch unmittelbare Berührung wahrnehmen, das nehmen wir durch die Elemente

wahr (Aristoteles 2011, 127).

Und auch amEnde vonDeAnima bekräftigt Aristoteles noch einmal, dass allein der Tast-

sinn nicht durch ein Medium, sondern durch sich selbst wahrnehme (ebd., 181). Auch

bleibt bis zuletzt unklar, was genau das Organ des Tastens ist und wo es sich befindet.48

Sensorische Hierarchien als Subjekthierarchien

Ähnlich wie Aistoteles’ Überlegungen zu den Strukturen und der Funktionsweise des

Tastsinns widersprüchlich anmuten, bleibt auch dessen ethische und epistemologische

Bewertung unklar: So ist nicht entscheidbar, ob er in der obligatorischen Hierarchie der

Sinne bei Aristoteles an erster oder letzter Stelle steht.49 Einerseits widmet dieser sich

in seiner Untersuchung der Einzelsinne dem Tastsinn erst an letzter Stelle nach Sehen,

Hören, Riechen und Schmecken, andererseits hält er ihn für den am schärfsten ausge-

bildeten Sinn des Menschen, der seines Erachtens sogar für die von ihm angenommene

Überlegenheit des Menschen über die anderen Lebewesen verantwortlich ist:

In den anderen Sinnen bleibt er [der Mensch, S.K.] zwar hinter vielen Lebewesen zu-

rück, doch im Tastsinn übertrifft er die anderen um vieles an Genauigkeit. Daher ist er

auch das klügste von den Lebewesen. Ein Anzeichen hierfür ist auch, daß es beim Ge-

schlecht der Menschen Begabte und Unbegabte nach diesem Sinnesorgan gibt, und

nach keinem anderen. Die Menschen mit hartem Fleisch nämlich sind unbegabt im

Denken, hingegen die mit weichem Fleisch begabt (Aristoteles 1995, 115).

47 S. z. B. Hoffmann 2002; Schüttpelz 2012.

48 S. hierzu auch Ogle (1912, 16f.): »The flesh is sometimes […] spoken of as the Sense-organ of Touch

(αισθητήριος), sometimes this is strenuously denied […] and it is said to be the medium« (zit. n.

Oser-Grote 2004, 167) sowie Kullmann (1982, 234f.): »Das äußere Fleisch ist Medium, im Innern

sitzt das eigentliche, ebenfalls fleischige Sinnesorgan […]Was das eigentliche Organ des Tastsinns

ist,woes sich imKörper befindet,wirdnicht gesagt undkannnatürlichnicht gesagtwerden« (zit. n.

ebd.).

49 S. hierzu auch Jütte (2000, 81): »Der Tastsinn ist der extremste Sinn; denn er rangiert häufig so-

wohl am Ende als auch an der Spitze der Wertskala. Dieser scheinbare Widerspruch geht auf die

unterschiedliche Bewertung bei Aristoteles zurück« (Herv. i. Orig.).

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

Interessant ist, dass Aristoteles hier die Weichheit des Fleisches mit einem besonders

fein diskriminatorischen Tastempfinden sowie mit einer intellektuellen Begabung50 as-

soziiert, da eine Weichheit des Fleisches bzw. der Haut in der Diskursgeschichte der

Haut immerwieder zur Abwertung von Frauen und BIPoC herangezogenwurde.51 Es ist

zu vermuten,dass er hier vor allemandieweicheHaut einer nicht zu harter körperlicher

Arbeit gezwungenen, Philosophie treibenden Elite freier,männlicher, griechischer Bür-

ger denkt.52 Dennoch bestimmt er gerade den Tastsinn als den einzigen lebensnotwen-

digen und damit grundlegendsten Sinn, was die anderen Sinne als diejenigen, die das

Lebewesen »nicht seiner Existenz wegen, sondern wegen seines Wohlbefindens« (Aris-

toteles 2011, 183) habe, als höher entwickelt und bedeutender für die Sphäre von Kultur-

leistungen und ästhetischem Genuss erscheinen lässt.

Eine besondere und hinsichtlich der subjektivierenden Effekte sinnlicher Zuschrei-

bungen über Jahrhunderte wirkmächtige Rolle spielt der Tastsinn für Aristoteles zuletzt

inBezugaufdieVier-Elemente-Lehre,die er vonEmpedoklesübernimmtundderenTet-

rade der Elemente Feuer,Wasser, Erde und Luft er die Urqualitäten feucht, trocken, kalt

undwarmhinzufügt.Deren duale Kombinationsmöglichkeiten untereinander bilden in

Aristoteles’ Verständnis die Elemente und machen sie voneinander unterscheidbar; die

Urqualitäten kann dabei nur der Tastsinn bestimmen.53 Die Elementenlehre wiederum,

50 Wolfgang Welsch führt Aristoteles’ Verbindung zwischen Tast- und Denkbegabung auf den Ge-

dankengang zurück, dass die Fähigkeit, feinste Differenzen an Dingen zu erspüren, strukturgleich

mit dem Vermögen sei, begrifflich fein differenziert zu denken und zu artikulieren (vgl. Ders.

2018[2012], 204). Bereits zwischen demAufbau der Hand, dembegrifflichen Denken und der Nut-

zung von Sprache als gegliedertem, diskret-kombinatorischem System besteht ein maßgeblich

durch André Leroi-Gourhan (1964) herausgearbeiteter Zusammenhang, der wiederum etymolo-

gisch nachvollziehbar ist: »Das lateinische Substantiv articulus meint u. a. den Finger oder das

Fingerglied, aber eben auch das Satzglied; das Verb articulare sagt ›gliedern‹, aber auch ›ausspre-

chen‹« (Heilmann 2010, 134).

51 Vgl. die in diesem Kapitel noch folgenden Ausführungen sowie Kap. 3.3 dieser Arbeit.

52 Der Gedanke kommt auch in De Generatione Animalium vor, wo Aristoteles ausführt, der Mensch

könne Objekte qualitativ im Allgemeinen besser unterscheiden als das Tier, da er feinere, dünne-

re Haut habe (vgl. Ders. 2007, 2185f.). Eine ähnliche Idee findet sich später im Irritabilitäts- und

Sensibilitätsdiskurs des 18. Jahrhunderts, wenn die »tender nerves and fibres« speziell von Kin-

dern etwa von dem schottischen Neurowissenschaftler Robert Whytt als besonders leicht reizbar

beschrieben werden (Ders. 1755, 189f.) – hier allerdings klar unter anderen Vorzeichen, erscheinen

die kindlichen Subjekte durch ihre Sensibilität doch gefährdet und schutzbedürftig, leicht beein-

druckbar und erziehungsbedürftig. Barbara Stafford sieht hier eine latente Vergeschlechtlichung;

sie schreibt: »Their [the children’s, S.K.] pliant constitution, or femininely malleable temperament,

was ›more exquisite‹. The moist membranes of infants were open to being bruised or grazed by

phantasmatic impressions« (Dies. 1993, 413; m. Herv.). Dass sich historisch immer wieder zwei

Seiten der Diskursivierung von Rezeptivität und Reizbarkeit abzeichnen, nämlich eine als kind-

lich und weiblich konzipierte, leicht beeindruckbare Sensibilität von Haut und Geist, die einer als

männlich konzipierten und als fein diskriminatorisch, intellektuell produktiv und weltbegreifend

vorgestellten Sensitivität der Haut und vor allem der Fingerspitzen gegenübersteht, ist ein Mus-

ter, das bereits ein Jahrhundert zuvor den Topos des idealisierten, blindenmännlichen Bildhauers

speist (vgl. hierzu näher den Abschnitt »Männliche Umwertungsversuche« dieses Teilkapitels).

53 S. hierzu übersichtlichWeyer (2018, 47ff.); s. auch Böhme (1997a) und Böhme/Böhme (1996). Auch

die anderenGegensatzpaare, die Aristoteles erwähnt, nämlich rau und glatt sowie dicht und dünn,

sind tastbasierteUnterscheidungskriterien. DieWichtigkeit des Tastsinns für denMenschen sowie

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Tastsinnliche als Projektionsfläche 71

derenGrundannahmen über ihre Verbindung zurHumoralpathologie teilweise noch bis

ins 19. Jahrhundert hinein einflussreich bleiben, begreift bestimmte Elemente undQua-

litäten als geschlechtsspezifisch und vergeschlechtlicht Körpersubjekte über ganze Zu-

ordnungsreihen: So steht die Reihe Feuer – trockenundwarm –harter54, V-förmigerKörper (in

dem die Hitze aufsteigt)55 –männlich – aktiv – zielstrebig und mutig der ReiheWasser – feucht

und kalt – weicher, kegelförmiger Körper (in dem dasWasser nach unten tendiert) – weiblich – pas-

siv – faul und wankelmütig gegenüber.56

Classen schreibt: »Women’s andmen’s bodieswere thus imagined topresent a lexicon

of sensory signs,which could be read in accordancewith the prevailing gender ideology«

(Dies. 1997, 3), wobei der Begriff des sensorischen Zeichens sicherlich in einem doppelten

Sinne verstanden werden muss als diejenigen körperlichen Gegebenheiten, die sowohl

äußerlich, für andere sinnlich wahrnehmbar sind (und ideologisch bedingt auch immer

auf bestimmteWeisewahrgenommenund teilweise in gesteigertemMaßebemerktwer-

den) als auch einer bestimmten – hierarchisierenden – sensorischen Hermeneutik un-

terliegen, die diese als Hinweise auf eine bestimmte sinnliche Verfasstheit des Gegen-

übers ausdeutet und nicht selten Verhaltensideale, Rollenerwartungen und Handlungs-

anweisungen daraus ableitet bzw. darüber legitimiert. So wurde vor dem Hintergrund

einer Wahrnehmung des weiblichen Körpers als zum Passiven und Sesshaften neigend

über Jahrhunderte hinweg für eine natürliche Gebundenheit der Frau an dasHaus sowie

für eine natürliche Neigung des Mannes zur weltbeschreitenden Exploration und Wis-

sensakquise argumentiert. Die Zuordnung der Fernsinne Sehen und Hören zumMann,

für die Elementenlehre als Kosmogonie bzw. als Erklärungsmodell für Entstehen und Vergehen

und die Transmutation von Stoffen liegt für Aristoteles darin begründet, »daß über die genannten

Qualitäten die Nahrung charakterisiert wird: unser Körper, der selbst durch die Qualitätenpaare

gebildet und inHunger undDurst nach FeuchtemundTrockenem,WarmenundKalten [sic] getrie-

ben wird, erspürt an den Dingen und Stoffen dasjenige, was ihmmangelt« (Böhme 1997a, 25). Der

Drang nach Trockenem und Feuchtem, Warmem und Kaltem stellt somit (tastsinnlich bestimm-

te) Kräfte dar, die Körper antreiben und zur Berührung und Verschmelzung mit anderen Körpern

bewegen; mithin wird die Elementenlehre Aristoteles’ zu einer anthropologischen Stoffwechsel-

chemie, die sich an der menschlichen Nahrungssuche und -verdauung orientiert.

54 Vgl. als verwandtes Bild auch Benthiens Ausführungen zur »Panzerhaut« – eine männliche Kör-

perimago, die sie bereits im Achilles-Mythos und im Nibelungenlied nachweist (Dies. 2001[1999],

158ff.).

55 Für ClassensAnmerkung, Alopezie beiMännernwäremit dieserHitze, die angeblich dieHaare ver-

brenne (Dies. 1997, 3), erklärt worden, kann ich allerdings keine Belege finden; Aristoteles erklärt

hier ganz im Gegenteil, der Haarverlust käme vom Erkalten des Kopfes durch den allgemeinen

Hitzeverlust im Zuge des koitalen Samenergusses (vgl. Ders. 2007, 2190).

56 Vgl. Classen 1997, 2ff.; 2003, 77ff.; 2012, 71ff. Besonders die vermeintliche Temperaturdifferenz

führt zu den abwegigsten Ausdeutungen weiblicher Anatomie und Physiologie. Aristoteles etwa

versteht Weiblichkeit zentral als Unfähigkeit, ›richtiges Sperma‹ zu erzeugen, die sich daraus er-

gebe, dass die Frau nicht genug Hitze produziere, um die aufgenommenen Nährstoffe in sich zu

Sperma zu kochen; das Resultat sei die Regelblutung als eine ›unfertige‹ Art von Sperma (vgl. Ders.

2007, 2044).

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

der Nahsinne Riechen57, Schmecken58 und Tasten zur Frau legitimierte eine Arbeitsver-

teilung, in der Frauen Hand- und Hausarbeiten sowie die Essenszubereitung zugewie-

sen wurden, Männer dagegen Reisen, Politik und Wissenschaft nachgehen konnten –

eine Ordnung, die, auch weil sie ihreWurzeln in antikemGedankengut hatte, in der Re-

naissancenoch einmal erstarkenkonnteumein »inferior domestic realmofwomen from

the superior public realm of men« zu trennen, »achieving a veritable renaissance of the

outlook and practices of classical Athens with its domestic imprisonment of its citizen

wives« (Kelly 2004, 153).59

Dass vor allem die quälende Vielgestaltigkeit des Tastsinns, dessen Analyse und De-

finition Schwierigkeiten bereitet und zuWidersprüchen verleitet, denmanwissbarma-

chen und einhegen möchte, sich beständig in den Prozess eines Otherings einschreibt

und auf die Anderen, auf Subjekte und soziale Gruppen verschiebt, die über das argu-

mentative Scharnier des Tastsinns ihrerseits wissbar und vor allem einhegbar gemacht

werden sollen, und dass bei diesem Prozess wiederum nicht nur die Subjekte, sondern

zum Zwecke einer dynamisch nachrückenden Diskriminierung auch die tastsinnlichen

Zuschreibungen als (um-)formbar erscheinen, zeigt sich vielleicht besonders deutlich in

demDiskursmoment, wo sensorisch vergeschlechtlichende, verweiblichende Komplexe

in rassifizierenden Agenden auftauchen.

57 Die Verbindung zwischen Weiblichkeit und Geruch hat ebenfalls Wurzeln in der antiken Medi-

zin; neben der Annahmeder ›kalten Feuchtigkeit‹ der Frau, die vermeintlich übelriechende Fäulnis

hervorbringt, spielen Gerüche insbesondere in der Vorstellung der Hysterie eine Rolle, von der ge-

glaubt wurde, sie werde von der im Körper beweglichen Gebärmutter (altgr. ὑστέρα hystéra) verur-

sacht, welchemit attraktiven und repulsiven Riechmitteln beeinflussbar sei; s. hierzu auch Schaps

1983.

58 Die Verbindung zwischen Weiblichkeit und dem Geschmacksinn hat dabei ebenfalls Wurzeln in

der biblischen Genesis-Erzählung, speziell in dem Teil, der den Grund für die Vertreibung aus dem

Paradies schildert, für die inmännlichenAusdeutungen gerne Evas ›Genusssucht‹ die Schuld gege-

ben wurde, da sie als Erste vom Baum der Erkenntnis isst – obwohl der Text selbst viel eher nahe-

legt, dass ihr Begehren nicht primär demGustatorischen gilt, sondern demErlangen vonWeisheit:

»Darauf sagte die Schlange zur Frau: Nein, ihr werdet nicht sterben. Gott weiß vielmehr: Sobald

ihr davon esst, gehen euch die Augen auf; ihr werdet wie Gott und erkennt Gut und Böse. Da sah

die Frau, dass es köstlich wäre, von dem Baum zu essen, dass der Baum eine Augenweide war und

begehrenswert war, um klug zu werden. Sie nahm von seinen Früchten und aß; sie gab auch ihrem

Mann, der bei ihr war, und auch er aß« (Gen 3,4-3,6; m. Herv.); https://www.uibk.ac.at/theol/leser

aum/bibel/gen3.html (25.01.2023).

59 Dies spiegelt sich nicht nur in Texten aus dem romanischen Sprachraum (etwa Leon Battista Alber-

tis Libri di Famiglia) wider; die Reihe derjenigen Tugenden, die etwa Gervase Markham in seinem

Ratgeber (und Bestseller) Countrey Contentments, or The English Huswife von 1615 als »The inward

and outward Vertues which ought to be in a compleateWoman« versteht, sind vor allem nahsinn-

lich geprägt. Frauen sollen den Haushalt leiten, Lebensmittel und Textilien verarbeiten, Gäste be-

wirten, Duftwässer und Kosmetika herstellen und kleinere Krankheiten von Familienmitgliedern

mit Hausmitteln behandeln können: »skill in Physicke, Surgerie, Extraction of Oyles, Banqueting-

stuffe, Ordering of great Feasts, Preferuing of all sorts of Wines, Conceited Secrets, Distillations,

Perfumes, ordering of Wooll, Hempe, Flax, making Cloth, Dying, the knowledge of Dayries, office

of Malting, Oats, their excellent uses in a Family, Brewing, Baking, and all other things belonging

to an Houshold« (vom ausführlicheren Titelblatt des Wiederabdrucks 1623).

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html


2. Das Tastsinnliche als Projektionsfläche 73

Tastsinn und Racial Othering

Die vermeintlich weiblichen Eigenschaften der Übersensibilität und Wankelmütigkeit,

Formlosigkeit, aber Formbarkeit sowie Passivität und Faulheit, die im antiken Schema

aus einer angeblich intrinsischen, dunklen, kalten Feuchtigkeit der Frau, einer natürli-

chen Verbindung zuWasser60, Nacht undMond61 und einer grundlegenden Verhaftung

im Nah-, speziell Tastsinnlichen, hergeleitet wurden, werden teilweise in kolonialisti-

schen Schriften der Aufklärung62 auf nicht-weiße Subjekte übertragen, wobei sich aller-

dings eine Verschiebung ergibt.Während dasDiskursmuster zur Konstruktion der Ande-

ren bleibt, diesen eine feuchte Konstitution des Körpers sowie eine besondere Neigung

zu einem vor allem tastsinnlichen Weltbezug und eine besondere Reizbarkeit der Haut

zu unterstellen, um von dort aus auf eine emotionale und psychische Labilität ›rückzu-

schließen‹, verschwindet hier die Kälte aufgrund der geänderten Argumentationsvorha-

ben aus dem Kanon abwertender sensorischer Zeichen: Der Staatstheoretiker Charles-

Louis Montesquieu etwa versucht, in seiner in der Schrift De l’Esprit des Loix (1748) for-

mulierten Klimatheorie anhand von angenommenen Umwelteinflüssen auf die Körper-

oberfläche des Subjekts Differenzen im Temperament der ›Völker der kalten Länder‹ ge-

genüber den ›Völkern der heißen Länder‹ zu postulieren. Das heiße Klima des globalen

Südens führe zu einer Erschlaffung und Verlängerung des Gewebes mit größerer Expo-

sition der Nervenzellen, welche eine erhöhte Reizbarkeit bedinge undmit einer starken

Einbildungskraft und Wankelmütigkeit sowie einer Neigung zur Lasterhaftigkeit, Wil-

lensschwäche und Faulheit einhergehe (vgl. Montesquieu 1995[1758], 155f.).

Der herabstufende – sowie seine verweiblichende Funktion immer noch mit sich

tragende – Vorstellungskomplex aus Feuchtigkeit, Wankelmütigkeit und Formlosigkeit

ist hier nun nichtmehr an Kälte gebunden, sondern koppelt sich imDunstkreis kolonia-

listisch geprägter, rassistischer Schriften mit der Imagination tropischer Klimate und

insbesondere einer gleißenden Sonne Afrikas, die vermeintlich sowohl die Umgebung

zur Ausdünstung von »fäulichten Feuchtigkeiten« (Kant 1977[1777], zit. n. Benthien

60 EinDenken des ElementsWasser als intrinsisch passiv und fügsamfindet sich auch in literarischen

Texten, etwa bei Francis Ponge (The Nature of Things, 1942): »Water is colourless and glistening,

formless and cool, passive and determined in its single vice, gravity. […] The vice plays an inner

role as well: water endlessly ravels in upon itself, constantly refuses to assume any form, tends

only to self-humiliation, prostrating itself […]. You might almost say that water is insane, given

this obsession, this fixation, the hysterical need to obey its gravity alone« (zit. n. Merleau-Ponty

2004[1948], 64f.). Zur Feminisierung der Natur bei Ponge s. näher Jordan 1999. Gaston Bachelard

bezeichnet inWater andDreams (1983[1942]) dasWasser als ein Element »more feminine andmore

uniform thanfire« (ebd., 5). »Water is themost receptive of the elements, thus its strongly feminine

characteristics« (ebd., ix).

61 DerMond als Gegensatz zur feurigen und ›welterleuchtenden‹ männlichen Sonne wurde dem Ele-

ment Wasser zugeordnet und als weiblich verstanden; für diese Verbindung schien auch die Par-

allelität der Lunation mit der durchschnittlichen Länge des weiblichen Zyklus zu sprechen.

62 Es gibt einen breiten Diskurs sowohl über die kolonialistischen, imperialistischen und rassisti-

schen Anteile der aufklärerischen und besonders der Kant’schen Schriften als auch über die Ver-

suche der ›Rettung der Aufklärung‹, indem etwa in späterenWerken eine Verschiebung von Kants

Denken hin zu einem inklusiven Universalismus und Kosmopolitismus als Abrücken von seiner

Position einer weißen Überlegenheit gelesen wird; s. hierzu übersichtlich Dhawan 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

2001[1999], 178) bringt als auch dieHaut: Nicht nur die Feuchtigkeit des Schweißes, auch

eine vermeintlich besonders die Schwarze Haut betreffende ›Absonderung‹ – Kant be-

müht hier nicht zufällig die hypothetische Substanz Phlogiston, an deren Existenz man

im späten 17. und 18. Jahrhundert irrtümlicherweise glaubte und von der man annahm,

sie entweiche bei Verbrennungs- und Verwesungsprozessen – wird heraufbeschworen

und die Schwarze Haut über Beschreibungen als verschmutzt, klebrig und stinkend

immerwieder, in einer performativenWiederholung, diskursiv, imaginativ und affektiv

zu einem sticky signifyer im Sinne Sara Ahmeds (vgl. Dies. 2014[2004], 82ff.) aufgeladen.

Die ekelerregenden Zuschreibungen, die hier auf dem Tastsinnlichen und dem Olfak-

torischen beruhen, bestätigen Walter Benjamins Beobachtung, der in seinem kurzen

Prosatext Handschuhe formuliert: »Aller Ekel ist ursprünglich Ekel vor dem Berühren«

(Ders. 1991[1928], 91).63

Eine andere und etwas frühere Hypothese zur Erklärung der dunklen Hautfarbe,

die etwa in Zedlers Universal-Lexikon (1735) auftaucht und in der Allgemeinen Encyclopä-

die der Wissenschaften und Künste (1828) wiederaufgegriffen wird, ist die Existenz eines

»malphigi’sche[n] Schleim[s]«, den sich die Autoren als eine dicke schwarze Flüssigkeit

vorstellen, die in einem Gefäßnetz unter der Epidermis zirkuliere und die Haut dunkel

erscheinen lasse (Allgem. Enc., zit. n. Benthien 2001[1999], 176). Dass die Substanz als

Schleim imaginiert wird, impliziert auch eine gedankliche Nähe zum Schleim als einem

der vier Säfte der aus der Humoralpathologie entwickelten Temperamentenlehre nach

Galen, welche den antriebslosen Charaktertypus des Phlegmatikers auf ein Übermaß

an Schleim zurückführt. Die vier Temperamente tauchen tatsächlich rassifizierend

wiederum bei Kant auf (Ders. 1977[1777], 23), der sich, wie Benthien ausführt, »in

Übereinstimmung mit vielen anderen Denkern seiner Zeit« »an die klassische Humo-

ralpathologie an[lehnt]« und auf dieser Basis »vier Rassen bestimmen [kann], die den

Temperamenten entsprechen«, was ihn zu der Bewertung des Schwarzen Subjekts als

»faul, weichlich und tändelnd« verleitet (Dies. 2001[1999], 178).64

63 S. zum Zusammenhang von Ekel, Viskosität und Tastsinn auch Sartres Ausführungen zum Klebri-

gen in Das Sein und das Nichts, der Ekel vor dem Berühren insbesondere klebriger Substanzen, die

mich unkontrolliert und mehr zurückberühren könnten, als ich es will, als Angst vor Vermischung

und Veränderung kennzeichnet (Ders. 1993[1943], 1043: »Schon im Wahrnehmen des Klebrigen,

einer klebenden, kompromittierenden Substanz ohne Gleichgewicht, ist so etwas wie die Angst

vor einer Metamorphose. Das Klebrige berühren heißt Gefahr laufen, sich in Klebrigkeit aufzulö-

sen«), sowieMerleau-Pontys Ausführungen zumHonig, dessen Klebrigkeit den Berührenden zum

Festgehaltenenmache (vgl. Ders. 2004[1948], 60f.); außerdemKolnai (1929), der auch auf die (tak-

tile) Bedeutung des Geruchssinns für das Erleben von Ekel hinweist, da beim Riechen tatsächlich

Partikel des ekelhaften Objekts in mich eindringen, mich also innen berühren und sich mit mir

vermischen (vgl. ebd., 533).

64 Benthiens Aussage, dass es »[w]ahrscheinlich kein Zufall [ist], daß die ›Neger‹ dann genau die hu-

moralpathologischen Qualitäten repräsentieren, die seit jeher dem Weiblichen zugeordnet wer-

den (feucht und warm)« (ebd.) muss allerdings korrigiert werden – Wärme war, wie gezeigt, in

der antiken griechischen Naturphilosophie, die die Basis für Elementenlehre, Humoralpathologie

und Temperamentenlehre bildet, gerade keineweibliche Eigenschaft, sondern leitet sich eher aus

sozialen Rollenkonzeptionen und Assoziationen von Herd- und Nestwärme mit Weiblichkeit und

Mütterlichkeit her, verstärkt ab dem Mittelalter; vgl. hierzu Classen: A Place by the Fire. In: Dies.

2012, 1–26. Wenn ich hier und im Folgenden rassistische Ausdrücke unzensiert zitiere, tue ich dies

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Tastsinnliche als Projektionsfläche 75

Das Tastsinnliche wird also in beiden Dimensionen des sensory signs zum Othe-

ring instrumentalisiert: Das Schwarze Subjekt wird sowohl als tastbar andersartig

imaginiert – seine Haut ist vermeintlich ölig, klebrig und verschmutzt und weist der

europäischen gegenüber eine grundlegende »Verschiedenheit der Organisation […]

nach dem Gefühle« (Kant 1839[1785], 62) auf – als auch als perzeptiv anders strukturiert

vorgestellt, und zwar als von einem insbesondere tastsinnlichen Weltbezug abhängig.

Gerade Letzteres spricht auch aus den Schriften des Naturhistorikers Lorenz Oken,

der Anfang des 19. Jahrhunderts ein Klassifikationsschema entwirft, nach dem er die

Menschheit in »5 Arten nach der stuffenweisen Ausbildung der 5 Sinne« ordnet – mit

anderen Worten eine sensorisch-rassistische Rangordnung. In dieser steht der euro-

päische »Augen-Mensch« an der Spitze, gefolgt vom asiatischen »Ohren-Mensch[en]«,

dem indianischen »Nasen-Mensch[en]«, dem melanesischen »Zungen-Mensch[en]«

und zuletzt dem afrikanischen »Haut-Mensch[en]«. Oken schreibt:

Haut-Mensch, Fühl-Mensch, Schwarzer, Africaner; die Haut vor allem ausgezeichnet,

schwarz, fettig, sammetartig, Haare schwarz, kraus, Kopf schmal, Kiefer- und Wan-

genknochen vorstehend, Kinn zurücktretend, Lippen dick, Nase dick und breit, Augen

rund und weiß, phlegmatisch, träg. Heißen Neger, leben von Pflanzen und Fleisch.

Sie entsprechen den fleischlosen Thieren, den Mäusen und den Fledermäusen. Sie

bewohnen vom Atlasgebirge an nach Süden ganz Afrika, haben Dörfer und Städte

von schlechten Hütten, reden sehr verschiedene Sprachen, können weder lesen noch

schreiben, sind in viele kleine Staaten getheilt, die von Fürsten willkührlich regiert

werden (Ders. 1821, 974).

Aus der Zuteilung des Tastsinns zum afrikanischen, des Sehsinns zum europäischen

Subjekt spricht die kolonialistische Instrumentalisierung der Diskursgeschichte der

Nahsinne ebenso sehr wie die aufklärerische Geschichte der Verbindung zwischen

Sehen, Licht, Erleuchtung und Wissen65 sowie die Ineinssetzung von räumlicher und

intellektueller Distanz zum Wahrgenommenen und deren Assoziation mit Kontrolle

über das Gesehene, Erhabenheit und Freiheit. Kurz zuvor hatte Schiller in Über die

ästhetische Erziehung desMenschen geschrieben:

bedauernd im Wissen um ihr Verletzungs- und (Re-)Traumatisierungsrisiko, aber im Sinne eines

»Sicht- und Sprechbarmachen[s]« (Kißling 2022, 39) der Historizität diskriminierender Strategien.

Diese Haltung betrachtet solche Begriffe als Aufforderung zu »antidiskriminierender Wortkritik«

(Klug 2020, zit. n. ebd., 43), die topisch gewordene Semantiken dechiffriert.

65 Diese Verbindung, die auf u. a. christliche und platonischeWurzeln zurückgeht, ist in vielen Spra-

chen im Wort für Aufklärung selbst abgebildet (Enlightenment, Illuminismo, Siècle des Lumières, Oś-

wiecenie). ImDeutschen ist sie rein begrifflich ehermittelbar über die Vorstellung eines Aufklarens

des Himmels, welches die Sonne durchlässt, gegeben; auch hier ist die Aufklärung aber zentral an

die Lichtmetaphorik geknüpft (vgl. ausführlich Oelkers 2007, 1–21). Porter (2001[2000]) zeichnet

nach, wie sich dieWahrnehmung, ›es gäbemehr Licht‹, die in der Epoche der Aufklärung aus zahl-

losen literarischen und wissenschaftlichen Texten spricht, nicht nur metaphorisch herleitet, son-

dern auch von technischen Faktoren wie der Verbreitung von Argand-Öllampen und Gaslampen

zur Hausbeleuchtung und der zunehmenden Beleuchtung von Straßen sowie Veränderungen in

der Architektur und der Innenausstattung mit zunehmend großen Flügelfenstern sowie helleren

Wandgestaltungen abhängt (vgl. ebd., Kap. 2 »The Birth of an Ideology«).

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

In dem Auge und dem Ohr ist die andringende Materie schon hinweggewälzt von den

Sinnen, und das Objekt entfernt sich von uns, das wir in den tierischen Sinnen unmit-

telbar berühren. Was wir durch das Auge sehen, ist von dem verschieden, was wir

empfinden; denn der Verstand springt über das Licht hinaus zu den Gegenständen.

Der Gegenstand des Takts ist eine Gewalt, die wir erleiden; der Gegenstand des Auges

und des Ohrs ist eine Form, die wir erzeugen. So lange der Mensch noch ein Wilder

ist, genießt er bloß mit den Sinnen des Gefühls […] Sobald er anfängt, mit dem Auge

zu genießen, und das Sehen für ihn einen selbständigen Wert erlangt, so ist er auch

schon ästhetisch frei (Ders. 1962[1795], 26. Brief).

DieDifferenz von Fernsinnen undNahsinnen verhandelt hier einmalmehr nicht nur die

Binarität von Aktivität und Passivität, sondern auch die Grenze zwischen Mensch und

Tier, Kultur und Natur, Zivilisation und Wildnis. Ein vermeintliches bzw. unterstelltes

Verhaftet-Sein im Tastsinnlichen kann folglich geradezu zur Aberkennung derMensch-

lichkeit führen. So ist in der Diskursgeschichte der Sinne immer wieder erkennbar, wie

Agenden gruppenbezogener Abwertungen über die Instrumentalisierung spezifischer

diskursiver Konstruktionsweisen des Tastsinns erreicht werden.

Männliche Umwertungsversuche: Sensualismus und ›erkennendes Tasten‹

Die Aufklärung66 führt zwar eineGeringschätzung des Tastsinns fort, die sich in der An-

tike präformiert, sich imMittelalter vor allem in einer religiösenAngst vor demsündhaf-

ten Körper und seinen Begehren fortschreibt67 und in der Renaissance noch einmal ver-

stärkt in der Formulierung von Geschlechterrollen wirksam wird. Daneben bilden sich

allerdings auch Denktraditionen aus, in denen es zu einer zumindest teilweisen Um-

deutung des Tastsinnlichen kommt. Zentral ist hier der Sensualismus des 18. Jahrhun-

derts,68 in dem Philosophen wie Johann Gottfried Herder, Étienne Bonnot de Condillac

66 Zum Tastsinn in den Texten der Aufklärung generell s. Binczeks 2007.

67 Thomas von Aquin etwa popularisiert das Verständnis des Sehens als einer rein geistigen Verän-

derung des wahrnehmenden Subjekts, des Tastsinns aber als körperlicher und materieller Verän-

derung und kommt zu der Bewertung: »Je hervorragender ein Sinnesvermögen ist, desto geringer

ist die vomGegenstand erfaßte Organveränderung« (zit. n. Jütte 2000, 62). ImMittelalter, speziell

in der Hochscholastik, wird außerdem verstärkt über quasi-sensorische, »spirituelle« oder »innere

Sinne« nachgedacht und ein ›Erspüren‹ zunehmend nur noch als eine geistig-spirituelle Erkennt-

nisbewegung geschätzt (vgl. Scheerer 1995, 834ff.); das Interesse verschiebt sich von den äußeren

Sinnen und der Welterkenntnis zu einem inneren Erfahren des Jenseitigen bzw. einer durch In-

nerlichkeit erlangten Gotteserkenntnis. Während dieses Denken einerseits stark auf visuelle Me-

taphern zurückgreift (»Augeder Seele«; »AugedesHerzens«; »Schauder Trinität« als Erfahrungdes

»formlosen Lichtes«; ebd., 837), wird andererseits in der Literatur dermittelalterlichen christlichen

Mystik, zentral bei Hildegard von Bingen, ebenfalls eine den Tastsinn rehabilitierende Diskursbe-

wegung möglich, in der über eine Metaphorik der Nahsinne, speziell Geschmack und Tastsinn,

die Erfahrung einer besonders innigen Verbindung zu Gott ausdrückbar wird, die durchaus auf

die materielle Konkretheit der Tast- und Geschmackserfahrung angewiesen ist (vgl. Largier 2008,

45f.). Daneben bilden auch der Reliquienkult und der Glaube an heilendes Handauflegen diskur-

sive Felder, in denen Tasten und Berühren positive Konnotationen erhalten können.

68 Die Sensualphilosophie als eine bestimmte Richtung des Empirismus, die Erkenntnis zentral aus

den Sinnesempfindungen statt aus einer unkörperlich gedachten Vernunft ableitet, entwickelt

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Tastsinnliche als Projektionsfläche 77

und George Berkeley den Tastsinn vor allem als notwendiges Korrektiv des täuschbaren

Sehsinns zur zweifelsfreien Welterfahrung hervorheben. Wie Claudia Benthien detail-

liert herausgearbeitet hat, kommt es in diesem Schriftkorpus allerdings nicht zu einer

generellen Aufwertung des Tastsinns gegenüber den Fernsinnen, sondern vielmehr zu

einer verkürzenden Konzentration auf die aktiv-tastende Komponente:

Meine These ist, daß die Hautsinne gar nicht so sehr durch das Auge unterdrückt wur-

den, wie es kulturgeschichtlich heißt, sondern vielmehr durch die Hand. Indem die

Haut in allen, auch den gegenwärtigen Diskursen über die Sinne (ohne daß dies ex-

plizit gemacht wird) auf die aktive, welterobernde, ›begreifende‹ Hand reduziert wird,

die als pars pro toto für die Vielzahl ihrer Sinne und Orte fungiert, entsteht eine viel

extremereMarginalisierung, als ihn [sic] das Auge hätte anrichten können (Dies. 1998,

336).

Die Idealisierung des aktiven Tastens, die nicht zuletzt vor demHintergrund der empi-

ristischen Diskussion des Molyneux-Problems sowie des paragone69 herbeigeschrieben

wird und die, wie Benthien zeigt, etwa in der Malerei über die Veränderung des Bildty-

pus der Fünf-Sinne-Folgen nachzuvollziehen ist (vgl. ebd., 339f.), drückt sich u. a. dar-

in aus, dass das aktive Ertasten des eigenen Körpers als Voraussetzung für die leibliche

Selbsterkenntnis des Subjekts hervorgehobenwird. So gehen sowohl Étienne Bonnot de

Condillac als auch Carl Gustav Carus davon aus, dass die Existenz, Einheitlichkeit und

Präsenz des eigenen Körpers bzw. die »Localität des eignen Körpers« (Carus 1861, 384)

erst durch die aktiv tastende Hand erfahren werden kann, die sich auf sich selbst legt –

während ja auch denkbar wäre, Selbsterfahrung durch passiv empfundene taktile Phä-

nomene wie Wind auf der Haut gegeben zu sehen. Eine Argumentation für die Über-

legenheit des Tastsinns wird also direkt von der Beteiligung des muskulären Apparates

sowiederweltbegreifendenunddadurchkontrolliertKontrolleherstellendenErkenntnis

abhängig gemacht. Mehrere Autoren stellen auch das Gedankenexperiment an, welche

Sinne, zu einem leblosen Körper nach und nach hinzugefügt, welche Art von Erkennt-

nis erlauben, wobei sie auf den u. a. von Ovid überlieferten Pygmalion-Mythos70 zu-

rückgreifen, in dem Pygmalions schöne weibliche Marmorstatue Galatea langsam zum

Leben erwacht und − tastend − sich selbst und die Welt erfährt. Ist das tastende Er-

kenntnissubjekt hier zwar weiblich, wiederholt der Rahmen, in dem das epistemische

Handeln erfolgt, dennoch die klassische Geschlechterhierarchie, indem Galatea vor al-

lem als Schöpfung des männlichen Künstlergenies Pygmalion figuriert. Der Verlauf der

sich maßgeblich aus der Rezeption von John Lockes einflussreichem An Essay Concerning Human

Understanding (1689) durch George Berkeley (An Essay Towards a New Theory of Vision, 1709) sowie

David Hume (A Treatise of Human Nature, 1739) und die französischen Enzyklopädisten (Dictionn-

aire raisonné des sciences, des arts et des métiers, 1751–1780), vor allem Étienne Bonnot de Condillac

(Traité des sensations, 1754).

69 Der aus der Renaissance herrührende Diskurs um einen Wettstreit der Künste hatte sich vom an-

fänglichen Gegensatz zwischenMalerei und Dichtung im 17. Jahrhundert zunehmend auf den von

Bildhauerei als tastsinnlicher und Malerei als optischer Kunst verschoben.

70 Neben Condillac greifen etwa Charles Bonnet, Denis Diderot und Georges-Louis Leclerc de Buffon

den Pygmalion-Mythos auf, vgl. hierzu Jütte 2000, 144f.

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

Geschichte und dasMöglichwerden ihrer Belebung gehen entscheidend auf Pygmalions

Fähigkeit zur Schaffung lebensechtwirkender Statuen zurück; dieVerhandlungdesPyg-

malion-Mythos imSensualismusknüpftdabei anden im17. JahrhundertpopulärenBild-

typus des idealisierten blindenBildhauers an, in demdieser als herausragend tastbegab-

ter männlicher Schöpfer visualisiert wird.71 Tatsächlich proliferieren auch in der sensu-

alphilosophischen Literatur die bereits vom Hellenismus bekannten Bemühungen um

sensorisch begründete und effektiv diskriminierendeGeschlechterkonstruktionen.Ärz-

te, Philosophen und Dichter – der bereits erwähnte Carl Gustav Carus, aber auch Henri

Fouquet, Antoine LéonardThomas, Pierre Roussel, Paul-Victor de Sèze, Pierre-Jean-Ge-

orges Cabanis und Novalis – schreiben über die bekannten Topoi: die angeblich erhöhte

sinnliche Reizbarkeit der Frau, ihre Verhaftung in den sinnlichen Genüssen, ihre Unfä-

higkeit, die Eindrücke zu ordnen und in der Vernunft zu verarbeiten, ihre Bestimmung

zuMutterschaft und Kinderpflege aufgrund ihrer Sensibilität.72

Die epistemologisch begründete Idealisierung des aktiven Tastens durch die Hand

bzw. Abwertung des passiven Hautsinns spricht auch aus den Binnendifferenzierungen

der Wahrnehmungen des Tastsinns, die die Sensualisten, meist inspiriert von Lockes

Unterscheidung in primäre und sekundäreEigenschaften desMateriellen, vornehmen. So

unterscheidet Condillac in Traité des sensations (1754) diejenigen tastsinnlichenWahrneh-

mungen, deren Verhältnisse sich »mit größerer Genauigkeit erkennen lassen« und die

vermeintlich neutral über die objektiven Gegebenheiten des Gegenstandes Auskunft ge-

ben – »Ausdehnung, Gestalt, Raum, Festigkeit, Härte, Weichheit, Bewegung, Ruhe« –

von denjenigen, die »unbestimmt«, subjektiv und befindlichkeitsabhängig sind, näm-

lich »Wärme und Kälte und verschiedenerlei Lust- und Schmerzgefühle« (zit. n. Bent-

hien 1998, 346). Johann Jakob Engel unterscheidet 1787 in Ueber einige Eigenheiten des Ge-

fühlssinnes73 ebenfalls nach demGrad der Auskunftsfähigkeit über »ursprüngliche« (d. h.

71 Benthien schreibt über José Riberas Gemälde El éscultor ciego (1632): »Riberas blinder Bildhauer ist

Prototyp dieser idealen, konzentrierten haptischen Wahrnehmung, wie sie die ästhetische Theo-

rie des späten 18. Jahrhunderts idealisiert hat« (Dies. 1998, 344f.).

72 Für eine Zusammenfassung der Argumentationen der genannten Autoren vgl. das Kapitel »Die

Empfindsamkeit des weiblichen Geschlechts« in Jütte 2000, 151ff. Bei Carus ist auch der Gedanke

geäußert, dass »ein Körper mit sehr vorherrschender harter und schwerer Knochenbildung (sei er

nun an sich männlich oder weiblich) stets mehr auf die Seeleneigenschaften des Mannes – Stär-

ke, Willensfähigkeit, Entschiedenheit, zum Theil auch schärfere Verstandesauffassung im Allge-

meinen – hindeuten werde, während ein Körper mit zartem, leichtem und minder hartem Kno-

chengerüst (sei er ebenfalls männlich oder weiblich) allemal das Symbol abgeben werde einer

Seele, welche wesentlich die Eigenschaften des Weibes besitzt, folglich durch geringere Willens-

energie, durch Weichheit des Gemüths und mehr Sensibilität als Geistesstärke sich auszeichnen

werde« (zit. n. Jütte 2000, 154). Damit löst er zwar auf den ersten Blick zumindest teilweise die

starre Verbindung zwischen zugeschriebenem biologischen Geschlecht und als zugehörig vermu-

tetemCharakter, aber nicht diejenige zwischen positiv konnotierten Eigenschaften undMännlich-

keit bzw. negativ konnotierten undWeiblichkeit; zusätzlich macht die Formulierung deutlich, wie

stark dennoch über Körpermerkmale vergeschlechtlicht wird – auch wenn der ›Umweg‹ über eine

»Seele« genommen wird, deren ›Geschlecht‹ von den Geschlechtsorganen ›abweichen‹ kann.

73 1787 als Vortrag an der Königlichen Akademie der Wissenschaften in Berlin gehalten, später ge-

druckt publiziert. Benthien zitiert aus der Sammlung J.J. Engel’s Schriften von 1805 (Mylius).

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Tastsinnliche als Projektionsfläche 79

in seinem Verständnis objektiv gegebene) und »abgeleitete« (subjektiv empfundene) Ei-

genschaften »in das gröbere ›Gefühl‹ und das feinere ›Getast‹ – Hand und Haut also«

(zit. n. ebd., 347).

Die Körperhaut, die nur ungenaue Temperaturschwankungen und unspezifische

Lust-/Unlustgefühle vermittelt, erscheint bei beiden unbrauchbar für ästhetische sowie

für wissenschaftliche Erfahrung; nur das aktive Tasten kann die Eigenschaften der ma-

teriellen Welt sowie vor allem der plastischen Kunst wirklich vermitteln. Engel bezieht

dabei zumindest den Gedankenmit ein, dassman auchmit anderen Teilen des Körpers,

solange sie sich »um einen Gegenstand mehr oder minder herumbiegen« (zit. n. ebd.,

347) können, die Ausdehnung und Gestalt eines Objekts ertasten kann; es bleiben aber

auch hier die Aktivität des Subjekts und Beteiligung der Muskeln ausschlaggebend für

die höhere ästhetisch-epistemologische Bewertung dieser Dimension des Tastsinnli-

chen. Carl Gustav Carus schließlich formuliert dies in seiner StudieNatur und Idee (1861)

ganz direkt: Auch für ihn ist der »Hautsinn als Gefühl« vom »Hautsinn als Getast« zu

unterscheiden; das ungenaue Gefühl entwickle sich erst »auf höchster Stufe, und durch

das motorische Element, zum Tastsinn« (zit. n. ebd., 348).

Generell lässt sich festhalten,dassdie SchriftendesSensualismus inder Fortführung

einer jahrtausendealten Tradition dermoralisch-ethischen, ästhetischen und epistemo-

logischen Bewertung von Sinnesmodalitäten und -leistungen noch einmal stark dazu

beitragen, die Diskussion zunehmend auf eine intramodale Ebene zu verschieben und

die Mannigfaltigkeit des tastsinnlichen Erlebens nach der Binarität von aktivem Tasten

und passivem Fühlen zu ordnen. War Berührung immer schon ambivalent, bekommt

diese Ambivalenz nun eine akademisch situierte Relevanz als Schlüsselkriterium im Äs-

thetik-Diskurs und bedient sich zunehmend eines physiologischen Vokabulars. Die Bi-

narität des Tastsinnlichen ist damit einer der Berührungspunkte, an dem »Sinnesphy-

siologie und Philosophie […] im 19. Jahrhundert in einem engen Wechselverhältnis zu-

einander [standen]« (Heidelberger 1997, 37). Das Tastsinnliche wird hier vor allem als ei-

ne spezifische Form von epistemisch relevanter Sensibilität zum Verhandlungsort des

Wertes von Subjekten.

Dass dabei Machtverhältnisse die produzierten Wahrheiten bestimmen, wird nicht

zuletzt daran deutlich, dass tastsinnliche Sensibilität eine ganz andere diskursive Funk-

tion erhält, sobald es umnicht-weiße Subjekte geht: DenBegriff der Sensibilität teilt sich

der Sensualismusmit demEmpfindsamkeitsdiskurs des 18. Jahrhunderts,74 welchermit

seinem vernunftergänzenden Gestus der Hinwendung zum Sinnlichen ebenfalls nicht

geringen Einfluss auf den Komplex von Tastsinn, Subjektivierung undHierarchisierung

hat, insofern als er nicht nur die Tendenz, sittlich-moralische Werte über die Doppel-

deutigkeit des Begriffs der Empfindung an Sensoriken zu knüpfen,75 ins beinahe Fe-

74 Zu den komplexen Zusammenhängen zwischen der literarischen Strömung der Empfindsamkeit,

der Sensualphilosophie und dem medizinischen Irritabilitäts- und Sensibilitätsdiskurs sowie der

Doppeldeutigkeit vor allem der englischen und französischen Begriffe sensibility und sensibilité s.

Vila 1998.

75 Bezeichnenderweise kommtes in dieser Zeit sprachlich zu einerUmdeutungdesBegriffs »Gefühl«,

das vorher den Tastsinn bezeichnete, doch nun zunehmend die emotionale Empfindungsdimensi-

onmeint (vgl. Benthien 1998, 336ff.). Böhmediagnostiziert für dieMitte des 18. Jahrhunderts einen

generellen Psychologisierungs- und Introjektionsschub von Gefühlen, dessen historischeWurzeln

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

tischistische steigert,76 sondern auch die Romantisierung der Idee eines unberührten,

vor-kulturellen und vor-zivilisatorischen ›Naturzustandes‹ des Menschen (maßgeblich

durch Rousseau) popularisiert. Diese wird noch etwa 150 Jahre später in exotisierenden

Beschreibungen afrikanischer Kunst nachhallen und dadurch erneut das weiße Subjekt

mit intellektueller Distanz, das Schwarze Subjekt mit einer übersteigerten Sinnlichkeit

aufladen und als radikal anders konstruieren. So deutet etwa der deutsche Kunsthisto-

riker Carl Einstein in seiner einflussreichenMonografieNegerplastik (1915) in die von ihm

beschriebenen afrikanischen Skulpturen und Masken in philorassistischer Weise eine

idealisierte Auflösung von Subjekt und Objekt sowie eine nicht-zentrierte, ganzkörper-

lich-sinnliche Weltwahrnehmung hinein, die einem von der Welt separierten und star-

ren, ich-zentrierten Subjekt der europäischen Kunst gegenübersteht. Er schreibt:

An der Maske versteht der psychologisierende und zugleich theatralische Europäer

dies Gefühl am ehesten. Der Mensch verwandelt sich immer etwas, jedoch bleibt er

bemüht, eine gewisse Kontinuität, die Identität zu wahren. Gerade der Europäer bil-

dete dieses Gefühl zu einem fast hypertrofen Kult; der Neger, der weniger vom subjek-

tiven Ich befangen ist und die objektiven Gewalten ehrt, muß, soll er sich neben ihnen

behaupten, sich in sie verwandeln. […] Die Maske hat nur Sinn, wenn sie unmensch-

lich, unpersönlich ist; das heißt konstruktiv, frei von der Erfahrung des Individuums

(ebd., XXV; XXVI).

Eine ganzkörperlich-sinnliche Berührung und mimetische Vermischung mit der Welt

erscheint hier zwar aufgewertet, geht aber einher mit der erneuten Verfestigung einer

er bis zur ersten griechischen Aufklärung zurückverfolgt, und vertritt die interessante Lesart, ei-

ne »Verseelung« (Ders. 1997b, 532) von Empfinden sei auch als Versuch einer Kontrollnahme zu

verstehen: Statt Gefühle als »durchwirkende räumliche Mächte« (ebd.) anerkennen zu müssen,

gebe das Narrativ der Seele den Gefühlen einen klaren Ort und nehme ihnen die Bedrohlichkeit.

Wenn Goethe Werther sagen lässt, dass er, im Grase liegend, »das Wimmeln […] der Würmchen,

der Mückchen näher an [s]einem Herzen fühle«, geht es allerdings nicht um ein Übergehen des

sensorisch-körperlichen zugunsten eines inneren Erlebens, sondern gerade um die Kontinuität

zwischen diesen Dimensionen und um eine emotionale Aufladung der tastsinnlichen Welterfah-

rung. Vila schreibt: »In fact, the various meanings attached to sensibility tended to be mutually

permeable because eighteenth century authors used the word as a bridging concept – a means

of establishing causal connections between the physical and the moral realms« (Dies. 1998, 2).

Weiterführend zu Tastsinn, Sensibilitätsdiskurs und demGefühl der Ergriffenheit s. Binczek 2007,

207ff.

76 Auch indirekt kommt dort der Tastsinn wieder als Katalysator von Rassifizierung ins Spiel, indem

nicht nur das Fühlen in seiner Doppeldeutigkeit von sensorischer Naturerfahrung und Emotiona-

lität, sondern ebenfalls das nach außen sichtbare Tastorgan, die Haut, auf neue Art in den Fokus

gerät, und zwar hinsichtlich der Frage ihrer Kommunikabilität von innerem Gefühl. Es entwickelt

sich, eigentlich paradoxal neben der behaupteten erhöhten Reizbarkeit der »Völker der heißen

Länder« ([l]es peuples des pays chauds; Montesquieu 1995[1758], 155) stehend, die Idee einer emotio-

nalen ›Abstumpfung‹ des Schwarzen Subjekts, denn die Kontrastfolie ist nun das in der Empfind-

samkeitsliteratur entstehende Ideal der moralischen Schamhaftigkeit, die in der errötenden Haut

demGegenüber erfahrbar wird – eine Schamesröte, die die SchwarzeHaut nicht zulasse. So postu-

liert Oken in seinem Lehrbuch derNaturphilosophie (1809, Jena: Friedrich Frommann): »Dermenschi-

geMensch ist derWeiße. Es scheint sein Inneres durch die Haut hindurch, weil diese durchsichtig,

ungefärbt ist. Wer erröthen kann, ist ein Mensch; wer dieses nicht kann, ist ein Mohr« (ebd., 355).

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Tastsinnliche als Projektionsfläche 81

rassistischensensorischenZuschreibungsordnungsowiemit einerBegehrensprojektion

des weißenWissenschaftlers auf die exotisierten Anderen.

Weibliche Umwertungsversuche: Differenzfeminismus nach Irigaray

Ein in Texten zu geschichtlichen Sinnesdiskursen ebenfalls oft genanntes Beispiel ei-

nes Umwertungsversuches, hier auf einen sensorischen Sexismus bezogen, ist Luce Iri-

garays differenzfeministischer Entwurf eines auf Taktilität zurückgehenden spezifisch

weiblichen Sprechens und Schreibens, den sie 1974 in ihrem wohl bekanntesten Werk

Speculum. De l’autre femme darlegt. Ihre Argumentation geht von einer kritischen Aus-

einandersetzung mit Freuds Vorlesung »Die Weiblichkeit« (1933)77 aus, in der Weiblich-

keit nur über den Mangel in Form des fehlenden Phallus gedacht werden könne und

die Frau dazu verdammt werde, stets nur Negativ und Spiegel des anderen, eigentli-

chen Geschlechts zu sein, sprich der »spécularisation« des Mannes zu dienen (Irigaray

1980[1974], 24),welcher sich über sie absichere,während sieweder als Bild noch als Stim-

me vorkommen könne.

Da sexuelle Differenz damit in einer Logik des Selben78 effektiv ebenso verschwin-

detwiedieReflektierbarkeit der vergeschlechtlichtenundnichtneutralenSituierungdes

phallogozentrisch theoretisierenden (männlichen) Subjekts, geht es Irigaray umdie For-

mulierung eines Ortes und einer Syntax, von dem aus undmithilfe derer die Frau (sich)

von außerhalb der patriarchalen Norm als Differentes sprechen kann, in all ihrer un-

abgeleiteten Eigentümlichkeit. Ein solches Frau-Sprechen (parler femme)79, das sich der

Herrschaft des Phallus und dessen starrer Subjekt/Objekt-Struktur entzieht und statt-

dessen nach der Logik einer »Nähe, so nah, dass jeglicheDiskriminierung, jeglicheDefi-

nition und somit jegliche Form von Aneignung unmöglich wäre« (Irigaray 1979[1977], 22)

funktioniert, gründet in der Selbstberührung, die die weibliche Anatomie mit den sich

gegenseitig berührenden Vulvalippen ermöglicht:

So ist zum Beispiel die Auto-Erotik der Frau von der des Mannes sehr verschieden. Die-

ser hat, um sich zu berühren, ein Instrument nötig: seine Hand, das Geschlecht der

77 Dort ist Freud um die »Aufklärung des Rätsels der Weiblichkeit« bemüht, genauer um die Fra-

ge, wie sich das kleine Mädchen von der Mutterbindung löst, damit heterosexuelle Objektwahlen

möglich werden. Den zentralen Grund für die Ablösung sieht Freud darin, dass das kleine Mäd-

chen in der phallischen Phase seinen Penismangel entdecke. Durch die daraus folgende Annahme

der eigenen Kastriertheit, wie auch der der Mutter, werde »das Weib dem Mädchen ebenso ent-

wertet […] wie dem Knaben und später vielleicht demManne«. DieserWertverlust desWeiblichen

ermögliche das Fallenlassen der Mutter als Liebesobjekt (ebd., o. S.).

78 Irigaray schreibt in Kommentar zu Freud: »Die ›Differenzierung‹ in zwei Geschlechter geht aus dem

Apriori des Selben hervor: Der kleine Mann, der das kleine Mädchen ist, muß ein Mann werden,

dem bestimmte – einem morphologischen Paradigma folgende – Attribute fehlen, Attribute, die

geeignet sind, die Reproduktion, Spekulation und Spiegelung des Selben zu bestimmenund abzu-

sichern. Ein Mann minus der Möglichkeit, sich als Mann zu (re)präsentieren = eine normale Frau«

(ebd., 30).

79 Neben den Bedeutungsdimensionen des ›wie eine Frau sprechen‹ und ›als Frau sprechen‹ ist parler

femme ebenfalls einWortspiel über Autorinnenschaft, das auf der Homophonie mit par les femmes

– ›durch die Frauen‹ – aufbaut (vgl. Sigmund-Wild 2000, 60).

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

Frau, die Sprache … Und diese Selbstaffektion erfordert ein Minimum an Aktivität. Die

Frau aber berührt sich durch sich selbst und an sich selbst, ohne die Notwendigkeit ei-

ner Vermittlung und vor jeder möglichen Trennung zwischen Aktivität und Passivität.

Die Frau »berührt sich« immerzu, ohne daß es ihr übrigens verboten werden könnte,

da ihr Geschlecht aus zwei Lippen besteht, die sich unaufhörlich aneinander schmie-

gen. Sie ist also in sich selbst schon immer zwei, die einander berühren, die jedoch

nicht in eins (einen) und eins (eine) trennbar sind (ebd., 23).

Die Behauptung Irigarays, dass »[d]ie Frau […] mehr durch die Berührung als durch

den Blick [genießt]« (ebd., 25), ist auch als dezidierte Wendung gegen den »Vorrang

des Blicks« (ebd., 25) zu verstehen, gegen das Sehen als denjenigen Sinn, mit dem der

Mann das Geschlecht der Frau als verkümmert, als Nicht-Geschlecht und als Drohung

wahrnimmt. Der männlichen Logik des Blicks als einer Logik der Negation stellt Iri-

garay eine weibliche Logik des Berührens als eine Logik der Affirmation gegenüber. So

werden bei Irigaray der Körper, auf den dasWeibliche über Jahrhunderte hinweg immer

wieder reduziert wurde, und speziell die Domäne des Berührens, praktisch affirmativ

unter einer neuen Logik wiederangeeignet. Die vermeintlich weibliche Passivität des

taktilen Fühlens wird zum Substrat für die Aktivität des Sich-selbst-Sprechens, was die

historische Verbindung zwischenWeiblichkeit und Tastsinn zwar aktivisch umdeutet,80

dennoch aber perpetuiert81 und –unddies ist noch problematischer –dieseUmwertung

durch die Reifizierung einer vulvomorphologischen Festschreibung von Weiblichkeit

erreicht.

Irigarays FormderAufladung ihrerTextemitweiblicherKörpermetaphorik lässt sich

somit zwar als geniale Satire auf die Freud’schePenisfixierung lesen; letztlich erscheinen

aber in diesemkörperzentriertenVersuch, ein neues und spezifischweibliches Imaginä-

res zu erkämpfen, weibliche Subjekte, die keine Vulvalippen besitzen, von einer Selbst-

identifikation als weiblich und von der Möglichkeit eines spezifisch weiblichen Spre-

chens und Denkens ausgeschlossen.82 Auch der Einwand, dass es bei Irigaray um eine

»Symbolhaftigkeit des Körper-Sprechens« geht, die nicht von einer »referentiellen Nai-

vität« der Sprache ausgeht und die das Weibliche als Körperlich-Imaginäres zuallererst

produzieren und eben nicht als Objekt abbilden will (Kuster 1996, 58),83 kann die Frage

80 Das aktive Berühren, die haptische Handlung ist allerdings nicht Teil dieser Argumentation, da

dieser instrumentelle Modus, vor allem als die Exploration einer gegebenen Form, nach Irigaray

wieder nur in die gewohnte männliche Ding-Ontologie führen würde. Das se/re-toucher der Frau

ist kein nominalisiertes Verb und nicht hierarchisch: »Anstatt in Form eines hierarchisierten ›Kon-

takts‹ von Eigenem und Anderem (›forcer‹, ›pénétrer‹, ›approprier‹) den Status des Eigenen zu ei-

nem Seienden (und das heißt zum wahren und zeitlosen, anwesenden Ding) zu verdichten, hält

se toucher/re-toucher die Spannung einer Beziehung aufrecht« (Ungelenk o. J., 4).

81 Gleiches gilt für ihren Versuch der Produktivmachung der Hysterie als Ort, von dem aus Frau-Spre-

chen möglich werden kann (vgl. Sigmund-Wild 2000, 61ff.).

82 Zur Problematik des Biologismus, Naturalismus und Essenzialismus bei Irigaray s. auch Busch

1989.

83 Irigaray selbst betont: »Frau-Sprechen heißt natürlich nicht, über die Frau zu sprechen. Ich habe

schon darauf geantwortet, als ich gesagt habe, dass es nicht darum geht, eine neue Theorie der

Frau zu entwickeln, eine Theorie, deren Objekt – bzw. Subjekt – die Frau wäre« (Dies. 1979[1977],

23).

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Tastsinnliche als Projektionsfläche 83

nicht entkräften, ob die Fixierung auf die Vulvalippen eine von allen sich als weiblich

identifizierenden Subjekten gleichermaßen besetzbare Weiblichkeit produziert, selbst

wenn es sich um eine grundlegendmetaphorisierte handelt.

Darüber hinaus wird die Hoffnung auf eine künftige Entfaltung desWeiblichen und

deren heilsamer Effekte bei Irigaray auch in Bezug auf ihre Kultur- und Zivilisationskri-

tik instrumentalisiert,was letztlich bedeutet,durch eine »IdealisierungdesAusgegrenz-

ten dieses zum Repräsentanten einer verlorenen Ganzheit zu machen« (ebd., 66). Dies

setzt das weibliche Subjekt dann dem Risiko einer naturalisierenden Überdeterminie-

rung aus, die wiederum der oben beschriebenen Exotisierung des Schwarzen Subjekts

durch Carl Einstein und andere nicht ganz unähnlich ist.

Umwertungsversuche finden so immer vor einer Diskursgeschichte des Tastsinns

statt, die Taktilität immer wieder als Instrument der Herabsetzung und des Otherings

eingesetzt hat, und tragen damit immer das Risiko einer Wiederholung von sensori-

scher Diskriminierung und Essenzialisierung. Hinsichtlich medien- und speziell film-

analytischer Praktiken scheintmir der einzigeAusweg ausdiesemDilemmazu sein,me-

dial hergestellte bzw. aus Medienprodukten herauslesbare Verbindungen zwischen be-

stimmten Sensoriken und bestimmten Subjektivitäten nie als Verweis auf eine tieferlie-

gendeWahrheit und auchnie nur als Aneignung,die damit einenEndpunkt und eine Lö-

sung markieren würde, zu perspektivieren, sondern immer als strategisch-performati-

veHandlung,diedieDiskursgeschichte sensorischerDiskriminierungmittransportiert,

sie kommentiert und für weitere Verhandlungen öffnet.84

Zusammenfassung

Wie dieser Ausflug zu verschiedenen Stationen der Diskursgeschichte des Tastsinns

gezeigt hat, sind seine Darstellungen und Bewertungen vielgestaltig und teils wi-

dersprüchlich. So figuriert er mal als feines Gespür, das das Denken fördert, mal als

vorreflexives, tierisches Geworfen-Sein in die Welt; als wollüstige Verstrickung mit al-

lem Irdisch-Sündigen oder als eine Gott erkennende, tiefe Verbundenheit; als derjenige

Sinn, der am wenigsten zur Erfahrung der Welt taugt oder als derjenige, der sie als

einziger wahrhaftig wahrnimmt und als real beglaubigt. Berührung ist mal eine den

Sehsinn schädigende Verführung, mal ein heilendes Handauflegen; mal bedrohliche

Vermischungmit dem Anderen,mal der einzigeWeg, denWiderstand des Anderen und

damit auch sich selbst als Subjekt zu fühlen.

Was in all diesen Narrativierungen des Tastsinns als Konstante aufscheint, ist, dass

Überlegungen zu Wert und Wirkung von Berührung immer auch vom Status desjeni-

gen Subjektes abhängig sind, das als tastendes oder fühlendes, als berührendes oder be-

rührtes imaginiertwird:Diewundertätig heilendeHand legt der Souverän auf, nicht der

Bauer;85 eine gesteigerte Empfindsamkeit bescheinigt dem weißen Subjekt moralische

Überlegenheit, nicht demSchwarzen.Nur der ungläubigeThomas darf als epistemische

Handlung seinen Finger in dieWunde des auferstandenen Jesu legen (vgl. Joh 20,27) und

84 Ich führe diesen Gedanken in Kap. 3.3 mit Anja Sunhyun Michaelsen und Rey Chow fort.

85 Zur thaumaturgischen Praxis der heilenden Handauflegung als Teil von Inthronisationsritualen

französischer und englischer Könige in Mittelalter und früher Neuzeit s. Bloch (2001[1924]).

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

›begreifend erkennen‹ (vgl. Böhme 1996, 186); Maria Magdalena hingegen muss das Be-

rührungsverbot noli me tangere (vgl. Joh 20,17) entgegennehmen, als bedrohe die Gefahr

der Verstrickung mit der vermeintlich weiblichen Taktilität und Immanenz das Auffah-

ren Jesu zu Gott. Das feine haptische Tastempfinden und die manuelle Geschicklich-

keit bestimmennur denmännlichenKünstler zumGenie undProduzentenhoherKunst,

nicht die Künstlerin, die höchstens Gebrauchskunst, bestenfalls für den Haushalt, pro-

duziert (vgl. Parker 1984, 5f.).

Die aktiv/passiv-Unterscheidung und die Frage nach der Autonomie und Hand-

lungsmacht des tastsinnlichen Subjekts bilden dabei die wichtigste argumentative

Struktur – sinnesgeschichtlich ist es ein bedeutender Unterschied, ob über die epis-

temische Handlung des aktiv die eigenen Muskeln betätigenden Betastens von etwas

oder jemandem oder über das passive Fühlen der Welt auf der eigenen Haut gespro-

chen wird. Haptisches Tasten bedeutet eine aktive (Aus-)Wahl, taktiles Fühlen ein

Widerfahrnis. Da die Beteiligung oder Nicht-Beteiligung des motorischen Apparats

das Entscheidungskriterium ist, nach dem die Dimensionen des Haptischen und des

Taktilen unterschieden werden, ist selbst die Rückberührung durch das Betastete – also

das, was im Akt des Tastens oft als der potenziell bedrohliche, die Macht des Subjekts

subvertierende Eigensinn des Betasteten diskursiviert wird – letztlich wiederum nur

der taktile Rest, der im Haptischen immer enthalten ist und enthalten sein muss, soll

Information aufgenommen werden, aber eben nicht das, was die phänomenologische

Struktur der Erfahrung des Tastens ausmacht und von der des Fühlens unterscheidet.

Es liegt also im Tasten eine (in sich bereits hierarchisierte) Kookkurenz von Berühren

und Berührt-Werden vor, die in somatischen Fimtheorien durch das Begehren der

intermodalen Gegenüberstellung von Sehen und Tasten überbewertet worden ist. In

intramodaler Perspektive stellen Berühren und Berührt-Werden aber zwei bedeutend

verschiedene Erfahrungsdimensionen des Tastsinns dar, die wiederum, wie die hier

schlaglichtartig beleuchtete Diskursgeschichte des Tastsinnlichen gezeigt hat, hinsicht-

lich der Konstruktion von Subjektivität und dessen soziokultureller Effekte praktisch

immer von zentraler Bedeutung waren.

Ambivalenz- versus Heterogenitätskonzept des Tastsinnlichen

Sowohl eine Begriffsgeschichte aus der Perspektive der Sinnesphysiologie und -psycho-

logie als auch eine Sensory-Anthropology-informierte Diskursgeschichte des Tastsinnli-

chen zeigen, dass der Tastsinn gegenüber den anderen Sinnen eine Sonderstellung ein-

nimmt, da er sich hinsichtlich seiner Gegenstände, Strukturen, Funktionsweise und Er-

lebensqualitäten als vielgestaltig und komplex darstellt. Mit dieser Multidimensiona-

lität lässt sich theoretisch auf zwei verschiedene Weisen umgehen: Entweder wird der

Tastsinn als unauflösbar ambivalentes Konzept behandelt, d. h. als eine Art schwammi-

ger, dunkler Sinn, der in seiner vermeintlichen Undifferenzierbarkeit einen Gegenpol

zumVerstehbarenundVerständnis-Bringenden,zuSemantik,Repräsentation,Distanz,

Sprache und Logik bildet und der deshalb mit Zuschreibungen wie einem enthierarchi-

sierenden Potenzial und einer Unterminierung von Subjekt/Objekt-Differenzen aufge-

ladenwerden kann,was ich als Ambivalenzkonzept bezeichnenmöchte.Oder seineMulti-

dimensionalität und Komplexität werden programmatisch durch die Leitfrage berück-

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Tastsinnliche als Projektionsfläche 85

sichtigt, wie die innerhalb des Tastsinnessystems selbst angelegte Vielgestaltigkeit tast-

sinnlicher Wahrnehmung Berührungen zu jeweils situativ einzigartigen Vorkommnis-

sen macht, die qualitativ und machteffektiv komplexe Erfahrungen hervorbringen, was

ich alsHeterogenitätskonzept bezeichnenmöchte.

In der Filmtheorie finden sich einerseits Beschreibungen heterogener tastsinnlicher

Affizierungen in fast allen Positionen, die über den Tastsinn als ästhetisch-aisthetisches

Konzept nachdenken (vgl. Kapitel 2.3), aber meist ohne ein differenziertes Bezeich-

nungssystem für diese zu entwickeln. Andererseits tendieren diejenigen Positionen, die

im Zuge der somatischen Filmtheorien ab den 1990er Jahren entstehen, überwiegend

dazu, den Tastsinn im Sinne des ersten Denkmodells vor allem über sein Differenz-

verhältnis zum Sehen und als kollektives Ambivalenzkonzept zu denken. Tastsinnliche

Affizierung bedeutet dort immer schon, gleichzeitig auf viele unterschiedliche Wei-

sen körperlich angesprochen zu werden, die aber eben kollektiv vorliegen und damit

eine Vagheit der Erfahrung bedingen, in der die zentrale Bedeutung filmischer Tast-

sinnlichkeit gesehen wird. Vorgezeichnet wird diese Position bereits vor Marks durch

Formulierungen Vivian Sobchacks. So wirft Sobchacks Beschreibung ihres Erlebens

einer Szene des Films The Piano (Das Piano, AU/NZ/FR 1993, Jane Campion), in der

Baines (Harvey Keitel) unter demKlavier Adas (Holly Hunter) Bein durch ein Loch in de-

ren Strümpfen berührt, die Frage auf, ob überhaupt noch sinnvoll über Rezeptions- und

Subjekteffekte jenseits einer diffusen Vermischung nachgedacht werden kann:

I »objectively« watch Baines – under the piano and Ada’s skirts – reach out and touch

Ada’s flesh through a hole in her black woolen stocking. Looking at this »objective«

image, like the reviewer cited earlier, I also felt an »immediate tactile shock when fle-

sh first touches flesh in close-up.« Yet precisely whose flesh I felt is ambiguous – and

that ambiguity or vagueness emerges from a phenomenological experience structu-

red on ambivalence and diffusion, on an interest and investment in being both »he-

re« and »there«, in being able both to sense and to be sensible, both the subject and

the object of tactile desire. At that moment when Baines touches Ada’s skin through

her stocking, suddenly my skin is both mine and not my own: the »immediate tactile

shock« opens me to the general erotic mattering of flesh and I am diffusely – ambi-

valently – Baines’s body, Ada’s body, what I have elsewhere called the »film’s body«,

and my »own« body (Dies. 2000, o. S.; Herv. i. Orig.).

Die Tendenz zumAmbivalenzkonzept wird bei Sobchack, aber auch später etwa bei Sai-

ge Walton und Jennifer Barker durch einen Rückgriff auf das Spätwerk Merleau-Pontys

verstärkt, genauer auf dessen zunehmende Ontologisierung der grundlegenden Rever-

sibilität aller Erfahrung, durch die Leib und Welt in einer Art elementaren Textur des

prinzipiell Erfahrbaren miteinander verwoben sind, was er in Das Sichtbare und das Un-

sichtbaremit dem Begriff des »Fleisches« (la chair) bezeichnet (Ders. 1986[1964], 181). Vor

demHintergrund eines generell erstarkenden Bemühens somatischer Filmtheorien um

das Ersetzen eines Paradigmas des Sehens durch ein Paradigma des Tastens bzw. eines

Paradigmas des distanziert-sehenden Sehens durch ein Paradigma des distanzlos-tas-

tenden Sehens interessieren sich Sobchack,Walton, Barker, Marks und andere weniger

für die konkreten erlebten Differenzen zwischen taktilem und haptischem Spüren, son-

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

dern vielmehr für die prinzipielle Reversibilität diametraler Erfahrungsdimensionen.

Diese grundlegende chiasmatische Struktur wird über das Bild des*der immer zurück-

berührtwerdendenBerührendenzumProgramm,mitdemgegeneinewahrgenommene

TrennungundDistanzzwischenZuschauer*inundFilm in semiotisch,psychoanalytisch

oder kognitivistisch ausgerichteten Ansätzen angeschrieben werden kann.

Die Tendenz, das Tastsinnliche als unauflöslich ambivalent zu verstehen86 und gera-

de aus dieser irreduziblen Ambivalenz heraus zu einem potenziell politisch wendbaren,

hierarchieauflösenden Instrument zu stilisieren, sieht auchElizabeth Stephens (2012) in

demjenigen Filmtheoriekorpus gegeben, den sie als feministisch-phänomenologischen

benennt und zu dem sie die Arbeiten Vivian Sobchacks, Laura Marks’, Jennifer Barkers,

MartineBeugnetsundPatriciaMacCormacks zählt.Darüberhinausweist sie daraufhin,

dass eine Tendenz zu erkennen sei, einerseits zwar dieHistorizität und kulturelle Varia-

bilitätmitdenken zuwollen, die sowohl die sinnliche Erfahrung selbst, das Erleben, aber

auch das Nutzen, Trainieren undMedialisieren der Sinne sowie das Nachdenken, Spre-

chen und Schreiben über die Sinne bestimmt. Andererseits führe die Tatsache, dass das

Tasten gegenüber dem Sehen – und damit gegenüber genau jenem Sinn, in Interdepen-

denz mit dem das Tasten besonders oft konzipiert worden ist und wird87 – machtpoli-

tisch noch unterforscht ist, dazu,dass das Tastsinnliche genau an jenemPunkt,wo es als

ästhetisch-aisthetisches Konzept für die Filmtheorie interessant wird, gleichzeitig sei-

neHistorizität zu verlierenundplötzlich alsDirektheit derKörpererfahrungaufzutreten

scheint:

I do want to draw attention to the way the shift in critical attention from film image to

bodily response signals a shift in the register of Sobchack’s approach to cinema, from

the history and training of the senses to the immediacy of embodied experience – one

which is continued throughout feminist film phenomenology subsequently inspired

by her work. That is, when these theorists move from a consideration of the visual to

the tactile, they also move from an emphasis on the historical and cultural specificity

of this sense, and its relationship to wider networks of knowledge and technologi-

cal innovation, to a concern with embodied experience, in which bodily sensation is

strongly associated with resistance and disruption. In short, this shift represents a turn

from the critical to the celebratory that is worthy of closer scrutiny. […] For, whereas

discussions of sight and visuality have been historically and culturally contextualized

in this body of work, tactility is treated almost exclusively as a bodily experience that

challenges and disrupts dominant regimes of signification. In this way, the cultural

86 Diese bildet sich stark in den entstehenden Filmanalysen ab; so beschreibt etwa Barker (2009b)

den »cosmic zoom«, nach Garret Stewart »›a technique of digital rhetoric capable of drastic shifts

in scale – as when plummeting from satellite-range to a facial close-up, or lifting back out again‹«

(zit. n. ebd., 312), als »neither ›here‹ nor ›there‹, neither ›now‹ nor ›then‹« (ebd., 316), als unverort-

bar irgendwo zwischen »optical and kinetic movement« angesiedelt – »the difference is rendered

obsolete« (ebd., 311). Über die in ihrem Sinne taktilen Bilder Tarkowskis in Зеркало (Der Spiegel,

SU 1975) schreibt sie: »[T]hese images are impossible to dismember, because each one is all things

at once« (TE 14; s. hierzu näher Kap. 4.4.2.1).

87 Stephens spricht von einer »long history in which sight and touch have been privileged amongst

the senses and conceptualized interdependently« (Dies. 2012, 529); Classen vom »klassische[n]

Antagonismus von Schauen und Tasten« (Dies. 2003, 76); vgl. auch Benthien (1998, 336).

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Tastsinnliche als Projektionsfläche 87

and subjective potential of cinema is attributed to its capacity to confuse our senses

in a way that pushes us outside historical or cultural determinants (Stephens 2012,

533ff.; m. Herv.).88

Die diskursgeschichtlich nachvollziehbar immer wichtig gewesene Differenz von Hand

und Haut bzw. von gerichtetem Wahrnehmungshandeln und betroffenem Fühlen ver-

liert in der haptischen Filmtheorie also ebenso an Kontur wie ein Mitdenken ebenjener

Diskursgeschichte –zuUngunstenanalytischerPotenziale. IndemderTastsinnbeginnt,

pauschal für einen Kontakt mit den Gegenständen derWahrnehmung einzustehen, der

die Souveränität des distal wahrnehmenden Sehsubjektes vermeintlich auflöst, geraten

die eigentliche Heterogenität des Tastsinns sowie die sinnesgeschichtlichen Zeugnis-

se seiner differenten Diskursivierung und damit eine Sensibilität für die Variabilität,

Situiertheit und Konstruiertheit der Bedeutung von Berührung wieder aus dem Blick.

Die sich logisch anschließende Frage, wie sich Hierarchien und subversive Potenziale

nicht nur aus dem Verhältnis von Sehen und Tasten, sondern auch aus dem Verhältnis

zwischen Tasten und Fühlen sowie aus Verweisen auf die Geschichte von dessen Dis-

kursivierung ergeben, kann unter der Herrschaft eines Denkens des Tastsinns im Sinne

eines kollektiven Ambivalenzkonzepts nicht mehr stattfinden. Dabei gerät – aus Grün-

den, die ich in Kapitel 3 genauer darlegen werde – vor allemmit und nach Laura Marks’

Konzept des haptischen Bildes eine Multidimensionalität des Tastsinns als Heterogeni-

tätskonzept aus dem Blick, die in früheren Ansätzen zwar auch nicht einzeln begrifflich

definiert, aber zumindest implizit vorgelegen hatte, wie ich im weiteren Verlauf zeigen

möchte.

2.3 Das Tastsinnliche (audio-)visuell denken – Konzeptgeschichte

Marks’ eigene Inventarisierung zumHaptischen als ästhetischemModell, die inTheSkin

of theFilm einenknappenÜbergangzwischen ihrer vorherigenKonzeptualisierung »hap-

tischer Visualität« und den nachfolgenden Beispielanalysen bildet, bezieht sich konkret

auf den Begriff des »haptic cinema«, der, wie sie schreibt, eine kurze Geschichte habe

und dessen Verwendung sie bei Antonia Lant, Noël Burch, Gilles Deleuze und Jacinto

Lageira89 referiert (SF 171). Für die vorliegende Arbeit erscheint es allerdings fruchtbar,

im Sinne einer breiteren Konzeptgeschichte auch diejenigen Ansätze nachzuvollziehen,

die die intersensorielle Relation zwischen Sehen und Tasten bzw. Fühlen im Kontext vi-

88 Eine ganz ähnliche Verkürzung identifiziert Maria Walsh (2004), die nach der Vereinbarkeit von

deleuzianischer und phänomenologischer Filmtheorie fragt, in den Ansätzen von Barbara Kenne-

dy (Deleuze and Cinema: The Aesthetics of Sensation, 2000) und Steven Shaviro (The Cinematic Body,

1993), die mit einer Konzentration auf die ›subjektlose Subjektivität‹ radikal viszeraler Filmwahr-

nehmung lautWalsh ›in die Falle tappen‹, »of positing amutemateriality beneath or beyond sym-

bolicmeaning« (ebd., 173),was letztlich eine »[r]eassertion of binary thinking« darstelle (ebd., 172).

89 Sie zitiert und bibliografiert ihn fälschlicherweise als »Lejeira«. Lageiras Aufsatz »Scenario of the

Untouchable Body« erschien 1996 in der mittlerweile vergriffenen Nummer 13 »Touch and Con-

temporary Art« der Zeitschrift Public.

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005 - am 14.02.2026, 06:11:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

