64

Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

katorische und damit, wie Kapitel 2.2 nachzeichnen wird, immer auch hierarchisierende
Implikationen haben.

2.2 Den Tastsinn deuten - Sinnesgeschichte und Subjektivierung

Die Vielzahl der Ficher und Wissensfelder, in denen der Tastsinn als Verhandlungsge-
genstand auftaucht, spiegelt seine Ungreifbarkeit. »The history of touch, so die Kultur-
historikerin Constance Classen, die in The Book of Touch (2020[2005]) vor allem an einer
Kulturgeschichte der variablen sozialen Bedeutung von Berithrungsgesten und -prak-
tiken interessiert ist, »is as difficult to define as touch itself. It continually overflows
the boundaries and merges with other sensory phenomena« (ebd., 3). Diese Grenzen
aber, die der Tastsinn vermeintlich iberschreitet, miissen zuallererst diskursiv herge-
stellt werden. Der Tastsinn erscheint, um bewusst Freuds problematische Formulierung
auszuborgen, als »dunkler Kontinent<?, bei dessen diskursiver Umgrenzung, Verortung
und Kartografierung es so gut wie immer auch darum geht, eine vermeintliche Topologie
und Struktur des Tastsinnlichen auf eine gewollte soziale Topologie abzubilden.

So ist die Diskursgeschichte der Sinne nicht nur durch bestindige Versuche ihrer
Hierarchisierung untereinander, also der Bildung von Rangfolgen etwa hinsichtlich der
Brauchbarkeit der verschiedenen Sinnesmodalititen zur Welterschlieffung gepragt,
sondern auch durch eine intramodale Aufteilung, die versucht, feiner diskriminato-
rische und grober wahrnehmende, edlere und animalischere, moralisch bessere und
schlechtere Anteile der jeweiligen Modalitit zu differenzieren und durch die Zuordnung
zu bestimmten Gruppen fiir die Produktion sozialer Hierarchien zu instrumentalisie-
ren.”® Die Logik, nach der Kategorien gebildet, gegeneinander in ein Werteverhaltnis
gesetzt und mit sozialen Gruppen verbunden werden, erscheint als eine versatile und
flexible, snachriickende« Diskriminierung, die bei Bedarf die Ebene wechselt. Die Stufen

32 Freud beschrieb mit der Metapher des »dark continent« die Wissensliicken der Psychologie in Be-
zug auf das weibliche »Geschlechtsleben« (Ders. 1926, 241; Herv. i. Orig.), die ich hier ironisch mit
Bezug auf den Tastsinn wiederhole, da letzterer wiederum im Verlauf der Sinnesgeschichte im-
mer wieder fir die diskursive Konstruktion von Weiblichkeit instrumentalisiert worden ist. Die
Metapher der Dunkelheit als Bereich, in den vermeintlich nur noch nicht das Licht der Erkenntnis
vorgedrungen ist, findet sich dabei auch in rassistischen Abwertungen von BIPoC sowie in klas-
sistischen Texten etwa des Hygienediskurses des 19. Jahrhunderts in Form der Beschreibung der
»tares« und der »crasse« (Sarasin 2001, 285ff.) — der Schmutzflecken und Schmutzschicht auf der
Haut, die sich vor allem die Unterschichten abzuwaschen haben, um moralisch integre, gute Biir-
ger*innen zu werden — und gehort damit zu einem hierarchisierenden Komplex aus sensorischen
Metaphoriken und bestimmten Strukturkategorien wie race, class und gender (zur Parallelitit von
tatiger Vernunft und Licht vgl. auch Aristoteles 2011, 155). Classen schreibt: »Die sensorische Sym-
bolik von Geschlecht, Klasse und Rasse weist vielfiltige Analogien auf. So erinnert die negative
Bewertung des>dunklen< Exoten an die Metapher der>Dunkelheit¢, die immer wieder fiir Frauen
und auch fiir die Unterschichten verwendet wurde« (Dies. 2003, 80).

33 Robert]iitte spricht hinsichtlich der gesellschaftskonstruierenden und -strukturierenden Wirkung
solcher Zuordnungen, wie sie etwa auch dann produktiv wird, wenn durch eine Metaphorik der
Sinne bestimmte angenommene Charaktereigenschaften oder Tugenden an Korperteile und spe-
ziell Sinnesorgane gekoppelt werden, von »Sinn-Bildern« (Ders. 2000, 83ff.).

am 14.02.2028, 06:11:18.



https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Tastsinnliche als Projektionsflache

der Skalierung sind dabei: Kérper versus Geist oder sinnliche Wahrnehmung versus
Intellekt, Nahsinne versus Fernsinne bzw. rationale, >noble< und am Kopf befindliche
Sinne versus irrationale, unfeine Kérpersinne sowie bessere versus schlechtere Dimen-
sionen ein und desselben Sinnes (z. B. fein wahrnehmende versus grob wahrnehmende
oder aktive versus passive). Jede Ebene kann so diskursiviert und alloziert werden, dass
sie zum Instrument der Abwertung von Subjekten werden kann.

Erleidende Sinne, herrschender Geist

Das Tasten ist bereits fir die grundlegende Gegeniiberstellung von sinnlicher Wahr-
nehmung und Intellekt von zentraler Bedeutung. In den Schriften der vorsokratischen
antiken Philosophie wird Tasten zumeist nicht als eigener Sinn behandelt, sondern als
ein grundlegendes Verhalten zur Welt und als Erkldrung der Funktionsweise sinnlicher
Wahrnehmung generell (vgl. Scheerer 1995). So bezeichnet etwa Empedokles die Sinne
kollektiv als »Greifer« oder »Handflichen«;** sie sind »zur Welt hin offene Greifhinde
des intelligenten Bemerkens«.> Wihrend hier sinnliche Wahrnehmung einem »intelli-
genten Bemerken« nicht entgegen zu stehen scheint,*® bestehen in vielen fritheren und
zeitgleichen Schriften sowohl aus dem griechischen als auch aus anderen Kulturriumen
bereits Versuche der Unterordnung der Sinne unter den Verstand.*” Dieses Denkmodell
der kérperverhafteten, dem transzendenten Verstand entgegengesetzten Sinne, das
spiter auch mit Platons Ideenlehre, bei der allein die Seele >die Ideen schaut®, eine
Bestirkung erfihrt, wird in Philon von Alexandrias Exegese der Genesis* klar mit der
Kategorie Geschlecht und einem bestimmten Machtverhiltnis verbunden:

34  Die Haut kommt implizit vor, indem der Kdrper »von kleinen Greifern« bedeckt sei (ebd., 827).

35  Damit bestehen Parallelen zur frithen indischen Philosophie; in den Upanishaden werden die Sin-
ne ebenfalls als »Greifer« vorgestellt, »die von sUbergreifern< (d. h. ihren Gegenstinden) gefesselt
werden, also z. B. das Auge durch Formen, das Ohr durch Laute usw.« (ebd., 825).

36 S hierzu auch Bohme 1997a, 26f.: »[M]it ihm [Empedokles, S.K.] beginnt eine unterhalb des Visu-
alprimats bis in die Moderne immer prasente Tradition, wonach alle Wahrnehmung ihrem Wesen
nach taktil oder kantagios [sic] sei, sich also am Leitsinn des Tastens und Spiirens bilde [..] Aristo-
teles berichtet, daf? die alten Philosophen, namentlich Empedokles, Denken und Wahrnehmung
fur dasselbe gehalten hatten und jede Wahrnehmung komme danach durch Berithrung zustan-
de: »etwas hochst Seltsamess, wundert sich Aristoteles« (Herv. i. Orig.). Aristoteles unterscheidet
zwar Denken und Wahrnehmen durch den beim Denken méglichen Irrtum; auch bei ihm stehen
Denken und Wahrnehmen aber nicht in Opposition zueinander, und er sieht sinnliche Eindriicke
keineswegs als Bedrohung des Denkens. Vielmehr seien Denken und Beurteilen auch (besondere)
Arten des Wahrnehmens (vgl. Ders. 2011, 139ff.) und er spricht umgekehrt der Wahrnehmung eine
interne |6gos-Struktur zu (vgl. Welsch 1987, 137—174).

37  So heifdt es etwa bei Epicharmos: »Verstand nur sieht, Verstand nur hort, das andere: taub und
blind« (zit. n. Jutte 2000, 41). Zur frithen indischen und chinesischen Philosophie vgl. Scheerers
Zusammenfassungen (Ders. 1995, 825—-827). Zu manas (Geist) als iibergeordnetem sechsten Sinn
im Ayurveda s. auch Jiitte 2000, 31; zum Verstand als notwendigem Herrscher tber die Sinne im
dualistischen Konfuzianismus ebd., 39f.

38  Zum Verhiltnis von Seele, Verstand und Sinneswahrnehmung bei Platon vgl. auch Jitte 2000, 44.

39  Wann genau er diese mehrteilige Schrift verfasste, ist unklar; Philons Lebensdaten werden auf ei-
nen Zeitraum zwischen 25-10 v. Chr. und 40—50 n. Chr. geschitzt. Das folgende Zitat entstammt
Ralph Marcus’ englischer Ubersetzung der antiken armenischen Version, die 1953 unter dem Ti-

am 14.02.2028, 06:11:18.

65


https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

[W]oman is a symbol of sense, and man, of mind. Now of necessity sense comes into
contact with the sense-perceptible; and by the participation of sense, things pass into
the mind; for sense is moved by objects, while the mind is moved by sense (Ders.
1953, 22).

Philon versteht das Denken also als teleologischen Belieferungsprozess, an dessen Ende
der (minnliche) Geist als edelste Instanz steht. Seine Betonung einer Notwendigkeit der
Herrschaft des Geistes tiber den Korper (vgl. ebd., 361), in der der Geist den Sinnen bei-
bringen miisse, rational wahrzunehmen (vgl. ebd., 400f.), ist vor diesem Hintergrund als
Forderung der Herrschaft des Mannlichen tiber das Weibliche zu lesen.*® In Philo’s Use of
the Categories Male and Female (1970) schreibt Richard A. Baer zum Schema der Abwertung
des Weiblichen qua des Sinnlichen bei Philon: »[H]is depreciation of actual woman and
of female sense-perception are frequently so closely intertwined that no clear separati-
on between the two can be made« (ebd., 40). Die symbolische Ordnung der Geschlechter,
die Philon entwirft, bedient sich auf dieser Basis einer Reihe weiterer bindrer Zuordnun-
gen. Weiblichkeit ist fitr ihn nicht nur mit sinnlicher Wahrnehmung und Korperlichkeit,
sondern auch mit Begierde*' und Lasterhaftigkeit verbunden, Mannlichkeit dagegen mit
Vernunft, Enthaltsamkeit und Tugend (vgl. Brinkschréder 2006, 370). Zentral ist aufler-
dem die Auffassung einer grundlegenden Passivitit der Frau gegeniiber einer grundle-
genden Aktivitit des Mannes,* woran deutlich wird, dass die sinnliche Wahrnehmung

tel Supplement | — Questions and Answers on Genesis von Harvard UP und Heinemann Ltd. gedruckt
wurde.

40  Philon liest auch die spatere und mehr Zeit in Anspruch nehmende Schaffung der ersten Frau aus
der>Seite« des ersten Mannes sowohl als Beweis fiir ihre vermeintliche Unfertigkeit und ihre Ver-
haftetheit an den Korper und die sinnliche Wahrnehmung (die nur die Hilfte der eigentlichen
Fertigkeiten des Menschen darstelle) als auch fur die Schwierigkeit, aber Notwendigkeit einer For-
mung der Frau (vgl. ebd., 14f). Das Denkmodell des Hylemorphismus, das auf Aristoteles zuriick-
geht, wird auch bei diesem in De Ceneratione Animalium (geschrieben im 4. Jahrhundert v. Chr.)
schon geschlechterdifferenzierend konzipiert, und die Opposition von méannlicher Form und weib-
licher Materie kehrt im Verlauf der abendldndischen Ceistesgeschichte immer wieder, etwa in ge-
schlechtlich kodierten Genie- und Schopfungserzahlungen wie Ovids Schilderung von Pygmalion
und Calatea.

41 Nicht auf Geschlechterdifferenzen, sondern auf Klassenunterschiede bzw. Stinde bezogen, be-
gegnet uns das Denkmodell einer gesellschaftlichen Unterordnung, die mit einer vermeintlichen
Verhaftung bestimmter Subjekte im Begehrenden begriindet wird, bereits in Platons Politeia, wo
die Ordnung der drei Stande zueinander aus einer Parallelisierung mit den drei Seelenteilen ab-
geleitet wird und sich die Bauern, Handwerker und Kaufleute als Reprisentanten des Begehrens
den mutigen Wachtern sowie den weisen Philosophen unterzuordnen haben. Noch zwei Jahrtau-
sende spater finden sich dhnliche Uberlegungen iiber die vermeintlich triebhafte Natur der »nie-
dernundzahlreichern Klassen«etwa in Schillers Briefen Ueber die dsthetische Erziehung des Menschen
(1962[1795], Brief 5, 579-581). Seit etwa den 1990er Jahren begegnet uns das Narrativ der mafilo-
sen, unkontrollierten, nur an Sinnesfreuden interessierten Unterschicht im neoliberalen »Selbst-
fithrungsfernsehen« (Waitz 2009).

42 Auchdiese Zuordnung findetsich schon in Aristoteles’ De Generatione Animalium, der dort auf Basis
der Annahme, der mannliche Samen forme das Menstruationsblut, aus dem seiner Meinung nach
Lebewesen entstehen, Ménnlichkeit als aktives, bewegendes und formgebendes, Weiblichkeit als
passives, bewegtes und formempfangendes Prinzip konzipiert (Ders. 2007, 2047).

am 14.02.2028, 06:11:18.



https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Tastsinnliche als Projektionsflache

als Berithrung mit der und Verhaftetsein in der Welt hier eher in Form eines Erleidens
imaginiert wird.

Bereits hier zeigt sich damit eine indirekte Instrumentalisierung von Taktilitit fur
die Unterordnung des weiblichen, als immanent gedachten Korpersubjekts unter das
minnliche, als transzendent gedachte Verstandessubjekt, insofern als die sinnliche Be-
rithrung mit der Welt, selbst ohne dabei dezidiert den Tastsinn als eigene Sinnesmoda-
litit zu nennen, der Frau zugeordnet und gegeniiber dem Denken als epistemisch un-
bedeutender dargestellt wird. Ob sinnliche Wahrnehmung, verstanden als eine >Beriih-
rung mit der Welts, in antiken Texten als eine tendenziell lasterhafte Verstrickung mit
dem Irdischen oder als ein machtvoller Zugriff auf dieses formuliert wird, unterliegt der
identitdtspolitischen Agenda des (meist mannlichen) Autors.*

Die ungreifbare Medialitat des Tastsinns

Wie verhilt es sich aber, wenn man sich auf die Ebene der Einzelsinne begibt; wie werden
diese gedacht, verglichen und bewertet? Die Mehrdeutigkeit des Tastsinns ergibt sich, so
zeigt ein Zuriickgehen bis zu Aristoteles, der laut Scheerer (1995) und anderen »das Tas-
ten iiberhaupt erst zu einem einheitlichen Sinn erhoben« habe (ebd., 932),* nicht nur
aus der Ambivalenz des Beriithrens und Beriithrt-Werdens, des Tastens und Fithlens (die
in Aristoteles’ Ausfithrungen tatsichlich noch gar keine Rolle spielt), sondern bereits aus
der Fiille der sinnlichen Hinweise iiber die Welt, die er bereitstellt,* sowie aus dem Mys-
terium, welches Organ und welches Medium ihm wohl zuzuordnen seien.

In Aristoteles’ iblicher Triade der Bestimmung der Sinnesmodalititen von wahrge-
nommenem Gegenstand, wahrnehmendem Organ und dazwischen befindlichem Medi-
um erweist sich der Tastsinn als sperriger in der Einordnung als die anderen Sinne: We-
der ist das Organ so evident wie Augen, Ohren, Nase und Zunge, noch scheint sich Aris-
toteles iiber die Medialitit des Tastens wirklich sicher zu sein. So meint er, zumindest

43 So beriihrt in den antiken Sehstrahltheorien auch der Sehstrahl das Objekt, wird aber mannlich
kodiert, indem das Auge in der antiken Kosmologie der mannlichen Sonne zugeordnet ist und
vermeintlich dhnliche Kérperfluide wie die mannlichen Fortpflanzungsorgane nutzt, mithin ein
szeugendes Sehen<erlaubt (vgl. Classen 2003, 83). Die Oppositionen zwischen Mann und Frau, Se-
hen und Tasten, Intellekt und Sinnlichkeit sprechen auch aus der Vorstellung, eine Verfithrung des
Mannes durch die Frau trage das Risiko der Schadigung seiner Sehkraft: »Mannliches Sehvermo-
gen bildete symbolisch —und sogar physiologisch, da man glaubte, es konne durch sexuelle Bezie-
hungen beschadigt werden — den Gegensatz zu weiblicher Sinnlichkeit, die sich iber das Tasten
ausdriickte« (ebd., 84).

44  Trotz der Bedeutung, die Aristoteles’ De Anima in sinnesgeschichtlichen Texten zum Tastsinn u. a.
mitdieser Begrindung immer wieder beigemessen wird, muss hier angemerkt werden, dass min-
destens streitbar ist, inwiefern der Tastsinn bei Aristoteles tatsachlich als »einheitlicher« Sinn er-
scheint. Unstrittig ist, dass er ihm neben den anderen — seines Erachtens vier — Sinnen den Stel-
lenwert eines eigenen, von diesen unterscheidbaren Sinns zuweist. Allerdings kann sein vermeint-
liches Primat diesbeziiglich angezweifelt werden, denn bereits Demokrit hatte, wie Jitte (2004)
ausfihrt, fiinf Sinne aufgezéahlt und von »Gesicht, Gehér, Geruch, Geschmack, Getast« gesprochen
(zit. n. ebd., 43).

45  Vgl. das Zitat, das Kap. 2.1 als Motto vorangestellt war.

am 14.02.2028, 06:11:18.

67


https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

hinsichtlich des Sehens, Hérens und Riechens, die erforderlichen Medien zwischen Au-
fenreiz und Wahrnehmung desselben klar bestimmen zu konnen. Beim Sehen, so seine
stellenweise tautologischen Ausfithrungen, sei das Medium etwa das Durchsichtige, das
aus Luft oder auch aus Wasser bestehen kénne und dessen wahres, vollendetes Sein dabei
das Licht sei. Es ermogliche so das Sehen von Farben, die ihrerseits deshalb die Objek-
te des Sehsinns seien, weil sie auf das Durchsichtige so einwirken kénnten, dass dessen
wahres Sein als Durchsichtiges verwirklicht werde (vgl. Ders. 1995, 100f.). Der Schall als
Objekt des Horens habe als Medium die Luft; der Geruch als Objekt des Riechens habe
ein Medium, fir das Aristoteles keinen Namen findet, das aber seines Erachtens genau
das ist, was der Luft und dem Wasser gemein sei, da er beobachtet, dass auch Fische ei-
nen Geruchssinn zu haben scheinen. Das Schmecken hat nach Aristoteles kein Medium,
da es fiir ihn eine Art des Tastens darstellt, insofern als es darauf basiert, den Geschmack
aus der Feuchtigkeit der Speisen zu extrahieren; das Wahrnehmen von Feuchtigkeit sei
wiederum eine Tastempfindung (vgl. Ders. 1871, 110; 1995, 121; 2011, 111).*¢

Wihrend Aristoteles mit dieser Formulierung also zunichst suggeriert, der Tastsinn
habe kein Medium, widerspricht er sich darin wenig spiter und nennt nun das Fleisch
als dessen Medium. Als Tastorgan wiederum schliefdt er das Fleisch oder die Haut aus, da
man Berithrung auch durch eine nicht zum Kérper selbst gehérende Hiille, also etwa ei-
nen Kleidungsstoff hindurch, sofort wahrnehmen kénne, und zwar so, als sei diese Hiil-
le selbst sensibel; d. h. der Ort der Tastwahrnehmung verschiebt sich, obwohl doch klar
sei, dass das Tastorgan nicht in dieser kiinstlichen Hiille liegen konne. Wire diese Hiil-
le angewachsen, miisste die Berithrung noch schneller hindurchgehen, wodurch Aris-
toteles zu dem Schluss kommt, dass die tatsichliche angewachsene Hiille, nimlich die
menschliche Haut, nicht das gesuchte Tastorgan sein kann, sondern nur ein Ubertriger;
das Tastorgan muss seiner Meinung nach weiter im Inneren des Korpers liegen. Ein be-
deutender Unterschied von Sehen, Héoren und Riechen zum Tasten ist fiir Aristoteles also
die Tatsache, dass dessen Medium nicht etwas Auferliches wie die Luft oder das Wasser
ist, sondern das zum Kérper gehorende Fleisch, was dazu fithrt, dass es uns in der Wahr-
nehmung von Berithrung als Medium noch unbewusster ist, als dies bei den Medien der
Fernsinneswahrnehmungen der Fall ist. Auch wirke bei diesen nur das Medium auf uns

46  (Zu meinem besseren Verstandnis ziehe ich hier und im Folgenden drei verschiedene Uberset-
zungen heran.) Natirlich stellt sich hier die Frage, warum er dann nicht Feuchtigkeit oder Wasser
als Medium des Schmeckbaren versteht. Ebenso widerspricht eine im folgenden Abschnitt tiber
den Tastsinn angestellte Uberlegung Aristoteles’ der Aussage, das Schmecken habe kein Medium,
denn nun halter fest, dass eine direkte Beriithrung zwischen Kérper und Kérper eigentlich niemals
moglich sei, da immer entweder Luft oder Wasser dazwischen sei; Wahrnehmungen miissen al-
so laut seinen eigenen Ausfiihrungen immer medialisiert sein (vgl. Ders. 1871,117; 1995, 129; 2011,
119). Die Notwendigkeit der Medialitdt von Wahrnehmung leitet Aristoteles zusétzlich aus der Be-
obachtung her, dass bei einem direkten Kontakt von Gegenstand und Kérper gar keine Wahrneh-
mung moglich sei, was sich beobachten liefie, wenn man einen Gegenstand direkt auf das Auge
lege. Damit libertragt er etwas, das nur fiir die Fernsinne charakteristisch ist, auf alle Sinne; des
Weiteren widerspricht er mit dieser Bemerkung seiner vorherigen Feststellung, ein direkter Kon-
takt zwischen Kérper und Korper sei niemals moglich. Insgesamt ist Julius von Kirchmann (in der
kommentierten Ubersetzung von 1871) zuzustimmen, was den Vorwurf der »Nachlissigkeit« an-
geht, »mit der A. seine Gedanken ausdriickt« (ebd., 114), sowie darin, dass sich manche seine Aus-
spriiche »im Kreis dreh[en]« (ebd., 127).

am 14.02.2028, 06:11:18.



https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Tastsinnliche als Projektionsflache

ein, bei den Wahrnehmungen des Tastsinns allerdings wirke der tastbare Gegenstand
zusammen mit dem Medium auf uns ein (vgl. Aristoteles 1871, 117; 1995, 129; 2011, 119). Die
Annahme einer grundlegenden Medialitit aller Wahrnehmung, die von vielen Autor*in-
nen als folgenreiche Neuerung des antiken wahrnehmungsphilosophischen Diskurses
und insbesondere medientheoriegeschichtlich als Bedingung fiir die Formung des spi-
teren medienwissenschaftlichen Medienbegriffs hervorgehoben wird,*” wird zu Beginn
des dritten Buches von De Anima plotzlich fiir den Tastsinn wieder aufgehoben; hier heif3t
es nun:

[Allles, was wir durch unmittelbare Berithrung wahrnehmen, das ist durch den Tast-
sinn, den wir besitzen, wahrnehmbar; was wir aber durch ein Medium und nicht
durch unmittelbare Berithrung wahrnehmen, das nehmen wir durch die Elemente
wahr (Aristoteles 2011, 127).

Und auch am Ende von De Anima bekriftigt Aristoteles noch einmal, dass allein der Tast-
sinn nicht durch ein Medium, sondern durch sich selbst wahrnehme (ebd., 181). Auch
bleibt bis zuletzt unklar, was genau das Organ des Tastens ist und wo es sich befindet.*®

Sensorische Hierarchien als Subjekthierarchien

Ahnlich wie Aistoteles’ Uberlegungen zu den Strukturen und der Funktionsweise des
Tastsinns widerspriichlich anmuten, bleibt auch dessen ethische und epistemologische
Bewertung unklar: So ist nicht entscheidbar, ob er in der obligatorischen Hierarchie der
Sinne bei Aristoteles an erster oder letzter Stelle steht.* Einerseits widmet dieser sich
in seiner Untersuchung der Einzelsinne dem Tastsinn erst an letzter Stelle nach Sehen,
Horen, Riechen und Schmecken, andererseits hilt er ihn fiir den am schirfsten ausge-
bildeten Sinn des Menschen, der seines Erachtens sogar fiir die von ihm angenommene
Uberlegenheit des Menschen iiber die anderen Lebewesen verantwortlich ist:

In den anderen Sinnen bleibt er [der Mensch, S.K.] zwar hinter vielen Lebewesen zu-
riick, doch im Tastsinn tibertrifft er die anderen um vieles an Genauigkeit. Daher ist er
auch das kliigste von den Lebewesen. Ein Anzeichen hierfiir ist auch, dafs es beim Ge-
schlecht der Menschen Begabte und Unbegabte nach diesem Sinnesorgan gibt, und
nach keinem anderen. Die Menschen mit hartem Fleisch namlich sind unbegabt im
Denken, hingegen die mit weichem Fleisch begabt (Aristoteles 1995, 115).

47  S.z.B.Hoffmann 2002; Schiittpelz 2012.

48 S hierzuauch Ogle (1912, 16f.): »The flesh is sometimes [...] spoken of as the Sense-organ of Touch
(atoBntAplog), sometimes this is strenuously denied [..] and it is said to be the medium« (zit. n.
Oser-Grote 2004, 167) sowie Kullmann (1982, 234f.): »Das aufSere Fleisch ist Medium, im Innern
sitzt das eigentliche, ebenfalls fleischige Sinnesorgan [...] Was das eigentliche Organ des Tastsinns
ist, wo essichim Korper befindet, wird nicht gesagt und kann natiirlich nicht gesagt werden« (zit. n.
ebd)).

49 S, hierzu auch Jitte (2000, 81): »Der Tastsinn ist der extremste Sinn; denn er rangiert hiufig so-
wohl am Ende als auch an der Spitze der Wertskala. Dieser scheinbare Widerspruch geht auf die
unterschiedliche Bewertung bei Aristoteles zuriick« (Herv. i. Orig.).

am 14.02.2028, 06:11:18.

69


https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

Interessant ist, dass Aristoteles hier die Weichheit des Fleisches mit einem besonders
fein diskriminatorischen Tastempfinden sowie mit einer intellektuellen Begabung® as-
soziiert, da eine Weichheit des Fleisches bzw. der Haut in der Diskursgeschichte der
Haut immer wieder zur Abwertung von Frauen und BIPoC herangezogen wurde.”* Es ist
zuvermuten, dass er hier vor allem an die weiche Haut einer nicht zu harter korperlicher
Arbeit gezwungenen, Philosophie treibenden Elite freier, mannlicher, griechischer Biir-
ger denkt.”* Dennoch bestimmt er gerade den Tastsinn als den einzigen lebensnotwen-
digen und damit grundlegendsten Sinn, was die anderen Sinne als diejenigen, die das
Lebewesen »nicht seiner Existenz wegen, sondern wegen seines Wohlbefindens« (Aris-
toteles 2011, 183) habe, als héher entwickelt und bedeutender fiir die Sphire von Kultur-
leistungen und dsthetischem Genuss erscheinen lisst.

Eine besondere und hinsichtlich der subjektivierenden Effekte sinnlicher Zuschrei-
bungen iiber Jahrhunderte wirkmichtige Rolle spielt der Tastsinn fiir Aristoteles zuletzt
in Bezug auf die Vier-Elemente-Lehre, die er von Empedokles itbernimmt und deren Tet-
rade der Elemente Feuer, Wasser, Erde und Luft er die Urqualititen feucht, trocken, kalt
und warm hinzufiigt. Deren duale Kombinationsmdglichkeiten untereinander bilden in
Aristoteles’ Verstindnis die Elemente und machen sie voneinander unterscheidbar; die
Urqualititen kann dabei nur der Tastsinn bestimmen.>* Die Elementenlehre wiederum,

50  Wolfgang Welsch fiihrt Aristoteles’ Verbindung zwischen Tast- und Denkbegabung auf den Ce-
dankengang zuriick, dass die Fahigkeit, feinste Differenzen an Dingen zu erspiren, strukturgleich
mit dem Vermadgen sei, begrifflich fein differenziert zu denken und zu artikulieren (vgl. Ders.
2018[2012], 204). Bereits zwischen dem Aufbau der Hand, dem begrifflichen Denken und der Nut-
zung von Sprache als gegliedertem, diskret-kombinatorischem System besteht ein mafigeblich
durch André Leroi-Gourhan (1964) herausgearbeiteter Zusammenhang, der wiederum etymolo-
gisch nachvollziehbar ist: »Das lateinische Substantiv articulus meint u. a. den Finger oder das
Fingerglied, aber eben auch das Satzglied; das Verb articulare sagt>gliederns, aber auch >ausspre-
chen« (Heilmann 2010, 134).

51 Vgl. die in diesem Kapitel noch folgenden Ausfiihrungen sowie Kap. 3.3 dieser Arbeit.

52 Der Cedanke kommt auch in De Generatione Animalium vor, wo Aristoteles ausfiihrt, der Mensch
konne Objekte qualitativim Allgemeinen besser unterscheiden als das Tier, da er feinere, diinne-
re Haut habe (vgl. Ders. 2007, 2185f.). Eine dhnliche Idee findet sich spater im Irritabilitats- und
Sensibilitatsdiskurs des 18. Jahrhunderts, wenn die »tender nerves and fibres« speziell von Kin-
dern etwa von dem schottischen Neurowissenschaftler Robert Whytt als besonders leicht reizbar
beschrieben werden (Ders. 1755, 189f.) — hier allerdings klar unter anderen Vorzeichen, erscheinen
die kindlichen Subjekte durch ihre Sensibilitat doch gefahrdet und schutzbedirftig, leicht beein-
druckbar und erziehungsbediirftig. Barbara Stafford sieht hier eine latente Vergeschlechtlichung;
sie schreibt: »Their [the children’s, S.K.] pliant constitution, or femininely malleable temperament,
was smore exquisite«. The moist membranes of infants were open to being bruised or grazed by
phantasmatic impressions« (Dies. 1993, 413; m. Herv.). Dass sich historisch immer wieder zwei
Seiten der Diskursivierung von Rezeptivitidt und Reizbarkeit abzeichnen, niamlich eine als kind-
lich und weiblich konzipierte, leicht beeindruckbare Sensibilitit von Haut und Geist, die einer als
mannlich konzipierten und als fein diskriminatorisch, intellektuell produktiv und weltbegreifend
vorgestellten Sensitivitat der Haut und vor allem der Fingerspitzen gegeniibersteht, ist ein Mus-
ter, das bereits ein Jahrhundert zuvor den Topos des idealisierten, blinden ménnlichen Bildhauers
speist (vgl. hierzu niher den Abschnitt »Mannliche Umwertungsversuche« dieses Teilkapitels).

53 S hierzu Ubersichtlich Weyer (2018, 47ff.); s. auch Bohme (1997a) und Béhme/Béhme (1996). Auch
die anderen Gegensatzpaare, die Aristoteles erwdhnt, nimlich rau und glatt sowie dicht und diinn,
sind tastbasierte Unterscheidungskriterien. Die Wichtigkeit des Tastsinns fiir den Menschen sowie

am 14.02.2028, 06:11:18.



https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Tastsinnliche als Projektionsflache

deren Grundannahmen iiber ihre Verbindung zur Humoralpathologie teilweise noch bis
ins 19. Jahrhundert hinein einflussreich bleiben, begreift bestimmte Elemente und Qua-
lititen als geschlechtsspezifisch und vergeschlechtlicht Kérpersubjekte iiber ganze Zu-
ordnungsreihen: So steht die Reihe Feuer—trocken und warm — harter™*, V-formiger Korper (in
dem die Hitze aufsteigt)®> — mannlich — aktiv - zielstrebig und mutig der Reihe Wasser — feucht
und kalt —weicher, kegelformiger Korper (in dem das Wasser nach unten tendiert) — weiblich — pas-
siv —faul und wankelmiitig gegeniiber.>

Classen schreibt: »Women’'s and men’s bodies were thus imagined to present a lexicon
of sensory signs, which could be read in accordance with the prevailing gender ideology«
(Dies. 1997, 3), wobei der Begrift des sensorischen Zeichens sicherlich in einem doppelten
Sinne verstanden werden muss als diejenigen korperlichen Gegebenheiten, die sowohl
auerlich, fir andere sinnlich wahrnehmbar sind (und ideologisch bedingt auch immer
aufbestimmte Weise wahrgenommen und teilweise in gesteigertem Mafde bemerkt wer-
den) als auch einer bestimmten — hierarchisierenden — sensorischen Hermeneutik un-
terliegen, die diese als Hinweise auf eine bestimmte sinnliche Verfasstheit des Gegen-
iibers ausdeutet und nicht selten Verhaltensideale, Rollenerwartungen und Handlungs-
anweisungen daraus ableitet bzw. dariiber legitimiert. So wurde vor dem Hintergrund
einer Wahrnehmung des weiblichen Kérpers als zum Passiven und Sesshaften neigend
iiber Jahrhunderte hinweg fiir eine natiirliche Gebundenheit der Frau an das Haus sowie
fiir eine natiirliche Neigung des Mannes zur weltbeschreitenden Exploration und Wis-
sensakquise argumentiert. Die Zuordnung der Fernsinne Sehen und Héren zum Mann,

fur die Elementenlehre als Kosmogonie bzw. als Erklarungsmodell fiir Entstehen und Vergehen
und die Transmutation von Stoffen liegt fiir Aristoteles darin begriindet, »daf} ilber die genannten
Qualititen die Nahrung charakterisiert wird: unser Kérper, der selbst durch die Qualitidtenpaare
gebildet und in Hunger und Durst nach Feuchtem und Trockenem, Warmen und Kalten [sic] getrie-
ben wird, erspirt an den Dingen und Stoffen dasjenige, was ihm mangelt« (B6hme 1997a, 25). Der
Drang nach Trockenem und Feuchtem, Warmem und Kaltem stellt somit (tastsinnlich bestimm-
te) Krafte dar, die Korper antreiben und zur Berithrung und Verschmelzung mit anderen Kérpern
bewegen; mithin wird die Elementenlehre Aristoteles’ zu einer anthropologischen Stoffwechsel-
chemie, die sich an der menschlichen Nahrungssuche und -verdauung orientiert.

54  Vgl. als verwandtes Bild auch Benthiens Ausfiihrungen zur »Panzerhaut« — eine mannliche Kor-
perimago, die sie bereits im Achilles-Mythos und im Nibelungenlied nachweist (Dies. 2001[1999],
158ff).

55  FiirClassens Anmerkung, Alopezie bei Mannern ware mit dieser Hitze, die angeblich die Haare ver-
brenne (Dies. 1997, 3), erklart worden, kann ich allerdings keine Belege finden; Aristoteles erklart
hier ganz im Gegenteil, der Haarverlust kime vom Erkalten des Kopfes durch den allgemeinen
Hitzeverlust im Zuge des koitalen Samenergusses (vgl. Ders. 2007, 2190).

56  Vgl. Classen 1997, 2ff.; 2003, 77ff.,; 2012, 71ff. Besonders die vermeintliche Temperaturdifferenz
fithrt zu den abwegigsten Ausdeutungen weiblicher Anatomie und Physiologie. Aristoteles etwa
versteht Weiblichkeit zentral als Unfahigkeit, srichtiges Spermaczu erzeugen, die sich daraus er-
gebe, dass die Frau nicht genug Hitze produziere, um die aufgenommenen Nihrstoffe in sich zu
Sperma zu kochen; das Resultat sei die Regelblutung als eine>unfertige< Art von Sperma (vgl. Ders.
2007, 2044).

am 14.02.2028, 06:11:18.

n


https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7

Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

der Nahsinne Riechen®”, Schmecken®® und Tasten zur Frau legitimierte eine Arbeitsver-
teilung, in der Frauen Hand- und Hausarbeiten sowie die Essenszubereitung zugewie-
sen wurden, Manner dagegen Reisen, Politik und Wissenschaft nachgehen konnten —
eine Ordnung, die, auch weil sie ihre Wurzeln in antikem Gedankengut hatte, in der Re-
naissance noch einmal erstarken konnte um ein »inferior domestic realm of women from
the superior public realm of men« zu trennen, »achieving a veritable renaissance of the
outlook and practices of classical Athens with its domestic imprisonment of its citizen
wives« (Kelly 2004, 153).*

Dass vor allem die quilende Vielgestaltigkeit des Tastsinns, dessen Analyse und De-
finition Schwierigkeiten bereitet und zu Widerspriichen verleitet, den man wissbar ma-
chen und einhegen mochte, sich bestindig in den Prozess eines Otherings einschreibt
und auf die Anderen, auf Subjekte und soziale Gruppen verschiebt, die iiber das argu-
mentative Scharnier des Tastsinns ihrerseits wissbar und vor allem einhegbar gemacht
werden sollen, und dass bei diesem Prozess wiederum nicht nur die Subjekte, sondern
zum Zwecke einer dynamisch nachriickenden Diskriminierung auch die tastsinnlichen
Zuschreibungen als (um-)formbar erscheinen, zeigt sich vielleicht besonders deutlich in
dem Diskursmoment, wo sensorisch vergeschlechtlichende, verweiblichende Komplexe
in rassifizierenden Agenden auftauchen.

57  Die Verbindung zwischen Weiblichkeit und Geruch hat ebenfalls Wurzeln in der antiken Medi-
zin; neben der Annahme der»kalten Feuchtigkeit<der Frau, die vermeintlich ibelriechende Faulnis
hervorbringt, spielen Geriiche insbesondere in der Vorstellung der Hysterie eine Rolle, von der ge-
glaubt wurde, sie werde von der im Kérper beweglichen Gebarmutter (altgr. Uotépa hystéra) verur-
sacht, welche mit attraktiven und repulsiven Riechmitteln beeinflussbar sei; s. hierzu auch Schaps
1983.

58  Die Verbindung zwischen Weiblichkeit und dem Geschmacksinn hat dabei ebenfalls Wurzeln in
der biblischen Genesis-Erzahlung, speziell in dem Teil, der den Grund fir die Vertreibung aus dem
Paradies schildert, fiir die in ménnlichen Ausdeutungen gerne Evas>Genusssucht«die Schuld gege-
ben wurde, da sie als Erste vom Baum der Erkenntnis isst —obwohl der Text selbst viel eher nahe-
legt, dass ihr Begehren nicht primdr dem Gustatorischen gilt, sondern dem Erlangen von Weisheit:
»Darauf sagte die Schlange zur Frau: Nein, ihr werdet nicht sterben. Cott weifd vielmehr: Sobald
ihr davon esst, gehen euch die Augen auf; ihr werdet wie Gott und erkennt Gut und Bése. Da sah
die Frau, dass es kostlich wire, von dem Baum zu essen, dass der Baum eine Augenweide war und
begehrenswert war, um klug zu werden. Sie nahm von seinen Friichten und af; sie gab auch ihrem
Mann, der bei ihr war, und auch er af3« (Gen 3,4-3,6; m. Herv.); https://www.uibk.ac.at/theol/leser
aum/bibel/gen3.html (25.01.2023).

59  Diesspiegeltsich nicht nurin Texten aus dem romanischen Sprachraum (etwa Leon Battista Alber-
tis Libri di Famiglia) wider; die Reihe derjenigen Tugenden, die etwa Gervase Markham in seinem
Ratgeber (und Bestseller) Countrey Contentments, or The English Huswife von 1615 als »The inward
and outward Vertues which ought to be in a compleate Woman«versteht, sind vor allem nahsinn-
lich gepragt. Frauen sollen den Haushalt leiten, Lebensmittel und Textilien verarbeiten, Giste be-
wirten, Duftwidsser und Kosmetika herstellen und kleinere Krankheiten von Familienmitgliedern
mit Hausmitteln behandeln kénnen: »skill in Physicke, Surgerie, Extraction of Oyles, Banqueting-
stuffe, Ordering of great Feasts, Preferuing of all sorts of Wines, Conceited Secrets, Distillations,
Perfumes, ordering of Wooll, Hempe, Flax, making Cloth, Dying, the knowledge of Dayries, office
of Malting, Oats, their excellent uses in a Family, Brewing, Baking, and all other things belonging
to an Houshold« (vom ausfiihrlicheren Titelblatt des Wiederabdrucks 1623).

am 14.02.2028, 06:11:18.



https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html
https://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/gen3.html

2. Das Tastsinnliche als Projektionsflache
Tastsinn und Racial Othering

Die vermeintlich weiblichen Eigenschaften der Ubersensibilitit und Wankelmiitigkeit,
Formlosigkeit, aber Formbarkeit sowie Passivitit und Faulheit, die im antiken Schema
aus einer angeblich intrinsischen, dunklen, kalten Feuchtigkeit der Frau, einer natiirli-
chen Verbindung zu Wasser®, Nacht und Mond®' und einer grundlegenden Verhaftung
im Nah-, speziell Tastsinnlichen, hergeleitet wurden, werden teilweise in kolonialisti-
schen Schriften der Aufklirung® auf nicht-weifSe Subjekte iibertragen, wobei sich aller-
dings eine Verschiebung ergibt. Wahrend das Diskursmuster zur Konstruktion der Ande-
ren bleibt, diesen eine feuchte Konstitution des Korpers sowie eine besondere Neigung
zu einem vor allem tastsinnlichen Weltbezug und eine besondere Reizbarkeit der Haut
zu unterstellen, um von dort aus auf eine emotionale und psychische Labilitit >riickzu-
schliefen¢, verschwindet hier die Kilte aufgrund der geinderten Argumentationsvorha-
ben aus dem Kanon abwertender sensorischer Zeichen: Der Staatstheoretiker Charles-
Louis Montesquieu etwa versucht, in seiner in der Schrift De PEsprit des Loix (1748) for-
mulierten Klimatheorie anhand von angenommenen Umwelteinfliissen auf die Kérper-
oberfliche des Subjekts Differenzen im Temperament der >Volker der kalten Lainder« ge-
geniiber den >Volkern der heiflen Linder< zu postulieren. Das heifRe Klima des globalen
Stidens fithre zu einer Erschlaffung und Verlingerung des Gewebes mit grof3erer Expo-
sition der Nervenzellen, welche eine erhohte Reizbarkeit bedinge und mit einer starken
Einbildungskraft und Wankelmiitigkeit sowie einer Neigung zur Lasterhaftigkeit, Wil-
lensschwiche und Faulheit einhergehe (vgl. Montesquieu 1995[1758], 155£.).

Der herabstufende — sowie seine verweiblichende Funktion immer noch mit sich
tragende — Vorstellungskomplex aus Feuchtigkeit, Wankelmiitigkeit und Formlosigkeit
ist hier nun nicht mehr an Kilte gebunden, sondern koppelt sich im Dunstkreis kolonia-
listisch geprigter, rassistischer Schriften mit der Imagination tropischer Klimate und
insbesondere einer gleiflenden Sonne Afrikas, die vermeintlich sowohl die Umgebung
zur Ausdiinstung von »fiulichten Feuchtigkeiten« (Kant 1977[1777], zit. n. Benthien

60  Ein Denken des Elements Wasser als intrinsisch passiv und fiigsam findet sich auch in literarischen
Texten, etwa bei Francis Ponge (The Nature of Things, 1942): »Water is colourless and glistening,
formless and cool, passive and determined in its single vice, gravity. [..] The vice plays an inner
role as well: water endlessly ravels in upon itself, constantly refuses to assume any form, tends
only to self-humiliation, prostrating itself [..]. You might almost say that water is insane, given
this obsession, this fixation, the hysterical need to obey its gravity alone« (zit. n. Merleau-Ponty
2004[1948], 64f.). Zur Feminisierung der Natur bei Ponge s. ndher Jordan 1999. Gaston Bachelard
bezeichnetin Water and Dreams (1983[1942]) das Wasser als ein Element»more feminine and more
uniformthan fire« (ebd., 5). »Water is the most receptive of the elements, thus its strongly feminine
characteristics« (ebd., ix).

61 DerMond als Gegensatz zur feurigen und >welterleuchtenden<minnlichen Sonne wurde dem Ele-
ment Wasser zugeordnet und als weiblich verstanden; fiir diese Verbindung schien auch die Par-
allelitat der Lunation mit der durchschnittlichen Linge des weiblichen Zyklus zu sprechen.

62  Es gibt einen breiten Diskurs sowohl iiber die kolonialistischen, imperialistischen und rassisti-
schen Anteile der aufklarerischen und besonders der Kant'schen Schriften als auch tber die Ver-
suche der>Rettung der Aufklarungs, indem etwa in spateren Werken eine Verschiebung von Kants
Denken hin zu einem inklusiven Universalismus und Kosmopolitismus als Abriicken von seiner
Position einer weiflen Uberlegenheit gelesen wird; s. hierzu iibersichtlich Dhawan 2016.

am 14.02.2028, 06:11:18.

13


https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

2001[1999], 178) bringt als auch die Haut: Nicht nur die Feuchtigkeit des Schweifles, auch
eine vermeintlich besonders die Schwarze Haut betreffende >Absonderung« — Kant be-
miiht hier nicht zufillig die hypothetische Substanz Phlogiston, an deren Existenz man
im spiten 17. und 18. Jahrhundert irrtiimlicherweise glaubte und von der man annahm,
sie entweiche bei Verbrennungs- und Verwesungsprozessen — wird heraufbeschworen
und die Schwarze Haut iiber Beschreibungen als verschmutzt, klebrig und stinkend
immer wieder, in einer performativen Wiederholung, diskursiv, imaginativ und affektiv
zu einem sticky signifyer im Sinne Sara Ahmeds (vgl. Dies. 2014[2004], 82fT.) aufgeladen.
Die ekelerregenden Zuschreibungen, die hier auf dem Tastsinnlichen und dem Olfak-
torischen beruhen, bestitigen Walter Benjamins Beobachtung, der in seinem kurzen
Prosatext Handschuhe formuliert: »Aller Ekel ist urspriinglich Ekel vor dem Berithren«
(Ders. 1991[1928], 91).%

Eine andere und etwas frithere Hypothese zur Erklirung der dunklen Hautfarbe,
die etwa in Zedlers Universal-Lexikon (1735) auftaucht und in der Allgemeinen Encyclopi-
die der Wissenschaften und Kiinste (1828) wiederaufgegriffen wird, ist die Existenz eines
»malphigi’sche[n] Schleim[s]«, den sich die Autoren als eine dicke schwarze Fliissigkeit
vorstellen, die in einem Gefifinetz unter der Epidermis zirkuliere und die Haut dunkel
erscheinen lasse (Allgem. Enc., zit. n. Benthien 2001[1999], 176). Dass die Substanz als
Schleim imaginiert wird, impliziert auch eine gedankliche Nihe zum Schleim als einem
der vier Sifte der aus der Humoralpathologie entwickelten Temperamentenlehre nach
Galen, welche den antriebslosen Charaktertypus des Phlegmatikers auf ein Ubermafy
an Schleim zuriickfithrt. Die vier Temperamente tauchen tatsichlich rassifizierend
wiederum bei Kant auf (Ders. 1977[1777], 23), der sich, wie Benthien ausfithrt, »in
Ubereinstimmung mit vielen anderen Denkern seiner Zeit« »an die klassische Humo-
ralpathologie an[lehnt]« und auf dieser Basis »vier Rassen bestimmen [kann], die den
Temperamenten entsprechen«, was ihn zu der Bewertung des Schwarzen Subjekts als
»faul, weichlich und tindelnd« verleitet (Dies. 2001[1999], 178).%*

63 S.zum Zusammenhang von Ekel, Viskositat und Tastsinn auch Sartres Ausfithrungen zum Klebri-
gen in Das Sein und das Nichts, der Ekel vor dem Beriihren insbesondere klebriger Substanzen, die
mich unkontrolliert und mehr zuriickbertihren kdnnten, als ich es will, als Angst vor Vermischung
und Veranderung kennzeichnet (Ders. 1993[1943], 1043: »Schon im Wahrnehmen des Klebrigen,
einer klebenden, kompromittierenden Substanz ohne Gleichgewicht, ist so etwas wie die Angst
vor einer Metamorphose. Das Klebrige beriihren heifst Gefahr laufen, sich in Klebrigkeit aufzulo-
sen«), sowie Merleau-Pontys Ausfithrungen zum Honig, dessen Klebrigkeit den Berithrenden zum
Festgehaltenen mache (vgl. Ders. 2004[1948], 60f.); aufierdem Kolnai (1929), der auch auf die (tak-
tile) Bedeutung des Geruchssinns fiir das Erleben von Ekel hinweist, da beim Riechen tatsdchlich
Partikel des ekelhaften Objekts in mich eindringen, mich also innen berithren und sich mit mir
vermischen (vgl. ebd., 533).

64  Benthiens Aussage, dass es »[w]ahrscheinlich kein Zufall [ist], daf} die >Neger<dann genau die hu-
moralpathologischen Qualitaten reprasentieren, die seit jeher dem Weiblichen zugeordnet wer-
den (feucht und warm)« (ebd.) muss allerdings korrigiert werden — Warme war, wie gezeigt, in
der antiken griechischen Naturphilosophie, die die Basis fiir Elementenlehre, Humoralpathologie
und Temperamentenlehre bildet, gerade keine weibliche Eigenschaft, sondern leitet sich eher aus
sozialen Rollenkonzeptionen und Assoziationen von Herd- und Nestwarme mit Weiblichkeit und
Miitterlichkeit her, verstarkt ab dem Mittelalter; vgl. hierzu Classen: A Place by the Fire. In: Dies.
2012,1-26. Wenn ich hier und im Folgenden rassistische Ausdriicke unzensiert zitiere, tue ich dies

am 14.02.2028, 06:11:18.



https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Tastsinnliche als Projektionsflache

Das Tastsinnliche wird also in beiden Dimensionen des sensory signs zum Othe-
ring instrumentalisiert: Das Schwarze Subjekt wird sowohl als tastbar andersartig
imaginiert — seine Haut ist vermeintlich 6lig, klebrig und verschmutzt und weist der
europiischen gegeniiber eine grundlegende »Verschiedenheit der Organisation [...]
nach dem Gefithle« (Kant 1839[1785], 62) auf — als auch als perzeptiv anders strukturiert
vorgestellt, und zwar als von einem insbesondere tastsinnlichen Weltbezug abhingig.
Gerade Letzteres spricht auch aus den Schriften des Naturhistorikers Lorenz Oken,
der Anfang des 19. Jahrhunderts ein Klassifikationsschema entwirft, nach dem er die
Menschheit in »5 Arten nach der stuffenweisen Ausbildung der 5 Sinne« ordnet — mit
anderen Worten eine sensorisch-rassistische Rangordnung. In dieser steht der euro-
piische »Augen-Mensch« an der Spitze, gefolgt vom asiatischen »Ohren-Mensch[en]«,
dem indianischen »Nasen-Menschlen]«, dem melanesischen »Zungen-Mensch[en]«
und zuletzt dem afrikanischen »Haut-Mensch[en]«. Oken schreibt:

Haut-Mensch, Fithl-Mensch, Schwarzer, Africaner; die Haut vor allem ausgezeichnet,
schwarz, fettig, sammetartig, Haare schwarz, kraus, Kopf schmal, Kiefer- und Wan-
genknochen vorstehend, Kinn zuriicktretend, Lippen dick, Nase dick und breit, Augen
rund und weiR, phlegmatisch, trig. HeiRen Neger, leben von Pflanzen und Fleisch.
Sie entsprechen den fleischlosen Thieren, den Mdusen und den Flederméausen. Sie
bewohnen vom Atlasgebirge an nach Siiden ganz Afrika, haben Dérfer und Stadte
von schlechten Hiitten, reden sehr verschiedene Sprachen, kdnnen weder lesen noch
schreiben, sind in viele kleine Staaten getheilt, die von Fiirsten willkihrlich regiert
werden (Ders. 1821, 974).

Aus der Zuteilung des Tastsinns zum afrikanischen, des Sehsinns zum europdiischen
Subjekt spricht die kolonialistische Instrumentalisierung der Diskursgeschichte der
Nahsinne ebenso sehr wie die aufklirerische Geschichte der Verbindung zwischen
Sehen, Licht, Erleuchtung und Wissen® sowie die Ineinssetzung von riumlicher und
intellektueller Distanz zum Wahrgenommenen und deren Assoziation mit Kontrolle
itber das Gesehene, Erhabenheit und Freiheit. Kurz zuvor hatte Schiller in Uber die
dsthetische Erziehung des Menschen geschrieben:

bedauernd im Wissen um ihr Verletzungs- und (Re-) Traumatisierungsrisiko, aber im Sinne eines
»Sicht-und Sprechbarmachen(s]« (KiRling 2022, 39) der Historizitat diskriminierender Strategien.
Diese Haltung betrachtet solche Begriffe als Aufforderung zu »antidiskriminierender Wortkritik«
(Klug 2020, zit. n. ebd., 43), die topisch gewordene Semantiken dechiffriert.

65 Diese Verbindung, die auf u. a. christliche und platonische Wurzeln zuriickgeht, ist in vielen Spra-
chen im Wort fiir Aufklarung selbst abgebildet (Enlightenment, Illuminismo, Siécle des Lumiéres, Os-
wiecenie). Im Deutschen ist sie rein begrifflich eher mittelbar (iber die Vorstellung eines Aufklarens
des Himmels, welches die Sonne durchlisst, gegeben; auch hier ist die Aufklarung aber zentral an
die Lichtmetaphorik gekniipft (vgl. ausfithrlich Oelkers 2007, 1—21). Porter (2001[2000]) zeichnet
nach, wie sich die Wahrnehmung, >es gabe mehr Licht¢, die in der Epoche der Aufklarung aus zahl-
losen literarischen und wissenschaftlichen Texten spricht, nicht nur metaphorisch herleitet, son-
dern auch von technischen Faktoren wie der Verbreitung von Argand-Ollampen und Gaslampen
zur Hausbeleuchtung und der zunehmenden Beleuchtung von StraRen sowie Verdnderungen in
der Architektur und der Innenausstattung mit zunehmend grofien Fliigelfenstern sowie helleren
Wandgestaltungen abhingt (vgl. ebd., Kap. 2 »The Birth of an Ideology«).

am 14.02.2028, 06:11:18.

75


https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

In dem Auge und dem Ohr ist die andringende Materie schon hinweggewalzt von den
Sinnen, und das Objekt entfernt sich von uns, das wir in den tierischen Sinnen unmit-
telbar berithren. Was wir durch das Auge sehen, ist von dem verschieden, was wir
empfinden; denn der Verstand springt (ber das Licht hinaus zu den Gegenstidnden.
Der Cegenstand des Takts ist eine Gewalt, die wir erleiden; der Gegenstand des Auges
und des Ohrs ist eine Form, die wir erzeugen. So lange der Mensch noch ein Wilder
ist, geniefst er blof? mit den Sinnen des Cefiihls [...] Sobald er anfingt, mit dem Auge
zu genieflen, und das Sehen fiir ihn einen selbstindigen Wert erlangt, so ist er auch
schon asthetisch frei (Ders. 1962[1795], 26. Brief).

Die Differenz von Fernsinnen und Nahsinnen verhandelt hier einmal mehr nicht nur die
Binaritit von Aktivitit und Passivitit, sondern auch die Grenze zwischen Mensch und
Tier, Kultur und Natur, Zivilisation und Wildnis. Ein vermeintliches bzw. unterstelltes
Verhaftet-Sein im Tastsinnlichen kann folglich geradezu zur Aberkennung der Mensch-
lichkeit fihren. So ist in der Diskursgeschichte der Sinne immer wieder erkennbar, wie
Agenden gruppenbezogener Abwertungen tiber die Instrumentalisierung spezifischer
diskursiver Konstruktionsweisen des Tastsinns erreicht werden.

Mannliche Umwertungsversuche: Sensualismus und >erkennendes Tasten¢

Die Aufklirung® fithrt zwar eine Geringschitzung des Tastsinns fort, die sich in der An-
tike praformiert, sich im Mittelalter vor allem in einer religiésen Angst vor dem siindhaf-
ten Kérper und seinen Begehren fortschreibt®” und in der Renaissance noch einmal ver-
starkt in der Formulierung von Geschlechterrollen wirksam wird. Daneben bilden sich
allerdings auch Denktraditionen aus, in denen es zu einer zumindest teilweisen Um-
deutung des Tastsinnlichen kommt. Zentral ist hier der Sensualismus des 18. Jahrhun-
derts, in dem Philosophen wie Johann Gottfried Herder, Etienne Bonnot de Condillac

66  Zum Tastsinn in den Texten der Aufklarung generell s. Binczeks 2007.

67  Thomas von Aquin etwa popularisiert das Verstindnis des Sehens als einer rein geistigen Veran-
derung des wahrnehmenden Subjekts, des Tastsinns aber als korperlicher und materieller Veran-
derung und kommt zu der Bewertung: »Je hervorragender ein Sinnesvermaégen ist, desto geringer
ist die vom Gegenstand erfafdte Organveranderung« (zit. n. Jitte 2000, 62). Im Mittelalter, speziell
in der Hochscholastik, wird auflerdem verstarkt tiber quasi-sensorische, »spirituelle« oder»innere
Sinne« nachgedacht und ein>Erspiiren< zunehmend nur noch als eine geistig-spirituelle Erkennt-
nisbewegung geschatzt (vgl. Scheerer 1995, 834ff.); das Interesse verschiebt sich von den dufderen
Sinnen und der Welterkenntnis zu einem inneren Erfahren des Jenseitigen bzw. einer durch In-
nerlichkeit erlangten Gotteserkenntnis. Wahrend dieses Denken einerseits stark auf visuelle Me-
taphern zurlickgreift (>Auge der Seele«; »Auge des Herzens«; »Schau der Trinitat«als Erfahrung des
»formlosen Lichtes«; ebd., 837), wird andererseits in der Literatur der mittelalterlichen christlichen
Mystik, zentral bei Hildegard von Bingen, ebenfalls eine den Tastsinn rehabilitierende Diskursbe-
wegung moglich, in der Gber eine Metaphorik der Nahsinne, speziell Geschmack und Tastsinn,
die Erfahrung einer besonders innigen Verbindung zu Cott ausdriickbar wird, die durchaus auf
die materielle Konkretheit der Tast- und Geschmackserfahrung angewiesen ist (vgl. Largier 2008,
45f.). Daneben bilden auch der Reliquienkult und der Glaube an heilendes Handauflegen diskur-
sive Felder, in denen Tasten und Beriihren positive Konnotationen erhalten kénnen.

68  Die Sensualphilosophie als eine bestimmte Richtung des Empirismus, die Erkenntnis zentral aus
den Sinnesempfindungen statt aus einer unkorperlich gedachten Vernunft ableitet, entwickelt

am 14.02.2028, 06:11:18.


https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Tastsinnliche als Projektionsflache

und George Berkeley den Tastsinn vor allem als notwendiges Korrektiv des tiuschbaren
Sehsinns zur zweifelsfreien Welterfahrung hervorheben. Wie Claudia Benthien detail-
liert herausgearbeitet hat, kommt es in diesem Schriftkorpus allerdings nicht zu einer
generellen Aufwertung des Tastsinns gegeniiber den Fernsinnen, sondern vielmehr zu
einer verkiirzenden Konzentration auf die aktiv-tastende Komponente:

Meine These ist, da die Hautsinne gar nicht so sehr durch das Auge unterdriickt wur-
den, wie es kulturgeschichtlich heifst, sondern vielmehr durch die Hand. Indem die
Haut in allen, auch den gegenwirtigen Diskursen iiber die Sinne (ohne dafd dies ex-
plizit gemacht wird) auf die aktive, welterobernde, >begreifende<Hand reduziert wird,
die als pars pro toto fur die Vielzahl ihrer Sinne und Orte fungiert, entsteht eine viel
extremere Marginalisierung, als ihn [sic] das Auge hdatte anrichten kénnen (Dies. 1998,
336).

Die Idealisierung des aktiven Tastens, die nicht zuletzt vor dem Hintergrund der empi-
ristischen Diskussion des Molyneux-Problems sowie des paragone® herbeigeschrieben
wird und die, wie Benthien zeigt, etwa in der Malerei iiber die Verinderung des Bildty-
pus der Fiinf-Sinne-Folgen nachzuvollziehen ist (vgl. ebd., 339f.), driickt sich u. a. dar-
in aus, dass das aktive Ertasten des eigenen Kérpers als Voraussetzung fir die leibliche
Selbsterkenntnis des Subjekts hervorgehoben wird. So gehen sowohl Etienne Bonnot de
Condillac als auch Carl Gustav Carus davon aus, dass die Existenz, Einheitlichkeit und
Prisenz des eigenen Korpers bzw. die »Localitit des eignen Korpers« (Carus 1861, 384)
erst durch die aktiv tastende Hand erfahren werden kann, die sich auf sich selbst legt —
wahrend ja auch denkbar wire, Selbsterfahrung durch passiv empfundene taktile Pha-
nomene wie Wind auf der Haut gegeben zu sehen. Eine Argumentation fiir die Uber-
legenheit des Tastsinns wird also direkt von der Beteiligung des muskuliren Apparates
sowie der weltbegreifenden und dadurch kontrolliert Kontrolle herstellenden Erkenntnis
abhingig gemacht. Mehrere Autoren stellen auch das Gedankenexperiment an, welche
Sinne, zu einem leblosen Korper nach und nach hinzugefiigt, welche Art von Erkennt-
nis erlauben, wobei sie auf den u. a. von Ovid tiberlieferten Pygmalion-Mythos™ zu-
rickgreifen, in dem Pygmalions schone weibliche Marmorstatue Galatea langsam zum
Leben erwacht und - tastend — sich selbst und die Welt erfihrt. Ist das tastende Er-
kenntnissubjekt hier zwar weiblich, wiederholt der Rahmen, in dem das epistemische
Handeln erfolgt, dennoch die klassische Geschlechterhierarchie, indem Galatea vor al-
lem als Schépfung des minnlichen Kiinstlergenies Pygmalion figuriert. Der Verlauf der

sich maRgeblich aus der Rezeption von John Lockes einflussreichem An Essay Concerning Human
Understanding (1689) durch George Berkeley (An Essay Towards a New Theory of Vision, 1709) sowie
David Hume (A Treatise of Human Nature, 1739) und die franzésischen Enzyklopadisten (Dictionn-
aire raisonné des sciences, des arts et des métiers, 1751-1780), vor allem Etienne Bonnot de Condillac
(Traité des sensations, 1754).

69  Der aus der Renaissance herriihrende Diskurs um einen Wettstreit der Kiinste hatte sich vom an-
fanglichen Gegensatz zwischen Malerei und Dichtung im 17. Jahrhundert zunehmend auf den von
Bildhauerei als tastsinnlicher und Malerei als optischer Kunst verschoben.

70  Neben Condillac greifen etwa Charles Bonnet, Denis Diderot und Georges-Louis Leclerc de Buffon
den Pygmalion-Mythos auf, vgl. hierzu Jiitte 2000, 144f.

am 14.02.2028, 06:11:18.

77


https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Sonja Kirschall: Audiovision zwischen Hand und Haut

Geschichte und das Moglichwerden ihrer Belebung gehen entscheidend auf Pygmalions
Fihigkeit zur Schaffung lebensecht wirkender Statuen zuriick; die Verhandlung des Pyg-
malion-Mythos im Sensualismus kniipft dabei an den im 17. Jahrhundert populiren Bild-
typus des idealisierten blinden Bildhauers an, in dem dieser als herausragend tastbegab-
ter minnlicher Schépfer visualisiert wird.” Tatsichlich proliferieren auch in der sensu-
alphilosophischen Literatur die bereits vom Hellenismus bekannten Bemithungen um
sensorisch begriindete und effektiv diskriminierende Geschlechterkonstruktionen. Arz-
te, Philosophen und Dichter - der bereits erwihnte Carl Gustav Carus, aber auch Henri
Fouquet, Antoine Léonard Thomas, Pierre Roussel, Paul-Victor de Séze, Pierre-Jean-Ge-
orges Cabanis und Novalis — schreiben iiber die bekannten Topoi: die angeblich erhéhte
sinnliche Reizbarkeit der Frau, ihre Verhaftung in den sinnlichen Geniissen, ihre Unfi-
higkeit, die Eindriicke zu ordnen und in der Vernunft zu verarbeiten, ihre Bestimmung
zu Mutterschaft und Kinderpflege aufgrund ihrer Sensibilitit.”*

Die epistemologisch begriindete Idealisierung des aktiven Tastens durch die Hand
bzw. Abwertung des passiven Hautsinns spricht auch aus den Binnendifferenzierungen
der Wahrnehmungen des Tastsinns, die die Sensualisten, meist inspiriert von Lockes
Unterscheidung in primdre und sekundire Eigenschaften des Materiellen, vornehmen. So
unterscheidet Condillac in Traité des sensations (1754) diejenigen tastsinnlichen Wahrneh-
mungen, deren Verhiltnisse sich »mit gréfRerer Genauigkeit erkennen lassen« und die
vermeintlich neutral iiber die objektiven Gegebenheiten des Gegenstandes Auskuntft ge-
ben — »Ausdehnung, Gestalt, Raum, Festigkeit, Hirte, Weichheit, Bewegung, Ruhe« —
von denjenigen, die »unbestimmtc, subjektiv und befindlichkeitsabhingig sind, nim-
lich »Warme und Kalte und verschiedenerlei Lust- und Schmerzgefiihle« (zit. n. Bent-
hien 1998, 346). Johann Jakob Engel unterscheidet 1787 in Ueber einige Eigenheiten des Ge-
fiihlssinnes™ ebenfalls nach dem Grad der Auskunftsfihigkeit iiber »urspriingliche« (d. h.

71 Benthien schreibt iiber José Riberas Gemalde El éscultor ciego (1632): »Riberas blinder Bildhauer ist
Prototyp dieser idealen, konzentrierten haptischen Wahrnehmung, wie sie die asthetische Theo-
rie des spaten 18. Jahrhunderts idealisiert hat« (Dies. 1998, 344f.).

72 Fur eine Zusammenfassung der Argumentationen der genannten Autoren vgl. das Kapitel »Die
Empfindsamkeit des weiblichen Geschlechts« in Jiitte 2000, 151ff. Bei Carus ist auch der Gedanke
geduflert, dass »ein Kérper mit sehr vorherrschender harter und schwerer Knochenbildung (sei er
nun an sich mannlich oder weiblich) stets mehr auf die Seeleneigenschaften des Mannes — Star-
ke, Willensfahigkeit, Entschiedenheit, zum Theil auch scharfere Verstandesauffassung im Allge-
meinen — hindeuten werde, wiahrend ein Kdrper mit zartem, leichtem und minder hartem Kno-
chengeriist (sei er ebenfalls mannlich oder weiblich) allemal das Symbol abgeben werde einer
Seele, welche wesentlich die Eigenschaften des Weibes besitzt, folglich durch geringere Willens-
energie, durch Weichheit des Gemiiths und mehr Sensibilitat als Geistesstarke sich auszeichnen
werde« (zit. n. Jitte 2000, 154). Damit l6st er zwar auf den ersten Blick zumindest teilweise die
starre Verbindung zwischen zugeschriebenem biologischen Geschlecht und als zugehérig vermu-
tetem Charakter, aber nicht diejenige zwischen positiv konnotierten Eigenschaften und Mannlich-
keit bzw. negativ konnotierten und Weiblichkeit; zusatzlich macht die Formulierung deutlich, wie
stark dennoch tiber Kérpermerkmale vergeschlechtlicht wird —auch wenn dersUmwegc iber eine
»Seele« genommen wird, deren >Geschlecht<von den Geschlechtsorganen sabweichen<kann.

73 1787 als Vortrag an der Koniglichen Akademie der Wissenschaften in Berlin gehalten, spater ge-
druckt publiziert. Benthien zitiert aus der Sammlung J.J. Engel’s Schriften von 1805 (Mylius).

am 14.02.2028, 06:11:18.



https://doi.org/10.14361/9783839471289-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Tastsinnliche als Projektionsflache

in seinem Verstindnis objektiv gegebene) und »abgeleitete« (subjektiv empfundene) Ei-
genschaften »in das grobere >Gefiihl und das feinere >Getast< — Hand und Haut also«
(zit. n. ebd., 347).

Die Kérperhaut, die nur ungenaue Temperaturschwankungen und unspezifische
Lust-/Unlustgefiihle vermittelt, erscheint bei beiden unbrauchbar fir dsthetische sowie
fiir wissenschaftliche Erfahrung; nur das aktive Tasten kann die Eigenschaften der ma-
teriellen Welt sowie vor allem der plastischen Kunst wirklich vermitteln. Engel bezieht
dabei zumindest den Gedanken mit ein, dass man auch mit anderen Teilen des Korpers,
solange sie sich »um einen Gegenstand mehr oder minder herumbiegen« (zit. n. ebd.,
347) konnen, die Ausdehnung und Gestalt eines Objekts ertasten kann; es bleiben aber
auch hier die Aktivitit des Subjekts und Beteiligung der Muskeln ausschlaggebend fir
die hohere isthetisch-epistemologische Bewertung dieser Dimension des Tastsinnli-
chen. Carl Gustav Carus schliefilich formuliert dies in seiner Studie Natur und Idee (1861)
ganz direkt: Auch fiir ihn ist der »Hautsinn als Gefithl« vom »Hautsinn als Getast« zu
unterscheiden; das ungenaue Gefithl entwickle sich erst »auf hochster Stufe, und durch
das motorische Element, zum Tastsinn« (zit. n. ebd., 348).

Generell lisst sich festhalten, dass die Schriften des Sensualismus in der Fortfithrung
einer jahrtausendealten Tradition der moralisch-ethischen, dsthetischen und epistemo-
logischen Bewertung von Sinnesmodalititen und -leistungen noch einmal stark dazu
beitragen, die Diskussion zunehmend auf eine intramodale Ebene zu verschieben und
die Mannigfaltigkeit des tastsinnlichen Erlebens nach der Binaritit von aktivem Tasten
und passivem Fithlen zu ordnen. War Berithrung immer schon ambivalent, bekommt
diese Ambivalenz nun eine akademisch situierte Relevanz als Schliisselkriterium im As-
thetik-Diskurs und bedient sich zunehmend eines physiologischen Vokabulars. Die Bi-
naritit des Tastsinnlichen ist damit einer der Berithrungspunkte, an dem »Sinnesphy-
siologie und Philosophie [...] im 19. Jahrhundert in einem engen Wechselverhiltnis zu-
einander [standen]« (Heidelberger 1997, 37). Das Tastsinnliche wird hier vor allem als ei-
ne spezifische Form von epistemisch relevanter Sensibilitit zum Verhandlungsort des
Wertes von Subjekten.

Dass dabei Machtverhiltnisse die produzierten Wahrheiten bestimmen, wird nicht
zuletzt daran deutlich, dass tastsinnliche Sensibilitit eine ganz andere diskursive Funk-
tion erhilt, sobald es um nicht-weif3e Subjekte geht: Den Begriff der Sensibilitit teilt sich
der Sensualismus mit dem Empfindsamkeitsdiskurs des 18. Jahrhunderts,” welcher mit
seinem vernunfterginzenden Gestus der Hinwendung zum Sinnlichen ebenfalls nicht
geringen Einfluss auf den Komplex von Tastsinn, Subjektivierung und Hierarchisierung
hat, insofern als er nicht nur die Tendenz, sittlich-moralische Werte iiber die Doppel-
deutigkeit des Begriffs der Empfindung an Sensoriken zu kniipfen,” ins beinahe Fe-

74 Zuden komplexen Zusammenhingen zwischen der literarischen Stromung der Empfindsambkeit,
der Sensualphilosophie und dem medizinischen Irritabilitits- und Sensibilititsdiskurs sowie der
Doppeldeutigkeit vor allem der englischen und franzdsischen Begriffe sensibility und sensibilité s.
Vila1998.

75  Bezeichnend