4. Der ,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der
Mattscheibe®. Zentrale Ergebnisse, Ausblick und
Aktualisierungen

Was lédsst sich auf der Basis der Interpretation und der Kontrastierung von
Platon und Aristoteles {iber die eingangs gestellten Fragen sagen?

Es ist auf jeden Fall unzutreffend, Platon eine Sendetheorie des akti-
ven Sehens und Aristoteles eine Empfangstheorie des passiven Sehens zu-
zuschreiben. Bei Platon werden unterschiedliche Theorien der visuellen
Wahrnehmung vorgetragen und erortert; in ihnen kommen unterschiedli-
che Bezugnahmen auf Aktivitat und Passivitit vor, aber es liegt keine Theo-
rie des aktiven Sehens vor. Eine Stufung des Wahrgenommenen im Sinne
von passiv empfangenen Qualitéten als Basis hoherstufiger Qualititen wird
bei Platon nicht im Sinne neuzeitlicher Theorien thematisch.

Aristoteles® Bestimmung des Wahrnehmens als ,,Bewegtwerden und Er-
leiden® ist nicht im Sinne eines passiven Empfangens zu lesen. Auch wenn
die Wahrnehmung als ,Bewegtwerden und Erleiden® bestimmt wird, liegt
ein komplexes Wechselverhéltnis von Wirken und Erleiden vor. Seine Un-
terscheidung unterschiedlicher Typen von Wahrgenommenem stellt keine
empiristische oder proto-empiristische Stufung von Qualitaten dar.

Eine solche Stufung des Wahrgenommenen ist bei Aristoteles gar nicht
thematisch, wird von ihm also weder vertreten noch ausgeschlossen. Der
Ausdruck ,Empfangstheorie” als Beschreibung der aristotelischen Auffas-
sung sowie die ihm zugeschriebene Auffassung von der Passivitit des Se-
hens konnen auf der Grundlage dieses Ergebnisses insofern reinterpretiert
werden, dass Aristoteles sehr sorgfaltig sowohl auf die Kontextgebunden-
heit der Begriffe ,aktiv® und ,passiv® hinweist als auch in gewisser Weise
auf der Grundlage seiner Akt-Potenz-Unterscheidung zwischen Aktiv und
Passiv vermittelt.

Ein Ziel der hier vorgenommenen Lektiiren bestand darin, die Span-
nung zwischen der Suche nach dem Wahrheitsanspruch einerseits und der
diskurstheoretischen und referenzkritischen Perspektive andererseits nicht
einziehen, sondern fiir die Lektiire mdglichst fruchtbar machen. Ob dies
gelungen ist, ist vor allem dadurch zu entscheiden, ob durch die Ergebnisse
Anschlussméglichkeiten an systematische und aktuelle Debatten erdffnet
werden. Im Folgenden werden die zentralen Ergebnisse chronologisch dem

179

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

Verlauf dieser Studie folgend aufgenommen und mit systematischen The-
men und Debatten verkniipft.

4.1. Zu Platon

(1) Bei Platon spielen Bezugnahmen auf die Visualitit eine hochst komplexe
Rolle. Die visuelle Wahrnehmung bleibt zwar hinsichtlich ihres Wahrheits-
bezugs unzuldnglich. Aber der geschriebene Text als ein Nichtbildliches
transzendiert seinen eigenen Charakter in performativer Weise; er fordert
dazu auf, ihn auf Visuelles hin zu iiberschreiten und zeigt dadurch, dass
das Erkennen fiir Platon mit dem Sehen zusammenhingt. Die sinnliche
Wahrnehmung wird zum Modell der wirklichen Erkenntnis. Dieser Befund
konnte fiir die Interpretation weiterer Platondialoge genutzt werden und ist
relevant fiir aktuelle Fortsetzungen der Debatten um Bildtheorie, wie sie
um die Jahrtausendwende gefithrt wurden, sowie fiir Fragen nach einem
Denken in Bildern oder durch Visuelles.

(2) Zur Rolle der Rhetorizitdt der Dialoge Platons: Es gibt nicht die pla-
tonische Wahrnehmungstheorie, sondern Platon trifft eine Unterscheidung
zwischen unterschiedlichen Wahrnehmungsbegriffen. Dieser Befund lasst
sich anschlussfahig sehen fiir Diskussionen um die Kontextabhédngigkeit
der Wahrnehmungsbegriffe und fiir Argumentationen gegen eine kontext-
unabhingige Frage nach ,reinem® Sehen.

(3) Platon ist im ,Theaitetos® der historisch erste, der einen klaren Begriff
von der Sinneswahrnehmung entfaltet, weil er ihn fiir seine philosophi-
schen Zwecke bendtigt, ndmlich die Widerlegung des T-H-P-Komplexes.
Ein Begriff der Sinneswahrnehmung (als ein Ausschnitt aus der fritheren
umfassenderen Bedeutung von ,,aioBno1c") ist erst seit Platon in der Dis-
kussion. Dies ist ein wichtiger Befund fiir die notwendige Historisierung
des Begriffs.

(4) Platon unterscheidet zwischen Wahrnehmung in einem organisch-in-
strumentellen Verstdndnis einerseits und im Sinne der urteilenden Tatigkeit
der Seele andererseits. Die Argumentation im ,Theaitetos* bezieht gerade
ihren Witz daraus, dass Unterschiedliches als Wahrnehmung bezeichnet ge-
nannt werden kann. Mit dem organisch-instrumentellen Verstandnis fithrt
Platon einen historisch neuen engen Sinn von oiocOnois ein, in dem es ,mit
den Sinnen wahrnehmen® bedeutet. Man kénnte Platon eine Unterschei-
dung zwischen passivem Eindruck und aktiver Interpretation durch den
Geist zuschreiben, das wiére aber herangetragen und wiirde in Vernachlassi-

180

- am 24.01.2026, 06:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

gung des Dialogischen unterstellen, Platon verfechte eine Einschrankung
von oioBavecBar auf die neu etablierte enge Verwendung.

Wenn in diesem Sinne ganz Unterschiedliches ,Wahrnehmung“ genannt
werden kann, lasst sich hier mit Uberlegungen von Austin und Wittgenstein
aus der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts anschliefSen, die gegen die
Suche nach einer ,Basis“ der Wahrnemung argumentieren: gegen die Suche
nach der ,direkten Wahrnehmung und das ,Paradigma des Zugangs".

Eine mogliche Konsequenz aus dem argument from illusion und den an-
deren Beobachtungen, die zur phdnomenalistischen Wahrnehmungstheo-
rie fithren, konnte eine gleichsam ,,pessimistische Ontologie“8 sein: Wir
kénnten sagen, da wir immer nur Erscheinungen (als Sinnesdaten oder in
welcher Form auch immer) wahrnehmen, bestehe gar kein Grund mehr,
von der Existenz weiterer Entititen wie materieller Gegenstande auszuge-
hen. Auflerdem konnte man Aussagen iiber die Erscheinungen als sichere
Basis fiir die Formulierung von Erfahrungswissen ansehen, weil sie mini-
male und unbezweifelbare Behauptungen darstellen.

Austin wahlt sich fiir seine Kritik an Sinnesdatentheorien in ,Sense
and Sensibilia“ drei Biicher aus den 1930er bis 1950er Jahren, namlich
die Darstellungen von Ayer#®®, Price und Warnock, um an ihnen seine
Kritik an Begriindungen fiir die Annahme von Theorien zu entwickeln,
die allerdings ,mindestens so alt sind wie Heraklit*%, und die haufig als
»phidnomenalistische Theorien® bezeichnet werden. Austin beschiftigt sich
vor allem mit diesem Text von Ayer, verwendet ihn jedoch als exemplari-
schen Text nicht nur stellvertretend fiir die beiden anderen genannten
Theorien, sondern auch fiir phianomenalistische Ansichten und Neigun-
gen in der gesamten Philosophiegeschichte, wie sein ,die mindestens so
alt sind wie Heraklit*>%! signalisiert. Es geht ihm also nicht nur um die
Widerlegung einer einzelnen ausformulierten Theorie, sondern vielmehr
um die Kritik einer grundlegenden Tendenz oder eines Bildes. Austins
einfithrender Kommentar lautet, es handle sich um eine ,typisch scholasti-
sche Ansicht®?, insofern sie erstens auf dem vereinfachenden Gebrauch
einiger in ihrer Verwendung nicht verstandener wichtiger Worter beruhe
und zweitens auf einer einseitigen und stereotypen Interpretation einiger

498 Savigny 1975, S. 219.
499  Ayer 1940.

500 Austin 1975, S. 11.
501 Ebd.

502 Ebd., S.13.

181

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

weniger Beispiele. Wenn er hier gegen diejenigen Theorien argumentiert,
die die Wahrnehmung auf Sinnesdaten zuriickfiihren, so ist es wichtig, dass
er nicht als Gegensatz dazu einen Realismus vertritt; stattdessen bezeichnet
er die Frage, ob wir materielle Dinge wahrnehmen oder Sinnesdaten, als
Htotal irrefithrend“>%3. Als wichtigsten Punkt seiner eigenen Arbeit bezeich-
net er:

seinzusehen, daf3 die beiden Ausdriicke ,Sinnesdaten’ und ,materielle
Dinge’ einander bedingen - unecht ist nicht etwa nur einer von diesen
beiden Begriffen, sondern die Dichotomie selbst. Es gibt nicht nur eine
Art von Gegenstidnden, die wir wahrnehmen’, sondern viele verschiede-
ne Arten, deren Anzahl bestenfalls - wenn tiberhaupt - durch wissen-
schaftliche Untersuchung reduziert werden kann und nicht durch die
Philosophie:©04

An dieser programmatischen Formulierung fallt auf, dass Austin kein im
Sinne der gegnerischen Theorien konstruktives Ziel benennt. Wenn die
Frage nach den mdglichen Kandidaten fiir Wahrnehmungsobjekte ,total
irrefithrend® ist, kann es fiir ihn auch gar nicht darum gehen, die Frage
zu beantworten, ,was es denn sei, das wir wahrnehmen“95. Stattdessen
gibt er eine Diagnose: Nicht nur sei die Verwendung der Ausdriicke ,,Sin-
nesdaten” und ,materielle Dinge® irrefiihrend, weil sie jeweils suggerierten,
es gebe eine einheitliche Klasse von Wahrgenommenem, sondern noch
schlimmer sei die Dichotomie zwischen beidem, weil sie als Feld moglicher
Wahrnehmungstheorien iiberhaupt nur realistische oder phanomenalisti-
sche zuldsst. Dariiber hinaus signalisieren die Anfithrungszeichen, dass
Austin schon allein die Rede vom ,Wahrnehmen® problematisch findet;
das Wort ,wahrnehmen® konnte dazu verleiten zu meinen, es liege in unter-
schiedlichsten Fillen des Sehens, Horens, Fiihlens usw. immer Gleiches vor.
Wenn man von der ,Wahrnehmung von Gegenstinden® spricht, bezeichne
dieser Ausdruck also weder eine einheitliche Klassen von Gegenstinden
noch eine einheitliche Klasse von Akten. Es gibt hier nach Austin viele
unterschiedliche Arten von Sachen, die durch begriffliche Klassifikationen
als ,Gegenstinde der Wahrnehmung®, wie sie Philosophen vorgenommen
haben, weder vereinheitlicht noch in ihrer Vielfalt reduziert werden kénn-
ten. Allein fiir das Feld der ,visuellen Wahrnehmung“ konnte man so

503 Austin 1975, S. 14.
504 Ebd.
505 Ebd.S.15.

182

- am 24.01.2026, 06:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

unterschiedliche Falle anfithren wie das Sehen der Schrift auf meinem
Computer, das Sehen eines Fufiballs, das Sehen eines Torschusses, das
Traumen eines Torschusses, das Sehen eines Fufiballspiels im Fernsehen,
das Sehen von Auflerirdischen, das Sehen einer Insel durch ein Fernglas
und vieles mehr. Wie Austin zeigen mdochte, beruhen die phdnomenalisti-
schen Theorien von der Wahrnehmung von Sinnesdaten auf der falschen
Unterstellung, normale Menschen im Alltag neigten zur Auffassung, sie
ndhmen materielle Dinge wahr; die kritisierten philosophischen Theorien
verstehen sich als Korrektur dieser angeblichen Common-Sense-Position.
Sie konstruieren ein alltdgliches Selbstverstandnis, in dem das Sehen ein
immer gleichartiger Vorgang einer immer gleichartigen Klasse von Gegen-
stainden sei, und setzen diesem angeblichen naiven Alltagsverstindnis die
Theorie des Sehens entgegen, der zu Folge das Sehen der immer gleicharti-
ge Vorgang der Wahrnehmung visueller Sinnesdaten ist. Sie suggerierten
einen Gegensatz zwischen dem, was der normale Mensch (naiver oder
irrefiihrender Weise) glaubt und dem, was Philosophen annehmen. Aber,
so fragt Austin in seiner Darstellung der Theorie in der Fassung von Ayer,
»glaubt der Durchschnittsmensch wirklich, dafl das, was er wahrnimmt,
(immer) so etwas ist wie Mobel oder diese anderen yertrauten Dinge’ -
also mittelgrofie Exemplare von Trockenwaren?“>06

Die unter anderem bei Ayer zu findende irrefithrende und verfalschende
Darstellung der angeblichen ,Ansicht des normalen Menschen® zerlegt
Austin in finf unterschiedliche, aber miteinander zusammenhéngende As-
pekte: Der erste ist der eben dargestellte, dass Ayer impliziere, gewohnliche
Menschen glaubten stets, materielle Dinge wahrzunehmen. Zweitens werde
suggeriert, wenn der normale Mensch glaube, dass er keine materiellen
Dinge wahrnehme, er glauben miisse, seine Sinne tduschten ihn, oder
umgekehrt, wenn er glaube, dass ihn seine Sinne tduschten, er annehmen
miisse, dass er keine materiellen Dinge wahrnehme; beides ist nach Austin
falsch. Denn es gebe keinen einfachen Gegensatz zwischen dem, was ein
normaler Mensch annimmt, wenn alles in Ordnung ist, und dem, was er
annimmt, wenn etwas ungewodhnlich verlauft, dass ihn z.B. ,seine Sinne
tauschen>"” Drittens sei in die Beschreibung des ,normalen Menschen®
eingeflossen, dass er etwas naiv sei, weil er ndmlich nicht daran zweifle,

506 Austin 1975, S. 19.
507 Vgl.ebd.S.20f.

183

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

was er zu sehen glaube, obwohl es Sinnestduschungen gebe,>%8 und viertens
werde damit unterstellt, es gebe selbstverstandlich ,Griinde fiir Zweifel und
Verdacht®% daran, was das eigentlich Wahrgenommene sei, auch wenn sie
der normale Mensch nicht verspiire. Ayer und die anderen Ansichten, fiir
die er exemplarisch steht, arbeiteten hier mit einer suggestio falsi; spater
werden die Theorien daraus ableiten, es sei nie so, wie der normale Mensch
glaube. Fiir Austin hingegen ist das philosophische Wissen nicht privile-
giert gegeniiber dem normalen Wortgebrauch. Fiinftens schlieSlich beriick-
sichtige Ayer nicht, dass die Redewendung ,von den Sinnen getduscht
werden® eine metaphorische sei. Unsere Sinne haben nicht den Status,
dass sie zu uns sprachen und Wahres oder Falsches sagen konnten. Hier
sei der theoretische Ort, an dem das Wort ,Sinneswahrnehmungen® als
neue Vokabel eingefithrt werde, ein Wort fiir Wesenheiten, das es in der
Umgangssprache nicht gibt und das

»mit der stillschweigenden Folgerung eingefiihrt [wird], daf}, wenn wir
etwas wahrnehmen’, es immer eine intermedidre Wesenheit geben muf3,
die uns tiber etwas anderes informiert:10

Austins bisherige Argumentation lasst sich folgendermafien zusammenfas-
sen: An Ayers Formulierung der Theorie macht er exemplarisch deutlich,
wie in ihr die Aussagen iiber die ,Ansicht des normalen Menschen® schon
darauthin zugeschnitten sind, dass ihnen die so genannte ,philosophische
Ansicht® untergeschoben werden kann. Die materiellen Dinge dienen als
Folie, damit der Begriff der Sinnesdaten eingefiihrt werden kann. Zweitens,
und damit beschaftigt sich Austin in seinen Vorlesungen als nichstes, ist
die Darstellung der ,philosophischen Auffassung“ durch einen seltsamen
Gebrauch des Wortes ,direkt” gekennzeichnet. Denn die kritisierten Philo-
sophen seien meistens nicht bereit zuzugeben, dass gewdhnliche Sachen je
»direkt” wahrgenommen wiirden. Austin versucht hier nicht zu erkldren,
worin das Interesse der kritisierten Theorien an einer solchen Verwendung
von ,direkt“ begriindet sein konnte, sondern er diagnostiziert sehr ausfiihr-
lich, inwiefern die philosophische Rede von der direkten und indirekten

508 Bei der Rede von der Tduschung miisse man bedenken, dass die Fille, in denen wir
normalerweise sagen, die Sinne tduschten uns, erstens durchaus nicht hiufig und
zweitens sehr vielfaltig und nicht gleichartig seien, vgl. ebd. S. 24-26.

509 Ebd.S. 2L

510 Ebd.S.22.

184

- am 24.01.2026, 06:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

Wahrnehmung irrefithrend ist.>! Anhand zahlreicher Beispiele argumen-
tiert er dafiir, dass es ganz unproblematisch sein kann zu sagen, dass wir
gewohnliche Gegenstinde direkt wahrnehmen. Das vorweggenommene
Ergebnis seiner Diagnose des philosophischen Gebrauchs von ,direkt“ lau-
tet:

Wir haben hier [...] den typischen Fall eines Wortes, das an sich schon
einen sehr speziellen Gebrauch hat, der allméhlich erweitert wird, ohne
Vorsicht oder Definition oder eine Grenze, bis es erst dunkel und me-
taphorisch wird und schliellich sinnlos. Man kann eben die Umgangs-
sprache nicht ungestraft mifSbrauchen.>?

Zentral sei fiir die philosophischen Theorien der Begriff der ,indirekten
Wahrnehmung®, weil der Gebrauch von ,direkt” seinen Sinn erst durch
den Kontrast zu ,indirekt” erhalte. Daher untersucht Austin Fille des ge-
wohnlichen, nicht-philosophischen Sprechens, die im Kontext der Sinnes-
wahrnehmung den Begriff ,indirekt verwenden. Es handle sich nur um
besondere, nicht um Regelfille; es seien in unterschiedlichen Fallen vielfal-
tige und keine einheitlichen Gebrauchsweisen; plausibel sei der Begriff des
nicht ,direkt® Wahrnehmens immer dann, wenn es um eine Richtungsian-
derung wie beim Sehen durch ein Periskop oder um die Ecke in einem
Spiegel gehe,>® wohingegen das Sehen mit einem Fernglas oder einer Brille
kein Gegensatz zu einem ,direkten’; sondern eher zum Sehen ,,mit bloflem
Auge*“ sei. Uberhaupt habe der Begriff der indirekten Wahrnehmung nur
beim Gesichtssinn eine geldufige Anwendung und die Anwendung auf an-
dere Sinne sei schon eine zweifelhafte Ausdehnung.>* Weitere Fille der
irrefiihrenden Ausdehnung von ,indirekt“ seien die Wahrnehmung mit
Hilfe des Fernsehens, Telefons oder Radars.>"®> Es wiirde wohl niemand,
der auf dem Radar oder durchs Fernglas feindliche Schiffe gesehen hat,
rufen: ,Ich sehe feindliche Schiffe indirekt*!® — das bedeutet fiir Austin,

511 In seiner Auseinandersetzung mit Warnock geht es wie hier um das Wort ,direkt“ in
strukturgleicher Weise um die Rede vom ,wirklich Wahrnehmen“ oder ,unmittelbar
Wahrnehmen vgl. ebd. S.165-177.

512 Ebd.S.27.

513 Vgl. ebd. S. 28.

514 Vgl. ebd. S. 29.

515 Vgl. ebd. S. 30.

516 Vgl. ebd. S. 31. Austin parallelisiert an dieser Stelle den Gegensatz ,direkt/indirekt*
und den Gegensatz ,wirklich/unwirklich“: So wie man nicht vom indirekten Sehen
der feindlichen Schiffe spricht, sagen wir auch nicht beim Betrachten einer Kerami-

185

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

es besteht nur sehr selten ein Grund dafiir, von ,indirekt zu sprechen,
weil es in vielen gewShnlichen Situationen normalerweise hinreichend klar
ist, dass die Wahrnehmung ohne oder durch bestimmte Geréte oder Hilfs-
mittel geschehen ist. Aus all dem folgt, dass der philosophische Gebrauchs
des Ausdrucks ,direkt wahrnehmen® nicht der gewohnliche ist, er aber
andererseits auch nicht eigens abweichend definiert wird; er transportiert
gewisse Eigenschaften der Verwendung aus der gewdhnlichen Sprache,
ohne dem gewohnlichen Gebrauch vollstindig zu folgen. Fiir Austin stellt
sich also die schon genannte Frage: Warum soll man (im Gegensatz dazu,
was die kritisierten Theorien fordern) nicht sagen, dass wir gewohnliche
Gegenstinde direkt wahrnehmen?°”

Diese Frage trifft ins Zentrum der Diskussion. Wéhrend die kritisierten
Theorien sich nicht mit der Austin'schen Redeweise zufriedengeben, dass
wir z.B. vom direkten Sehen gewohnlicher Gegenstédnde sprechen konnen,
fragt Austin, warum man ihnen zu Folge so etwas nicht sagen kénnen
soll. Dabei ist auftillig, dass Austin diese nur scheinbar rhetorische Frage
gar nicht beantwortet. Er analysiert die kritisierten Theorien, vor allem
in der exemplarisch ausgewidhlten Fassung von Ayer, und sucht sie argu-
mentierend zu widerlegen, indem er darauf hinweist, dass sie von zahlrei-
chen falschen Voraussetzungen vor allem beziiglich des Gebrauchs und
der Bedeutung der verwendeten Begriffe ausgehen. Indem man jedoch die
philosophischen Theorien argumentierend widerlegt, was Austin durchaus
gelingt, hat man noch nicht die Frage beantwortet, warum sie das Sprechen
iber die Wahrnehmung in der genannten Weise einschranken wollen. Aus-
tin scheint die Frage rhetorisch zu stellen, denn er beschiftigt sich nicht
damit, ihre Motivation oder ihren Anlass zu verstehen oder zu rekonstruie-
ren. Wie Austin die Frage stellt und wie er mit ihr umgeht, zeigt, dass er nur
das erste leistet, ndmlich die Widerlegung der gegnerischen Theorien.

kente ,Ich sehe eine unwirkliche Ente“ oder beim Ansehen eines Lowenfotos ,,Ich
sehe einen unwirklichen Lowen®

517 Schantz schreibt common-sense-Theorien, zu denen er vor allem Austin zahlt, da-
her eine ,epistemologische These der ,direkten Wahrnehmung' der Auflenwelt®
zu (Schantz 1990, S. 15), kritisiert dabei aber gleichzeitig Austins Verwendung
von ,direkt, die vage und uneindeutig sei. Stattdessen méchte er den Ausdruck
»direkt wahrnehmen“ eindeutig analysieren und definiert ihn durch das folgende
Kriterium: ,,Es ist nicht der Fall, dal P’s Wahrnehmung von x durch P’s Wahrneh-
mung eines von x verschiedenen Individuums y vermittelt wird.“ Hier lielen sich
Gegenbeispiele anfithren, und zudem ist es Austin darum zu tun, die Vielfalt der
Bedeutungsdimensionen nicht zu reduzieren, sondern klar zu verstehen.

186

- am 24.01.2026, 06:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

Austin selbst verweist auf den Gebrauch, den die kritisierten Theorien
vom so genannten argument from illusion machen, als Antwort auf seine
Frage, warum man auf die Idee kommen kdnnte, die Rede vom direkten
Wahrnehmen auszuschlieflen. In einer langeren Diskussion des argument
from illusion>® beschreibt es Austin als das Ziel dieser Argumentation, uns
davon zu iiberzeugen, dass das, was wir in bestimmten auflergew6hnlichen
Fillen wahrnehmen, eben ,Sinnesdaten® sind. Haufig werde es in einem
zweiten Schritt mit der verstirkenden Verallgemeinerung versehen, dass es
fur alle Falle gelte, dass das, was wir (direkt) wahrnehmen, Sinnesdaten
seien. Und schon die Bezeichnung als ,argument from illusion® lege den
falschen Schluss nahe, dass alle Beispiele, die zur Verstirkung der Argu-
mentation herangezogen werden, Fille von Illusionen, also Tduschungen,
seien. Dass dieser Schluss aber falsch ist, zeigt laut Austin die Betrachtung
der typischerweise, auch von Ayer, verwendeten Beispiele: perspektivisches
Sehen, Auswirkungen der Lichtbrechung (vor allem das immer wieder
besprochene Beispiel des im Wasser geknickt aussehenden Stabes), Far-
bensehen unter Drogeneinfluss, Spiegelbilder (unter anderem mein eigenes
Spiegelbild), Doppeltsehen, Halluzinationen, scheinbare Geschmacksver-
anderungen, Verdnderungen der Wirmeempfindung, die Fata Morgana
usw.>!? Statt ,,argument from illusion ware daher vielleicht ,, Argument aus
der Relativitait der Wahrnehmung“?° eine passendere Bezeichnung. Fiir
das wohl héufigste Beispiel, den Stab, der zum Teil im Wasser steht, gibt
das argument from illusion die Beschreibung, der Stab sehe zwar geknickt
aus, sei aber gerade, woraus folge, dass mindestens eine der ,sichtbaren

518 Vgl. ebd. S. 33-47 und S. 62-68. Austins Diskussion soll, ebenso wie die zahlreichen
speziellen Beitrage zu diesem Thema, hier nicht in aller Ausfiihrlichkeit diskutiert
werden.

519 Vgl. ebd., S. 33. Austin beschiftigt sich in seiner Kritik der Argumentation mit der
Unterscheidung zwischen engl. illusion und engl. delusion, von deren Nichtbeach-
tung die Argumentation lebe, weil die untersuchten Fille haufig illusions seien, die
aber im Sinne von delusions verstanden wiirden, also im Sinne einer ,,Andeutung,
daf$ es sich um etwas Hervorgezaubertes handelt, etwas Unwirkliches oder jeden-
falls ,Immaterielles™ (ebd. S. 39, engl. p. 24). In der deutschen Ubersetzung ist die
Sache noch komplizierter, weil das deutsche Wort ,Illusion unter Umstinden auch
so etwas wie Selbsttauschungen bezeichnen kann und damit nicht in diesen klaren
Gegensatz illusion/delusion passt, auf den sich Austin hier in ganz untypischer
Weise beruft.

520 So Schantz 1990, S. 17. Wegen der eingefiihrten Bezeichnung bleibe ich trotzdem bei
sargument from illusion®.

187

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

Erscheinungen®?! triigerisch sei. Austin kommentiert diese Interpretation
folgendermafien:

»Glaubt denn irgendeiner von uns, daf$, wenn etwas gerade ist, es eben
zu allen Zeiten und unter allen Umstdnden gerade aussehen muf3? Natiir-
lich wird das niemand im Ernst annehmen. [...] Was wir also tatsachlich
sehen, ist einen Stab, der teilweise in Wasser getaucht ist. Und es ist
besonders seltsam, dafy dies in Frage gestellt zu sein scheint — dafi sich
tiberhaupt dariiber eine Frage erhebt, was wir sehen -, da dies ja schlief3-
lich die Beschreibung der Situation ist, von der wir ausgegangen sind.??

Zuriick zu Austins Diagnose der Einfithrung der Sinnesdaten bei Ayer:
An Ayers Interpretation des argument from illusion werde deutlich, dass er
zunichst (und in Ubereinstimmung mit dem gewdhnlichen Wortgebrauch)
davon ausgeht, das Wort ,sehen® werde sowohl auf triigerische als auch
auf wahre Erfahrungen angewendet. Hinzu trete aber bei Ayer die Uberzeu-
gung, das, was man sinnlich wahrnehme, also z.B. sehe, miisse wirklich
existieren und gewisse Eigenschaften haben, sonst diirfe man nicht von
Wahrnehmen oder Sehen sprechen. Daraus folgt dann, dass das, was
in Tduschungssituationen wahrgenommen werde, ein Sinnesdatum sei.
Schliefilich folgt die Ausdehnung auf alle Fille: Die direkt wahrgenomme-
nen Dinge seien immer Sinnesdaten. Ein wichtiger Teil dieser Argumenta-
tionskette sei dabei die ,Behauptung, dafl es verschiedene Bedeutungen
von ,wahrnehmen® gebe®?, wenn das Wort namlich auf triigerische und
auf wahre Wahrnehmungsfille angewandt werde. Aber laut Austin ist dies
eine unglinstige und vor allem nicht nétige Beschreibung der Gebrauchs-
weisen des Wortes. Besser sei es zu sagen, ,dafl die Implikationen von
wahrnehmen’ in verschiedenen Verbindungen verschieden sind“?4, wobei
man in einigen, manchmal auflergewdhnlichen Fillen>?, den normalen

521 Ebd.S. 43.

522 Ebd.S. 44f.

523 Ebd.S.114.

524 Ebd.S.117.

525 Austin spricht hier davon, dass der normale Sprachgebrauch in auflergewdhnlichen
Fillen ausgedehnt werde, was insofern irrefithrend ist, als er damit eine unvorteil-
hafte Dichotomie zwischen ,,normal“ und ,auflergewohnlich® suggeriert. Sein eige-
nes Beispiel unterstiitzt diese Dichotomie nicht, wenn er beschreibt, dass man einen
Lowen im Zoo oder auch auf einem Foto sehen kann. Denn sollte man sagen, dass
das Sehen eines Lowen auf einem Foto einen auflergew6hnlichen Fall darstellt, in
dem der Gebrauch von ,sehen” ausgedehnt werde? Sicher nicht.

188

- am 24.01.2026, 06:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

Sprachgebrauch ausdehnt, ohne dass dadurch gleich zwei unterschiedliche
»Bedeutungen® entstinden.

Was ist also schiefgegangen? Ich glaube, zum teil dieses: Ayer bemerkt
ganz richtig, daf$ die Frage ,was nimmt x wahr?“ normalerweise jeden-
falls viele verschiedene Antworten erhalten kann und daf§ diese verschie-
denen Antworten alle richtig und deshalb konsequent sein mdgen, und
er zieht daher den Schluf}, dafy ,wahrnehmen® verschiedene ,Bedeutun-
gen“ haben mufl - denn wie konnten verschiedene Antworten auf die
Frage sonst alle richtig sein? Aber die richtige Erklirung der linguisti-
schen Fakten ist gar nicht diese; sondern einfach, dafi das, was wir
>wahrnehmen?, auf verschiedene Weise beschrieben, identifiziert, klassifi-
ziert, charakterisiert und benannt werden kann.>26

Zur Erlduterung gibt Austin zwei Beispiele: Die beiden Sétze ,Ich sah einen
Mann in Oxford, der rasiert wurde“ und ,ich sah einen Mann, der in
Jerusalem geboren wurde® konnen gleichermafien richtige Antworten auf
die Frage danach sein, was ich heute morgen gesehen habe,>?” genauso wie
auf die Frage, was ich gerade durch ein Teleskop sehe, simtliche folgenden
Antworten vollig richtig sein konnen: ,1. ,Einen hellen Fleck’; 2. ,Einen
Stern’; 3. ,Sirius’; 4. ,Das Bild im 14. Spiegel des Teleskops’ Und hieraus
folge gerade nicht, dass ,,Sehen® vier unterschiedliche Bedeutungen hitte.>28
Daraus folgt vielmehr, ,daf die Philosophen unrecht hatten, die meinten,
daf3 die Frage was sehen Sie?” nur eine richtige Antwort hat“52°

Hier lief3e sich nun einwenden, dass aus diesen Uberlegungen gar nichts
tiber das Sehen und den Status des Gesehenen folgt, weil Austin die ganze
Zeit blof iiber unterschiedliche Beschreibungsméglichkeiten, also sprach-
liche Ausdrucksweisen nachdenkt. Aber Austin beansprucht die Geltung
seiner Uberlegungen auch gegen diesen méglichen Einwand:

sWann immer etwas gesehen wird, gibt es nicht nur verschiedene Arten
zu sagen, was man sieht; sondern es mag auch verschieden gesehen
worden sein, auf verschiedene Art und Weise.>3

526 Ebd.S.125.
527 Ebd.S. 126.
528 Ebd.S.127.
529 Ebd.S. 127f.
530 Ebd.S.128.

189

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

Hier wird, anders als es Austin haufig nachgesagt wird, durchaus dem pha-
nomenologischen Sachverhalt Rechnung getragen. Laut Austin kommt das
Sehen-als nicht nur an eigens dafiir entworfenen Figuren vor, ein Beispiel
dafiir wire der Hasen-Enten-Kopf, sondern, wie Austin sich ausdriickt,
»sozusagen auch in der Natur“>3, d.h. in gewohnlichen Situationen. Austin
nennt als Beispiele die Betrachtung einer Militdrparade durch einen Solda-
ten und einen Zivilisten, von denen wir sicher sagen konnten, dass sie Un-
terschiedliches sehen, oder das Ansehen eines Geméldes durch einen Maler
und einen Unkundigen. (Wobei ,sehen-als“ das Wissen erfordert, dass es
sich auch anders sehen liefle.) Hier wird erneut deutlich, dass wir von ,,se-
hen“ sprechen konnen und nicht von einem ,,Deuten reden miissen, auch
wenn das jeweilige Sehen eine Lerngeschichte und bestimmte Umstdnde
erfordert oder einschliefit. Austin driickt sein Ergebnis zu diesem Teil der
Argumentation so aus:

,Daher werden verschiedene Arten, das Gesehene auszudriicken, oft
nicht nur auf Unterschiede in der Erkenntnis oder im Wissen zuriickzu-
fithren sein, nicht nur auf Feinheiten der Unterscheidung oder auf das
Interesse in diesem oder jenem Aspekt der Gesamtsituation — sondern
darauf, daff man das Gesehene anders sieht, auf andere Weise, als dieses
statt als das. Und es wird manchmal nicht nur eine richtige Art geben zu
sagen, was man sieht, aus dem weiteren Grund, daf es vielleicht keine
einzelne richtige Art gibt, es zu sehen.>*

Was Austin in dieser Beschreibung, anders als Wittgenstein in seinen Uber-
legungen zum Sehen-als, die als nichstes kurz herangezogen werden sollen,
nicht explizit thematisiert, sind die unterschiedlichen Bedingungen fiir die
Zuschreibung von sehen oder sehen-als, und dariiber hinaus den wichtigen
Umstand, dass Unterschiede in der Lerngeschichte und im Interesse etc.
kein Gegensatz zu Unterschieden in der Art des Sehens selbst sind, wie es
in diesem Zitat nahe gelegt zu werden scheint.

Austin fasst den Gang seiner Uberlegungen an dieser Stelle noch einmal
zusammen: Die kritisierten Philosophen gebrauchen Woérter wie ,wahrneh-
men“ und ,sehen® abweichend vom gewdhnlichen Gebrauch derart, dass
das, was in einem Sinne ,gesehen® wird, dass der Vorgang diese Bezeich-
nung auch verdient, wirklich existieren und wirklich die Eigenschaften
haben muss, die es zu haben scheint. Dann funktioniert der Ausdruck

531 Ebd.S.129.
532 Ebd.

190

- am 24.01.2026, 06:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

»materielle Gegenstinde® nicht als Kandidat zur Bezeichnung des Wahrge-
nommenen, denn manchmal haben sie andere Eigenschaften als sie zu
haben scheinen. Dann bleibt als Antwort auf die Frage, was im philoso-
phischen Sinne wahrgenommen wird: ,die Sinnesdaten®>** Und nun fragt
sich Austin erneut nach dem Motiv hinter dieser theoretischen Operation,
und beschreibt im verbleibenden Rest seiner Vorlesungen ,,die Doktrin von
der Basis“ und die ,Idee der Unkorrigierbarkeit als Beweggrund fiir die
Aufstellung der Sinnesdatentheorien.** Die kritisierten philosophischen
Theorien wollen laut Austin ,eine Gattung von Aussagen herstellen [...],
die unkorrigierbar sind“>®; der erfundene Sinn von ,wahrnehmen® solle
leisten, ,dafl ich, wenn ich sage, was ich (in diesem Sinne) wahrnehme’,
nichts Falsches sagen kann“>%6, um so etwas wie Grundlagen der Erkenntnis
mit Gewissheit angeben zu konnen.>”

Dagegen ist fiir Austin entscheidend, dass es schlicht nicht wahr sei,
dass Sitze tiber materielle Dinge durch Evidenz gestiitzt werden miissten
oder auf ihr basierten; z.B. haben wir ziemlich genaue Vorstellungen davon,
wie sich bestimmte Dinge unter bestimmten Umstdnden verhalten, ohne
dass wir diese Vorstellungen bereit wiéren, ,in der Verkleidung von exakten
Schliissen darzustellen.>%8

Wittgenstein beschaftigt sich in seinen Untersuchungen zum Sehen-als
mit der Frage der ,Direktheit® der Wahrnehmung. Sein Ausgangspunkt
liegt aber im Unterschied zur Tradition nicht in der skeptischen Frage
nach der Relativitat der sinnlichen Wahrnehmung, dem argument from
illusion oder in der erkenntnistheoretischen Frage nach dem Verhaltnis von
Wahrnehmung und Wissen, sondern er setzt mit einem nur scheinbar allzu
alltdglichen Phidnomen ein, ndmlich dass es moglich ist, manche Dinge mal
so und mal so zu sehen. Seine Argumentation braucht hier nicht wiederholt
werden; wichtig ist, dass die Konsequenz seiner Uberlegungen die klare Zu-
riickweisung einer situationsunabhéngigen Dichotomie von reinem Sehen
einerseits und interpretierendem Deuten andererseits bedeutet.>*

533 Ebd.S. 131

534 Vg. Ebd. S. 132-164. Eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit Ayer und Carnap zu
diesem Thema kann hier nicht gefiihrt werden.

535 Ebd.S.132.

536 Ebd.

537 Vgl. von Savigny 1975.

538 Ebd.S.154.

539 Zu ausfiihrlichen Darstellungen von Wittgensteins Begriff des Sehens-als vgl. Ho-
buf3 1993.

191

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

Lambert Wiesing benennt zwei Probleme aller Représentationstheorien.
Erstens ihre ,Immanenzillusion®: Das Bewusstsein wird als eine Art Behil-
ter gedacht, in dem sich lauter Ideen befinden, die direkt und unmittel-
bar wahrgenommen werden. Hier handelt es sich um ein metaphysisches
Konstrukt, aber nicht um ein Wahrnehmungsobjekt. Zweitens stelle sich
fir Représentationstheorien der Wahrnehmung die Frage: Fiir wen sind
diese mentalen Reprisentationen eigentlich Représentationen? Wiesing
vergleicht die Vorstellung mit einem Homunculus im Audienzsaal. Entspre-
chendes liefle sich zur Wahrnehmungstheorie der Kognitionswissenschaf-
ten sagen, dass ndmlich Neurophysiologisches ohne einen Wahrnehmen-
den als die Wahrnehmung konstruiert wird. Es ist aber die Zuordnung von
Reprisentation und Représentiertem durch das verstehende Subjekt fiir
die Erklarung nicht zu vernachldssigen. Jedes Sehen ist nach Wiesing ein
Sehen-von-etwas als etwas: Man kann gar nicht anders, immer wenn man
einen Gegenstand sehe, sehe man etwas als Gegenstand.>*

(5) Eine Stufung des Wahrgenommenen im Sinne von Qualititen wird bei
Platon nicht thematisch. Die Erlduterung der Wahrnehmung als Tatigkeit
der Seele gebraucht zwar die Ausdriicke ,mofvpoto” und ,,cuAhoyiopor”,
sie werden aber nicht im Sinne empiristischer Stufenfolgen verwendet.
Hier sind als systematisches Thema empiristische Debatten iiber Abstufun-
gen im Wahrnehmungsgeschehen (z.B. von Eindriicken und auf ihnen
basierenden Schlussfolgerungen) adressiert, also Argumentationsfiguren
der Sinnesdatentheorien, des Reprisentationalismus und des Phanomena-
lismus.

Die meisten Menschen haben unentwegt visuelle Wahrnehmungen, so-
lange sie wach sind und die Augen gedffnet haben. Was aber sieht man,
wenn man etwas sieht? Gemaf$ alltagssprachlicher Formulierungen sehe
ich jetzt gerade die Gegenstinde auf meinem Schreibtisch, den Compu-
ter mit Tastatur und Bildschirm, das Licht meiner Schreibtischlampe, die
Schatten, die es wirft, meine Papiere und den Fiillfederhalter, ich sehe

540 Dabei nimmt Wiesing aber doch in gewisser Weise eine situationsunabhéngige
Stufung an: Wenn man ein Haus sehe, fithrten komplexe Empfindungen zur Wahr-
nehmung. Die Wahrnehmung gibt etwas als etwas, und zwar immer so, dass das
erste als Ursache des zweiten gegeben ist im Sinne einer Ursachenpratention. Daher
verwendet er den Begriff der Spur: Die Spur sei etwas, das als Zeichen fiir eine
seiner vielen Entstehungsursachen genommen wird. Was man sehe, miisse von dem,
was man empfinde, eine Spur sein. Dabei soll die Kategorie der Spur helfen, dass die
Kontextualitit der Wahrnehmung nicht zur vélligen Beliebigkeit fiihrt.

192

- am 24.01.2026, 06:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

meinen Mann, der ins Zimmer tritt; ich sehe aber auch etwas ein, ich sehe
etwas vorher, manchmal sehe ich schwarz, und wir kénnen auch davon
sprechen, dass wir Traumbilder sehen. In vielen Féllen zweifeln wir iiber-
haupt nicht an unseren Wahrnehmungen: Wenn ich mir Notizen machen
mochte, greife ich dorthin, wo ich den Fiiller liegen sehe, und wenn ich
beim Uberqueren der Strafle ein Auto gefihrlich schnell herankommen
sehe und hore, dann springe ich notfalls beiseite.”*! Aber dass die unzweifel-
haften Fille, in denen uns die Wahrnehmung gar nicht thematisch wird, in
der Mehrzahl sind, verweist zugleich darauf, dass es auch die anderen gibt,
in denen unsere Wahrnehmung Anlass zur Reflektion gibt, oder in denen
wir uns tduschen. Es kommt vor, dass sich meine Wahrnehmung als Irrtum
herausstellt, wenn derjenige, den ich dachte von weitem gesehen zu haben,
sich beim Néherkommen als jemand anderes erweist, dass zwei Menschen,
die aus unterschiedlichen Richtungen auf denselben Gegenstand blicken,
ganz Unterschiedliches sehen, dass jemand Auferirdische sieht, die alle an-
deren nicht sehen, oder dass das Ruder, das halb im Wasser steckt, geknickt
aussieht, beim Herausziehen aber wieder gerade. In solchen Fillen konnen
auch in Alltagsbeziigen das Sehen und die Frage nach dem Was des Sehens
thematisch werden, und die Frage wird gestellt: Was ist es, das gesehen
wird? Was wird wirklich gesehen und sieht nicht nur tduschenderweise so
und so aus oder ist vielleicht gar nicht da?

Die Antworten auf diese Fragen lassen sich danach einteilen, ob sie
als Antwort Gegenstiande oder solche Entititen wie Sinnesdaten anfiihren.
Zum einen konnte man davon ausgehen, dass es physikalische, materielle
Dinge sind, die die Gegenstinde unserer visuellen Wahrnehmung bilden.
Dagegen liefle sich aber die Relativitdit der Wahrnehmung und das Vor-
kommen von Sinnestduschungen anfithren und aus diesen Phianomenen
der Schluss ziehen, die echte Wahrnehmung richte sich ausschlieSlich auf
immaterielle, mentale Entitdten. Diese Entitdten werden als Sinnesdaten,
Vorstellungen, perceptions, sensibilia oder qualia bestimmt.

Die Annahme, dass sich eine ,Basis“ der Wahrnehmung bestimmen las-
se, die kontextunabhingig als das wirklich Gesehene identifiziert werden
kann, bildet eine gemeinsame Voraussetzung von Phidnomenalismus und
Repriasentationalismus. In Lockes Reprisentationalismus zum Beispiel wer-
den die Ideen als von der AufSenwelt erzeugte Représentationen behandelt,
er denkt die Wahrnehmung auf diese Weise als auf die physische dufSere

541 Vgl. Halawa 2008, S. 82.

193

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

Welt gerichtet. Eine gegenwirtige Konjunktur des Représentationalismus
wird durch Teile der Kognitionswissenschaften betrieben, die sich als Fort-
setzungen des Locke’schen Ansatzes begreifen lassen.>*2

Den Kern der Theorie des Phinomenalismus bildet die Auffassung,
Aussagen iiber Wahrnehmungen materieller Gegenstande konnten auf Aus-
sagen iliber aktuelle (und mogliche) Sinneswahrnehmungen, Sinnesdaten
oder Erscheinungen reduziert werden. Die Welt der Gegenstinde wird
auf die phdnomenale Welt der Erscheinungen zuriickgefiihrt: ,,Alle realen
Dinge und Prozesse sind logische Konstruktionen aus Sinnesdaten®>*} Die
Rede von ,méglicher Wahrnehmung® soll eine Art Abkiirzung fiir einen
hypothetischen Wenn-Dann-Satz darstellen: Wenn man sagt, eine visuel-
le Wahrnehmung einer bestimmten Art sei mdglich, bedeutet das, dass
eine Wahrnehmung da wire, wenn es eine*n Beobachter*in gébe. Dann
bekommt man es aber mit zwei klassischen Schwierigkeiten zu tun: Erstens
ist es schwierig, in den Wenn-Dann-Sétzen Aussagen iiber materielle Ge-
genstinde zu vermeiden; dadurch entsteht ein Regress. Und zweitens ist
es nicht plausibel, dass Aussagen {iber materielle Gegenstande vollstindig
in hypothetische tibersetzt werden konnten. So erscheint es absurd, die
Aussage ,Hier brennt es!“ in Aussagen dariiber zu iibersetzen, was der Fall
wire, wenn gewisse Bedingungen erfiillt wire, die jetzt nicht erfiillt sind.

In seinen Vorlesungen, die er unter dem Titel ,Sense and Sensibilia“**4 in
den Jahren 1947-1959 gehalten hat, beschaftigt sich Austin kritisch mit sol-
chen Theorien der Sinneswahrnehmung, deren gemeinsame grundlegende
Annahme er folgendermafien formuliert:

JWir sehen oder fiithlen oder perzipieren nie materielle Gegenstinde
(oder Dinge); oder jedenfalls nehmen wir sie nie direkt, unmittelbar
wahr, sondern nur Sinnesdaten (d.h. unsere Eindriicke, Sensa, Sinnes-
wahrnehmungen, Perzepte oder unsere eigenen Ideen usw.).“4°

542 Vgl. Canguilhem 1989 fiir eine scharfe Kritik an den Kognitionswissenschaften.

543 Stegmiiller 1968, S. 13.

544 Vgl. Austin 1975; der vorliegende Text besteht aus Vorlesungsmanuskripten, zusam-
mengestellt und herausgegeben von G.J. Warnock. Er ist also kein vom Autor fiir die
Veroffentlichung selbst redigierter Text und insofern mit Vorsicht zu genieflen. Da
es in diesem ersten Teil aber nicht um eine exegetische Interpretation geht, sondern
um die systematischen Voraussetzungen des behandelten Themas, kann der Status
des Textes hier vernachléssigt werden.

545 Austin 1975, S.12.

194

- am 24.01.2026, 06:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

Hier stellt Austin zwei grundlegende Auffassungen gegeneinander: Die ers-
te wiirde besagen, dass das, was wir sehen, wenn wir etwas sehen, durchaus
materielle Gegenstinde oder Dinge sein konnen. Die phanomenalistische
Auffassung, die er diskutiert und kritisiert, besagt demgegeniiber, dass wir
prinzipiell nie materielle Gegenstainde wahrnehmen, beziehungsweise nie
»direkt oder ,unmittelbar®>#¢ Auf welches Problem antwortet diese Auf-
fassung? Im Alltag bezweifeln wir in den meisten Fillen nicht, dass es
materielle Dinge sind, die wir sehen, aber in bestimmten Fillen gewinnt
die von Austin kritisierte Auffassung ihre Plausibilitdt. So sind es die eben
genannten Fille von Sinnestduschungen oder abweichenden Wahrnehmun-
gen, in denen das argument from illusion die Theorie zu bestitigen scheint,
dass wir nicht die materiellen Dinge selbst sehen, sondern etwas anderes,
das uns zu tduschenden Annahmen verleitet. Das Argument geht von dem
unstrittigen Umstand aus, dass die Dinge manchmal®¥’ anders aussehen
als wir annehmen, dass sie es wirklich sind. So sieht zum Beispiel ein
gerades Ruder, wenn es zum Teil ins Wasser getaucht wird, haufig geknickt
aus. Wir wissen aber, dass es in Wirklichkeit nicht geknickt ist. Daraus
wird abgeleitet, es gebe einen phdnomenalen Sachverhalt, von dem mir
erscheint, dass er besteht, obwohl er ,in Wirklichkeit® nicht besteht. Die
Wahrnehmung gebe uns also nicht Dinge zu sehen, sondern Sinnesdaten.
Durch diese Argumentation wird die Wahrnehmung in ein Verhéltnis
zur Gewissheit gesetzt und die Frage nach der Unkorrigierbarkeit der
Wahrnehmung aufgeworfen: Denn einerseits kann ich mich nicht tdu-
schen, dass ich das wahrnehme, was ich gerade wahrnehme, andererseits
teilt mir meine Wahrnehmung offenbar nicht immer das Richtige {iber
die Beschaffenheit der materiellen Dinge mit. Dazu kommt noch, dass
Tauschung und richtige Wahrnehmung nicht immer zuverlassig unterschie-

546 In Austins Gegeniiberstellung sind solche Varianten der Wahrnehmungstheorie
nicht beriicksichtigt, die wie die Adverbialtheorie der Wahrnehmung im Anschluss
an Reid, Ducasse, Chisholm und Sellars versuchen, eine Analyse des phanomenolo-
gischen Gehalts der Wahrnehmung als ,,objektlos“ oder ,nichtrelational® zu geben.
Vgl. z.B. Schantz 1990, S. 185-218.

547 In seiner Rekonstruktion des Arguments ,in der Form eines deduktiven Beweises®
geht Schantz davon aus, dass dies ,unter gewissen ungewohnlichen Bedingungen®
der Fall sei, vgl. Schantz 1990, S. 17. Auch wenn Schantz die Theorie der Sinnesda-
ten als unzulanglich kritisiert, wiederholt er hier einen der hochproblematischen
Ausgangspunkte des Arguments. Da wir aber hiufig Gegenstinde im Wasser sehen
konnen, ist es nicht besonders ungewohnlich fiir uns, dass sie dann manchmal ge-
knickt aussehen, noch fiihrt es zu Beunruhigungen hinsichtlich der Beschaffenheit
der Welt.

195

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

den werden konnen, denn sonst wiirden gar keine Tduschungen auftreten.
Wenn aber im Falle der Téuschung sich die angebliche Wahrnehmung als
blofie Erscheinung herausstellt, dann konnte sie es womdglich immer sein,
so das Argument.

Ein weiteres klassisches Argument bzw. eine Variante stellt in diesem
Zusammenhang das Argument der conflicting appearances bzw. das ,,Drei-
Eimer-Argument® dar: Wenn man die linke Hand fiir einige Zeit in einen
Eimer mit kaltem Wasser und die rechte Hand fiir einige Zeit in einen
Eimer mit warmem Wasser halt, wird man dann, wenn man beide Hénde
in denselben Eimer mit mittlerer Temperatur steckt, den Eindruck haben,
dass die Hiande jeweils eine unterschiedliche Temperatur spiiren, obwohl
sie sich sichtbar im selben Wasser befinden. Hier konfligieren also zwei
Temperaturwahrnehmungen und erzeugen konfligierende Erscheinungen.

Eine weitere, gelegentlich angefiihrte Begriindung konnte lauten, dass
Organismen mit unterschiedlichen Sinnesorganen auch Unterschiedliches
wahrnehmen. Zum Beispiel konnen Bienen UV-Licht sehen, oder Hunde
auch sehr feine Geriiche wahrnehmen, so konnte geltend gemacht werden.

Eine weitere Figur, die oft verwendet wird, ist das Traumargument: In-
nerhalb eines Traums konnen mir meine Wahrnehmungen ganz wirklich
vorkommen, so dass nach dem Aufwachen vielleicht auch grundsitzlich
der Anlass zum Zweifel besteht, ob meine Wahrnehmungen tatsdchlich auf
materielle Dinge zuriickgehen. Mit der Berufung auf das Traumargument
geht Austin davon aus, dass Platon eine Variante der Sinnesdatentheori-
en der Wahrnehmung vertritt. Anldsslich seiner Interpretation des Linien-
gleichnisses aus Platons ,Politeia“ weist er darauf hin, dass Platon sowohl
dort als auch im ,Theaitetos“ und im ,Timaios“ eine Version des Traumar-
guments benutzt.>*® Im Liniengleichnis wird mit der Eikasia eine spezielle,
recht inferiore Wissensform eingefiihrt, die sich auf Bilder wie Schatten,
Spiegelungen ,und alle dergleichen (509d) richtet. Austin fragt: ,Was ist
das fiir eine Art [von Bildern, S.H.]? Ich meine, offenbar ,Sinnesdaten®*>4°
Als Begriindung schreibt Austin, Platon wiéhle hier genau diejenigen Bei-
spiele, die moderne Philosophen wihlten, wenn sie nahelegen wollten, dass
man keine materiellen Gegenstande sinnlich wahrnimmt.>>® Gegen diese
Lesart liefe sich aber einwenden, dass aus ,keine materiellen Gegenstdnde®

548 Vgl. Austin 1986, S. 381f.
549 Austin 1986, S. 381.
550 Vgl. Ebd., S. 381f.

196

- am 24.01.2026, 06:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

nicht zwangslaufig folgt, dass es sich um ,,Sinnesdaten handeln muss. Und
zum ,Theaitetos” schreibt Austin:

~Klargemacht wird, dafy wir im Gegensatz zu unserer gewohnlichen An-
nahme keine materiellen Gegenstidnde sinnlich wahrnehmen, denn was
das sinnlich Wahrgenommene angeht, komme es auf dasselbe hinaus, ob
wir wachen oder schlafen. Ich behaupte nicht, dafy Platon damit recht
hat, sondern nur, daf er es glaubt. Ahnliche Thesen finden sich im
Timaios (45, 61 und 67).>°!

Diese Passage enthilt gleich zwei im Lichte der Platoninterpretation nicht
mehr haltbare Zuschreibungen: Dass im ,Theaitetos” von einer der Dia-
logfiguren etwas klargemacht wird, muss nicht heiflen, dass Platon die
entsprechende Auffassung vertreten hat. Und genauso wenig wird die Auf-
fassung, wachen oder schlafen lasse sich hinsichtlich der Wahrnehmung
nicht unterscheiden, in diesem Dialog fiir die Schlussfolgerung verwendet,
dass das Wahrgenommene keine materiellen Gegenstande seien.>>

Die Interpretation der einschlagigen Textpassagen wird im nédchsten Ka-
pitel zeigen, dass es hochst fraglich ist, ob Platon tatsdchlich so etwas wie
eine Sinnesdatentheorie vorschldgt. Aber nicht nur eine Sinnesdatentheo-
rie, auch die Unterscheidung zwischen primaren und sekundéren Qualita-
ten ist Platon zugeschrieben worden:

,Primér‘ nennt man Qualititen, die man den Dingen selbst zuschreiben
kann, ,sekundér® jene Qualitéiten, die sie aufgrund unserer Sinnesorgani-
sation fiir uns lediglich zu haben scheinen. Diese Unterscheidung geht
von der Erfahrung aus, dafl dasselbe, was dem einen warm, schwer oder
sifl zu sein scheint, einem anderen kalt, bzw. leicht oder bitter zu sein
scheinen kann (Theaitetos, 152b). [...] Platon sieht nun die sinnesspezifi-
schen Eigenschaften wie Farben, Tone oder Temperatur als sekundire
Qualitdten an, und nur jene Eigenschaften als primir, die sich in allen
Sinnesgebieten feststellen lassen. [...] Im Effekt zieht er damit dieselbe
Grenze zwischen priméren und sekundiren Qualititen wie knapp 2000
Jahre spiter Descartes und Locke.>3

551 Ebd., S. 381. Die Zuschreibung zu Platon ist nicht richtig, vgl. unten die Abschnitte
im dritten Kapitel zur Interpretation der entsprechenden Passagen aus der ,,Politeia’,
dem ,Theaitetos” und dem ,Timaios"

552 Vgl. oben Abschnitt 2.3.

553 Kutschera 2002c, S. 217.

197

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

Hier wird Platon recht undifferenziert gemeinsam mit Descartes und Locke
eine Unterscheidung primérer und sekundirer Qualitdten unterstellt.

Der Ausgangspunkt fiir die Einfithrung der Unterscheidung zwischen
primdren und sekunddren Qualititen liegt auch bei Locke in dem Umstand,
dass die Wahrnehmungen, die wir ausdriicken und mitteilen, im intersub-
jektiven Vergleich voneinander abweichen. Und nicht nur im intersubjekti-
ven Vergleich, wie das Drei-Eimer-Argument zeigt. Gegen die Annahme,
die Dinge der Auflenwelt hatten wirklich genau diejenigen Eigenschaften,
die wir an ihnen jeweils wahrnehmen, fithrt Locke seine Unterscheidung
ein. Die primédren Qualititen wie vor allem Grofle, Gestalt und Anzahl
kommen einem Korper wirklich zu: ,those are in them, whether we percei-
ve them, or no“>>* Die sekundaren oder ,,sensiblen” Qualitaten wie Farben,
Tone, Geruiche oder Geschmacksarten entstehen fur Locke als von den
kleinsten Partikeln der Korper abhéngende Krifte, die in uns die jeweiligen
Vorstellungen erzeugen; dies wird durch die Umstinde und personliche
Faktoren mitbeeinflusst: ,,Such qualities, which, in truth, are nothing in the
objects themselves but power to produce various sensations in us by their
primary qualities“>>

Auf Lockes Unterscheidung und ihrem argumentativen Ausgangspunkt
beruht auch Berkeleys Theorie der ,sensible qualities”. Berkeley fragt nach
solchen Entitdten, die durch die Sinne unmittelbar oder direkt wahrgenom-
men werden, ohne dass sie durch die Umstande oder personliche Fakto-
ren beeinflusst wiirden, die damit fiir die subjektive und intersubjektive
Relativitit der Wahrnehmung verantwortlich wéren. Berkeley ordnet die
einzelnen ,sensible qualities“ wie Tone, Farben oder Geriiche exklusiv den
jeweiligen Sinnen zu, wenn er Philonous im Dialog mit Hylas fragen lasst:

~whether we immediately perceive by sight anything beside light, and
colours, and figures; or by hearing, anything but sounds; by the palate,
anything besides tastes; by the smell, beside odours; or by the touch,
more than tangible qualities”.55

Eine solche Zuweisung unterschiedlicher ,,unmittelbar® oder direkt wahrge-
nommener Qualitdten zu den jeweiligen Sinnen liefSe sich auf den ersten
Blick mit Aristoteles Argumentation in ,De Anima“ in Verbindung bringen,

554 Locke 1823, S. 79.
555 Locke 1823, S. 75.
556 Berkeley 2008, S. 13.

198

- am 24.01.2026, 06:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

wo den Sinnen auch unterschiedliche aiocBnta zugeordnet werden. Diese
Aristoteles-Interpretation ist aber hochst fraglich.>”

Insofern das Argument von der Relativitit der Wahrnehmung den Aus-
gangspunkt fiir die Einfithrung der Unterscheidung zwischen priméren
und sekundédren Qualititen darstellt, beschaftigt sich Platon im Dialog
»Theaitetos” tatsdchlich mit diesen Problemen. Dass er aber im Kontext sei-
ner Diskussion der Relativitit der Wahrnehmung eine Unterscheidung vor-
schlégt, die derjenigen Lockes entspricht, konnte widerlegt werden.>>® Aber
tiblicherweise werden solche empiristischen oder proto-empiristischen An-
nahmen nicht so sehr Platon zugeschrieben, sondern vielmehr Aristoteles.
Die empiristische Tradition hat eine gewisse Emphase auf die Passivitat im
Wahrnehmungsgeschehen gelegt und diese hiufig auch bis zu Aristoteles
(als Gegenspieler Platons) zuriickverfolgt.>® In Lockes ,Essay concerning
human understanding” heifit es etwa im Kapitel “Of Perception”: “For in
bare naked perception, the mind is, for the most part, only passive, and
what it perceives, it cannot avoid perceiving”>®® Und tiber das Empfangen
der simple ideas schreibt Locke:

»In this part the understanding is merely passive [...]. These simple ideas,
when offered to the mind, the understanding can no more refuse to have,
nor alter, when they are imprin-ted, nor blot them out, and make new
ones itself, than a mirror can refuse, alter, or obliterate the images or
ideas which the objects set before it do therein produce.”!

Wie bei Hoeg und Rorty steht auch hier der Spiegel fiir das Paradigma des
passiven Empfangens. Die Verbindung zwischen Aristoteles und der empi-
ristischen Tradition kommt aber nicht tiber das Bild des Spiegels zustande,
sondern wird tiblicherweise durch die Verwendung des Bildes vom Geist
oder der Seele als Wachstafel hergestellt, das sich sowohl bei Aristoteles
(der sich damit wiederum auf Platon bezieht)>%2 als auch bei Locke findet:

557 Vgl. unten Abschnitte 4.2. und 4.5.
558 Vgl. oben Abschnitt 2.3.

559 Vgl. Johansen 2002, S. 169.

560 Locke 1823, S.129 (ILix.1).

561 Locke 1823, S. 98 (Lii.25).

562 Vgl. Platon: Theaitetos, 191c8f.

199

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

»Aristotle regards perception as essentially passive, a mode of being
affected, like, in his own simile, wax being impressed with a signet ring;
in this he resembles Locke.>¢3

Aber auch das gingige Bild, Aristoteles habe eine ,Empfangstheorie” des
Sehens vertreten, oder dass er eine Theorie der Passivitit der Wahrneh-
mung vertreten habe oder im Gegensatz zu Platon ein Modell der situati-
onsunabhéngigen Stufung des Wahrgenommenen, die als Vorlduferin einer
Theorie der Sinnesdaten oder Qualititen gelesen werden kann, konnte
zuriickgewiesen werden.

(6) Der Fokus der im Theaitetos diskutierten Wahrnehmungstheorie ist
ein phdanomenologischer, wahrend im Timaios es eher ein physiologischer
ist und Entitdten im Kontext kosmologischer und naturphilosophischer
Fragen unterstellt werden.

(7) Zum Philebos: Die mdgliche Unterscheidung zwischen Wahrnehmen
und Urteilen fithrt Sokrates nicht dazu, einen Modus der visuellen Wahr-
nehmung anzunehmen, der immer schon zeitlich und logisch vor der Iden-
tifizierung von etwas lage.

4.2. Zu Aristoteles

(8) Aristoteles’ Bestimmung des Wahrnehmens als ,Bewegtwerden und Er-
leiden® ist nicht im Sinne eines passiven Empfangens zu lesen. Der Begriff
des Erleidens ist bei A. gar nicht in ,eigentlicher” (xvpiog) Verwendung
gebracht, nur ersatzweise in Ermangelung einer anderen Bezeichnung. In-
sofern findet sich schon bei Aristoteles eine auf die Wahrnehmungsbegriffe
bezogene Sprachkritik. Aristoteles® Stufung der oioOnta (idiat, xoive, kot
oupPePnrds) ist nicht auf eine situationsunabhingige Stufung festgelegt.
Aristoteles erinnert selbst sehr sorgfiltig an die Kontextgebundenheit und
Relationalitdt von Begriffen wie aktiv/passiv. In diesem Feld werden recht
aktuelle Debatten um eine Philosophie der Passivitit aufgerufen, wie sie
Kathrin Busch eindringlich entfaltet und dargestellt hat.>4

(9) Aristoteles benutzt nicht die empiristischen Speicher- und Behilter-
Metaphoriken.

(10) An keiner Stelle wird von Aristoteles die Unterscheidung zwischen
Primédrem und Sekunddrem innerhalb der Wahrnehmung erzwungen. Er

563 Hirst 1965, S. 155-172. Vgl. auch Johansen 2002, S. 169.
564 Vgl. dazu Busch 2013 und Hobuf3/Tams 2014.

200

- am 24.01.2026, 06:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Ubergreifend

nimmt eine genealogische Reihenfolge an, aber keine ,reine Wahrneh-
mung" innerhalb des Wahrnehmungsgeschehens.

(11) Bei Aristoteles fallt die Frage nach dem Wahrheitsbezug der Wahr-
nehmung weg, die fiir Platon so wichtig war. Die Thematisierung der
Irrtumsanfilligkeit der Wahrnehmung erhdlt dann eine neue Funktion im
Sinne der Vermittlung zwischen Adyog und aioOnotg, aber nicht als Stufen-
folge.

(12) Aristoteles kann auch fiir den Bereich der Wahrnehmungstheorie
als Denker der Mitte bezeichnet werden. Auf Grundlage seiner Akt-Potenz-
Unterscheidung vermittelt er zwischen Aktiv und Passiv. Hier sind erneut
Philosophien und Theorien der Passivitat und der ,Interpassivitat“%> ange-
sprochen.

4.3, Ubergreifend

(13) Es ist falsch, Platon eine Sendetheorie und Aristoteles eine Empfangs-
theorie des Sehens zuzuschreiben. Der Gegensatz zwischen den beiden
Theorien erweist sich als wenig trennscharf. Aristoteles ist als Fortsetzer
Platons zu lesen, der einen der bei Platon unterschiedenen Wahrnehmungs-
begriffe ausbuchstabiert. Beiden zufolge kann man etwas im genuinen Sin-
ne ,sehen” nennen, das Ergebnis eines Lernprozesses ist. Es wird keine
empiristische Einengung vorgenommen. Insofern die Frage nach einem
sreinen Sehen® in den antiken Texten noch gar nicht thematisch ist, bietet
der Befund einen erneuten Einsatzpunkt fiir ein Denken des Sehens-als im
Anschluss an Wittgenstein.

(14) In neueren Ansatzen wird entweder betont, dass das Sehen eine
verkdrperte und situative Praxis ist, oder es wird mit impliziten Entkorpe-
rungsannahmen versucht, ein situationsunabhingiges Wesen des Sehens
zu bestimmen. Diese Theorien antworten auf die Frage nach dem ,reinen
Sehen', die in den antiken Texten noch nicht thematisch ist.

Vor allem das Camera-obscura-Modell der visuellen Wahrnehmung,
aber auch die phdnomenalistischen und Sinnesdatentheorien legen nicht
nur ein bestimmtes Modell des Sehens fest, sondern auch ein bestimmtes
Verstindnis des sehenden Subjekts:>*¢ Thnen zufolge steht die*der Sehen-
de zu dem, was und wie gesehen wird, in einem Verhaltnis der passiven

565 Vgl. Pfaller (Hg.) 2000 und erneut Busch 2013 und Hobuf3/Tams 2014.
566 Vgl. Wiesing 2002, S. 35f.

201

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

Rezeption. Locke vertritt diese Passivitat ganz ausdriicklich.>®” Der Grund
besteht fiir Locke darin, dass er die Nichtbeliebigkeit der Wahrnehmungen
gewiahrleisten muss. Eine Aktivitat der Wahrnehmung wird gern gleichbe-
deutend mit einer konstruierenden Willkiirlichkeit verstanden, dass man
willkiirlich entscheiden kénne, was man sehen mochte. ,Wenn jemand vor
einem Haus steht, ist es nicht eine Frage seiner personlichen Entscheidung
oder Einstellung, ob er ein Haus oder ein Kaninchen sieht.*>%® Aber auch
wenn dies ein wichtiger Punkt ist, bedeutet eine konstituierende Tatigkeit
des Subjekts zu veranschlagen, noch nicht, einen Voluntarismus zu vertre-
ten. Wahrnehmungsvorginge kénnen immer ,titigen, individuellen und
historischen“>*® Menschen zugerechnet werden.>”%

In ihrem Aufsatz tber ,Situiertes Wissen“”! beschiftigt sich Donna Ha-
raway im Rahmen ihrer feministischen Kritik der Erkenntnistheorie in
einem langeren Abschnitt mit dem Sehen. Indem sie die Kérperlichkeit
allen Sehens betont, wendet sie sich gegen eine Tradition der Vorstellung
vom Sehen, in der es als Distanzsinn begriffen und das Auge zur Meta-
pher einer ,perversen Fihigkeit® geworden sei, ndmlich der ,im Interes-
se ungehinderter Machtausiibung stehende[n] Distanzierung des Wissens-
subjekts von allem und jedem“*? Haraway interessiert sich hier nicht
explizit fiir die Frage, ob das Sehen als ein passiver oder als ein aktiver
Vorgang zu begreifen sei, und auch nicht dafiir, ob man im Begriff der
Wahrnehmung zwischen ,direkter oder ,unmittelbarer Wahrnehmung
(im ,eigentlichen® oder philosophischen Sinne) und indirekten oder nur
mittelbaren Wahrnehmungen unterscheiden sollte. SchliefSlich handelt es
sich nicht um einen wahrnehmungsphilosophischen Text. Aber es besteht
ein Zusammenhang der zu diesen Fragen im ersten Abschnitt untersuchten
Uberlegungen und der von Haraway diskutierten Frage der Entkorperung.

Die Auffassung von der Situiertheit der Wahrnehmung ldsst sich als
Einspruch gegen unterschiedliche Stromungen verstehen:

567 Vgl. unten Abschnitt 2.2.

568 Wiesing 2002, S. 36.

569 Wiesing 2002, S. 36.

570 Eine Moglichkeit, die hier aber nicht weiter verfolgt werden soll, besteht in Theori-
en der Unbewusstheit der Wahrnehmung. Vgl. Dazu Wiesing 2002, S. 36-46, der
hier Thomas Reid, Hermann von Helmholtz, James ]. Gibson, Konrad Fiedler und
Charles S. Peirce als Vertreter solcher Theorien fasst.

571 Haraway 1995, S. 73-97.

572 Haraway, Situiertes Wissen, a.a.0. S. 80.

202

- am 24.01.2026, 06:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Ubergreifend

- Die klassische neuzeitliche Erkenntnistheorie, die die Wahrnehmung
ohne einen Korper denkt. Im Zusammenhang dieser Arbeit ging es dabei
ganz besonders um Argumentationen gegen phanomenalistische (,reine”
Wahrnehmung zu unterscheiden von darauf aufbauenden Interpretatio-
nen) und interpretationistische (Wahrnehmung im Ganzen als Produkt
aus Empfindung und Interpretation) Theorien;

- den technizistischen Mythos des Digitalen, der Wahrnehmung als Akt
ohne Korper konzipiert;

- Tendenzen in den Neuro- und Kognitionswissenschaften: wenn ,das
Gehirn sieht®;

Mit dieser Aufzahlung soll nicht die These vertreten werden, dass in diesen
Fillen eine iibereinstimmende Theorie korperloser Wahrnehmung formu-
liert wiirde; es geht lediglich darum, unterschiedliche Richtungen zu be-
nennen, in die die Theorie der korperlichen Situiertheit der Wahrnehmung
in einer kritischen Argumentation geltend gemacht werden kann.

In ihrem Aufsatz iiber ,Situiertes Wissen“”? beschiftigt sich Donna Ha-
raway im Rahmen ihrer feministischen Kritik der Erkenntnistheorie in
einem ldngeren Abschnitt mit dem Sehen. Indem sie die Korperlichkeit al-
len Sehens betont, wendet sie sich gegen diejenige Tradition der Vorstellung
vom Sehen, in der es als Distanzsinn begriffen und das Auge zur Metapher
einer ,perversen Fahigkeit” geworden sei, ndmlich der ,im Interesse unge-
hinderter Machtausiibung stehende[n] Distanzierung des Wissenssubjekts
von allem und jedem“>”* Haraway interessiert sich hier nicht explizit fiir die
Frage, ob das Sehen als ein passiver oder als ein aktiver Vorgang zu begrei-
fen sei, und auch nicht dafiir, ob man im Begriff der Wahrnehmung zwi-
schen ,direkter” oder ,unmittelbarer Wahrnehmung und indirekten oder
nur mittelbaren Wahrnehmungen oder zwischen primiren und sekunda-
ren Sinnesdaten oder innerhalb der Wahrnehmung zwischen Empfindung
und Interpretation unterscheiden sollte. SchlieSlich handelt es sich nicht
um einen wahrnehmungsphilosophischen Text. Aber es besteht ein Zusam-
menhang der zu diesen Fragen in den bisherigen Kapiteln untersuchten
Uberlegungen und der von Haraway diskutierten Frage der Entkorperung.
Was Haraway als ,pervers kritisiert, ist die ihrer Ansicht nach fehlgeleitete
Tendenz, sich den Sehenden (als Modell des Wissenden) als standpunktlo-
sen, unabhingigen Betrachter vorzustellen, der den gesehenen Gegenstand
aus einer Distanz wahrnimmt. Aus dieser Distanzposition folgt, dass ers-

573 Haraway 1995, S. 73-97.
574 Ebd., S. 80.

203

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

tens der Sehende ginzlich unbeeintrichtigt vom Gesehenen und dieses
wiederum als neutrales, unbeeinflusstes gedacht werden kann. Und nur in
diesem gedachten Setting ldsst sich die Frage formulieren, ob eine bestimm-
te Wahrnehmung ,rein“ oder mit ,indirekten® Elementen vermischt ist,
wenn man ndmlich von dann als blofSen ,,Begleitumstdnden® oder ,Begleit-
erscheinungen® des Sehens gedachten Aspekten wie den Kérperfunktionen
oder dem Standort der_des Sehenden absehen mochte, die die Wahrneh-
mung blof3 verfalschen oder zumindest beeintrachtigen.

Die zahlreichen Visualisierungstechniken und -instrumente, die in den
Wissenschaften und Alltagspraktiken zur Verfiigung stehen, hatten diese
Entkérperungstendenz noch verstirkt; als moderne Beispiele nennt Hara-
way die medizinische Ultraschalldiagnose, das Rasterelektronenmikroskop,
die Tomografie und die Allgegenwart von Kameras. Besonders diese hoch-
spezifischen Moglichkeiten der Visualisierung triigen dazu bei, das Sehen
immer weniger als korperliche Praxis und immer mehr als Weise des Infor-
mations- und Wissenserwerbs von einem unabhéngigen Standpunkt aus zu
begreifen. Aus dem Sehen als korperlichem Akt werde eine ,unkontrollierte
Gefrafligkeit, die statt der eigenen Perspektivitat mit dem ,gottlichen Trick,
alles von nirgendwo aus sehen zu kénnen“” arbeite. Haraway mochte das
Sehen dagegen in einer anderen Weise betrachten: Das ,Beharren auf der
Partikularitdt und Verkorperung aller Vision® erlaube, auch und sogar den
Begriff der Objektivitdt als etwas zu denken, ,das mit partikularer und
spezifischer Verkdrperung zu tun hat™

»Nur eine partiale Perspektive verspricht einen objektiven Blick. Dieser
objektive Blick stellt sich dem Problem der Verantwortlichkeit fiir die
Generativitat aller visuellen Praktiken, anstatt es auszuklammern. 76

Fiir eine klassische Erkenntnistheorie bedeutet eine partiale Perspektive
stets eine Einschrankung, die von einem objektiven Blick komplettiert oder
iberwunden werden miisste. Haraway gibt hier die Redeweise vom ,,0bjek-
tiven Blick® nicht auf, wie man aufgrund der vorher geduflerten Kritik
vielleicht denken konnte, sondern sie beansprucht sie weiter und sieht die
Kennzeichen eines objektiven Blicks gerade nicht in der Uberwindung der
partialen Perspektive, sondern in der Anerkennung der ,Verantwortlichkeit
fiir die Generativitét aller visuellen Praktiken Damit wird erstens nicht
von einem abstrakten Vermégen des Sehens, sondern vom Sehen in Form

575 Ebd.S. 8l.
576 Ebd.S. 82.

204

- am 24.01.2026, 06:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Ubergreifend

visueller Praktiken gesprochen, und zweitens werden diese Praktiken als
stets generative gedacht. Phanomenalistische Trennungen zwischen ,rei-
ner Wahrnehmung und Interpretation und Vorstellungen von der Wahr-
nehmung als einem Empfangen werden dadurch zuriickgewiesen.

Nun ist diese Verwendung visueller Begriffe bei Haraway moglicherweise
nicht unproblematisch. Stephen Tyler gehort zu denen, die heftige Kritik
am Gebrauch visueller Metaphern geiibt haben.””” Er spricht vom ,,Schei-
tern der gesamten visualistischen Ideologie des referentiellen Diskurses 78,
der davon ausginge, z.B. in der Ethnographie, aber auch in anderen Wis-
senschaften, konnten Dinge zum Objekt einer Beschreibung werden oder
originale Empfindungen konnten ,in einer Sprache der Deskription als
indexikalische Objekte von Vergleich, Klassifikation und Generalisierung
angesprochen werden® Diese Kritik geht davon aus, dass es grundsitzlich
falsch sei davon zu sprechen, Dinge konnten zum Objekt von Beschrei-
bungen werden, und dass es falsch sei, von originalen Empfindungen zu
sprechen, die beschrieben oder verglichen werden konnten. Alltagliche und
wissenschaftliche Praktiken der Beschreibung von Dingen und Praktiken
des Mitteilens von Empfindungen nehmen aber genau das in Anspruch.
Wir machen Dinge zu Objekten unserer Beschreibung, konnen iiber kon-
kurrierende Beschreibungen streiten und tauschen uns tiber Empfindungen
aus, und auch Verallgemeinerungen und Kategorisierungen als urspriing-
lich erlebter Empfindungen spielen eine Rolle in alltaglichen Praktiken.

Man darf sich blofl von dieser verfithrerischen Wortwahl nicht verlei-
ten lassen zu meinen, es gebe ,origindre Empfindungen oder ,direkte
Wahrnehmungen® im von Austin kritisierten philosophischen Sinne,*” und
die alltdglichen Einstellungen zur Wahrnehmung und ihre alltdglichen Be-

577 Vgl. Tyler 1991, S. 97. Tylers Kritik steht im Kontext seiner Arbeiten zur ethnologi-
schen Methodologie und Textkritik, wo er dafiir plidiert, den Begriff der Reprasen-
tation durch den des Evozierens abzuldsen. Auf diese Diskussion kann hier nicht
néher eingegangen werden.

578 Tyler 1991, S. 97. Tylers Argumentation verlduft hier so, dass er dem von ihm so ge-
nannten ,referentiellen Diskurs® eine visualistische Ideologie zuschreibt, innerhalb
derer dann auch jede Theorie des Sehens nur eingeschriankt, namlich referentiell,
gedacht werden kann. Dann befindet man sich in einem Teufelskreis: Das Sehen
wird repréasentational gedacht, Referenz wird visualistisch gedacht, und beides
bedingt sich wechselseitig. Wittgensteins Theorie der Mehrdeutigkeit von Bildern
kann helfen, aus diesem Teufelskreis herauszufiihren, vgl. dazu Abschnitt 1.2 dieser
Arbeit.

579 Vgl. oben.

205

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

schreibungen seien naiv und fehlgeleitet. Dieser Umstand aber stellt Tylers
Verdikt gegen visuelle Metaphern in Frage.

Haraway verteidigt gegen Kritiker wie Tyler die besondere Aktualitit des
Themas der Visualitdt. Thr Gegenentwurf zu den ,yverfithrerischen Mythen
von Vision als einem Weg zur Entkorperung’, die freilich zu tiberwinden
seien, arbeitet gerade nicht damit, Redeweisen mit visuellen Metaphern
zu unterbinden, sondern damit, dass ,wir nicht darum herumkommen,
diesen Sinn zu beanspruchen, wenn wir einen Weg durch die zahllosen
Visualisierungstricks und —-maéglichkeiten*8? suchen. Sie schreibt:

»Die ,Augen’ der modernen technologischen Wissenschaften erschiittern
jede Vorstellung einer passiven Vision. Diese prothetischen Instrumente
fithren uns vor, dafd alle Augen, einschliefilich unsere organischen, aktive
Wahrnehmungssysteme sind, die Ubertragungen und spezielle Sichtwei-
sen und damit Lebensweisen etablieren. [...] Diese Bilder der Welt sollten
keine Allegorien unendlicher Beweglichkeit und Austauschbarkeit sein,
sondern Allegorien von ausgearbeiteter Spezifizitit und Differenz und
liebender Fiirsorge, durch die Menschen lernen kénnten, von einem
anderen Standpunkt aus genau zu sehen.“>8!

Als erstes fallt an Haraways Formulierung auf, dass sie die Instrumente der
modernen Naturwissenschaften genauso als Augen bezeichnet wie unsere
organischen Augen. Der Begriff ,,Augen® umfasst hier unsere Sehorgane
des menschlichen Korpers wie auch die ,prothetischen Instrumente®. Das
bedeutet, dass Haraways Plddoyer fiir die Theorie des verkdrperten Sehens
nicht darauf beruht, den organischen menschlichen Korper in einen schar-
fen Gegensatz zu technischen Instrumenten zu bringen. Dies ist ein Aus-
gangspunkt, den sie mit dem Menschenbild der Kybernetik teilt, das die
Funktionsweisen des menschlichen Gehirns und andere Kérperfunktionen
mit der Funktionsweise von Maschinen und Computern parallelisiert, wie
der ndchste Abschnitt zeigen wird. All diese — sowohl die eher organischen
als auch die eher technologischen — Augen betrachtet Haraway nun als
saktive Wahrnehmungssysteme® im Dienste spezieller ,Sichtweisen und
damit Lebensweisen®. Das kursiv hervorgehobene ,,-weisen in ,,Sichtweisen®
akzentuiert dabei, dass es hier nicht um die Rede von der oder einer mog-
lichst einheitlichen Sicht geht, sondern dass es ihr um die Anerkennung
der Varianz unterschiedlicher Perspektiven zu tun ist. Die mit Hilfe dieser

580 Haraway 1995, S. 82.
581 Ebd.S. 83.

206

- am 24.01.2026, 06:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Ubergreifend

Wahrnehmungssysteme gewonnenen Bilder der Welt - von denen Haraway
weiterhin spricht, gerade gegen reprisentationalistische Vorstellungen —
werden dann nicht mehr nach dem Ideal eines universalen oder neutralen
oder unendlich beweglichen Standpunkts gedacht, sondern folgen einem
Modell ,ausgearbeiteter Spezifizitat und Differenz und liebender Fiirsorge®
Dass damit keine Beliebigkeit der Perspektiven zugelassen wird, wie hdufig
kritisiert wird, zeigt sich hier daran, dass Haraway davon ausgeht, dass
Menschen ,lernen kdnnten, von einem anderen Standpunkt aus genau zu
sehen® Denn Lern- und Lehrbarkeit verweisen darauf, dass intersubjektive
Prozesse stattfinden, die das Einnehmen neuer Standpunkte und Perspek-
tiven regeln, und es wird nicht irgendetwas gelernt, sondern ,von einem
anderen Standpunkt aus genau zu sehen’, und fiir das Lernen eines genauen
Sehens werden Maf3stdbe geltend zu machen sein. Gerade verkérperte und
partiale Perspektiven konnen intersubjektiv mitgeteilt, gelernt und an Maf3-
staben gemessen werden; nicht lokalisierbare hingegen sind fiir Haraway
verantwortungslose Erkenntnisanspriiche.

»Positionierung ist daher die entscheidende wissensbegriindende Prak-
tik, die wie so viele wissenschaftliche und philosophische Diskurse des
Westens auch um die Metaphorik der Vision herum organisiert ist. Posi-
tionierung impliziert Verantwortlichkeit fiir die Praktiken, die uns Macht
verleihen.*>82

Haraway verwendet den Begrift des Sehens im buchstablichen Sinn und
zugleich als Metapher. In ihren Texten vorkommende Metaphern sind die
der Optik, des Objektivs, der Perspektive, des Standpunkts (engl. point of
view) und andere mehr. Wie setzt sie diese Metaphern fiir ihre Argumenta-
tion ein? Zum einen bezieht sie sich gerade auf den Sehsinn gegeniiber den
anderen vier Sinnen, weil sie - wie gesagt — die wichtige Rolle des Visuellen
in Wissenschaften und Philosophie nicht einfach zuriickzuweisen, sondern
in einer gleichsam dekonstruktiven Geste als Erbe anzuerkennen und zu
analysieren sucht. Dariiber hinaus verwendet sie die Begriffe ,situiertes
Sehen/situated vision®, ,verkorpertes Sehen/incorporated vision®, ,situierte
Sichtweisen/ Sehweisen’, um die nicht hintergehbare Inkorporiertheit und
Situiertheit des Sehens wie der Wahrnehmung {iberhaupt zu betonen.
Wenn sie dabei den Vorgang des Sehens, wie wir ihn leiblich als gerichte-
ten, situierten erfahren, als Metapher oder Modell fiir Erkenntnis geltend
macht, geht sie aber nicht von der je subjektiven Erfahrung aus, denn ich

582 Haraway 1995, S. 87.

207

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

erfahre und beobachte ja gerade nicht mein Sehen als gerichtetes. Eine
interessante Kritik an Haraway ist dann gar nicht die haufig gedufSerte an
ihrer Objektivitatskritik, die eine ,ménnliche Wissenschaft“ vielleicht als
Strohmann aufbaut, sondern wire die, die zeigt, dass Haraway implizit
doch noch von dem Modell einer neutralen ,Basis-der-Erkenntnis“ aus-
geht.

Elisabeth List hat in ihrer ,Ethik des Lebendigen® darauf hingewiesen,
dass Merleau-Ponty im Rahmen seiner Phinomenologie der Leiblichkeit
nicht nur eine Kritik an der traditionellen Erkenntnistheorie vornimmt,
sondern dass sich mit ihr auch eine Kritik an den ,epistemologischen und
ontologischen Reduktionismen“$? in Texten der Bioinformatik formulieren
lasst. List nennt Merleau-Ponty, Hermann Schmitz und die feministische
Theorie als Hauptkritiken an der ,Leugnung der essentiellen Situiertheit
des Subjekts der Episteme®>%* Die Eigentiimlichkeiten des ,verkorperten
erkennenden Subjekts“>% als eines Lebendigen seien

»keine zeitlosen und abstrakten Bestimmungen, sondern Markierungen
seiner konkreten Existenz. Es sind, wie man es im Kontrast zum Univer-
salismus der Abstraktion, die das traditionelle epistemologische Modell
definiert, nennen konnte, seine ,Signaturen der Kontingenz: Konkret-
heit, Situiertheit, Offenheit, Endlichkeit. 36

Zugleich habe Merleau-Pontys Epistemologie der Leiblichkeit ,die empiri-
sche Analyse von Prozessen des Denkens und der Begriffsbildung in den
Kognitionswissenschaften inspiriert >’

Kérperlose Wahrnehmungsakte in Theorien des Digitalen

Der Gedanke findet sich schon in McLuhans berithmt gewordenem Satz,
dass ,das Medium die Botschaft® sei:*®® McLuhan erlautert ihn bei der
Einfiihrung damit,

»daf§ die personlichen und sozialen Auswirkungen jedes Mediums - das
heifit der Ausweitung unserer eigenen Person - sich aus dem neuen

583 List 2009, S. 80.

584 List 20009, S. 81.

585 Ebd.

586 Ebd.

587 List 2009, S. 81. Sie nennt hier als Beispiel Lakoff und Johnson (1980).
588 McLuhan 1992, S.17.

208

- am 24.01.2026, 06:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Ubergreifend

Maf3stab ergeben, der durch jede Ausweitung unserer eigenen Person
oder durch jede neue Technik eingefiithrt wird.*>%

Das Vorhandensein eines Mediums selbst wird also als wichtig beschrieben,
und nicht etwa sein Inhalt oder die Praktiken seiner Verwendung. Schon
fir die Interpretation der Maschinen der alten mechanischen Technik
grenzt sich McLuhan von der Auffassung ab zu sagen, ,dafl nicht in der
Maschine, sondern in dem, was man mit der Maschine tut, der Sinn oder
die Botschaft liege.*** Nur der Akt der Wahrnehmung wird thematisiert.
Dagegen liefSen sich Kritiken am Mythos des Digitalen als einer Entkorpe-
rung vorbringen.

Im Zusammenhang der Macy-Konferenzen, die zwischen 1946 und 1953
in den USA mit dem Ziel stattfanden, die Funktionsweise des menschlichen
Geistes zu erkldren, erschien 1959 der Text einer Autorengruppe iiber das
visuelle System des Froschs, ,What the Frog’s Eye Tells the Frog’s Brain®>"!
Aus den Ergebnissen von Untersuchungen iiber das Nervensystem des
Froschs werden Schlussfolgerungen iiber das menschliche Nervensystem
und iiber die Wahrnehmung iiberhaupt gezogen. Die Autoren hatten Mi-
kroelektroden in den visuellen Cortex des Froschs implantiert, um die
Stirke der neuronalen Aktivitdt als Reaktion auf unterschiedliche Reize zu
messen. Insofern wurde das Froschhirn als ein Teil eines kybernetischen
Kreises betrachtet, als ein ,bioapparatus reconfigured to produce scientific
knowledge“>? Die Forschungsergebnisse zeigten, dass die starkste neuro-
nale Aktivitat auftrat, wenn kleine, schnell bewegte Objekte ins Gesichtsfeld
traten, wihrend im Falle grofler, langsamer Objekte keine oder kaum eine
neuronale Aktivitit gemessen wurde. In der Deutung ihrer Ergebnisse he-
ben die Autoren hervor, der Versuch

»shows that the eye speaks to the brain in a language already highly
organized and interpreted instead of transmitting some more or less
accurate copy of the distribution of light upon the receptors”>3

Daraus schlieflen sie, das visuelle System des Froschs reprisentiere nicht
die Realitit, sondern konstruiere sie vielmehr. Ubertragen auf das mensch-
liche Nervensystem gebe es keinen Grund davon auszugehen, dass es

589 Ebd.

590 Ebd.

591 Lettvin, Maturana, McCulloch, Pitts 1959.

592 Hayles 1999, S. 134.

593 Lettvin, Maturana, McCulloch, Pitts 1959, S. 1950.

209

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

einzigartig aufgebaut sei, um die Welt so zu zeigen, wie sie wirklich sei,
sondern ,the observer, like the frog, does not so much discern preexisting
systems as create them through the very act of observation.”%* In weiter-
fithrenden Experimenten, an denen aus der urspriinglichen Gruppe Hum-
berto Maturana weiter beteiligt war, ging es um die Farbwahrnehmung
bei Primaten und um die These, dass sich die sichtbare Welt der Farben
nicht in der neuronalen Aktivitit des Gehirns abbilden ldsst.>> Stattdessen
wurden Korrelationen formuliert: ,They could, however, correlate activity
in an animal’s retina with its experience of color:>%

Die Wahrnehmung wird also in diesem Modell nicht mehr als repra-
sentationales Geschehen gedacht, aber wenn so formuliert wird, dass die
Rezeptoren des Nervensystems eine Grenze zwischen dem Auflen und
dem Innen setzen, dann ,reprasentiert die Retina eher das Innere als das
Auflere. Daher gelangen die Autoren zu der grundlegenden These, dass
,living systems operate within the boundaries of an organization that closes
in on itself and leaves the world on the outside”.>®” Maturana und Varela
nannten dieses Modell, dass die Aktivitat des Nervensystems durch seine
eigene Organisation bestimmt werde und insofern als eine zirkuldre Dyna-
mik beschrieben werden konne, schliefllich ,,autopoietisch>%® Thr Ansatz ist
lesbar als ein Versuch, anthropomorphe Projektionen auf die Aktivitit neu-
ronaler Systeme zu vermeiden, denn Maturana und Varela unterscheiden
zwischen zwei Beschreibungsebenen:>*® Einerseits gebe es Auflerungen, die
als Beschreibung der auotopoietischen Prozesse selbst aufgefasst werden
konnen, ohne dass sie ihnen etwas zuschreiben, was sie nicht an sich selbst
zeigen. Davon unterscheiden sie solche Auflerungen, die Beobachter_innen
machen kénnten, die ein autopoietisches System in seinem Zusammenhang
beobachten, und die als Schlussfolgerungen in kausaler oder temporaler
Form aufgefasst werden kénnen.

»From the viewpoint of the autopoietic processes, there is only the circu-
lar interplay of the processes as they continue to realize their autopoiesis,
always operating in the present moment [...]. Thus, time and causality

594 Hayles 1999, S.131.

595 Vgl. Maturana, Uribe, Frenk 1968.
596 Hayles 1999, S. 135.

597 Hayles 1999, S. 136.

598 Vgl. Maturana und Varela 1980.
599 Vgl. Hayles 1999, S. 136.

210

- am 24.01.2026, 06:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Ubergreifend

are not intrinsic to the processes themselves but are concepts inferred by
an observer.’600

“Past, future and time exist only for the observer”®®! Und genauso sind
Information, Codierung oder Teleologie gleichermaflen blofl Schlussfolge-
rungen der Beobachter_innen. Varela betrachtete ein solches duales System
der Erklirung ,as an antidote to those in computer science and systems
engineering who mistake a symbolic decsription for an operational one®.60?
In seinen “Principles of Biological Anatomy” schreibt er:

“To assume in this fields that information is some thing that is transmit-
ted, that symbols are things that can be taken at face value, or that
purposes and goals are made clear by the systems themselves is all, it
seems to me, nonsense. [...] Information, sensu strictu, does not exist.
Nor do, by the way, the laws of nature”¢03

Es ‘gibt’ also Information hochstens als Begriff zur Beschreibung von Ope-
rationen. Mit diesem ,es gibt“ schldgt aber das Vorurteil der Basis wieder
durch.

Wihrend die Theorie der Autopoieis die Geschlossenheit zirkuldrer Pro-
zesse betonte, betrachtet die Theorie des enaction die aktive Interaktion
eines Organismus mit seiner Umgebung als eher als offene und verdndern-
de Angelegenheit:

~Enaction sees the active engagement of an organism with the environ-
ment as the cornerstone of the organism's development. The difference
in emphasis between enaction and autopoiesis can be seen in how the
two theories understand perception. Autopoietic theory sees perception
as the system’s response to triggering event in the surrounding medium.
Enaction, by contrast, emphasizes that perception is constituted by per-
ceptually guided actions, so that movement within an environment is
crucial to an organism’s development.”604

600 Hayles 1990, S. 139.

601 Maturana und Varela 1980, S. 18.
602 Hayles 1990, S. 155.

603 Varela 1979, S. 45.

604 Hayles 1990, S. 155.

211

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

Um der ,doppelten Unsichtbarkeit digitaler Bilder“6%> nachzugehen, wie sie
die Naturwissenschaften in grofer Zahl herstellen und nutzen, nimmt Mar-
tina Hef3ler den Gegensatz zwischen ,analog® und ,digital“ als Ausgangs-
punkt und unterscheidet zwischen drei Ebenen dieser Gegeniiberstellung.
Terminologisch lasse sich eine klare Unterscheidung treffen; im Anschluss
an Nelson Goodman bestimmt sie sie iiber den Gegensatz zwischen konti-
nuierlichen und diskreten Symbolsystemen.®® Wenn es aber zweitens um
die Ebene der Praktiken geht, lieflen sich Analoges und Digitales nicht so
leicht voneinander abgrenzen, denn beides sei aufeinander bezogen und
angewiesen:

»Digitale Medien werden beispielsweise analog wahrgenommen; die di-
gitale Architektur verldsst sich nicht rein auf Berechnungen und digitale
Konstruktionen, sondern baut materielle Modelle, um das Konstruierte
zu ,sehen: [...] Das digitale Foto wird ausgedruckt, um es betrachten,
herumzeigen zu kdnnen und nicht zuletzt, um es aufzubewahren. 607

Mit Recht vermerkt Hefller, dass es im Bereich des Umgangs mit Bildern
oft keine Unterschiede zwischen dem Umgang mit digitalen und mit ana-
logen Bildern gibt: Beide konnen gesehen, angeschaut, betrachtet und
ausgedruckt werden. Auffallig ist hier, dass Hefller die analog/digital-Un-
terscheidung auch der Wahrnehmung zuschreibt, wenn sie schreibt, auch
digitale Medien wiirden ,analog wahrgenommen’, eine Formulierung, die
nur verstandlich wire, wenn sich angeben liefle, worin im Gegensatz eine
»digitale Wahrnehmung“ bestiinde. Worin sollte einerseits eine analoge und
andererseits eine digitale Wahrnehmung bestehen? An dieser Stelle geniigt
es jedoch, die Formulierung so zu lesen, dass digitale Medien héufig in
denselben Praktiken Verwendung finden wie analoge Medien, vor allem
eben, wenn es um ihre sinnliche Wahrnehmung geht. Wenn es drittens um
die Ebene der Gegenstinde geht, verdndere einerseits die ,Digitalisierung
der Dinge“%8 unsere materielle Kultur, wenn Gegenstiande ,intelligent’ und
immer kleiner wiirden und Mikrochips enthalten. Andererseits

605 Hefller, Martina 2006b: Von der doppelten Unsichtbarkeit digitaler Bilder. http://w
ww.zeitenblicke.de/2006/3/Hessler (16.07.2012), Abs. 1.

606 Vgl. ebd., Abs. 3.

607 Vgl. ebd., Abs. 4.

608 Vgl. ebd.

212

- am 24.01.2026, 06:37:40.


http://www.zeitenblicke.de/2006/3/Hessler
http://www.zeitenblicke.de/2006/3/Hessler
https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.zeitenblicke.de/2006/3/Hessler
http://www.zeitenblicke.de/2006/3/Hessler

4.3. Ubergreifend

»stecken diese immer in einem greifbaren, anfassbaren und fiithlbaren
Gehiuse. Ein rein digitales Ding gibt es nicht, insofern Dinge immer der
Materialitat bediirfen.“6%%

Diese dritte Ebene der analog/digital-Unterscheidung ist von Hefiler zu-
néchst als eine der Gegenstandsklassifikation gedacht, wenn zwischen di-
gitalen Gegenstinden (d.h. solchen, die z.B. Mikrochips enthalten) und
analogen (d.h. solchen, die keine solche Bestandteile enthalten), unterschie-
den wird. Dann geht sie allerdings zu einer Ebene der Dingontologie iiber,
wenn behauptet wird, es gebe {iberhaupt keine ,rein digitalen® Dinge, da
Dinge immer materiell gedacht werden. Wenn alles, was digital genannt
werden kann, prinzipiell immateriell sein soll, ist die Schlussfolgerung zwar
konsequent, dass Dinge dann nicht digital sein kénnen, aber dann ldsst sich
die Opposition analog/digital gar nicht mehr klassifikatorisch auf Dinge
anwenden. Folglich ist es eigentlich irrefithrend zu sagen, es gebe keine
»rein digitalen Dinge, denn die Formulierung klingt so, als liefe sich ange-
ben, was fiir Dinge das wiren. Insofern liegt hier nicht mehr der Begriff des
Digitalen vor, der in der analog/digital-Opposition vorher benutzt wurde.

Um den Status der Sichtbarkeit digitaler Bilder zu kldren, bestimmt sie
Hefller durch zwei ,wesentliche Aspekte“®10:

»Zum ersten sind digitale Bilder natiirlich durch ihre Digitalitit be-
stimmt. Es handelt sich um immaterielle Bilder, um Bilder, die auf bi-
niren Codes basieren, auf Algorithmen, auf Rechenregeln. Den Bildern
eignet keine Festigkeit, sie sind fliichtig und flieend, verlieren ihre
Dinghaftigkeit. [...] Digitale Bilder zeichnen sich dadurch aus, dass sie
Information haben. Information hat aber keine Materialitat. !

Diese erste Bestimmung digitaler Bilder besteht aus einer ganzen Reihe
unterschiedlicher Zuschreibungen, die aber nicht gleichbedeutend sind:
Digitale Bilder seien immateriell, sie ,basieren auf Rechnungen, sie seien
nicht stabil, sondern veranderlich, sie ,verlieren® ihre Dinghaftigkeit, die
sie vorher also gehabt haben miissten. Was es bedeutet, dass sie ,Informa-
tion haben’, wird nicht erldutert, weil aber Information keine Materialitat
habe, seien auch sie immateriell."> Die erste Zuschreibung besteht also

609 Vgl. ebd.

610 Vgl. ebd., Abs. 8.

611 Vgl. ebd., Abs. 8 und 9.

612 Diese zu unterscheidenden Zuschreibungen kénnen hier nicht im Einzelnen geklart
und diskutiert werden. Der Satz ,Information hat aber keine Materialitat” ist u.a.

213

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

in der Gleichsetzung von ,digital“ mit ,auf Information beruhend® oder
»aus Information bestehend” und dann wiederum mit ,immateriell und
schliellich mit ,unsichtbar®. Die zweite Zuschreibung bestimmt digitale
Bilder jedoch paradoxerweise zugleich so, ,dass sie Unsichtbares sichtbar
machen®®? Uberraschend ist nach der ersten Bestimmung nicht so sehr das
kursiv gesetzte Unsichtbare, sondern dass sie dieses Unsichtbare sichtbar
machen und insofern nicht selbst unsichtbar sind. Die problematische Be-
stimmung liegt also darin, dass die digitalen Bilder ‘eigentlich immateriell’
gedacht werden, aber dennoch etwas zu sehen geben; wenn sie aber etwas
zu sehen geben, dann konnen sie schlecht selbst unsichtbar und immateri-
ell sein.

Die Sichtbarmachung eines Unsichtbaren durch digitale Bilder in den
Naturwissenschaften kann Hefller somit in zweifacher Hinsicht bestim-
men: Zum einen visualisieren sie ,etwas“ in dem Sinne, dass sie ein
sichtbarer Effekt der ihnen zugrundeliegenden Algorithmen und Rechen-
operationen sind, zum anderen visualisieren sie ,etwas®, ndmlich die gezeig-
ten naturwissenschaftlichen Phanomene, wobei bestimmte normalerweise
nicht sichtbare Phanomene als Grundlage der in naturwissenschaftlichen
Settings erzeugten Messdaten interpretiert werden.6

Hef3ler berticksichtigt bei ihren Ausfithrungen die Praktiken der Herstel-
lung und des Umgangs mit digitalen Bildern, und daher ist es mit jhrem
Ansatz auch vereinbar hervorzuheben, dass die Praktiken des alltdglichen
Umgangs mit ,digitalen” dem mit ,analogen® Bildern zumindest teilweise

mit Derridas Verstdndnis des Zeichens als marque und insofern als Schrift zu
kritisieren, vgl. Derrida, Jacques: Signatur Ereignis Kontext.
613 Vgl. Hefiler 2006b, Abs. 9.
614 Dies fithrt Hef3ler zur Diskussion des epistemischen Status und der Referentialitit
von Bildern:
Worauf verweisen sie? Auf die Algorithmen? Auf reale Phianomene? Auf die

Messdaten? Oder sind die Bilder fliichtige Erscheinungen, immaterielle und refe-
renzlose Bilder?“ (Ebd., Abs. 12)

Sowohl diese Frage der Referenz als auch der Bildbegriff konnen an dieser Stelle
nicht weiter erdrtert werden. Dazu wiren die oben interpretierten Passagen aus
Wittgensteins ,,Philosophischen Untersuchungen® (vgl. oben Kap. 3, S. xx) heranzu-
ziehen, um zu begriinden, dass Referenz nicht an Struktureigenschaften der Zeichen
und Bilder festgemacht werden kann, wozu auch die Interpretation ,digitaler Bil-
der neigt, sondern als eine Frage der Verwendungspraktiken von Zeichen und
Bildern zu betrachten ist. Dann konnten all die von Hef3ler in den Fragen des Zitats
aufgeworfenen Bestimmungen als in den jeweiligen Kontexten sinnvolle Sprechwei-
sen gebraucht werden.

214

- am 24.01.2026, 06:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Ubergreifend

gleichen.®® Insofern lasst sich umgekehrt auch geltend machen, schon il-
tere ,analoge“ Bilder all die Zuschreibungen ermdglichen, die meist den
»digitalen zugeschrieben werden. So konnte ich mit gleichem Recht von
einer alten ,analogen® Photographie meiner Grofimutter sagen, sie beruhe
auf einer doppelten Unsichtbarkeit: der Unsichtbarkeit des Phidnomens,
denn meine Grofimutter lebt nicht mehr und kann nicht mehr gesehen
werden, und der Unsichtbarkeit der photochemischen Prozesse und der
spezifischen Weisen des Farbauftrags auf dem Photopapier, die ich als
solche auch nicht sehe. Insofern das Bild als Bild in jedem Fall sichtbar
ist, ist eine spezifische Unsichtbarkeit digitaler Bilder schwer zu halten. Der
Neigung, die Sichtbarkeit bzw. Unsichtbarkeit in die Bilder selbst mit ihren
Eigenschaften und den technischen Hintergriinden ihrer Erzeugung zu ver-
legen, kann mit der Erinnerung daran, dass das Sehen als eine korperliche
Praxis stattfindet, begegnet werden.

Trotzdem verwendet Hefller mehrfach den Verweis auf das Digitale als
etwas Immaterielles, Unsichtbares und bleibt damit bei einer technizisti-
schen Argumentation. Dabei kann der Satz ,Information hat aber keine
Materialitat“0!¢ als einer der Ausgangspunkte eines ,,Mythos des Digitalen®
gesehen werden. Michael Hagner hat den Technizismus des kybernetischen
Denkens mit seiner Abwendung vom Materiellen, Korperlichen in einer
wissenschaftshistorischen Rahmung als Kritik an der Anthropologie des
18. und 19. Jahrhunderts interpretiert. Wenn im Rahmen der Kybernetik
Darstellungen des menschlichen Gehirns gegeben worden seien, verfiigten
sie ,iiber keine Korperbilder, keine Fotografien oder Zeichnungen, die
einen Teil des Korpers zeigen. Die Kybernetik hat es nicht mit dem Korper
zu tun [...] 0V Insofern zeichne sie sich durch eine ,Korperbildlosigkeit*
und ein ,Desinteresse an der morphologischen Struktur oder Form“ aus.®!8
Damit sieht Hagner die Kybernetik in einem deutlichen Gegensatz zur
Anthropologie des 18. und 19. Jahrhunderts: Wahrend die Anthropologie
seinen physiognomischen Blick auf den Korper und die Gestalt des Men-
schen“®” voraussetze, beschiftige sich die Kybernetik mit Modellen des
Korpers, und ihr antiphysiognomisches Menschenbild orientiere sich an

615 Insofern soll ihr keine blof3 technizistische Verkiirzung zugeschrieben werden. Aus-
fithrlichere Darstellungen der Praktiken mit Wissenschaftsbildern finden sich in:
Hef3ler 20064, S. 11-37.

616 Hefller 2006b, Abs. 9.

617 Hagner 2006a, S, 385.

618 Ebd.

619 Ebd., S.388.

215

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

Funktionen und Verhaltensweisen. Visuelle Darstellungen des Gehirns in
der Kybernetik seien Schemata, die sich stark von den fritheren anthropo-
logischen Hirnbildern (und ebenso wieder von den ,heutigen Bilder[n]
des Neuroimaging“®2°) unterschieden. Im Ganzen vertrete die Kybernetik
ein technizistisches Menschenbild, die Anthropologie ein organizistisches.
Hagner begreift diese Kennzeichen des kybernetischen Menschenbilds als
Antwort auf den Rassismus des 19. Jahrhunderts, die Naziverbrechen und
den 2. Weltkrieg:

»Die rassistische Barbarei, die mérderische Differenzierung von wertvol-
lem und wertlosem [...] Leben hat sich konstitutiv auf ein mit typologi-
sierenden und individualisierenden Bildern vom Menschen operierendes
Menschenbild gestiitzt, und das hat diese Bilder anthropologisch ver-
dachtig gemacht.“62!

Die konsequente Vermeidung dieses Typs von Bildern in der Kybernetik
konne als Teil einer Antwort angesehen werden, die — als Versuch einer
universalisierende Anthropologie ohne physiognomische Bilder vom Men-
schen - in ,einer Abwendung von der korperlichen Gestalt und der Morphe
hin zu einer Fokussierung auf Verhaltensweisen“®?? bestand. Mit der expli-
ziten Ablehnung des Begriffs der ,Rasse®

wverschwanden typologisierende und physiognomische Bilder fiir einige
Jahre aus dem humanwissenschaftlichen Bereich. Es ging nicht mehr
darum, Klassifikationen, Unterschiede oder gar Hierarchien innerhalb
der Menschheit festzuschreiben, sondern ihre Einheit und Verbunden-
heit zu demonstrieren. Der kybernetische Ansatz passte in dieses Pro-
gramm nahtlos hinein [...] .62

Mensch-Maschinen-Modelle haben demgemifd gerade diejenigen entwor-
fen, die den Rassismus und die Erklirungen angemessenen menschlichen
Verhaltens aus tierischen Urspriingen heraus ablehnten. Freilich wurden
dabei die in den Blick genommenen ,Verhaltensweisen“ gerade nicht als
korperliche Praktiken, sondern als Funktionsweisen eines Systems unab-
héngig von seinem materiellen Substrat gedacht.

620 Ebd.

621 Ebd., S.398.
622 Ebd,, S. 400.
623 Ebd., S. 402.

216

- am 24.01.2026, 06:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Ubergreifend

Die sich seit ungefdahr Mitte der 1980er Jahre etablierten kognitiven Neu-
rowissenschaften lieferten, so Hagner, interessanterweise Bilder vom Ge-
hirn, die einerseits virtuelle Bilder sind und erst durch die Entwicklungen
der Kybernetik moglich wurden, andererseits aber nicht blof$ als ,Effekt
eines technischen Mediums“®2* zu betrachten seien:

»In der Art und Weise, wie diese Befunde bisweilen gedeutet und wie
diese Hirnbilder interpretiert werden, ist die Hirnforschung des 19. Jahr-
hunderts erstaunlich présent, wenn es namlich darum geht, Glaubigkeit,
Altruismus oder Verliebtheit im Gehirn zu lokalisieren.“62>

Nun werde im Rahmen dieser Entwicklungen die Rede von der Person
wieder wichtig, und das Arbeiten der Nervenzellen werde nicht ldnger in
einem kybernetischen Paradigma aufgefasst, sondern ,im Rahmen einer
Verfaf3theit des gesamten Organismus, was Befindlichkeiten, Stimmungen,
Gedichtnis usw. einschlief3t“?¢ Hagner spricht hier aber von einer gleich-
sam stellvertretenden ,,Anthropomorphisierung des Gehirns®, die darin be-
stehe, ,,daf$ menschliche Attribute wie Fuhlen, Einschatzen oder Entschei-
den bedenkenlos auf das Gehirn selbst appliziert werden:“6?”

Besteht jetzt also die Alternative in einer Wahl zwischen der Kybernetik,
die zwar nicht den Rassismus und die Typologisierungen des 19. Jahrhun-
derts fortsetzt, sondern sich an Funktions- und Verhaltensweisen orientiert,
dabei aber in ihren Erkldrungen korpervergessen agiert, und auf der ande-
ren Seite einer ,sinnlich-tippigen Wiederverkdrperung“?® der Gehirnfunk-
tionen, die des Rickfalls in den Rassismus des 19. Jahrhunderts und der
»Anthropomorphisierung des Gehirns“ zu verdachtigen wéren?

Hier besteht ein Ausweg in der konsequenten Interpretation der Wahr-
nehmung als einer verkdrperten und korperlichen situierten kulturellen
Praxis. Auch aktuelle Aspekte des Neuroimaging und der Hirnforschung
kénnten vor dem Hintergrund der vorgelegten Interpretationen auf ihre
Aussagen zur Wahrnehmung und auf den Vorwurf der ,, Anthropomorphi-
sierung des Gehirns“ hin betrachtet werden. Auflerungen des mereologi-
schen Fehlschlusses wie z.B., dass es ,,das Gehirn® ist, das ,eigentlich sieht*
stellen ganz aktuelle Entkorperungen der Wahrnehmung in den Neuro-
und Kognitionswissenschaften dar.

624 Ebd., S.40L

625 Ebd.

626 Ebd., S.402.

627 Ebd.

628 Hagner 2006, S. 402.

217

https://dol.org/10.5771/9782985721504-179 - am 24.01.2026, 08:37:40.



https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der Mattscheibe®

Dass die antiken Theorien von Platon und Aristoteles nicht fiir eine
schnelle Indienstnahme im Sinne neuzeitlicher Theorien taugen, lasst hier
Moglichkeiten der Kritik ausgehend vom Lektiirebefund sichtbar werden.

(15) Eine Untersuchung der Rezeptionsgeschichte wire vielversprechend,
um die Frage zu beantworten, wann und auf welche Weise Platons und
Aristoteles® Theorien zu denjenigen geworden sind, als die sie haufig ange-
sprochen werden.

(16) Die Suche nach einer ,Basis%%%° das ,,Gehirn vor der Mattscheibe®
und der “Mythos des Zugangs“e3® stellen genau wie Rortys ,Spiegel der
Natur“®*! Metaphern derselben erkenntnistheoretischen Verirrung dar. Nur
wenn man in diesem Bild bleibt, entsteht {iberhaupt die Frage nach der
Direktheit oder Indirektheit der Wahrnehmung oder die Frage nach ihrer
Aktivitdt und Passivitit im Sinne einer Dichotomie. Die antiken Wahr-
nehmungstheorien bieten weitaus komplexere Verstehensmoglichkeiten des
Wahrnehmungsgeschehens als jene neuzeitlichen Simplifizierungen.

629 Vgl. von Savigny 1975.
630 Vgl. Wiesing 2009.
631 Rorty 1981

218

- am 24.01.2026, 06:37:40.


https://doi.org/10.5771/9783985721504-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1. Zu Platon
	4.2. Zu Aristoteles
	4.3. Übergreifend
	Körperlose Wahrnehmungsakte in Theorien des Digitalen


