
Schlussbetrachtung: Moscheeleben,

Religiöse Autorität und Islamisches Wissen

in Deutschland

Ausgangspunkt dieser Studie war, dass die Moschee ein Ort ist, in dem islami-

sches Wissen autorisiert wird und der zugleich Ausdruck dieser Autorisierung ist.

Wie diese Prozesse von statten gehen, habe ich vor dem Hintergrund untersucht,

dass alle in Moscheen vorzufindenden Personen als integrale Teile der selbstorga-

nisierten Gemeinden das religiöse Leben gestalten, islamischesWissen vermitteln,

annehmen, unterschlagen, verwerfen, kritisieren oder selbst Richtungen vorge-

ben und damit Bedeutungs- und Geltungsverschiebungen von islamischemWissen

vornehmen. Das jeweils gültige islamische Wissen oszilliert somit zwischen Kon-

tinuität eines schon vorhandenen Wissens und seinem Wandel durch die Heraus-

forderungen der sich verändernden sozialen Umgebungen und Bedingungen. Mit

dem konkreten Blick auf die Ebene aller religiösen Akteur*innen in Moscheen mit

ihren unterschiedlichen Bezügen, Praktiken, Bedürfnissen und Religionsverständ-

nissen sowie der ethnographischen Herangehensweise entstand ein pluralistisches

Bild vom Moscheeleben in Deutschland.

Das in der Öffentlichkeit und teilweise auch innerhalb der Forschung vorherr-

schende Bild von Moscheen als Orte, in denen Freitagspredigten und männliche

Imame normativ den Glauben der Menschen bestimmen, die als unkritische Re-

zipierende eines als fest gedachten islamischen Wissens wahrgenommen werden,

kannmit den hier diskutierten empirischen Befunden nicht aufrecht erhalten wer-

den. Mit der vorliegenden Forschung habe ich offen gelegt, dass sich die religiöse

Arbeit von Muslim*innen in der Moschee nicht nur auf das Hören der Freitagspre-

digten beschränkt. Andere religiöse Feiern wie die Feier der Geburt des Propheten

oder die Nacht der Vergebung, die Aktivitäten im Ramadan oder die wohlfahrtli-

chen und karitativen Handlungen imMoscheekontext sowie die unterschiedlichen

Unterrichtsformate zeugen davon, dass Religiosität in der Moschee weder eine

blinde Befolgung von religiösen Regeln noch das Ergebnis von Zwang ist. Statt-

dessen offenbart sich in Moscheen ein aktiver und dynamischer Prozess, in dem

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


374 Moscheeleben in Deutschland

Ideale von gutem Leben, wahrem Glauben und richtigem Handeln durchdekliniert

werden.

Dass alle Moscheen durch die ehrenamtliche Arbeit von Freiwilligen aufrecht

erhalten werden und das Moscheeleben weitgehend selbst organisiert ist, hat die

sowieso schon durch Säkularisierungsbestrebungen, breiten Zugang zu islami-

schen Wissen für Nicht-Expert*innen und durch islamische Erneuerungstopoi

herausgeforderte religiöse Autorität von amtsreligiösen Akteur*innen, religiösen

Funktionsträger*innen und Expert*innen vertieft. Dieser Ausganspunkt hat im

islamischen Feld ein eher flexibles und dialogisches Verständnis von religiöser

Autorität hervorgebracht. Die Moscheen weisen alle kaum bis gar keine professio-

nellen, hauptamtlichen Strukturen auf, so dass Diskontinuitäten, Aktivitätspausen

sowie stetiger Wechsel der religiösen Expert*innen strukturell bedingt sind, was

den Aufbau eines Pools von religiösen Autoritäten mit verschiedenen Qualifika-

tionen, Kompetenzen und Aufgabengebieten nach sich gezogen hat. Die selbstor-

ganisierte Religion fördert den Aktivismus von Gläubigen, sich für ihre Moschee

zu engagieren. Zugleich bedingt dieser Aktivismus auch die Weiterentwicklung

des islamischen Wissens. Die Angebote der Gläubigen für andere Gläubige wie

Feiern, Spendensammlungen oder Unterricht ist von diesen strukturellen Grün-

den hochgradig abhängig. Das bedeutet aber auch, dass sich die Kriterien von

religiöser Autorität verschieben. Dies ist auch in denjenigen Moscheen der Fall, in

denen aufgrund organisatorischer und organischer Verbindungen zur türkischen

Amtsreligion durch das Präsidium für Religionsangelegenheiten, die hauptamtli-

che Versorgung der Moscheegemeinden mit theologisch ausgebildeten Imamen

garantiert ist. Weder die Amtsautorität dieser türkischen Beamt*innen noch ihre

religiöse Qualifikation kann ihnen zu einer unumstrittenen religiösen Autorität

gegenüber den Gemeindeangehörigen verhelfen. Den Nicht-Expert*innen in allen

Moscheen ist eigen, dass sie jeden religiösen Experten und auch jede Expertin

als Quelle betrachten können, da sie eine offene Haltung gegenüber religiösem

Expert*innentum haben. Dadurch erweitert sich das Spektrum an unterschiedli-

chen Lehren und Formen der Religiosität und religiöser Praxis. Wessen Aussagen

und Praktiken tatsächlich Autorität beigemessen wird, hängt daher von einem

Wechselspiel unterschiedlicher Zuschreibungen, Ressourcen und Kriterien der

Anerkennung ab. Somit ist insgesamt für das islamische Feld festzustellen, dass

religiöse Autorität von Akteur*innen und die Gültigkeit von islamischem Wissen

wechselhaft und unstetig ist.

Damit ist die Autorisierung von bestimmten islamischen Wissensbeständen

als ein zu keinem Zeitpunkt für immer abgeschlossener Prozess, sondern als das

Produkt von vorangegangenen Aushandlungen der Akteur*innen aufzufassen. Das

heißt, dass das Wissen eine spezifische Gültigkeit innehat. Die bisherige Forschung

hat das dominante islamischeWissen inMoscheen in der Regel als traditionell iden-

tifiziert, was mit konservativ gleichgesetzt wird. Der verdichtete Blick auf Moschee-

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schlussbetrachtung: Moscheeleben, Religiöse Autorität und Islamisches Wissen in Deutschland 375

gemeinden durch die langjährige Feldforschung hat aber gezeigt, dass in einem

lokalen Kontext islamisches Wissen – sowohl durch konkrete Praktiken als auch in

Diskussionen – sich stetig wandelt und die Deutungen ausgehandelt werden.

Ich habe herausgearbeitet, dassWissensbestände von Akteur*innen inMosche-

en deutlich in wahr oder falsch klassifiziert werden und dies die Haltung zur isla-

mischen Tradition bestimmt. Da Wissen selbst keine normativ verstandene im-

merwährende Gültigkeit jenseits von Ort, Zeit und Akteur*innen besitzt, habe ich

gerade dieses Verständnis in den Mittelpunkt meiner Analyse gerückt. Dieser ste-

tige Kampf um die Fragen, welche Konzepte und Vorstellungen als wahr gelten

und Gültigkeit haben und welche nicht, ist keine nur unter Muslim*innen zu fin-

dende Auseinandersetzung. Er ist jeglichem Glaubenssystem inhärent und damit

auch Teil des jeweiligen Glaubens. Und so begegnet uns die Aushandlung von fal-

schem vs. wahremGlauben historisch und gegenwärtig vielfältig. Dabei ist voraus-

zuschicken, dass bestimmte Vorstellungen immer nur aus der Perspektive eines als

wahr angenommenen Glaubens zu Säulen falschen Glaubens werden und der wah-

re Glaube sich gerade in der Auseinandersetzung mit den als falsch angesehenen

Vorstellungen entwickelt:1 Konzepte wie falsch und wahr, orthodox und heterodox,

rechtgläubig und häretisch,Kirche und Sekte, Amtsreligion und informelle Religion,

itikat und außerhalb des itikat, richtiger Glaube und Volksglaube/Aberglaube, siche-

resWissen und bidʿa beinhalten daher immer auch die jeweiligen Perspektiven.Das

heißt nicht, dass es in der islamischen Tradition immer nur um eindeutige Wahr-

heiten ging und alles abschließend geklärt wäre. Offenheit, Diskussion bisheriger

Deutungen und Urteile, die Akzeptanz der Vieldeutigkeit und teilweise die Persis-

tenz unentschiedener Fragen sind Teil der sunnitischen Tradition, obgleich sie in

vielen Fragen zu Mehrheitsmeinungen gekommen ist. Aufgrund des letzten Punk-

tes wird die sunnitische Tradition von ihren Verfechter*innen als einheitsstiftende

Lehrewahrgenommen und verteidigt.Wissenssoziologisch stellt sich dieser Kampf

um die Ausbildung einer eindeutigen Wahrheit als ein Kampf um Deutungshoheit

dar. Dabei geht es um Machtausübung mit dem Ziel der Ausbreitung der jeweils

als wahr markierten Wissensvorstellungen, dementsprechend um Territorial- und

Subjektkontrolle, also um religiöse Macht.

Wenn sich Muslime und Musliminnen in Moscheen zur islamischen Religi-

on äußern, sprechen sie von einer bestimmten Position aus über ein spezifisches

Wissen. Dabei können gewisse Legitimationen identifiziert werden, die verbali-

siert und damit oft rationalisiert werden, aber auch praxeologisch erfassbar sind:

Rückgriff auf bestimmte Verse und Lesarten des Korans und der Hadithe, selekti-

ve islamisch-legalistische Diskussionen,Werte wie Gerechtigkeit, Gleichheit, Frei-

heit, Heilserlangung, Selbstverantwortlichkeit oder Ethik/Moral sowie ökonomi-

sche Handlungszwänge, Raumnutzung, Koranpraktiken, Bindung an die Heimat

1 Vgl. Goetz 2013: 36-37.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


376 Moscheeleben in Deutschland

des Religiösen und lebenspraktische Umstände. Diese Legitimationen weisen zum

einen auf den Umgang mit schriftlichen religiösen Quellen. Zum anderen liegen

den Legitimationen unterschiedliche Menschenbilder und Sinngebungen von Re-

ligion zugrunde: Traditionskritische Akteur*innen sehen Religion als etwas an, das

das ganze Leben umfasse und zur Ausbildung von Haltung führe. Die islamische

Religion ermöglicht in dieser Lesart sowohl ein selbstverantwortetes und aktives

Leben als auch den Einsatz für die Gemeinschaft und die Gesellschaft. Bei anderen

Akteur*innen liegt der Sinn ihrer religiösen Handlungen in der Kontinuität des

religiösen Gedächtnisses wie ich am Beispiel der Koranrezitationskompetenzen

aufgezeigt habe. Kontroversen entstehen nicht nur wegen der unterschiedlichen

Werte, die die Akteur*innen den Legitimationen zuweisen, sondern auch durch

voneinander abweichende Verständnisse der jeweiligen Legitimation. Anhand der

Diskussionen und Praktiken des Aufsuchens der Moschee bzw. des Gebetssaals

während der Menstruation, konnte ich analysieren, dass der Umgang von weibli-

chen Akteuren mit den Aussagen von diesbezüglichen Hadithen deren normative

Stellung bestimmt und somit die Normativität von Hadithen nicht per se gege-

ben ist. Das bedeutet allerdings nicht, dass alles hinterfragt wird. Die kritische

Beleuchtung islamischen Wissens kumuliert in bestimmten Fragen und Themen,

wie ich sie in der verdichteten Analyse diskutiert habe: Vernunft, (Koran-)Wissen,

Reflexion und bewusste Religiosität stellen als Einheit den wahren Islam dar. Aus

der Perspektive der Akteur*innen dieser wissens- und verstehensbasierten Religio-

sität zeichnet sich falsche Religion im Wesentlichen durch Unwissen und Nicht-

Reflexion aus. Sie bestehe aus Gerüchten und aus Wissen dem Hörensagen nach.

Der so erfolgte religiöse Wissenserwerb führe nicht zu einem erstrebenswerten

Leben, nämlich einem bewussten religiösen Leben, da nicht das durch die Schrift

erfassbareWissenWegweiser ist, sondern das ungenügend angeseheneWissen der

Eltern. In diesem Kampf steht das Verständnis von und die Haltung zur Tradition

im Zentrum und wird dabei je nach Position der Akteur*innen positiv oder nega-

tiv besetzt. Ich habe diskutiert, dass auch Akteur*innen, die den Aspekt von Wis-

sen und Verstehen für die Ausbildung einer wahren Religion privilegieren, in ihrer

Haltung zur islamischen Tradition konträr aufgestellt sein können. Während die

einen diese Elemente in der sunnitischen Tradition, also in den Lehren der Ahl as-

sunna wa-l-ǧamāʿa, wiederfinden bzw. sie in diese hineinlesen und daher ihre reli-

giöse Arbeit als aktualisierte Fortführung der islamischen Tradition anzusehen ist,

sind andere Akteur*innen dezidiert traditionskritisch: Sie beziehen ihre Konzepte

von Wissen, Vernunft und bewusster Religiosität direkt aus dem Koran und ver-

zichten auf deren Verortung in der islamischen Tradition. Denn die Tradition sei

zum einen selbst nicht frei von falschen Verständnissen des Korans und der Sunna.

Zum anderen sehen sie das Folgen von Autoritäten – und als nichts anderes wird

die Betonung der islamischen Tradition angesehen – als Form der Nachahmung

an, gegen die sie sich entschieden wenden. Nach Ansicht dieser Traditionskriti-

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schlussbetrachtung: Moscheeleben, Religiöse Autorität und Islamisches Wissen in Deutschland 377

ker*innen geht es um die Aufdeckung koranischer Wahrheiten durch Reflexion

und Verstehen des koranischen Inhalts. Doch sowohl ihre Vorstellung vom Islam

als Vernunftreligion als auch die hohe Stellung von Wissen sind durchaus in der

Tradition beheimatet, wie ich an einigen Beispielen aufgezeigt habe. Tatsächlich

berufen sie sich auch selektiv auf legalistische Regelungen der sunnitischen Tradi-

tion, allerdings ohne diese als solche auszuweisen.

Akteur*innen der wissens- und verstehensbasierten Religiosität schreiben dem

Koran insgesamt eine immense Bedeutung für die Entwicklung von wahrer Reli-

giosität zu. Es geht dezidiert um Kenntnisse über den kognitiven Inhalt des Ko-

rans. Als religiöses Kapital ist Korankompetenz daher zweischneidig: Memorier-

tes Koranwissen und Rezitationskompetenz ohne kognitives Verstehen des Inhalts

stellen diese Akteur*innen dem Verstehen des Inhalts gegenüber und fassen diese

als unzureichendes religiöses Kapital auf. Ich habe die im Feld vorgefundene Kon-

zentration auf das Verstehen des Korans zusammen mit der hohen Stellung von

Wissen und Vernunft insgesamt als Fortführung der islamischen Tradition gewer-

tet, die sich in den letzten Jahrhunderten in diese Richtung verändert hat und in

der Theologie wie auch in der islamwissenschaftlichen Forschung als Reformtradi-

tion oder Erneuerungsbewegung bezeichnet wird. Die islamische Reformtradition

zeichnet sich dadurch aus, dass sie eine Renaissance dieser Leitideen darstellt. Allen

Akteur*innen der wissens- und verstehensbasierten Religiosität im Feld ist die Vor-

stellung eigen, dass diese Konzepte schon immer in die religiösen Quellen einge-

schrieben waren, aber verdeckt worden sind,wie an der Diskussion der patriarcha-

len Gelehrtentradition aufgezeigt worden ist. Aus den Feldbeispielen zu fiṭra,Gottes

Religion, Religion der Vorfahren oder zu Geschlechterbeziehungen wird des Weite-

ren ersichtlich, dass die jeweiligen Akteur*innen Termini aus ihren koranischen

Kontexten lösen, diese nach den zeitgenössischen Bedürfnissen aktualisieren und

dabei auch neu besetzen. Wenn die Akteur*innen gegenüber der islamischen Tra-

dition eine positive Haltung haben, betrachten sie diese Konzepte zudem als schon

immer in der islamischen Tradition vorzufindende Inhalte.Dass sie den Akteur*in-

nen nicht als Neuerung erscheinen, liegt zum einen an der islamischen Moderne

an sich, deren Protagonist*innen die als richtig gewerteten Konzepte schon immer

als dem Islam inhärent gedacht haben. Zum anderen sind die Auswirkungen der

Moderne durch Säkularisierungs- und Modernisierungsbestrebungen in den mus-

limischen Mehrheitsgesellschaften den Akteur*innen selbst als habituelle Disposi-

tionen eingeschrieben. Die Akteur*innen mit bestimmten ethnischen/nationalen

Bezügen kennen die jeweiligen religiösen Diskurse der Bezugsländer bzw. haben

eine Meinung dazu. Akteur*innen mit ägyptischen Bezügen haben beispielsweise

Kenntnisse über Muslimbrüder/Muslimschwestern in Ägypten unter den Militär-

regimen oder sind damit vertraut, dass die al-Azhar-Universität durch die verschie-

denen Spielarten des Salafismus herausgefordert ist. Auch ihre Verständnisse vom

islamisch bewussten Individuum führen sie auf ihren ägyptischen Background zu-

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


378 Moscheeleben in Deutschland

rück. Für Muslim*innen mit türkischen Bezügen spielt derweil der spezifisch tür-

kische Modernismus mit all seinen Implikationen von staatlichem Laizismus, nor-

mativer Amtsreligion und oppositioneller Religiosität eine bedeutende Rolle, der

teilweise mit den Diskursen aus dem arabischen Raum vernetzt ist. Damit ist nicht

nur die bekannte Verhältnisbestimmung zwischen dem Verband DITIB als Vertre-

ter eines neutralen, apolitischen Staatsislams, wie ihn die türkische Religionsbe-

hörde Diyanet propagiert, und den in der Türkei informellen, teil- und zeitweise

verbotenen religiösen Bewegungen gemeint. Der türkische Modernismusmit seiner

Betonung von Wissen und Vernunft gegen Volks- und Aberglaube ist über das blo-

ße Anerkennungs-Verhältnis zwischen Amtsreligion und informeller Religion hin-

aus Bezugspunkt für Akteur*innen der islamischen Opposition, die ihrerseits diese

Werte inkorporiert haben. Durch die Integration dieser islamischen Opposition in

die Diyanet-Behörde kann sowohl der Charakter der Amtsreligion als Garantin der

einzig wahren Religion als auch ihr Anspruch auf Aufklärung der Bevölkerung nun

genutzt werden.

Es hat sich als fruchtbar erwiesen, die Verständnisse von Tradition, wahrer

Lehre und falschen Inhalten sowohl in ihrem je eigenen Deutungshorizont als auch

in Relation zueinander zu untersuchen. Denn die Akteur*innen einer wissens-

und vernunftbasierten Religiosität greifen das Religionsverständnis einer Akteurs-

gruppe erheblich an, deren spezifischer Sinngebung von religiösen Handlungen

und Deutungen sie die Legitimität absprechen, wenn sie sie überhaupt wahrneh-

men. Sowohl die Legitimierung als auch die Delegitimierung stellt dabei den Aus-

gangspunkt von religiöserMacht dar,welcher imGewand pastoralerMission, näm-

lich dem Schutz und der Reinhaltung der Gemeinschaft – in religiösen Termini

als Schutz der Gemeinschaft vor falschem Wissen, vor Verführung und ergo vor

schlechten Taten – und im Gewand religiöser Aufklärung der/s Einzelnen, also als

Subjektivierung der/s Einzelnen, zur wahren Religion zu finden, erscheint. Ich ha-

be aufgezeigt, dass die kritisierten Religionsverständnisse, nämlich Nachahmung

der Religion der Eltern, Volksglauben ohne koranische Verankerung oder Koran-

rezitation ohne Verstehen der kognitiven Inhalte, für die jeweiligen Akteur*innen

sich ganz anders darstellt: Sie betrachten ihre eigene Religiosität gar nicht als blin-

de Nachahmung oder als einen Glauben ohne Verstehen. Für sie stellen die elterlich

vermittelten religiösen Deutungen und Traditionen den Kern ihrer religiösen Pra-

xis und des religiösen Sinns dar. Sie haben sich damit eine Heimat des Religiösen

aufgebaut, die für sie Kontinuität, Gemeinschaft und das Einschreiben in ein reli-

giöses Gedächtnis bedeutet. Damit erschließt sich ihnen erst das religiöse Heil. Sie

lehnen beispielsweise das Verstehen des Korans gar nicht ab, aber Koranversteh-

kompetenz ist ihnen weder als religiöse Praxis noch als heilsgebende Handlung zu-

gänglich. Die magische Seite des Korans, die der Koran aufgrund seiner kognitiven

Nicht-Verständlichkeit erhält, ist ihnen dagegen in den Praktiken von Koranrezi-

tation bekannt und inkorporiert. Die beschriebenen und analysierten Handlungen

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schlussbetrachtung: Moscheeleben, Religiöse Autorität und Islamisches Wissen in Deutschland 379

während einer Zeremonie mit Koranrezitation bekommen aufgrund ihrer sozialen

Funktionen sowie aufgrund ihrer spirituellen Seite Bedeutung. Damit haben diese

Akteur*innen religiöses Kapital erworben, welches sie selbst symbolisch hochwer-

ten und das Anerkennung von Seiten Anderer findet. Da dieses Kapital für ihre

Position im Feld mitausschlaggebend ist, werden die Formate, die zur Ausbildung

dieses Kapitals führen – wie die Kurse zur Koranalphabetisierung oder das Lern-

ziel des Memorierens – nicht aufgegeben. Vor diesem Hintergrund kann Bestand

undWandel des islamischenWissens nicht nur als Ursache und Folge des Kampfes

umGültigkeit betrachtet werden, vielmehr muss die Gültigkeit weitergedacht wer-

den: es geht um Beständigkeit und Reproduktion der begünstigenden Positionen

im Feld zur Zirkulation und Ausbreitung eben jenes Wissens.

Sowohl bei diesen Akteur*innen als auch bei denjenigen, die kognitivem Wis-

sen symbolisches Kapital zusprechen, war zu beobachten, dass jeglicher Wissens-

erwerb von Frauen mit Anspruch nach religiöser Praxis in der Moschee verwoben

ist. In der Gesamtschau ergeben sich hinführend sechs Säulen für den Moschee-

besuch von Frauen: (1) Die räumliche Situation, die überhaupt den Moscheebesuch

möglich macht. (2) Die Nutzung der Moscheeräume für religiöse und nichtreli-

giöse Angebote von Frauen für Frauen bzw. Mädchen in Form von Treffpunkten

für gemeinsame ʿibāda, für Lehre und Unterricht, was weibliche religiöse Exper-

tinnen erfordert. (3) Insbesondere die Frequentierung der Moschee für das Gebet

in Form von Tageszeit-, Freitags-, Feiertags- und Tarāwīḥ-Gebeten, an religiösen

Feierlichkeiten und für andere ʿibāda-Formen. (4) Die Möglichkeit der Mitbestim-

mung an den Moscheeaktivitäten durch Frauen im Vorstand, mitbestimmungs-

berechtigten Frauenabteilungen, informelle Beratung des Vorstandes oder andere

Formen informeller Kommunikation zwischen den Geschlechtern. (5) Die Haltung

und Förderung dieser Entwicklungen durch Akteur*innen in den jeweiligen Trä-

gerorganisationen. (6) Die Rückbindung von Argumenten an islamische Diskurse,

respektive an die islamische Tradition. Formate von systematischer Wissenspro-

duktion für Frauen und von Frauen zur Verfügung zu stellen, heißt, die Moschee

als religiösen Ort für alle Muslim*innen zu konstruieren. Zugleich eröffnet dieser

Anspruch, Aktivitäten in derMoschee anzubieten, weitereMöglichkeiten, wieWis-

sen in Moscheen zirkulieren kann. Die spezifische Raumnutzung in den Moscheen

und ergo die Teilhabe an bestimmten religiösen Praxen wie die weibliche Teilnah-

me an Freitags- und Festgebeten entfalten sich dort als dauerhaft und auf das nor-

mativierte Wissen rückwirkend, wo sich religiöse Deutungsmacht, Raummöglich-

keiten und als symbolisch wertvoll angesehene Kapitale ineinander verschränken.

Ich habe aufgezeigt, dass die verschiedenen religiösen Praxen wie systematischer

Wissenserwerb/-vermittlung, Beten in der Gemeinschaft, die räumlichenMöglich-

keiten der Moscheen, soziales und kulturelles Kapital in Form von Sprachkompe-

tenzen und karitatives Handeln sowie das Normativieren bestimmter Lesarten des

Korans, der Sunna oder der größeren islamischen Tradition insgesamt miteinan-

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


380 Moscheeleben in Deutschland

der verflochten sind. Ihre wechselseitige Durchdringung führt dazu, dass diese Ka-

pitale symbolisch wertvoll werden, weitere entsprechende Entwicklungen erlauben

und ein größeres Sortiment an Angeboten ermöglichen, was die allgemeine weib-

liche Präsenz in Moscheen erheblich bestimmt. Daher steht unter den weiblichen

Akteuren die Gebetsleitung mit einer Imamin an der Spitze bisher nicht im Fokus,

stattdessen der Zugang zu Wissen, Erwerb und Deutungsmacht von Wissen sowie

Verfügungsgewalt über die Räume der Moschee. Je mehr Frauen die Gelegenhei-

ten ausbauen, religiöses Wissen in der Moschee durch Unterricht und Predigten

vor einem weiblichen Publikum und für Kinder sowie Jugendliche zu vermitteln,

umso mehr kann damit gerechnet werden, dass das Halten von Predigten vor ei-

nem gemischtgeschlechtlichen erwachsenen Publikum eingefordert wird, was in

der Zukunft auch das Vortragen der ḫuṭba an den Freitagsversammlungen betref-

fen wird. Da Wissen im Allgemeinen – in unterschiedlicher Form verstanden –

durchgängig positiv besetzt ist, ist es unter Frauen wie Männer ein hohes soziales

Kapital.

Das Streben nachWissenmeint dabei imGrunde, selbstständig richtigesWissen

über die Religion zu erwerben und sich nicht auf Hörensagen zu verlassen. Die Re-

flexion dient dazu, die eigenen Praxen und den Glauben zu überprüfen, inwiefern

diese mit dem richtigen Wissen übereinstimmen. Was richtiges Wissen ist, war

und ist allerdings umstritten. Gerade hierfür ist daher die Zuweisung von religiö-

ser Autorität ausschlaggebend, und zwar nicht nur gegenüber Personen, sondern

auch gegenüber Texten, Übersetzungen, und Interpretationen. Kulturelle und so-

ziale Reproduktion des islamischen Wissens (vermittelt und gelebt im Elternhaus

und in der Umgebung, flankiert durch Moscheebesuche und Koranschulteilnah-

men und/oder durch Nutzung von Medien) sind diejenigen Prozesse des Bewah-

rens und der Verbreitung religiöser Wissenstraditionen, die populären und selek-

tiven, also unsystematischen Vorstellungen von Religion denWeg ebnen. Religiöse

Arbeit in Moscheen ist dadurch als Intervention im Bestand islamischen Wissens

zu interpretieren, wenn Akteur*innen das jeweils vorhandene Wissen eben nicht

bestätigen, sondern delegitimieren. Diese Interventionen gehen einher mit einem

Wandel in der Reproduktion des Wissens. Die religiöse Unterweisung im Eltern-

haus wird durch die Betonung von richtigemWissen durch schriftbasiertesWissen

ersetzt und verändert dadurch die Mechanismen der Reproduktion von Wissen.

Dies stößt Prozesse an, die davon geprägt sind, dass Wissen zum einen jederzeit

und für alle frei zugänglich ist, dass zum anderen jeder Einzelne als dazu befähigt

anzusehen ist, das Wissen auch zu verstehen, und schließlich, dass jedes erworbe-

ne Wissen in Frage gestellt werden kann, ja sogar muss.

Den wahren Islam vom falschen Islam zu scheiden erscheint als Grundpfeiler

jeglichen Kampfes um religiöses Wissen im Kontext von Moscheegemeinden und

ist daher als Prozess zu betrachten, durch die religiöse Macht generiert wird. Bei

jeder beobachteten Praxis geht es um religiöse Macht, also um die Triade religiöse

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schlussbetrachtung: Moscheeleben, Religiöse Autorität und Islamisches Wissen in Deutschland 381

Legitimation, Kampf um Autorität durch Kapitale und Monopolisierung der Deu-

tungen. Die Produktion des legitimen islamischen Wissens entfaltet sich autorita-

tiv durch soziale Mechanismen wie der (informellen) Kontrolle, Anerkennung, Ein-

schluss, Ausschluss oder Toleranz in der Gemeinschaft: Wenn Toleranz verschie-

dener Vorstellungen und Praxen nicht mehr aufrecht erhalten werden kann bzw.

wenn die Homogenisierung von Wissen zu immer stärkerer Abgrenzung führt,

sind Tendenzen von Spaltungen in den Moscheen die Folge wie ich sie anhand

der Genese des islamischen Feldes nachgezeichnet habe: Nach nicht mehr lösba-

ren Konflikten erfolgen Neugründungen bzw. Neuausrichtungen von bestehenden

Gemeinden. In diesen Prozessen wird darauf rekurriert, dass ihre Gemeinschaft

und die darin ausgeführte Form der Religionspraxis von den Gründer*innen selbst

als anders markiert werden, womit sie ihren neuen Gemeinschaften ein wichti-

ges Unterscheidungsmerkmal gegenüber bisherigen Gemeinschaften attestieren:

neu, wahr, gerecht, koranisch, konservativ, unpolitisch, reformiert, progressiv, islamisch,

deutsch u.ä.Wenn sie von bisherigen Gemeinschaften Ablehnung erfahren, können

sie in den Augen derer dann als häretisch, sektiererisch, spalterisch, politisch, konserva-

tiv, unwahr, falsch, radikal, Islam light u.ä. angesehen werden. Selbst- und Fremd-

positionierungen (Alt und Neu, Konservativ und Erneuerer, Orthodoxe und Häre-

tiker usw.) sind für die Dynamiken des islamischen Feldes ausschlaggebend. Sich

neuformierende Gruppen müssen sich im Verhältnis zu schon bestehenden Inter-

pretationen, Inhalten und Praktiken positionieren und tun dies auch dezidiert mit

diesen Begriffen, um sich auf dem Markt der religiösen Gemeinschaften selbst zu

rechtfertigen. Gemeinschaften mit explizit wahrem Marker legen noch viel stär-

ker Wert auf die eingeschworene Gemeinschaft, zeichnen sich durch Exklusivität aus,

womit unterschiedliche Vorstellungen im Gemeindeleben marginalisiert werden,

und sehen sich prinzipiell nicht als weiteres Angebot im islamischen Spektrum,

sondern als das einzig wahre. Im islamischen Feld haben diese konflikthaft ausge-

tragenen Kämpfe zur institutionellen Auffächerung des Islams geführt, die lange

Zeit als Erosion des islamischen bzw. spezifisch des türkisch-islamischen Zusam-

menhalts wahrgenommen wurde. Erst die Neujustierung der Beziehungen des is-

lamischen Feldes zu den Feldern der Macht, also zum einen das deutsch-staatli-

che Feld und zum anderen die veränderte Religionspolitik in der Türkei, hat zur

Revision des Verhältnisses zwischen den Moscheen und zwischen den Trägerver-

bänden geführt. Durch Begriffsbildungenwie konservative Islamverbände, womit un-

terschiedliche islamische Verbände als Einheit konzipiert werden, und schließlich

auch durch die Bemühungen eben jener islamischer Verbände, den Erwartungen

nach einem einzigen Ansprechpartner für den Staat zu genügen, ist das Bild von

homogenen islamischen Verbänden entstanden, die als austauschbare Einheiten

angesehen werden, ungeachtet ihrer inhaltlichen, personellen und strukturellen

Unterschiede, was Mitte der 2000er Jahre noch durchaus im Blick verschiedener

Akteur*innen war. An diesem Wandel hat auch die Integration vormals bekämpf-

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


382 Moscheeleben in Deutschland

ter informeller islamischer Gemeinschaften und Strömungen in die Amtsreligi-

on der Türkei Anteil, die sich erheblich auf das islamische Feld in Deutschland

ausgewirkt hat: Moscheen und religiöse Expert*innen in Moscheen aus diesem

Kontext können anderen Moscheen und deren Akteur*innen religiöse Autorität

zusprechen, was sowohl zur Anerkennung von Diversität als auch zu Homogeni-

sierungsprozessen für alle am Feldgeschehen beteiligten Akteur*innen führt. In

diesem Zusammenhang steht auch die Erfüllung gesellschaftspolitischer Erwar-

tungen nach Professionalisierung der religiösen Arbeit, um Nachhaltigkeit, Kon-

trolle und Transparenz zu gewährleisten. Diese Professionalisierung ist durchaus

als zweischneidig zu betrachten: Denn dies betont die Hierarchie zwischen Mo-

scheen und ihren Trägerverbänden zugunsten letzterem, weil dadurch top down

mehr Kontrolle durch übergeordnete Strukturen überMoscheen und innerhalb von

Moscheen ermöglicht wird. Dies deutet darauf hin, dass zukünftig religiöse Macht

stärker durchMonopolisierung der religiösen Legitimität und Arbeit gesichert wer-

den wird als bisher, zumindest solange diese Struktur aufrecht erhalten bleibt. An

diesen Entwicklungen sind lokale Akteur*innen in Moscheen ebenfalls beteiligt,

da sie sich zum einen an übergeordnete Strukturen religiöser Normativität anbin-

den und zum anderen religiöses Wissen, Personal und Ressourcen für ihre lokale

Moschee fruchtbar machen können und wollen. Zugleich kann dies aber auch den

Wirkungskreis lokaler Akteur*innen einengen, auf die Moscheen durch die ehren-

amtliche Struktur ihres aktiven Personals angewiesen sind. Insbesondere diesem

Aspekt ist für die Entwicklung des islamischen Feldes Bedeutung beizumessen, da

die lokalen Akteur*innen mit ihren vielfältigen sozialen Verbindungen und unter-

schiedlichen Kapitalen das dynamische Element in Bezug auf die religiöse Arbeit

in den Moscheen, und somit auch im Feld darstellen.

Ich habe anhand verschiedener Feldbeobachtungen dargelegt, dass der zirku-

lierende Wissensbestand in Moscheen von den lokalen Akteur*innen legitimiert

und autorisiert werden muss. Dieser Prozess steht auf zwei Pfeilern: Die Auto-

risierung des Wissens verläuft zum einen auf der Ebene der Legitimationen ab,

zum anderen auf der Ebene der akteursbezogenen Kapitale. Das heißt, wenn ein

bestimmtes Wissen legitimatorisch herausgefordert ist, dann kann das Wissen so-

wohl religiös legitimiert bzw. delegitimiert werden – wie in vielen Fällen, wenn

religiöse Expert*innen argumentieren –als auchmit sozialen, kulturellen und öko-

nomischen Argumenten, die durchaus religiös verstanden werden können. Dies ist

beispielsweise am Umgang mit den Themenbereichen um Frauen zu beobachten

gewesen: Die von manchen Akteur*innen dezidiert als religiös vorgestellten Legi-

timationen aus Koran oder aus legalistischen Diskussionen konnten erst dann von

anderen Akteur*innen anerkannt werden, wenn diese nicht im Widerspruch zu

lebenspraktisch relevanten Argumenten standen. Die Hierarchie zwischen beiden

Legitimationsebenen hängt derweil nicht nur von der Triftigkeit der Argumente

ab, sondern auch davon, inwiefern die Kapitale der Akteur*innen im Autorisie-

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schlussbetrachtung: Moscheeleben, Religiöse Autorität und Islamisches Wissen in Deutschland 383

rungsprozess gewinnbringend eingesetzt werden können. Der flexible und teil-

weise auch pragmatische Umgang mit Normativitäten des islamischen Wissens

zeigt zum einen, dass religiöses Kapital nicht allein aus schriftbasiertem normge-

stütztemWissen, religiöser Ausbildung oder Stellung als Expert*in oder als Imam

besteht. Religiöses Kapital berührt zum anderen auch ganz dezidiert die Frage, wie

Akteur*innen aus religiösenWissensbeständen Sinn generieren und darin heilsim-

manente Elemente wiederfinden. Die Frage nach religiösem Kapital bestimmt da-

her den Aspekt der Glaubwürdigkeit von Akteur*innen und dem von ihnen gelebten

oder explizierten islamischenWissen. Es hat sich aber auch gezeigt, dass religiöses

Kapital zudem mit sozialen, kulturellen oder ökonomischen Kapitalen verwoben

betrachtet werden muss, wenn es um den jeweiligen Kapitaleinsatz für die Autori-

sierung bestimmter Handlungen im Moscheekontext geht. Die Struktur des isla-

mischen Feldes als von muslimischen Nicht-Expert*innen selbstorganisiertes und

aufgebautes Feld, kann daher bestimmtes religiöses Kapital insgesamt verblassen

lassen. Stattdessen können Handlungszwänge des Feldes (wie die finanzielle und

personelle Aufrechterhaltung der Moschee) die Wertzuweisung von ökonomischen

Kapitalen (wie den Arbeitseinsatz für die Einrichtung der Moscheeräume), kul-

turellen Kapitalen (wie die Deutschsprachigkeit, womit vertiefte Zusammenarbeit

mit außermoscheelichen Institutionen wie Schulen oder Krankenhäuser begüns-

tigt werden) oder sozialen Kapitalen (wie die Plausibilisierung von rationalisiertem

Wissen) begünstigen.

Insgesamt verdeutlichen die empirischen Belege zur dehierarchisch orga-

nisierten Heilserwartung im Allgemeinen, zur Genese des islamischen Feldes

in Deutschland als Selbstorganisation von muslimischen Nicht-Expert*innen

im Besonderen sowie zur Distribution von sozialen, kulturellen, ökonomischen

und religiösen Kapitalen, dass religiöse Autorität nicht objektiv vorliegt. Zu-

schreibungen wie die einer Pädagogik der Unterwerfung in Moscheen, respektive

Imam-Hörigkeit von Menschen in Moscheen verdecken Mechanismen der Autori-

sierung und Legitimierung von islamischem Wissen. Ich habe aufgezeigt, dass

ein universalistischer Gebrauch des religionssoziologischen Begriffsrepertoires

zu Risiken der undifferenzierten Übertragung der begrifflichen Inhalte auf den

Islam und zur defizitären Betrachtung des Islams insgesamt führen kann. Ein

solcher universalistischer Religionsbegriff mit dem Verständnis, Religion von

und in Bezug zu Priestern zu denken, bestimmt aber die gesellschaftspolitische

Haltung, priesterliche Kompetenzen und damit auch Hierarchien in der religiösen

Autorität zu betonen. Die Gleichsetzung des Imams mit dem Pfarrer einer Kirche

führt daher zum einen zur Betonung einer weiblichen Gebetsleitung und zum

anderen zur Förderung der Imam-Ausbildung und Religionspädagogik, womit

die so ausgebildeten religiösen Akteur*innen eine hierarchische Position über

religiöse Nicht-Expert*innen gewinnen (sollen). Gleichzeitig berühren diese Nar-

rative die von religiösen Expert*innen vor Ort betonte eigene religiöse Kompetenz

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


384 Moscheeleben in Deutschland

gegenüber Nicht-Expert*innen und ergo die Beanspruchung von religiöser Au-

torität, womit sie für sich eine Mittlerrolle für die Verbreitung wahren Wissens

einfordern. Dadurch begünstigt das gesellschaftliche Umfeld die Zuweisung von

religiöser Autorität auf entsprechend ausgebildete Expert*innen und ermöglicht

so eine wissensbasierte religiöse Versorgung von Menschen. Zugleich benach-

teiligt diese Entwicklung die Macht von religiösen Nicht-Expert*innen, die sie

durch Selbstorganisation und demokratischer Vereinsführung erworben haben.

Es kommt also darauf, zu einer tragbaren Verhältnisbestimmung zwischen der

Förderung von religiösen Expert*innen und der Mitsprache von Moscheeräten zu

kommen.

Wie ich im Verlauf der Arbeit gezeigt habe, findet die Interpretation der isla-

mischen Tradition auch auf lokaler Ebene statt und nicht nur in akademischen, ge-

lehrigen Kreisen oder auf der Ebene der Bundesvorstände von islamischen Verbän-

den. Ungleich stärker im öffentlichen und wissenschaftlichen Fokus stehen die auf

öffentlicher Ebene geführten Diskussionen zwischen Muslimen und Musliminnen

verschiedener Ausrichtung wie beispielsweise im Bereich der politischen Gremien

(z.B. innerhalb der DIK) oder zwischen Verbandsfunktionär*innen und anderen

Akteur*innen als Kämpfe um Deutungsmacht im islamischen Feld als diejenigen

Kämpfe, die sich innerhalb von islamischen Verbänden oder innerhalb vonMosche-

en abspielen.Mit der vorliegenden Studie habe ich aufgezeigt, dass Aushandlungs-

prozesse um islamisches Wissen zwischen Akteur*innen vor Ort ablaufen, deren

Sinnwelten, Handlungen und ergo ihre Kapitale auf die Autorisierung von islami-

schemWissens wirken und den Umgang mit islamischer Tradition im islamischen

Feld in Deutschland erheblich bestimmen.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

