Schlussbetrachtung: Moscheeleben,
Religiose Autoritat und Islamisches Wissen
in Deutschland

Ausgangspunkt dieser Studie war, dass die Moschee ein Ort ist, in dem islami-
sches Wissen autorisiert wird und der zugleich Ausdruck dieser Autorisierung ist.
Wie diese Prozesse von statten gehen, habe ich vor dem Hintergrund untersucht,
dass alle in Moscheen vorzufindenden Personen als integrale Teile der selbstorga-
nisierten Gemeinden das religiése Leben gestalten, islamisches Wissen vermitteln,
annehmen, unterschlagen, verwerfen, kritisieren oder selbst Richtungen vorge-
ben und damit Bedeutungs- und Geltungsverschiebungen von islamischem Wissen
vornehmen. Das jeweils giiltige islamische Wissen oszilliert somit zwischen Kon-
tinuitit eines schon vorhandenen Wissens und seinem Wandel durch die Heraus-
forderungen der sich verindernden sozialen Umgebungen und Bedingungen. Mit
dem konkreten Blick auf die Ebene aller religiosen Akteur*innen in Moscheen mit
ihren unterschiedlichen Beziigen, Praktiken, Bediirfnissen und Religionsverstind-
nissen sowie der ethnographischen Herangehensweise entstand ein pluralistisches
Bild vom Moscheeleben in Deutschland.

Das in der Offentlichkeit und teilweise auch innerhalb der Forschung vorherr-
schende Bild von Moscheen als Orte, in denen Freitagspredigten und minnliche
Imame normativ den Glauben der Menschen bestimmen, die als unkritische Re-
zipierende eines als fest gedachten islamischen Wissens wahrgenommen werden,
kann mit den hier diskutierten empirischen Befunden nicht aufrecht erhalten wer-
den. Mit der vorliegenden Forschung habe ich offen gelegt, dass sich die religiose
Arbeit von Muslim*innen in der Moschee nicht nur auf das Horen der Freitagspre-
digten beschrinkt. Andere religiose Feiern wie die Feier der Geburt des Propheten
oder die Nacht der Vergebung, die Aktivititen im Ramadan oder die wohlfahrtli-
chen und karitativen Handlungen im Moscheekontext sowie die unterschiedlichen
Unterrichtsformate zeugen davon, dass Religiositit in der Moschee weder eine
blinde Befolgung von religiésen Regeln noch das Ergebnis von Zwang ist. Statt-
dessen offenbart sich in Moscheen ein aktiver und dynamischer Prozess, in dem

https://dol.org/10:14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. Access



https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

374

Moscheeleben in Deutschland

Ideale von gutem Leben, wahrem Glauben und richtigem Handeln durchdekliniert
werden.

Dass alle Moscheen durch die ehrenamtliche Arbeit von Freiwilligen aufrecht
erhalten werden und das Moscheeleben weitgehend selbst organisiert ist, hat die
sowieso schon durch Sikularisierungsbestrebungen, breiten Zugang zu islami-
schen Wissen fiir Nicht-Expert*innen und durch islamische Erneuerungstopoi
herausgeforderte religiése Autoritit von amtsreligiosen Akteur*innen, religiésen
Funktionstriger*innen und Expert*innen vertieft. Dieser Ausganspunkt hat im
islamischen Feld ein eher flexibles und dialogisches Verstindnis von religiéser
Autoritit hervorgebracht. Die Moscheen weisen alle kaum bis gar keine professio-
nellen, hauptamtlichen Strukturen auf, so dass Diskontinuititen, Aktivititspausen
sowie stetiger Wechsel der religiosen Expert*innen strukturell bedingt sind, was
den Aufbau eines Pools von religiésen Autorititen mit verschiedenen Qualifika-
tionen, Kompetenzen und Aufgabengebieten nach sich gezogen hat. Die selbstor-
ganisierte Religion fordert den Aktivismus von Gliubigen, sich fiir ihre Moschee
zu engagieren. Zugleich bedingt dieser Aktivismus auch die Weiterentwicklung
des islamischen Wissens. Die Angebote der Gliubigen fir andere Gliubige wie
Feiern, Spendensammlungen oder Unterricht ist von diesen strukturellen Griin-
den hochgradig abhingig. Das bedeutet aber auch, dass sich die Kriterien von
religioser Autoritit verschieben. Dies ist auch in denjenigen Moscheen der Fall, in
denen aufgrund organisatorischer und organischer Verbindungen zur tiirkischen
Amtsreligion durch das Prisidium fiir Religionsangelegenheiten, die hauptamtli-
che Versorgung der Moscheegemeinden mit theologisch ausgebildeten Imamen
garantiert ist. Weder die Amtsautoritit dieser tiirkischen Beamt*innen noch ihre
religiése Qualifikation kann ihnen zu einer unumstrittenen religiésen Autoritit
gegeniiber den Gemeindeangehorigen verhelfen. Den Nicht-Expert*innen in allen
Moscheen ist eigen, dass sie jeden religiosen Experten und auch jede Expertin
als Quelle betrachten kénnen, da sie eine offene Haltung gegeniiber religiosem
Expert*innentum haben. Dadurch erweitert sich das Spektrum an unterschiedli-
chen Lehren und Formen der Religiositit und religioser Praxis. Wessen Aussagen
und Praktiken tatsichlich Autoritit beigemessen wird, hingt daher von einem
Wechselspiel unterschiedlicher Zuschreibungen, Ressourcen und Kriterien der
Anerkennung ab. Somit ist insgesamt fiir das islamische Feld festzustellen, dass
religiése Autoritit von Akteur*innen und die Giiltigkeit von islamischem Wissen
wechselhaft und unstetig ist.

Damit ist die Autorisierung von bestimmten islamischen Wissensbestinden
als ein zu keinem Zeitpunkt fiir immer abgeschlossener Prozess, sondern als das
Produkt von vorangegangenen Aushandlungen der Akteur*innen aufzufassen. Das
heifit, dass das Wissen eine spezifische Giiltigkeit innehat. Die bisherige Forschung
hat das dominante islamische Wissen in Moscheen in der Regel als traditionell iden-
tifiziert, was mit konservativ gleichgesetzt wird. Der verdichtete Blick auf Moschee-

https://dol.org/10:14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schlussbetrachtung: Moscheeleben, Religidse Autoritat und Islamisches Wissen in Deutschland

gemeinden durch die langjihrige Feldforschung hat aber gezeigt, dass in einem
lokalen Kontext islamisches Wissen — sowohl durch konkrete Praktiken als auch in
Diskussionen - sich stetig wandelt und die Deutungen ausgehandelt werden.

Ich habe herausgearbeitet, dass Wissensbestinde von Akteur*innen in Mosche-
en deutlich in wahr oder falsch klassifiziert werden und dies die Haltung zur isla-
mischen Tradition bestimmt. Da Wissen selbst keine normativ verstandene im-
merwihrende Giiltigkeit jenseits von Ort, Zeit und Akteur*innen besitzt, habe ich
gerade dieses Verstindnis in den Mittelpunkt meiner Analyse geriickt. Dieser ste-
tige Kampf um die Fragen, welche Konzepte und Vorstellungen als wahr gelten
und Giiltigkeit haben und welche nicht, ist keine nur unter Muslim*innen zu fin-
dende Auseinandersetzung. Er ist jeglichem Glaubenssystem inhirent und damit
auch Teil des jeweiligen Glaubens. Und so begegnet uns die Aushandlung von fal-
schem vs. wahrem Glauben historisch und gegenwirtig vielfiltig. Dabei ist voraus-
zuschicken, dass bestimmte Vorstellungen immer nur aus der Perspektive eines als
wahr angenommenen Glaubens zu Siulen falschen Glaubens werden und der wah-
re Glaube sich gerade in der Auseinandersetzung mit den als falsch angesehenen
Vorstellungen entwickelt:' Konzepte wie falsch und wahr, orthodox und heterodox,
rechtgliubig und hiretisch, Kirche und Sekte, Amtsreligion und informelle Religion,
itikat und aufSerhalb des itikat, richtiger Glaube und Volksglaube/Aberglaube, siche-
res Wissen und bid ‘a beinhalten daher immer auch die jeweiligen Perspektiven. Das
heifdt nicht, dass es in der islamischen Tradition immer nur um eindeutige Wahr-
heiten ging und alles abschlieflend geklirt wire. Offenheit, Diskussion bisheriger
Deutungen und Urteile, die Akzeptanz der Vieldeutigkeit und teilweise die Persis-
tenz unentschiedener Fragen sind Teil der sunnitischen Tradition, obgleich sie in
vielen Fragen zu Mehrheitsmeinungen gekommen ist. Aufgrund des letzten Punk-
tes wird die sunnitische Tradition von ihren Verfechter*innen als einheitsstiftende
Lehre wahrgenommen und verteidigt. Wissenssoziologisch stellt sich dieser Kampf
um die Ausbildung einer eindeutigen Wahrheit als ein Kampf um Deutungshoheit
dar. Dabei geht es um Machtausiitbung mit dem Ziel der Ausbreitung der jeweils
als wahr markierten Wissensvorstellungen, dementsprechend um Territorial- und
Subjektkontrolle, also um religiése Macht.

Wenn sich Muslime und Musliminnen in Moscheen zur islamischen Religi-
on duflern, sprechen sie von einer bestimmten Position aus iiber ein spezifisches
Wissen. Dabei konnen gewisse Legitimationen identifiziert werden, die verbali-
siert und damit oft rationalisiert werden, aber auch praxeologisch erfassbar sind:
Riickgriff auf bestimmte Verse und Lesarten des Korans und der Hadithe, selekti-
ve islamisch-legalistische Diskussionen, Werte wie Gerechtigkeit, Gleichheit, Frei-
heit, Heilserlangung, Selbstverantwortlichkeit oder Ethik/Moral sowie 6konomi-
sche Handlungszwinge, Raumnutzung, Koranpraktiken, Bindung an die Heimat

1 Vgl. GOETZ 2013: 36-37.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. - Open A

575


https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

376

Moscheeleben in Deutschland

des Religiésen und lebenspraktische Umstinde. Diese Legitimationen weisen zum
einen auf den Umgang mit schriftlichen religiosen Quellen. Zum anderen liegen
den Legitimationen unterschiedliche Menschenbilder und Sinngebungen von Re-
ligion zugrunde: Traditionskritische Akteur*innen sehen Religion als etwas an, das
das ganze Leben umfasse und zur Ausbildung von Haltung fithre. Die islamische
Religion ermdglicht in dieser Lesart sowohl ein selbstverantwortetes und aktives
Leben als auch den Einsatz fiir die Gemeinschaft und die Gesellschaft. Bei anderen
Akteur*innen liegt der Sinn ihrer religiosen Handlungen in der Kontinuitit des
religiésen Gedichtnisses wie ich am Beispiel der Koranrezitationskompetenzen
aufgezeigt habe. Kontroversen entstehen nicht nur wegen der unterschiedlichen
Werte, die die Akteur*innen den Legitimationen zuweisen, sondern auch durch
voneinander abweichende Verstindnisse der jeweiligen Legitimation. Anhand der
Diskussionen und Praktiken des Aufsuchens der Moschee bzw. des Gebetssaals
wihrend der Menstruation, konnte ich analysieren, dass der Umgang von weibli-
chen Akteuren mit den Aussagen von diesbeziiglichen Hadithen deren normative
Stellung bestimmt und somit die Normativitit von Hadithen nicht per se gege-
ben ist. Das bedeutet allerdings nicht, dass alles hinterfragt wird. Die kritische
Beleuchtung islamischen Wissens kumuliert in bestimmten Fragen und Themen,
wie ich sie in der verdichteten Analyse diskutiert habe: Vernunft, (Koran-)Wissen,
Reflexion und bewusste Religiositit stellen als Einheit den wahren Islam dar. Aus
der Perspektive der Akteur*innen dieser wissens- und verstehensbasierten Religio-
sitit zeichnet sich falsche Religion im Wesentlichen durch Unwissen und Nicht-
Reflexion aus. Sie bestehe aus Geriichten und aus Wissen dem Horensagen nach.
Der so erfolgte religiose Wissenserwerb fithre nicht zu einem erstrebenswerten
Leben, nimlich einem bewussten religiosen Leben, da nicht das durch die Schrift
erfassbare Wissen Wegweiser ist, sondern das ungeniigend angesehene Wissen der
Eltern. In diesem Kampf steht das Verstindnis von und die Haltung zur Tradition
im Zentrum und wird dabei je nach Position der Akteur*innen positiv oder nega-
tiv besetzt. Ich habe diskutiert, dass auch Akteur*innen, die den Aspekt von Wis-
sen und Verstehen fiir die Ausbildung einer wahren Religion privilegieren, in ihrer
Haltung zur islamischen Tradition kontrir aufgestellt sein kénnen. Wihrend die
einen diese Elemente in der sunnitischen Tradition, also in den Lehren der Ahl as-
sunna wa-l-gama'a, wiederfinden bzw. sie in diese hineinlesen und daher ihre reli-
giose Arbeit als aktualisierte Fortfithrung der islamischen Tradition anzusehen ist,
sind andere Akteur*innen dezidiert traditionskritisch: Sie beziehen ihre Konzepte
von Wissen, Vernunft und bewusster Religiositit direkt aus dem Koran und ver-
zichten auf deren Verortung in der islamischen Tradition. Denn die Tradition sei
zum einen selbst nicht frei von falschen Verstindnissen des Korans und der Sunna.
Zum anderen sehen sie das Folgen von Autorititen — und als nichts anderes wird
die Betonung der islamischen Tradition angesehen — als Form der Nachahmung
an, gegen die sie sich entschieden wenden. Nach Ansicht dieser Traditionskriti-

https://dol.org/10:14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schlussbetrachtung: Moscheeleben, Religidse Autoritat und Islamisches Wissen in Deutschland

ker*innen geht es um die Aufdeckung koranischer Wahrheiten durch Reflexion
und Verstehen des koranischen Inhalts. Doch sowohl ihre Vorstellung vom Islam
als Vernunftreligion als auch die hohe Stellung von Wissen sind durchaus in der
Tradition beheimatet, wie ich an einigen Beispielen aufgezeigt habe. Tatsichlich
berufen sie sich auch selektiv auf legalistische Regelungen der sunnitischen Tradi-
tion, allerdings ohne diese als solche auszuweisen.

Akteur*innen der wissens- und verstehensbasierten Religiositit schreiben dem
Koran insgesamt eine immense Bedeutung fiir die Entwicklung von wahrer Reli-
giositit zu. Es geht dezidiert um Kenntnisse itber den kognitiven Inhalt des Ko-
rans. Als religioses Kapital ist Korankompetenz daher zweischneidig: Memorier-
tes Koranwissen und Rezitationskompetenz ohne kognitives Verstehen des Inhalts
stellen diese Akteur*innen dem Verstehen des Inhalts gegeniiber und fassen diese
als unzureichendes religiéses Kapital auf. Ich habe die im Feld vorgefundene Kon-
zentration auf das Verstehen des Korans zusammen mit der hohen Stellung von
Wissen und Vernunft insgesamt als Fortfithrung der islamischen Tradition gewer-
tet, die sich in den letzten Jahrhunderten in diese Richtung verindert hat und in
der Theologie wie auch in der islamwissenschaftlichen Forschung als Reformtradi-
tion oder Erneuerungsbewegung bezeichnet wird. Die islamische Reformtradition
zeichnet sich dadurch aus, dass sie eine Renaissance dieser Leitideen darstellt. Allen
Akteur*innen der wissens- und verstehensbasierten Religiositit im Feld ist die Vor-
stellung eigen, dass diese Konzepte schon immer in die religiésen Quellen einge-
schrieben waren, aber verdeckt worden sind, wie an der Diskussion der patriarcha-
len Gelehrtentradition aufgezeigt worden ist. Aus den Feldbeispielen zu fitra, Gottes
Religion, Religion der Vorfahren oder zu Geschlechterbeziehungen wird des Weite-
ren ersichtlich, dass die jeweiligen Akteur*innen Termini aus ihren koranischen
Kontexten losen, diese nach den zeitgendssischen Bediirfnissen aktualisieren und
dabei auch neu besetzen. Wenn die Akteur*innen gegeniiber der islamischen Tra-
dition eine positive Haltung haben, betrachten sie diese Konzepte zudem als schon
immer in der islamischen Tradition vorzufindende Inhalte. Dass sie den Akteur*in-
nen nicht als Neuerung erscheinen, liegt zum einen an der islamischen Moderne
an sich, deren Protagonist*innen die als richtig gewerteten Konzepte schon immer
als dem Islam inhirent gedacht haben. Zum anderen sind die Auswirkungen der
Moderne durch Sikularisierungs- und Modernisierungsbestrebungen in den mus-
limischen Mehrheitsgesellschaften den Akteur*innen selbst als habituelle Disposi-
tionen eingeschrieben. Die Akteur*innen mit bestimmten ethnischen/nationalen
Beziigen kennen die jeweiligen religiésen Diskurse der Bezugslinder bzw. haben
eine Meinung dazu. Akteur*innen mit dgyptischen Beziigen haben beispielsweise
Kenntnisse iiber Muslimbriider/Muslimschwestern in Agypten unter den Militir-
regimen oder sind damit vertraut, dass die al-Azhar-Universitit durch die verschie-
denen Spielarten des Salafismus herausgefordert ist. Auch ihre Verstindnisse vom
islamisch bewussten Individuum fithren sie auf ihren dgyptischen Background zu-

https://dol.org/10:14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. - Open A

371


https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

378

Moscheeleben in Deutschland

riick. Fir Muslim*innen mit tiirkischen Beziigen spielt derweil der spezifisch tiir-
kische Modernismus mit all seinen Implikationen von staatlichem Laizismus, nor-
mativer Amtsreligion und oppositioneller Religiositit eine bedeutende Rolle, der
teilweise mit den Diskursen aus dem arabischen Raum vernetzt ist. Damit ist nicht
nur die bekannte Verhiltnisbestimmung zwischen dem Verband DITIB als Vertre-
ter eines neutralen, apolitischen Staatsislams, wie ihn die tiirkische Religionsbe-
hérde Diyanet propagiert, und den in der Tiirkei informellen, teil- und zeitweise
verbotenen religiésen Bewegungen gemeint. Der tiirkische Modernismus mit seiner
Betonung von Wissen und Vernunft gegen Volks- und Aberglaube ist iiber das blo-
8e Anerkennungs-Verhiltnis zwischen Amtsreligion und informeller Religion hin-
aus Bezugspunkt fiir Akteur*innen der islamischen Opposition, die ihrerseits diese
Werte inkorporiert haben. Durch die Integration dieser islamischen Opposition in
die Diyanet-Behorde kann sowohl der Charakter der Amtsreligion als Garantin der
einzig wahren Religion als auch ihr Anspruch auf Aufklirung der Bevélkerung nun
genutzt werden.

Es hat sich als fruchtbar erwiesen, die Verstindnisse von Tradition, wahrer
Lehre und falschen Inhalten sowohl in ihrem je eigenen Deutungshorizont als auch
in Relation zueinander zu untersuchen. Denn die Akteur*innen einer wissens-
und vernunftbasierten Religiositit greifen das Religionsverstindnis einer Akteurs-
gruppe erheblich an, deren spezifischer Sinngebung von religiésen Handlungen
und Deutungen sie die Legitimitit absprechen, wenn sie sie iiberhaupt wahrneh-
men. Sowohl die Legitimierung als auch die Delegitimierung stellt dabei den Aus-
gangspunkt von religioser Macht dar, welcher im Gewand pastoraler Mission, nim-
lich dem Schutz und der Reinhaltung der Gemeinschaft — in religiésen Termini
als Schutz der Gemeinschaft vor falschem Wissen, vor Verfithrung und ergo vor
schlechten Taten — und im Gewand religiéser Aufklirung der/s Einzelnen, also als
Subjektivierung der/s Einzelnen, zur wahren Religion zu finden, erscheint. Ich ha-
be aufgezeigt, dass die kritisierten Religionsverstindnisse, nimlich Nachahmung
der Religion der Eltern, Volksglauben ohne koranische Verankerung oder Koran-
rezitation ohne Verstehen der kognitiven Inhalte, fir die jeweiligen Akteur*innen
sich ganz anders darstellt: Sie betrachten ihre eigene Religiositit gar nicht als blin-
de Nachahmung oder als einen Glauben ohne Verstehen. Fiir sie stellen die elterlich
vermittelten religiosen Deutungen und Traditionen den Kern ihrer religiésen Pra-
xis und des religiosen Sinns dar. Sie haben sich damit eine Heimat des Religiésen
aufgebaut, die fiir sie Kontinuitit, Gemeinschaft und das Einschreiben in ein reli-
gioses Gedichtnis bedeutet. Damit erschliefit sich ihnen erst das religiose Heil. Sie
lehnen beispielsweise das Verstehen des Korans gar nicht ab, aber Koranversteh-
kompetenz ist ihnen weder als religiose Praxis noch als heilsgebende Handlung zu-
ginglich. Die magische Seite des Korans, die der Koran aufgrund seiner kognitiven
Nicht-Verstindlichkeit erhilt, ist ihnen dagegen in den Praktiken von Koranrezi-
tation bekannt und inkorporiert. Die beschriebenen und analysierten Handlungen

https://dol.org/10:14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schlussbetrachtung: Moscheeleben, Religidse Autoritat und Islamisches Wissen in Deutschland

wihrend einer Zeremonie mit Koranrezitation bekommen aufgrund ihrer sozialen
Funktionen sowie aufgrund ihrer spirituellen Seite Bedeutung. Damit haben diese
Akteur*innen religises Kapital erworben, welches sie selbst symbolisch hochwer-
ten und das Anerkennung von Seiten Anderer findet. Da dieses Kapital fir ihre
Position im Feld mitausschlaggebend ist, werden die Formate, die zur Ausbildung
dieses Kapitals fithren — wie die Kurse zur Koranalphabetisierung oder das Lern-
ziel des Memorierens — nicht aufgegeben. Vor diesem Hintergrund kann Bestand
und Wandel des islamischen Wissens nicht nur als Ursache und Folge des Kampfes
um Giiltigkeit betrachtet werden, vielmehr muss die Giiltigkeit weitergedacht wer-
den: es geht um Bestindigkeit und Reproduktion der begiinstigenden Positionen
im Feld zur Zirkulation und Ausbreitung eben jenes Wissens.

Sowohl bei diesen Akteur*innen als auch bei denjenigen, die kognitivem Wis-
sen symbolisches Kapital zusprechen, war zu beobachten, dass jeglicher Wissens-
erwerb von Frauen mit Anspruch nach religiser Praxis in der Moschee verwoben
ist. In der Gesamtschau ergeben sich hinfithrend sechs Siulen fir den Moschee-
besuch von Frauen: (1) Die riumliche Situation, die iiberhaupt den Moscheebesuch
moglich macht. (2) Die Nutzung der Moscheeriume fir religiose und nichtreli-
giose Angebote von Frauen fiir Frauen bzw. Madchen in Form von Treffpunkten
fiir gemeinsame ‘ibada, firr Lehre und Unterricht, was weibliche religiose Exper-
tinnen erfordert. (3) Insbesondere die Frequentierung der Moschee fiir das Gebet
in Form von Tageszeit-, Freitags-, Feiertags- und Tarawih-Gebeten, an religiosen
Feierlichkeiten und fiir andere ‘ibada-Formen. (4) Die Moglichkeit der Mitbestim-
mung an den Moscheeaktivititen durch Frauen im Vorstand, mitbestimmungs-
berechtigten Frauenabteilungen, informelle Beratung des Vorstandes oder andere
Formen informeller Kommunikation zwischen den Geschlechtern. (5) Die Haltung
und Forderung dieser Entwicklungen durch Akteur*innen in den jeweiligen Tri-
gerorganisationen. (6) Die Riickbindung von Argumenten an islamische Diskurse,
respektive an die islamische Tradition. Formate von systematischer Wissenspro-
duktion fiir Frauen und von Frauen zur Verfiigung zu stellen, heif3t, die Moschee
als religiosen Ort fir alle Muslim*innen zu konstruieren. Zugleich eroffnet dieser
Anspruch, Aktivititen in der Moschee anzubieten, weitere Moglichkeiten, wie Wis-
sen in Moscheen zirkulieren kann. Die spezifische Raumnutzung in den Moscheen
und ergo die Teilhabe an bestimmten religiésen Praxen wie die weibliche Teilnah-
me an Freitags- und Festgebeten entfalten sich dort als dauerhaft und auf das nor-
mativierte Wissen riickwirkend, wo sich religiése Deutungsmacht, Raummaglich-
keiten und als symbolisch wertvoll angesehene Kapitale ineinander verschrinken.
Ich habe aufgezeigt, dass die verschiedenen religiosen Praxen wie systematischer
Wissenserwerb/-vermittlung, Beten in der Gemeinschaft, die riumlichen Méglich-
keiten der Moscheen, soziales und kulturelles Kapital in Form von Sprachkompe-
tenzen und karitatives Handeln sowie das Normativieren bestimmter Lesarten des
Korans, der Sunna oder der grofieren islamischen Tradition insgesamt miteinan-

https://dol.org/10:14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. - Open A

379


https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

380

Moscheeleben in Deutschland

der verflochten sind. Thre wechselseitige Durchdringung fithrt dazu, dass diese Ka-
pitale symbolisch wertvoll werden, weitere entsprechende Entwicklungen erlauben
und ein grofieres Sortiment an Angeboten erméglichen, was die allgemeine weib-
liche Prisenz in Moscheen erheblich bestimmt. Daher steht unter den weiblichen
Akteuren die Gebetsleitung mit einer Imamin an der Spitze bisher nicht im Fokus,
stattdessen der Zugang zu Wissen, Erwerb und Deutungsmacht von Wissen sowie
Verfiigungsgewalt iiber die Riume der Moschee. Je mehr Frauen die Gelegenhei-
ten ausbauen, religioses Wissen in der Moschee durch Unterricht und Predigten
vor einem weiblichen Publikum und fiir Kinder sowie Jugendliche zu vermitteln,
umso mehr kann damit gerechnet werden, dass das Halten von Predigten vor ei-
nem gemischtgeschlechtlichen erwachsenen Publikum eingefordert wird, was in
der Zukunft auch das Vortragen der hutba an den Freitagsversammlungen betref-
fen wird. Da Wissen im Allgemeinen - in unterschiedlicher Form verstanden -
durchgingig positiv besetzt ist, ist es unter Frauen wie Manner ein hohes soziales
Kapital.

Das Streben nach Wissen meint dabei im Grunde, selbststindig richtiges Wissen
iiber die Religion zu erwerben und sich nicht auf Hérensagen zu verlassen. Die Re-
flexion dient dazu, die eigenen Praxen und den Glauben zu tiberpriifen, inwiefern
diese mit dem richtigen Wissen iibereinstimmen. Was richtiges Wissen ist, war
und ist allerdings umstritten. Gerade hierfiir ist daher die Zuweisung von religio-
ser Autoritit ausschlaggebend, und zwar nicht nur gegeniiber Personen, sondern
auch gegeniiber Texten, Ubersetzungen, und Interpretationen. Kulturelle und so-
ziale Reproduktion des islamischen Wissens (vermittelt und gelebt im Elternhaus
und in der Umgebung, flankiert durch Moscheebesuche und Koranschulteilnah-
men und/oder durch Nutzung von Medien) sind diejenigen Prozesse des Bewah-
rens und der Verbreitung religioser Wissenstraditionen, die populiren und selek-
tiven, also unsystematischen Vorstellungen von Religion den Weg ebnen. Religiose
Arbeit in Moscheen ist dadurch als Intervention im Bestand islamischen Wissens
zu interpretieren, wenn Akteur*innen das jeweils vorhandene Wissen eben nicht
bestitigen, sondern delegitimieren. Diese Interventionen gehen einher mit einem
Wandel in der Reproduktion des Wissens. Die religiose Unterweisung im Eltern-
haus wird durch die Betonung von richtigem Wissen durch schriftbasiertes Wissen
ersetzt und veridndert dadurch die Mechanismen der Reproduktion von Wissen.
Dies st68t Prozesse an, die davon geprigt sind, dass Wissen zum einen jederzeit
und fir alle frei zugdnglich ist, dass zum anderen jeder Einzelne als dazu befihigt
anzusehen ist, das Wissen auch zu verstehen, und schlief¥lich, dass jedes erworbe-
ne Wissen in Frage gestellt werden kann, ja sogar muss.

Den wahren Islam vom falschen Islam zu scheiden erscheint als Grundpfeiler
jeglichen Kampfes um religiéses Wissen im Kontext von Moscheegemeinden und
ist daher als Prozess zu betrachten, durch die religiose Macht generiert wird. Bei
jeder beobachteten Praxis geht es um religiése Macht, also um die Triade religiose

https://dol.org/10:14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schlussbetrachtung: Moscheeleben, Religidse Autoritat und Islamisches Wissen in Deutschland

Legitimation, Kampf um Autoritit durch Kapitale und Monopolisierung der Deu-
tungen. Die Produktion des legitimen islamischen Wissens entfaltet sich autorita-
tiv durch soziale Mechanismen wie der (informellen) Kontrolle, Anerkennung, Ein-
schluss, Ausschluss oder Toleranz in der Gemeinschaft: Wenn Toleranz verschie-
dener Vorstellungen und Praxen nicht mehr aufrecht erhalten werden kann bzw.
wenn die Homogenisierung von Wissen zu immer stirkerer Abgrenzung fiihrt,
sind Tendenzen von Spaltungen in den Moscheen die Folge wie ich sie anhand
der Genese des islamischen Feldes nachgezeichnet habe: Nach nicht mehr 16sba-
ren Konflikten erfolgen Neugriindungen bzw. Neuausrichtungen von bestehenden
Gemeinden. In diesen Prozessen wird darauf rekurriert, dass ihre Gemeinschaft
und die darin ausgefithrte Form der Religionspraxis von den Griinder*innen selbst
als anders markiert werden, womit sie ihren neuen Gemeinschaften ein wichti-
ges Unterscheidungsmerkmal gegeniiber bisherigen Gemeinschaften attestieren:
neu, wahr, gerecht, koranisch, konservativ, unpolitisch, reformiert, progressiv, islamisch,
deutsch u.d. Wenn sie von bisherigen Gemeinschaften Ablehnung erfahren, kénnen
sie in den Augen derer dann als hdretisch, sektiererisch, spalterisch, politisch, konserva-
tiv, unwahr, falsch, radikal, Islam light u.i. angesehen werden. Selbst- und Fremd-
positionierungen (Alt und Neu, Konservativ und Erneuerer, Orthodoxe und Hire-
tiker usw.) sind fiir die Dynamiken des islamischen Feldes ausschlaggebend. Sich
neuformierende Gruppen miissen sich im Verhiltnis zu schon bestehenden Inter-
pretationen, Inhalten und Praktiken positionieren und tun dies auch dezidiert mit
diesen Begriffen, um sich auf dem Markt der religidsen Gemeinschaften selbst zu
rechtfertigen. Gemeinschaften mit explizit wahrem Marker legen noch viel stir-
ker Wert auf die eingeschworene Gemeinschaft, zeichnen sich durch Exklusivitit aus,
womit unterschiedliche Vorstellungen im Gemeindeleben marginalisiert werden,
und sehen sich prinzipiell nicht als weiteres Angebot im islamischen Spektrum,
sondern als das einzig wahre. Im islamischen Feld haben diese konflikthaft ausge-
tragenen Kimpfe zur institutionellen Aufficherung des Islams gefiihrt, die lange
Zeit als Erosion des islamischen bzw. spezifisch des tiirkisch-islamischen Zusam-
menhalts wahrgenommen wurde. Erst die Neujustierung der Beziehungen des is-
lamischen Feldes zu den Feldern der Macht, also zum einen das deutsch-staatli-
che Feld und zum anderen die verinderte Religionspolitik in der Tiirkei, hat zur
Revision des Verhiltnisses zwischen den Moscheen und zwischen den Tragerver-
banden gefithrt. Durch Begriffsbildungen wie konservative Islamverbinde, womit un-
terschiedliche islamische Verbinde als Einheit konzipiert werden, und schlieflich
auch durch die Bemithungen eben jener islamischer Verbinde, den Erwartungen
nach einem einzigen Ansprechpartner fiir den Staat zu geniigen, ist das Bild von
homogenen islamischen Verbinden entstanden, die als austauschbare Einheiten
angesehen werden, ungeachtet ihrer inhaltlichen, personellen und strukturellen
Unterschiede, was Mitte der 2000er Jahre noch durchaus im Blick verschiedener
Akteur*innen war. An diesem Wandel hat auch die Integration vormals bekimpf-

https://dol.org/10:14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. - Open A

381


https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

382

Moscheeleben in Deutschland

ter informeller islamischer Gemeinschaften und Strémungen in die Amtsreligi-
on der Tiirkei Anteil, die sich erheblich auf das islamische Feld in Deutschland
ausgewirkt hat: Moscheen und religiése Expert*innen in Moscheen aus diesem
Kontext kénnen anderen Moscheen und deren Akteur*innen religiése Autoritit
zusprechen, was sowohl zur Anerkennung von Diversitit als auch zu Homogeni-
sierungsprozessen fir alle am Feldgeschehen beteiligten Akteur*innen fiithrt. In
diesem Zusammenhang steht auch die Erfillung gesellschaftspolitischer Erwar-
tungen nach Professionalisierung der religiésen Arbeit, um Nachhaltigkeit, Kon-
trolle und Transparenz zu gewihrleisten. Diese Professionalisierung ist durchaus
als zweischneidig zu betrachten: Denn dies betont die Hierarchie zwischen Mo-
scheen und ihren Trigerverbinden zugunsten letzterem, weil dadurch top down
mehr Kontrolle durch itbergeordnete Strukturen itber Moscheen und innerhalb von
Moscheen erméglicht wird. Dies deutet darauf hin, dass zukiinftig religiése Macht
stirker durch Monopolisierung der religidsen Legitimitit und Arbeit gesichert wer-
den wird als bisher, zumindest solange diese Struktur aufrecht erhalten bleibt. An
diesen Entwicklungen sind lokale Akteur*innen in Moscheen ebenfalls beteiligt,
da sie sich zum einen an ibergeordnete Strukturen religioser Normativitit anbin-
den und zum anderen religiéses Wissen, Personal und Ressourcen fiir ihre lokale
Moschee fruchtbar machen kénnen und wollen. Zugleich kann dies aber auch den
Wirkungskreis lokaler Akteur*innen einengen, auf die Moscheen durch die ehren-
amtliche Struktur ihres aktiven Personals angewiesen sind. Insbesondere diesem
Aspekt ist fiir die Entwicklung des islamischen Feldes Bedeutung beizumessen, da
die lokalen Akteur*innen mit ihren vielfiltigen sozialen Verbindungen und unter-
schiedlichen Kapitalen das dynamische Element in Bezug auf die religiose Arbeit
in den Moscheen, und somit auch im Feld darstellen.

Ich habe anhand verschiedener Feldbeobachtungen dargelegt, dass der zirku-
lierende Wissensbestand in Moscheen von den lokalen Akteur*innen legitimiert
und autorisiert werden muss. Dieser Prozess steht auf zwei Pfeilern: Die Auto-
risierung des Wissens verliuft zum einen auf der Ebene der Legitimationen ab,
zum anderen auf der Ebene der akteursbezogenen Kapitale. Das heiflt, wenn ein
bestimmtes Wissen legitimatorisch herausgefordert ist, dann kann das Wissen so-
wohl religios legitimiert bzw. delegitimiert werden — wie in vielen Fillen, wenn
religiése Expert*innen argumentieren — als auch mit sozialen, kulturellen und éko-
nomischen Argumenten, die durchaus religios verstanden werden kénnen. Dies ist
beispielsweise am Umgang mit den Themenbereichen um Frauen zu beobachten
gewesen: Die von manchen Akteur*innen dezidiert als religios vorgestellten Legi-
timationen aus Koran oder aus legalistischen Diskussionen konnten erst dann von
anderen Akteur*innen anerkannt werden, wenn diese nicht im Widerspruch zu
lebenspraktisch relevanten Argumenten standen. Die Hierarchie zwischen beiden
Legitimationsebenen hingt derweil nicht nur von der Triftigkeit der Argumente
ab, sondern auch davon, inwiefern die Kapitale der Akteur*innen im Autorisie-

https://dol.org/10:14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schlussbetrachtung: Moscheeleben, Religidse Autoritat und Islamisches Wissen in Deutschland

rungsprozess gewinnbringend eingesetzt werden kénnen. Der flexible und teil-
weise auch pragmatische Umgang mit Normativititen des islamischen Wissens
zeigt zum einen, dass religiéses Kapital nicht allein aus schriftbasiertem normge-
stittztem Wissen, religioser Ausbildung oder Stellung als Expert*in oder als Imam
besteht. Religioses Kapital berithrt zum anderen auch ganz dezidiert die Frage, wie
Akteur*innen aus religiésen Wissensbestinden Sinn generieren und darin heilsim-
manente Elemente wiederfinden. Die Frage nach religisem Kapital bestimmt da-
her den Aspekt der Glaubwiirdigkeit von Akteur*innen und dem von ihnen gelebten
oder explizierten islamischen Wissen. Es hat sich aber auch gezeigt, dass religises
Kapital zudem mit sozialen, kulturellen oder 6konomischen Kapitalen verwoben
betrachtet werden muss, wenn es um den jeweiligen Kapitaleinsatz fiir die Autori-
sierung bestimmter Handlungen im Moscheekontext geht. Die Struktur des isla-
mischen Feldes als von muslimischen Nicht-Expert*innen selbstorganisiertes und
aufgebautes Feld, kann daher bestimmtes religioses Kapital insgesamt verblassen
lassen. Stattdessen konnen Handlungszwinge des Feldes (wie die finanzielle und
personelle Aufrechterhaltung der Moschee) die Wertzuweisung von ékonomischen
Kapitalen (wie den Arbeitseinsatz fiir die Einrichtung der Moscheeriume), kul-
turellen Kapitalen (wie die Deutschsprachigkeit, womit vertiefte Zusammenarbeit
mit auflermoscheelichen Institutionen wie Schulen oder Krankenhiuser begiins-
tigt werden) oder sozialen Kapitalen (wie die Plausibilisierung von rationalisiertem
Wissen) begiinstigen.

Insgesamt verdeutlichen die empirischen Belege zur dehierarchisch orga-
nisierten Heilserwartung im Allgemeinen, zur Genese des islamischen Feldes
in Deutschland als Selbstorganisation von muslimischen Nicht-Expert*innen
im Besonderen sowie zur Distribution von sozialen, kulturellen, 6konomischen
und religiosen Kapitalen, dass religiése Autoritit nicht objektiv vorliegt. Zu-
schreibungen wie die einer Pidagogik der Unterwerfung in Moscheen, respektive
Imam-Horigkeit von Menschen in Moscheen verdecken Mechanismen der Autori-
sierung und Legitimierung von islamischem Wissen. Ich habe aufgezeigt, dass
ein universalistischer Gebrauch des religionssoziologischen Begriffsrepertoires
zu Risiken der undifferenzierten Ubertragung der begrifflichen Inhalte auf den
Islam und zur defizitiren Betrachtung des Islams insgesamt fithren kann. Ein
solcher universalistischer Religionsbegrift mit dem Verstindnis, Religion von
und in Bezug zu Priestern zu denken, bestimmt aber die gesellschaftspolitische
Haltung, priesterliche Kompetenzen und damit auch Hierarchien in der religiosen
Autoritit zu betonen. Die Gleichsetzung des Imams mit dem Pfarrer einer Kirche
fithrt daher zum einen zur Betonung einer weiblichen Gebetsleitung und zum
anderen zur Férderung der Imam-Ausbildung und Religionspidagogik, womit
die so ausgebildeten religiosen Akteur*innen eine hierarchische Position iiber
religiose Nicht-Expert*innen gewinnen (sollen). Gleichzeitig berithren diese Nar-
rative die von religidsen Expert*innen vor Ort betonte eigene religiése Kompetenz

https://dol.org/10:14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. - Open A

383


https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

384

Moscheeleben in Deutschland

gegeniiber Nicht-Expert*innen und ergo die Beanspruchung von religiéser Au-
toritdt, womit sie fiir sich eine Mittlerrolle fiir die Verbreitung wahren Wissens
einfordern. Dadurch begiinstigt das gesellschaftliche Umfeld die Zuweisung von
religiéser Autoritit auf entsprechend ausgebildete Expert*innen und erméglicht
so eine wissensbasierte religiése Versorgung von Menschen. Zugleich benach-
teiligt diese Entwicklung die Macht von religiosen Nicht-Expert*innen, die sie
durch Selbstorganisation und demokratischer Vereinsfithrung erworben haben.
Es kommt also darauf, zu einer tragbaren Verhiltnisbestimmung zwischen der
Férderung von religiésen Expert*innen und der Mitsprache von Moscheeriten zu
kommen.

Wie ich im Verlauf der Arbeit gezeigt habe, findet die Interpretation der isla-
mischen Tradition auch auflokaler Ebene statt und nicht nur in akademischen, ge-
lehrigen Kreisen oder auf der Ebene der Bundesvorstinde von islamischen Verbin-
den. Ungleich stirker im 6ffentlichen und wissenschaftlichen Fokus stehen die auf
oOffentlicher Ebene gefiithrten Diskussionen zwischen Muslimen und Musliminnen
verschiedener Ausrichtung wie beispielsweise im Bereich der politischen Gremien
(z.B. innerhalb der DIK) oder zwischen Verbandsfunktionir*innen und anderen
Akteur*innen als Kimpfe um Deutungsmacht im islamischen Feld als diejenigen
Kampfe, die sich innerhalb von islamischen Verbinden oder innerhalb von Mosche-
en abspielen. Mit der vorliegenden Studie habe ich aufgezeigt, dass Aushandlungs-
prozesse um islamisches Wissen zwischen Akteur*innen vor Ort ablaufen, deren
Sinnwelten, Handlungen und ergo ihre Kapitale auf die Autorisierung von islami-
schem Wissens wirken und den Umgang mit islamischer Tradition im islamischen
Feld in Deutschland erheblich bestimmen.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-022 - am 13.02.2026, 19:44:37. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

