
 67

Die Seele im technischen Zeitalter:  

die „Techno-Wissenschaft“ in unserer 

kulturellen Selbstdarstellung  

FRANCO VOLPI † 
„La máquina moderna es cada día más 

compleja, 
 y el hombre moderno cada día más 

elemental.“ 
Nicolás Gómez Dávila 

Der Titel meiner Überlegungen übernimmt die Formulierung ei-
ner bekannten Abhandlung Arnold Gehlens. Der in Verruf gera-
tene Denker und Soziologe wollte damit in den fünfziger Jahren 
auf Martin Heideggers Kritik der Technik antworten und ein kriti-
sches, differenziertes Verständnis der Technik anstelle des kultur-
kritischen, spätromantischen Vorurteils ausarbeiten. Gehlens Titel 
nehme ich jedoch nicht wegen dessen Gesamtinterpretation des 
Phänomens der Technik, sondern nur insofern auf, als er – wie 
mir scheint – in prägnanter, wirksamer Weise einen Gegensatz zur 
Darstellung bringt, der noch heute unser kulturelles Selbstver-
ständnis prägt: die Gegenüberstellung von Seele und Technik. 
 Seele steht für das Symbolische im Menschen, für das Bedürf-
nis des Menschen als animal symbolicum, sein Leben in einen Sinn-
rahmen einzuordnen, also es durch Sinnressourcen zu verstehen 
und im Hinblick auf eine gelungene Form zu orientieren. Um sich 
in der Welt zurechtzufinden, braucht der Mensch sozusagen eine 
Seele. 
 Technik ist das hochkomplexe Phänomen, das wir wohl alle 
kennen und mit dem wir tagtäglich konfrontiert werden. Wie es 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCO VOLPI

  68

im Großen Brockhaus heißt: Technik ist „engeren Sinnes die Na-
turbeherrschung im Dienste menschlicher Lebensführung und 
Daseinsgestaltung“, also wie sich der Mensch die Natur dienstbar 
macht; „im weiteren Sinne die Art, wie Mittel für vorgesetzte 
Zwecke angewendet werden“. Um anzuzeigen, dass hinter dem 
Projekt Technik mittlerweile die ganze Wissenschaft eingespannt 
ist, dass beide nunmehr ein einheitliches System bilden, spricht 
man seit einiger Zeit von „Techno-Wissenschaft“. Die westliche 
Zivilisation ist ja zu einem Zustand avanciert, in dem Wissen-
schaft, Technik, Industrie nur in Zusammenhang gesehen werden 
können. 

1.  Zu e iner  Phi losophie  der  Technik  

Dass Wissenschaft und Technik nunmehr zu einer Einheit ver-
schmelzen, tritt zunehmend ins allgemeine Bewusstsein. Der erste 
Diagnostiker, der den Ausdruck „Techno-Wissenschaft“ benutzte, 
war wohl in den Siebziger Jahren der französische Rechtshistori-
ker und Kulturkritiker Jacques Ellul, der von «techno-science» 
sprach und dann die systematische Einführung des Terminus 
durch Gilbert Hottois inspirierte.1 In der Zwischenzeit ist wohl 
kein Zweifel daran möglich, dass Wissenschaft und Technik zur 
treibenden Kraft der Globalisierung geworden sind, zu einem der 
Hauptfaktoren, die unsere Welt prägen.  
 Mit dem wachsenden Bewusstsein dieser Verschmelzung sind 
jedoch allenthalben auch Bedenken entstanden bezüglich des Stel-
lenwerts, den Wissenschaft und Technik in der gegenwärtigen 
Welt und für die heutige Menschheit einnehmen. Man fragt: Wel-
che Bedeutung haben sie in unserer kulturellen Selbstdarstellung? 
In welchem Maße bestimmen sie unser kollektives Bewusstsein 
und unsere Weltanschauung? 
 Mit der Anerkennung ihrer außerordentlichen und unver-
zichtbaren Errungenschaften kommt die Sorge um ihr eigentliches 
Wesen auf, um ihre uneingeschränkte Entwicklung und um die 
Möglichkeit ihrer Lenkung und Kontrolle. Bezüglich dieser und 
weiterer Probleme hat sich eine eigenständige philosophische Re-

                                               
1  Vgl. Séris 1994: 215-17.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

69

flexion entwickelt, die unter einer inzwischen geläufigen Benen-
nung kursiert: Philosophie der Technik. 
 Betrachtet man, wie es damit in anderen Kulturbereichen 
steht, in denen die Technikphilosophie sich bereits mit eigenen 
Einrichtungen, Zünften, Zeitschriften und Kongressen ausgerüstet 
und ihre institutionelle Anerkennung als wissenschaftliche Dis-
ziplin erlangt hat, so wittert man doch eine Gefahr: Es hat sich 
zwar eine Reflexion und Diskussion entfacht, die verdienstvoll auf 
das Phänomen der Technik eine selektive Aufmerksamkeit ge-
lenkt hat, doch all diese theoretischen Bemühungen üben eine 
bloß untergeordnete und kaum orientierende Dienstfunktion aus. 
Statt als ancilla theologiae front nun die Philosophie sozusagen als 
Magd der Technik. 
 Gewiss, die Philosophie hat sich seit alters her unter verschie-
denen Schirmherrschaften entwickelt. Am Anfang unter derjeni-
gen von Religion und Theologie, später unter derjenigen der Poli-
tik, heute vor allem unter derjenigen der Wissenschaft. Also: es ist 
weiter nicht so schlimm, wenn heute auch Wissenschaft und 
Technik sie mit Fragen und Problemen beschäftigen. Doch die Ge-
fahr einer solchen Disziplinarisierung – und überhaupt die Gefahr 
der zahlreichen Philosophien im Genitiv, die heute allenthalben 
dort entstehen, wo nur ein Problem als gesellschaftlich relevant 
empfunden wird: Philosophie der Medizin, Philosophie des 
Sports, Philosophie der Mode, Philosophie des Design, Philoso-
phie des Films, Philosophie von diesem und jenem – ist, dass man 
die Philosophie zu einer edlen Anabasis, will sagen: zu einem 
strategischen Rückzug aus den traditionellen Fragen der großen 
Philosophie reduziert, um sich in Detailprobleme zu flüchten.  
 Seit jeher hat sich die Philosophie allerdings als Querdenken 
par excellence ausgezeichnet. Als Fähigkeit, radikal zu fragen, auf 
das Ganze zu gehen und Gründe zu erfinden, um das Evidente in 
Zweifel zu ziehen. Man fragt sich demnach: Ist denn eine Philoso-
phie der Technik im Nominativ möglich? Kann man Wissenschaft 
und Technik zu einem philosophischen Grundproblem machen 
und darüber nachdenken, was sie mit den von ihr herbeigeführten 
grundlegenden Weltveränderungen für den heutigen Menschen 
und dessen kulturelle Selbstdarstellung bedeuten? Ob sie unsere 
Seele verdrängt oder verzehrt haben? 
 Wir alle kennen die bunte Vegetation von Gegenständen und 
Apparaten, mit denen uns die Technik tagtäglich umringt. Wir 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCO VOLPI

  70

kennen den Lärm, mit dem der Fortschritt den zeitgenössischen 
Menschen betäubt, und das Gefühl der Verlorenheit und Sinnlo-
sigkeit, das man sonntags spürt, wenn die Maschine stillsteht. Ei-
ne Maschine, die mit jedem Tag komplexer, und ein Mensch, der 
mit jedem Tag elementarer wird. Wir alle sehen, wie geschickt der 
heutige Mensch beim Einrichten von Industriehallen ist, und 
zugleich wie unfähig, einen Tempel, einen Palast oder eine Kirche 
aufzubauen, also einer Stadt Seele zu verleihen. Er hat den Traum 
vom vergangenen Zeitalter des Goldes durch den des künftigen 
Zeitalters des Kunststoffs ersetzt. Wir fragen: Kann man die tech-
no-wissenschaftliche Veränderung der Welt durch eine konsens-
fähige symbolische Erfahrung auffangen? Oder bildet die Technik 
ein asymbolisches und an-ethisches System, das sich der Souverä-
nität unserer Einbildungskraft entzieht? Ist sie eine «Machen-
schaft», über die wir beim besten Willen nicht mehr verfügen, 
sondern von der wir beherrscht werden? 
 Wollte man eine Geschichte der neuzeitlichen und modernen 
Technikphilosophie rekonstruieren – wie man es zu tun pflegt, 
wenn man neugeborene Wissenschaften mit einer Ahnengalerie 
ausstatten will –, so ließe sich als Geburtsurkunde der Technikphi-
losophie Rousseaus berühmte Antwortrede von 1750 auf die zum 
Wettbewerb gestellte Frage der Académie von Dijon angeben: 
„Discours sur cette question: le rétablissement des sciences et des 
arts a-t-il contribué à épurer les moeurs?“ Rousseaus Rede ist ein 
ausgezeichnetes Vorbild für eine Technikphilosophie im Nomina-
tiv. Deren These lautet: Wissenschaft und Technik haben die Na-
turseele des Menschen verdorben. Doch ohne so weit zurückzu-
greifen, reicht es, wenn man die Hauptdokumente der Technik-
philosophie des 20. Jahrhunderts in Erwägung zieht: sie haben oft 
diesen Fundamentalcharakter.  
 Ich meine etwa Werner Sombarts Betrachtungen zu Technik und 
Kultur (1911), die Gedanken über Technik, die Romano Guardini als 
Briefe vom Comer See (1927) konzipierte. Oder Der Arbeiter (1932) 
von Ernst Jünger sowie auch Die Perfektion der Technik (1949) sei-
nes Bruders Friedrich Georg. Dann die Meditación de la técnica
(1939) von Ortega y Gasset und Das Kunstwerk im Zeitalter seiner 
technischen Reproduzierbarkeit (1936) von Walter Benjamin. Und 
weiter – nach dem Zweiten Weltkrieg – Adornos und Horkhei-
mers Kritik der technologischen Rationalität und die komplemen-
täre Technikdiagnose des späten Heidegger. Dann Die Seele im 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

71

technischen Zeitalter (1949, 1957) von Arnold Gehlen, La technique 
ou l’enjeu du siècle (1954) des bereits erwähnten Jacques Ellul, Die 
Antiquiertheit des Menschen (1956-1980) von Günther Anders oder 
Das Prinzip Verantwortung (1979) von Hans Jonas. Bis zu Techne. Le 
radici della violenza (1979) von Emanuele Severino. Ein vielfältiges 
und überaus reiches Panorama: All diese Zeitdiagnosen haben mit 
ihrer Schärfe und Radikalität das Aufkommen des Problems von 
Wissenschaft und Technik wenigstens signalisiert.2

2.  Der Widerstre it  zwischen  
 Techno-Wissenschaft  und Humanismus 

Die Folgen der technowissenschaftlichen Weltveränderung waren 
in zahlreicher Hinsicht freilich schon mit der ersten und der zwei-
ten industriellen Revolution angekündigt. Statt einer wachsamen 
Haltung setzte sich jedoch damals der Optimismus des Fort-
schritts durch. Also eine zuversichtliche Weltanschauung, die der 
Wissenschaft und Technik vorbehaltlos eine tragende Funktion in 
der Menschheitsentwicklung zuwies – samt der Überzeugung, 
dass Wissenschaft und Technik durch ihre rasanten Fortschritte 
prinzipiell fähig sind, theoretisch und praktisch jeden angestreb-
ten Erfolg zu erzielen, und dass sie alle gegenwärtigen und künf-
tigen Probleme des Menschen lösen werden. Wissenschaft und 
Technik wurden als Beschleuniger von Fortschritt, Emanzipation 
und Entzauberung, als ein den Humanismus fördernder Faktor 
gutgeheißen. Die ersten Reaktionen auf die moderne Wissenschaft 
fassen sie als das oberste, treibende Prinzip in der letzten Entwick-
lungsphase der Menschheit auf. Ja – etwa bei Comte – als neue Re-
ligionsform. 
 Trotz des Alarms, den die eben genannten Werke verursach-
ten, hat sich die Haltung der Philosophie seitdem nicht wesentlich 
geändert. Man kann wohl sagen, die Philosophie sei angesichts 
des Phänomens der modernen Techno-Wissenschaft im Grunde 
unvorbereitet gewesen. Sie hat auf das Problem der außerordent-
lichen, jedoch unkontrollierten Entwicklung der Techno-Wissen-
schaft nicht sonderlich aufgepasst. Im Gegenteil, sie hat naiv die 

                                               
2  Zu einer ersten Dokumentation vgl.: R.C. Scharff, V. Dusek 2003. Zu 

einer ersten kritischen Orientierung vgl. R. Benedikter 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCO VOLPI

  72

technowissenschaftliche Rationalität weiterhin als einen Bestand-
teil unter anderem des fortschrittlichen Humanismus angesehen.3 

 Dieser optimistischen Sichtweise lag die Überzeugung zu-
grunde, Wissenschaft und Technik seien prinzipiell verschieden 
und gehörten zu zwei verschiedenen Tätigkeitstypen: zum theore-
tischen und zum praktischen Bereich. Wissenschaft ziele auf Auf-
stellung und Akkumulation von Theorien, d. h. auf reines Wissen. 
Technik auf Erfindung und Verwirklichung von praktischen An-
wendungen. Wissenschaft wäre demnach etwas Positives an sich. 
Technik ihrerseits nur ein neutrales Instrument. Als solche enthal-
te Technik keine Tücke oder Perversität; ihr Wert hänge allein von 
ihrer richtigen Verwendung ab. Als solche sind Wissenschaft und 
Technik bis dahin als wesentlicher Bestandteil der menschlichen 
Kultur verstanden worden, als ein unentbehrliches Instrument, 
dessen sich die Menschheit im Kampf gegen den Obskurantismus 
und die Entfremdung des Menschen, für Aufklärung und Eman-
zipation bedient. Sie tragen dazu bei, den Prometheus aus seinen 
Fesseln zu befreien und dem Menschen das gute Leben – oder je-
denfalls eine bessere Lebensqualität – zu gewähren. Sie werden 
als «Werte» aufgefasst, die mit einem zweifachen Zweck geschützt 
werden: denn sie sollen nach dem Grundprinzip der Freiheit der 
Forschung ohne Begrenzungen praktiziert und entwickelt werden, 
und alle sollen an den Vorteilen des technowissenschaftlichen 
Fortschritts teilhaben. 
 In der Perspektive dieses optimistischen Humanismus ist frei-
lich das kritische Bewusstsein der Philosophie angesichts der 
Entwicklung von Wissenschaft und Technik nicht sonderlich 
wachsam gewesen. Auch dort, wo man eine radikale Kritik an 
dem technologischen System entwickelt hat – etwa in Adornos 
und Horkheimers Dialektik der Aufklärung oder in Marcuses Eros 
and Civilization und One-Dimensional Man –, hat man weniger die 
Techno-Wissenschaft als solche aufs Korn genommen, sondern 
eher ihre politische Organisation kapitalistischer Art. 
 Seit etlicher Zeit steht es jedoch nicht mehr so. Allmählich, 
insbesondere in diesen letzten Jahrzehnten, hat sich die Stellung 
von Wissenschaft und Technik in unserer kulturellen Selbstdar-
stellung tief greifend verändert. Zunächst hinsichtlich ihrer Be-
deutung: Wissenschaft und Technik erscheinen immer weniger als 

                                               
3  Vgl. G. Hottois 1984; ders., 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

73

einfacher Bestandteil unter vielen anderen unserer Welt. Sie wer-
den zunehmend zu einer allgegenwärtigen, allenthalben wirksa-
men Macht und Kraft, die vorherrschend und ausschließlich wal-
tet. Wissenschaft und Technik sind planetarisch geworden. Sie 
sind die einzig geglückte und vollzogene Globalisierungsform. Sie 
haben die Eingriffsmöglichkeiten des Menschen gegenüber der 
Natur ins Äußerste vergrößert und zugleich ein Streben nach 
grenzenlosem Wachstum hervorgerufen. 
 Diese Entwicklung ist im Namen des Fortschrittes und des 
Besseren vorangetrieben worden, und sie hat tatsächlich zahlrei-
che, bis vor kurzem undenkbare Errungenschaften gebracht. Sie 
hat eine wachsende Fähigkeit herbeigeführt, die fehlerhafte Na-
turausstattung des Menschen auszugleichen. Wie schon Herder 
im Zusammenhang seiner Geschichtsphilosophie bemerkte, und 
Arnold Gehlen es im Rahmen seiner anthropobiologischen Begrün-
dung der Institutionen weiter ausführte, ist der Mensch ein «Män-
gelwesen»: Er verfügt über keinen sicheren Instinkt, um sein Ver-
halten und sein Handeln zu orientieren, so dass er die Situationen 
seines Lebens dementsprechend als Problem erfährt. In solcher 
Problemerfahrung ist er der Freiheit ausgesetzt, d. h. dem Impera-
tiv, die Welt seiner Möglichkeiten erfinden und gestalten zu müs-
sen, die sich zwischen zwei ebenfalls bedrohenden Extremen auf-
tut: der schrecklichen Natürlichkeit seiner Triebe und der Unend-
lichkeit seines Räsonierens. 
 Wissenschaft und Technik kompensieren also die mangelhafte 
Naturausstattung des Menschen, indem sie ihm bei der Lösung 
von allerlei Problemen helfen und seine Lebensführung erfolg-
reich orientieren. Das betonte schon Ortega y Gasset in seiner 
Auseinandersetzung mit Heidegger, als er die Physis weniger als 
hospitale Stätte menschlichen Wohnens ansah denn vielmehr als 
feindselige, hostile Macht, der der Mensch nur dank der Technik 
entgegentreten kann.4  
 Die Techno-Wissenschaft ist jedoch ihrerseits mit der wach-
senden Fähigkeit verbunden, das natürliche Wesen des Menschen 
zu manipulieren. Das Universal „Mensch“, die abstrakte Wesen-
heit, über die einst Philosophen in ihren Studierstuben spekulier-
ten, ist heute im Labor in Gestalt des Genoms als konkreter Ge-
genstand verfügbar, mit dem man beliebig operieren kann. Zu-

                                               
4  J. Ortega y Gasset 1982: 127-33. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCO VOLPI

  74

nächst zwar nur in bestimmten, schwerwiegenden Sonderfällen, 
etwa um ganz wenige chromosomale Störungen oder genetische 
Krankheiten zu heilen: Stoffwechseldefekte, schwere Bluterkran-
kungen, Thalassämie, Mukoviszidose. Doch es werden zuneh-
mend neue Anwendungsbereiche gemeldet: Alzheimer, Asthma, 
Schizophrenie, multiple Sklerose. Die Techno-Wissenschaft macht 
durch genetische Manipulation, Stammzellproduktion, Klontech-
niken ein Spektrum von Entwicklungen möglich, die bald eintre-
ten werden. Sie greift immer tiefer in die Schöpfung ein und er-
hebt den Menschen zum intelligenten Designer seiner selbst, der 
die Schicksalhaftigkeit seiner genetischen Naturausstattung über-
winden kann. Die genetische Optimierung des Menschen ist kein 
ferner Traum mehr, sondern rückt mit jedem Tag näher. Bald 
werden Eltern ihr zukünftiges Kind mithilfe genetischer Testver-
fahren auswählen, also mit Hilfe einer Eugenik, die nicht vom 
Staat, also von oben gewollt, sondern von unten, von den Bürgern 
in Anspruch genommen wird, die durch individuelle Einzelent-
scheidungen im Namen des Guten die genetische Verbesserung 
der Menschheit vorantreiben. Das Experiment Mensch hat begon-
nen. In wessen Namen sollte man es lenken oder aufhalten? 
 Die Techno-Wissenschaft kennt keine anderen Grenzen als das 
technisch Mögliche, und sie wird als solche in ihrem Recht, einen 
ständigen Versuch des Möglichen zu betreiben, insofern ge-
schützt, als sie zum einen dem Prinzip der Freiheit der Forschung 
Folge leistet, zum anderen deshalb, weil sie unsere individuelle 
und kollektive Freiheit unglaublich erweitert und steigert. Sie 
droht aber den durch sie möglich gewordenen und erschlossenen 
Freiheitsraum durch die Sinnleere des Nihilismus zu verwüsten. 

3.  Die  Techno-Wissenschaft  als  Gefahr  

An diesem Punkt beginnen Wissenschaft und Technik in Konflikt 
mit dem traditionellen Symbolbestand des Humanismus zu gera-
ten, unter dessen Schutz sie sich entwickeln konnten. Sie treten 
insbesondere in einen Konflikt mit der moralisch und religiös ge-
färbten Transzendenz der Idee und der Natur des Menschenwe-
sens. Die bislang fröhliche Allianz von Wissenschaft und Technik 
einerseits und Fortschritt andererseits ist nicht mehr so selbstver-
ständlich. Man wird dessen gewahr, dass die Techno-Wissen-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

75

schaft einige Tücken enthält, da sie immer stärker – sogar in der 
Grundlagenforschung – einen manipulierenden Charakter an-
nimmt und den „Naturalismus“ und „Essenzialismus“ der huma-
nistischen Kultur unterminiert. Als asymbolisch und an-ethisch ist 
sie außerstande, Bausteine zu einer alternativen Anthropologie zu 
legen, die den durch sie verursachten Umwälzungen und aufge-
worfenen Problemen gewachsen ist. Auch die beschwichtigenden 
Formeln, zu denen man gegriffen hatte – die Rede vom Bündnis 
der zwei Kulturen oder von der glücklichen Harmonie zwischen 
dem humanistischen Denken und dem wissenschaftlichen und 
technischen Wissen – erweisen sich von nun an als leere Worthül-
sen. Die kognitive Reinheit und Neutralität der Techno-
Wissenschaft versteht sich nicht mehr von selbst. Die mögliche 
Gefahr wird selbst auf der Ebene der reinen Forschung, und nicht 
erst auf derjenigen der Anwendungen, gewittert, und es stellt sich 
sogar die Frage, ob nicht ein Moratorium eingeführt und gar ge-
wisse Forschungen untersagt werden sollten, wodurch man frei-
lich einer grundlegenden Errungenschaft der Neuzeit Abbruch 
tut, nämlich dem Prinzip der Freiheit der Forschung. In wessen 
Namen darf man den Faustischen Geist der Moderne aufhalten? 
 Wenn also während des XIX. und in der ersten Hälfte des XX. 
Jahrhunderts der Fortschritt des wissenschaftlichen und techni-
schen Wissens weithin als förderlich für das Fortschreiten der 
Menschheit zum Besseren interpretiert wurde, so kommen heute 
allenthalben Zweifel an der unmittelbaren Gleichsetzung von 
technisch-wissenschaftlichem Wachstum und kultureller und 
geistiger Verwirklichung der Menschheit auf. Wenngleich sie 
zweifellos im Stande sind, uns immer mehr Mittel zur Kontin-
genzbewältigung bereitzustellen, erscheinen Wissenschaft und 
Technik doch prinzipiell unfähig, menschliches Handeln und Le-
ben insgesamt, also im Hinblick auf letzte Zwecke zu orientieren. 
Sie haben ihre Lebensbedeutsamkeit verloren. Das Bedürfnis, das 
Leben in eine Sinnperspektive einzuschreiben, ist ihnen geradezu 
fremd. Gegenüber dem für unsere Endlichkeit typischen Bedürf-
nis, einen Schlussstein, ein Endaxiom, eine autotelische Selbst-
verwirklichung zu finden, erweisen sie sich immer mehr als 
grundsätzlich heterotelisch, an-ethisch und asymbolisch. Ja, sie na-
gen mit der von ihnen vollzogenen Entzauberung der Welt an der 
prinzipiellen Möglichkeit solcher Perspektiven, an der Stellbarkeit 
von philosophischen Grundfragen überhaupt. In der entzauberten 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCO VOLPI

  76

Welt der Techno-Wissenschaft ist kein Platz für die romantische 
Schönheit der Seele. 
 Man braucht kein Heideggerianer zu sein, um die besorgte 
Feststellung des Meisters aus Deutschland zu teilen:  

„Das eigentlich Unheimliche ist nicht dies, dass die Welt zu einer durch 
und durch technischen wird. Weit unheimlicher bleibt, dass der Mensch 
für diese Weltveränderung nicht vorbereitet ist.“5  

Diese Behauptung geht mit einer zweiten, ebenso signifikanten 
einher: 
  
„Die planetarische Bewegung der modernen Technik ist eine Macht, de-
ren Geschichte-bestimmende Größe kaum überschätzt werden kann. Es 
ist für mich heute eine entscheidende Frage, wie dem heutigen techni-
schen Zeitalter überhaupt ein – und welches – politisches System zuge-
ordnet werden kann. Auf diese Frage weiß ich keine Antwort.“6

Wichtig ist – unabhängig von Heideggers Denkperspektive – das 
von ihm aufgeworfene Problem: die Technik und ihre Regierbar-
keit durch den Menschen. Zumindest ist zuzugeben, dass wir uns 
in der heutigen Welt bezüglich der Orientierung unseres Han-
delns und Lebens in einer paradoxen Lage befinden. Die wissen-
schaftlich-technische Rationalisierung hat einerseits zur Lösung 
unzähliger Einzelprobleme geführt, aber Wissenschaft und Tech-
nik erscheinen andererseits immer mehr als etwas Vorletztes, das 
keine symbolische Erfahrung angeben kann, um menschliches 
Handeln und Leben als Ganzes aufzufangen. Wissenschaft und 
Technik bringen uns eine Menge von Dingen bei, sie lehren uns 
jedoch nicht, welche zu tun sich lohnt, und welche zu lassen. 
 Diese paradoxe Lage hat sich infolge der Grundlagenkrise und 
des Zerfalls alteuropäischer Bezugsrahmen religiöser, theologi-
scher, metaphysischer, moralischer und ideologischer Art ver-
schärft. Die wissenschaftlich-technische Rationalisierung hat de-
ren Bestand und Gehalt unterminiert. Eine immer tiefere Kluft 
öffnet sich zwischen dem homo faber und dem homo sapiens, 
zwischen dem, was der Mensch machen kann, und der Fähigkeit, 
vernünftig zu wählen und zu entscheiden, was er sinnvoll zu tun 
                                               
5  Heidegger 1959: 20.
6  Heidegger 1988: 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

77

hat. In einer Lage also, da die ständig wachsende Macht von Wis-
senschaft und Technik die Wirkwelt unseres Handelns erweitert – 
und zwar sowohl in der Makrodimension (man denke an die 
Ausnutzung der Kernenergie) als auch in der Mikrodimension 
(das ins Auge stechende Beispiel sind hier die Manipulationsmög-
lichkeiten der Gentechnologie) – angesichts einer Lage also, die im 
Prinzip eine verbindlichere Orientierung erforderlich machen 
würde, verfügen wir nicht einmal mehr über bisherige Bezugs-
rahmen und Sinnressourcen. Wissenschaft und Technik haben ei-
ne totale Mobilmachung der Welt in Gang gesetzt, durch die das 
traditionelle Gleichgewicht ins Schwanken geraten ist. Es klafft 
eine Orientierungsleere auf, in der sich die Tendenz durchsetzt, zu 
Kompensationen zu greifen. Diese glaubt man im Allgemeinen bei 
dem Wissen zu finden, das man als ein der Wissenschaft und 
Technik entgegengesetztes Wissen ansieht, nämlich beim huma-
nistischen Wissen von Kunst, Literatur und Geisteswissenschaf-
ten. Aber es kommen auch wieder Rettungsverheißungen religiö-
ser, esoterischer und mythischer Art auf. 
 Das philosophische Denken steht vor einer Alternative zwi-
schen zwei entgegengesetzten Möglichkeiten: entweder eine 
epistemo- bzw. technophile Haltung oder aber eine arkadische 
Haltung einzunehmen, mit anderen Worten eine remissive Un-
terwerfung, die sich in die Dienste einer ancilla scientiae stellt, oder 
aber Kompensationswissen zu betreiben, dessen man sich als ei-
ner Ersatzbefriedigung erfreut, das aber blutleer und ohnmächtig 
ist. Die philosophische Selbstdarstellung der Gegenwart – „nach 
Nietzsche“, „nach Weber“ oder „nach Heidegger“ – ist durch die 
Überzeugung geprägt, es sei ein vergeblicher Versuch, dem Gan-
zen noch einmal einen Namen geben zu wollen.  
 In der kulturellen Kristallisation der Gegenwart hat es freilich 
nicht an Neugrundlegungen und Rehabilitierungen gefehlt. Sie 
vermögen jedoch ebenso wenig gegen den Polytheismus der Wer-
te anzugehen. Die ehemalige Tyrannei der Werte ist zu einer 
Anarchie der Werte geworden, welche die gleiche Schwäche der 
Vorschriften und die gleiche Dummheit der Verbote erzeugt. Die 
Moderne scheint in die Vorstellung zu münden, dass bezüglich 
der Werte eine rational unentscheidbare Vielfalt, eine grundsätzli-
che Inkommensurabilität unvermeidlich sind. Skeptizismus und 
Relativismus sind die unabwendbare Folge. Die Interpretation der 
Welt nach Werten hat die allgemeine Neutralisierung der Werte 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCO VOLPI

  78

hervorgerufen. Denn nach Werten zu denken, heißt, alles zum 
Gegenstand einer menschlichen Bewertung zu reduzieren, welche 
trotz aller Bemühung immer subjektbezogen, also subjektiv bleibt. 
Heutzutage hat das Formale das Substantielle verzehrt, das Kon-
ventionelle das Natürliche ersetzt, Max Weber scheint Max Sche-
ler geschlagen zu haben. Selbst der Gebrauch des Begriffs «Wert» 
ist fraglich geworden. Denn streng genommen haben wir es nicht 
mehr mit einem Polytheismus der Werte, sondern mit einem Poly-
theismus der Entscheidungen zu tun. Die in den Kultursemanti-
ken produzierten Wahrheiten – Mythen, Religionen, Ideologien, 
die großen Sinnerzählungen mit ihren entsprechenden Vorbildern 
– werden sinnentleert. In der entzauberten Welt, unter der Stahl-
glocke des Nihilismus, scheint weder Tugend noch Moral mehr 
nötig. Sie haben nunmehr die Schönheit seltener Fossilien. 

4.  Zu e iner  Anthropologie  der  
 Techno-Wissenschaft  

Tagtäglich stellen wir fest, dass die Techno-Wissenschaft zuneh-
mend den kulturellen Rahmen sprengt, innerhalb dessen die hu-
manistisch-christliche Weltanschauung sie noch umfassen möchte. 
In der heute offenkundigen Desorientierung fragt man sich: bietet 
der Humanismus noch eine adäquate Anthropologie, um auf die 
Herausforderungen der Techno-Wissenschaft eine kulturell und 
geistig zureichende Antwort zu geben? Ist die dem Humanismus 
zugrunde liegende Auffassung des Menschen noch konsensfähig? 
Und welche Werte vermittelt sie? 
 Bekanntlich hat das abendländische Denken aus zwei Quellen 
geschöpft, um sein Menschenbild aufzubauen: aus der griechi-
schen und der biblischen. Aus der ersten stammt die Wesensum-
grenzung des Menschen als „politisches vernunftbegabtes Lebe-
wesen“ (zôon politikòn lógon échon), die von Aristoteles formuliert 
wurde (Politica, A 1, 1253 a 2-3). Aus der zweiten stammt der Ge-
danke, der Mensch sei denk- und willensfähige «Person», die nach 
dem Ebenbild Gottes geschaffen wurde (faciamus hominem ad ima-
ginem et similitudinem nostram, Gn 1, 26). Ist damit der Mensch an 
eine festgelegte Wesensbestimmung gebunden und gesichert? 
 Bereits in der humanistischen Literatur über die dignitas homi-
nis – bei Pico della Mirandola, Giannozzo Manetti, Bartolomeo Fa-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

79

cio – ist die Würdigung des Menschen gegen die mittelalterliche 
Überlieferung des contemptus mundi eigentlich nicht mit einer fes-
ten Bestimmung seiner Natur gekoppelt, sondern mit der Feststel-
lung, der Mensch sei ein unbestimmtes Lebewesen. „Magnum mi-
raculum est homo“, erklärt Pico della Mirandola zu Beginn seiner 
berühmten Rede De hominis dignitate (1486). Denn er ist ein be-
sonderes Geschöpf: er hat „nihil proprium“ und ist also „indiscretae 
opus imaginis“, «ein Werk mit ungewisser Gestalt». Während alles 
andere Seiende ein fest vorbestimmtes Wesen hat, ist der Mensch 
„sui ipsius plastes et fictor“, er muss sich selbst gestalten: „Der 
Mensch ist ein Lebewesen mit einer vielfältigen, mehrförmigen 
und wechselnden Natur“ (homo variae ac multiformis et desultoriae 
naturae animal). Er ist ein Chamäleon, der sich zu einem Brutum 
oder einem göttlichen Wesen verwandeln kann.7 

 Auch Kant sollte die Unzulänglichkeit der griechischen Defini-
tion des Menschen als vernunftbegabtes Lebewesen hervorheben 
und es nicht dabei bewenden lassen. In Die Religion innerhalb der 
Grenzen der bloßen Vernunft (1793) fragt er sich, was denn die 
Menschlichkeit des Menschen, die humanitas des homo ausma-
che. Seine Antwort lautet: es reicht nicht die Tierheit (animalitas), 
aber auch nicht die Vernünftigkeit (rationalitas) aus. Es ist eine 
weitere Bestimmung erforderlich: die Geistigkeit (spiritualitas) 
oder Persönlichkeit (personalitas), d. h. die Tatsache, dass der 
Mensch Zweck an sich und nie Mittel sei – mit Würde ausgestattet 
– und nie ein Ding oder ein Zeug. Das ist ein Gedanke, den er frei-
lich aus der biblischen Tradition schöpft.  
 Doch auch der von Kant errichtete Damm ist in der Zwischen-
zeit weitgehend zerbröckelt. Wie Nietzsche in einem Fragment 
des Frühjahres 1884 behauptet, ist der Mensch „das noch nicht 
festgestellte Tier“.8 Das Seiende – sollte Sartre konsequent zuspit-
zen – dessen Existenz der Essenz vorausgeht und sie bestimmt.9

 Die Techno-Wissenschaft durchstößt heute den Horizont der 
traditionellen Anthropologie. Sie steigert unser Wissen und unser 
Verfügenkönnen über die Entität „Mensch“ in einer Weise, die 
immer stärker mit den Symbolen und den Kollektivbildern der 
humanistisch-christlichen Weltanschauung in Konflikt tritt. Wir 

                                               
7  Pico della Mirandola 1987: 2-9. 
8  Nietzsche 1980. 
9  Sartre 1996: 26-30. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCO VOLPI

  80

befinden uns in einer Art von anthropologischer Krise, in der es 
an einem konsensfähigen, geteilten Menschenbild mangelt. 
 Die griechisch-christliche, humanistische Auffassung des 
Menschen, will sagen: die traditionelle Anthropologie, die bis vor 
wenigen Jahrzehnten tragfähig war und als allgemein anerkannte 
symbolische Grundlage eine wichtige Kompensations- und Integ-
rationsfunktion hatte, ist heute ins Wanken geraten. Anscheinend 
ist sie nur noch für die politische Rhetorik von nutzen. Der Hu-
manismus griechischer und christlicher Provenienz ist nicht mehr 
selbstverständlich, und seine Werte finden keine allgemeine Bin-
dungsbereitschaft mehr, so dass sich heute die Frage stellt, ob wir 
überhaupt über eine adäquate Anthropologie verfügen, die den 
Herausforderungen der vom homo technologicus atque oeconomicus
in Gang gebrachten Globalisierung und technischen Kolonialisie-
rung unseres Lebens gewachsen ist. 
 Gewiss, das exponentielle Wachstum des Reiches der Technik 
hat nicht nur beunruhigende Aspekte. Sie eröffnet ebenso faszi-
nierende Perspektiven, die unser kulturelles Gedankengut ständig 
bereichern. Die phantasievolle Gedankenwelt der science fiction 
bezeugt es. Es bleibt aber das Problem, dass die technopoietische
Herbeiführung der Zukunft ohne Regeln und Normen zu sein 
scheint, die unser Handeln und Verhalten führen könnten. Die 
Techno-Wissenschaft manipuliert bereits den Ursprung des Le-
bens, bald wird sie imstande sein, in den genetischen Code des 
Menschen einzugreifen, unsere biologische Programmierung zu 
korrigieren und unsere Naturausstattung zu verbessern. Die 
Technowissenschaft ist dabei, den Menschen grundlegend zu ver-
ändern, und zwar in Abwesenheit einer verantwortlichen, wirk-
samen Orientierung. Ihr gegenüber versickern die natürlichen, 
kulturellen und symbolischen Sinnressourcen des traditionellen 
Menschen. Dabei wird die moderne Maschine – wie eingangs ge-
sagt – mit jedem Tag komplexer, aber der moderne Mensch mit 
jedem Tag elementarer. Der Mensch ist mehr denn je ein prekäres 
Lebewesen.  
 Wenn aber seine Gebrechlichkeit und Ausgesetztheit einen 
wachsamen Schutz verlangen, so muss man erneut fragen: lassen 
sich Bedingungen angeben, um diese schwierige Bewährungsauf-
gabe zu erfüllen?  
 Noch einmal: man braucht nicht Heideggerianer zu sein, um 
mit dem Meister aus Deutschland zu konzedieren, dass es heute 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

81

schwierig ist, dem Wort Humanismus einen Sinn zurückzugeben. 
Nicht so sehr, wie er im Brief über den «Humanismus» behauptet, 
weil der Humanismus nur eine abkünftige Erfahrung darstelle, 
die aus der Übertragung der spätgriechischen philanthropía in den 
Sprachhorizont der romanitas entstanden sei. Sondern deshalb, 
weil der Humanismus – und erst recht die von Heidegger in Aus-
sicht gestellte Anthropologie der Lichtung, in der der Mensch ein-
fach zu einem Problem ohne menschliche Lösung erklärt wird – 
nichts mehr garantiert. 
 Im schier allgemeinen Mangel an Lösungen möchte ich nur 
folgenden minimalen Ausblick wagen: Eine mögliche Quelle 
symbolischer Energie scheint mir im Einnehmen einer illusionslo-
sen Haltung zu liegen: eine illusionslose Haltung, die den Men-
schen bewahren möchte, ohne alles auf ihn als Mittelpunkt des 
Weltalls zurückzuführen, eine nicht-anthropozentrische Haltung, 
die sich dem technisch-wissenschaftlichen Wachstum öffnet ohne 
Sehnsucht nach dem verlorenen, unvordenklichen Ursprung, 
doch auch ohne sich jenseits aller ethischen Regelung ins Leere ei-
ner dozilen Unterwerfung unter den Imperativ der Technik zu 
begeben; eine illusionslose Haltung, die – ohne Pessimismus und 
ebenso ohne billigen Optimismus – nach neuen symbolischen 
Sinnressourcen sucht, damit der Mensch wieder in der Welt der 
Natur und der Geschichte Wurzeln schlagen kann; eine illusions-
lose Haltung, die angesichts der An-Ethizität der Technik darum 
bemüht ist, den moralischen Verantwortungssinn, dessen die 
Menschheit im Prinzip fähig ist, zu aktivieren. 
 Eines ist gewiss. Wenn die Techno-Wissenschaft der magische 
Tanz ist, den der heutige Mensch tanzt, dann reicht Marxens elfte 
These über Feuerbach nicht mehr. Es reicht nicht mehr, die Welt 
zu verändern, weil sie sich auch ohne unseren Willen verändert. 
Es kommt darauf an, diese Weltveränderung angemessen zu in-
terpretieren, damit sie sich nicht als Welt ohne uns verwirklicht, 
als regnum hominis ohne Bewohner. Zu einer solchen «Interpretati-
on» kann eine Philosophie der Technik im Nominativ einen wich-
tigen Beitrag leisten. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCO VOLPI

  82

Literatur  

Benedikter, R. (Hg.) 2002: Italienische Technikphilosophie für das 
21. Jahrhundert, Frommann-Holzboog, Stuttgart. 

Fohler, S. 2003: Techniktheorien, Fink, München. 
Hottois, G. 1984: Le signe et la technique. La philosophie à 

l’épreuve de la technique, Montaigne, Paris. 
Heidegger, M. 1959: Gelassenheit, Neske, Pfullingen. 
Heidegger, M. 1988: Nur noch ein Gott kann uns retten, in Ant-

wort. Martin Heidegger im Gespräch, Neske, Pfullingen. 
Hottois, G. 1996: Entres Symboles et technosciences, Seyssel, 

Champ Vallon. 
Nietzsche, F. 1980: Nachgelassene Fragmente 1884, in Kritische 

Studienausgabe, hg. von G. Colli und M. Montinari, de Gruy-
ter/dtv, München/Berlin. 

Ortega y Gasset, J. 1982: Meditación de la técnica y otros ensayos 
sobre ciencia y filosofía, Alianza, Madrid. 

Pico della Mirandola, G. 1987: Discorso sulla dignità dell’uomo, 
lat./it., hg. von G. Tognon, Vorwort von E. Garin, La Scuola, 
Brescia. 

Sartre, J.-P. 1996: L’existentialisme est un humanisme (1945), Gal-
limard, Paris. 

Scharff, R.C./Dusek, V. (Hg.) 2003: Philosophy of Technology. The 
Technological Condition, Blackwell, Oxford.  

Séris, J.P. 1994: La technique, Presses universitaires de France, 
Paris.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

