Die Seele im technischen Zeitalter:
die ,Techno-Wissenschaft” in unserer
kulturellen Selbstdarstellung

FRANCO VOLPI T
,La maquina moderna es cada dia més
compleja,
y el hombre moderno cada dia mas
elemental.”
Nicolds Gémez Dévila

Der Titel meiner Uberlegungen tibernimmt die Formulierung ei-
ner bekannten Abhandlung Arnold Gehlens. Der in Verruf gera-
tene Denker und Soziologe wollte damit in den fiinfziger Jahren
auf Martin Heideggers Kritik der Technik antworten und ein kriti-
sches, differenziertes Verstandnis der Technik anstelle des kultur-
kritischen, spatromantischen Vorurteils ausarbeiten. Gehlens Titel
nehme ich jedoch nicht wegen dessen Gesamtinterpretation des
Phianomens der Technik, sondern nur insofern auf, als er — wie
mir scheint — in pragnanter, wirksamer Weise einen Gegensatz zur
Darstellung bringt, der noch heute unser kulturelles Selbstver-
stdndnis prégt: die Gegentiberstellung von Seele und Technik.

Seele steht fiir das Symbolische im Menschen, fiir das Bediirf-
nis des Menschen als animal symbolicum, sein Leben in einen Sinn-
rahmen einzuordnen, also es durch Sinnressourcen zu verstehen
und im Hinblick auf eine gelungene Form zu orientieren. Um sich
in der Welt zurechtzufinden, braucht der Mensch sozusagen eine
Seele.

Technik ist das hochkomplexe Phianomen, das wir wohl alle
kennen und mit dem wir tagtdglich konfrontiert werden. Wie es

67

- 8 14.02.2028, 09:54:11 Op


https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANCO VOLPI

im Groflen Brockhaus heifit: Technik ist ,engeren Sinnes die Na-
turbeherrschung im Dienste menschlicher Lebensfithrung und
Daseinsgestaltung”, also wie sich der Mensch die Natur dienstbar
macht; ,im weiteren Sinne die Art, wie Mittel fiir vorgesetzte
Zwecke angewendet werden”. Um anzuzeigen, dass hinter dem
Projekt Technik mittlerweile die ganze Wissenschaft eingespannt
ist, dass beide nunmehr ein einheitliches System bilden, spricht
man seit einiger Zeit von , Techno-Wissenschaft”. Die westliche
Zivilisation ist ja zu einem Zustand avanciert, in dem Wissen-
schaft, Technik, Industrie nur in Zusammenhang gesehen werden
konnen.

1. Zu einer Philosophie der Technik

Dass Wissenschaft und Technik nunmehr zu einer Einheit ver-
schmelzen, tritt zunehmend ins allgemeine Bewusstsein. Der erste
Diagnostiker, der den Ausdruck , Techno-Wissenschaft” benutzte,
war wohl in den Siebziger Jahren der franzosische Rechtshistori-
ker und Kulturkritiker Jacques Ellul, der von «techno-science»
sprach und dann die systematische Einfiihrung des Terminus
durch Gilbert Hottois inspirierte.! In der Zwischenzeit ist wohl
kein Zweifel daran moglich, dass Wissenschaft und Technik zur
treibenden Kraft der Globalisierung geworden sind, zu einem der
Hauptfaktoren, die unsere Welt préagen.

Mit dem wachsenden Bewusstsein dieser Verschmelzung sind
jedoch allenthalben auch Bedenken entstanden beziiglich des Stel-
lenwerts, den Wissenschaft und Technik in der gegenwértigen
Welt und fiir die heutige Menschheit einnehmen. Man fragt: Wel-
che Bedeutung haben sie in unserer kulturellen Selbstdarstellung?
In welchem Mafle bestimmen sie unser kollektives Bewusstsein
und unsere Weltanschauung?

Mit der Anerkennung ihrer auflerordentlichen und unver-
zichtbaren Errungenschaften kommt die Sorge um ihr eigentliches
Wesen auf, um ihre uneingeschrankte Entwicklung und um die
Moglichkeit jhrer Lenkung und Kontrolle. Beziiglich dieser und
weiterer Probleme hat sich eine eigenstdandige philosophische Re-

1 Vgl. Séris 1994: 215-17.

68

- 8 14.02.2028, 09:54:11 Op


https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

flexion entwickelt, die unter einer inzwischen geldufigen Benen-
nung kursiert: Philosophie der Technik.

Betrachtet man, wie es damit in anderen Kulturbereichen
steht, in denen die Technikphilosophie sich bereits mit eigenen
Einrichtungen, Ziinften, Zeitschriften und Kongressen ausgertistet
und ihre institutionelle Anerkennung als wissenschaftliche Dis-
ziplin erlangt hat, so wittert man doch eine Gefahr: Es hat sich
zwar eine Reflexion und Diskussion entfacht, die verdienstvoll auf
das Phanomen der Technik eine selektive Aufmerksamkeit ge-
lenkt hat, doch all diese theoretischen Bemiihungen {iiben eine
blofs untergeordnete und kaum orientierende Dienstfunktion aus.
Statt als ancilla theologiae front nun die Philosophie sozusagen als
Magd der Technik.

Gewiss, die Philosophie hat sich seit alters her unter verschie-
denen Schirmherrschaften entwickelt. Am Anfang unter derjeni-
gen von Religion und Theologie, spiter unter derjenigen der Poli-
tik, heute vor allem unter derjenigen der Wissenschaft. Also: es ist
weiter nicht so schlimm, wenn heute auch Wissenschaft und
Technik sie mit Fragen und Problemen beschiftigen. Doch die Ge-
fahr einer solchen Disziplinarisierung — und tiberhaupt die Gefahr
der zahlreichen Philosophien im Genitiv, die heute allenthalben
dort entstehen, wo nur ein Problem als gesellschaftlich relevant
empfunden wird: Philosophie der Medizin, Philosophie des
Sports, Philosophie der Mode, Philosophie des Design, Philoso-
phie des Films, Philosophie von diesem und jenem — ist, dass man
die Philosophie zu einer edlen Anabasis, will sagen: zu einem
strategischen Riickzug aus den traditionellen Fragen der grofien
Philosophie reduziert, um sich in Detailprobleme zu fliichten.

Seit jeher hat sich die Philosophie allerdings als Querdenken
par excellence ausgezeichnet. Als Fahigkeit, radikal zu fragen, auf
das Ganze zu gehen und Griinde zu erfinden, um das Evidente in
Zweifel zu ziehen. Man fragt sich demnach: Ist denn eine Philoso-
phie der Technik im Nominativ moglich? Kann man Wissenschaft
und Technik zu einem philosophischen Grundproblem machen
und dariiber nachdenken, was sie mit den von ihr herbeigefiihrten
grundlegenden Weltveranderungen fiir den heutigen Menschen
und dessen kulturelle Selbstdarstellung bedeuten? Ob sie unsere
Seele verdrangt oder verzehrt haben?

Wir alle kennen die bunte Vegetation von Gegenstanden und
Apparaten, mit denen uns die Technik tagtdglich umringt. Wir

69



https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANCO VOLPI

kennen den Larm, mit dem der Fortschritt den zeitgenossischen
Menschen betdubt, und das Gefiihl der Verlorenheit und Sinnlo-
sigkeit, das man sonntags spiirt, wenn die Maschine stillsteht. Ei-
ne Maschine, die mit jedem Tag komplexer, und ein Mensch, der
mit jedem Tag elementarer wird. Wir alle sehen, wie geschickt der
heutige Mensch beim Einrichten von Industriehallen ist, und
zugleich wie unfdhig, einen Tempel, einen Palast oder eine Kirche
aufzubauen, also einer Stadt Seele zu verleihen. Er hat den Traum
vom vergangenen Zeitalter des Goldes durch den des kiinftigen
Zeitalters des Kunststoffs ersetzt. Wir fragen: Kann man die tech-
no-wissenschaftliche Veranderung der Welt durch eine konsens-
fahige symbolische Erfahrung auffangen? Oder bildet die Technik
ein asymbolisches und an-ethisches System, das sich der Souveré-
nitdt unserer Einbildungskraft entzieht? Ist sie eine «Machen-
schaft», tiber die wir beim besten Willen nicht mehr verftigen,
sondern von der wir beherrscht werden?

Wollte man eine Geschichte der neuzeitlichen und modernen
Technikphilosophie rekonstruieren — wie man es zu tun pflegt,
wenn man neugeborene Wissenschaften mit einer Ahnengalerie
ausstatten will —, so lieSe sich als Geburtsurkunde der Technikphi-
losophie Rousseaus beriihmte Antwortrede von 1750 auf die zum
Wettbewerb gestellte Frage der Académie von Dijon angeben:
,Discours sur cette question: le rétablissement des sciences et des
arts a-t-il contribué a épurer les moeurs?” Rousseaus Rede ist ein
ausgezeichnetes Vorbild fiir eine Technikphilosophie im Nomina-
tiv. Deren These lautet: Wissenschaft und Technik haben die Na-
turseele des Menschen verdorben. Doch ohne so weit zuriickzu-
greifen, reicht es, wenn man die Hauptdokumente der Technik-
philosophie des 20. Jahrhunderts in Erwédgung zieht: sie haben oft
diesen Fundamentalcharakter.

Ich meine etwa Werner Sombarts Betrachtungen zu Technik und
Kultur (1911), die Gedanken iiber Technik, die Romano Guardini als
Briefe vom Comer See (1927) konzipierte. Oder Der Arbeiter (1932)
von Ernst Jiinger sowie auch Die Perfektion der Technik (1949) sei-
nes Bruders Friedrich Georg. Dann die Meditacién de la técnica
(1939) von Ortega y Gasset und Das Kunstwerk im Zeitalter seiner
technischen Reproduzierbarkeit (1936) von Walter Benjamin. Und
weiter — nach dem Zweiten Weltkrieg — Adornos und Horkhei-
mers Kritik der technologischen Rationalitdt und die komplemen-
tare Technikdiagnose des spaten Heidegger. Dann Die Seele im

70

- 8 14.02.2028, 09:54:11 Op


https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

technischen Zeitalter (1949, 1957) von Arnold Gehlen, La technigue
ou l'enjeu du siecle (1954) des bereits erwahnten Jacques Ellul, Die
Antiquiertheit des Menschen (1956-1980) von Giinther Anders oder
Das Prinzip Verantwortung (1979) von Hans Jonas. Bis zu Techne. Le
radici della violenza (1979) von Emanuele Severino. Ein vielfdltiges
und tiberaus reiches Panorama: All diese Zeitdiagnosen haben mit
ihrer Schirfe und Radikalitdt das Aufkommen des Problems von
Wissenschaft und Technik wenigstens signalisiert.?

2. Der Widerstreit zwischen
Techno-Wissenschaft und Humanismus

Die Folgen der technowissenschaftlichen Weltveranderung waren
in zahlreicher Hinsicht freilich schon mit der ersten und der zwei-
ten industriellen Revolution angekiindigt. Statt einer wachsamen
Haltung setzte sich jedoch damals der Optimismus des Fort-
schritts durch. Also eine zuversichtliche Weltanschauung, die der
Wissenschaft und Technik vorbehaltlos eine tragende Funktion in
der Menschheitsentwicklung zuwies — samt der Uberzeugung,
dass Wissenschaft und Technik durch ihre rasanten Fortschritte
prinzipiell fahig sind, theoretisch und praktisch jeden angestreb-
ten Erfolg zu erzielen, und dass sie alle gegenwartigen und kiinf-
tigen Probleme des Menschen losen werden. Wissenschaft und
Technik wurden als Beschleuniger von Fortschritt, Emanzipation
und Entzauberung, als ein den Humanismus férdernder Faktor
gutgeheifien. Die ersten Reaktionen auf die moderne Wissenschaft
fassen sie als das oberste, treibende Prinzip in der letzten Entwick-
lungsphase der Menschheit auf. Ja — etwa bei Comte — als neue Re-
ligionsform.

Trotz des Alarms, den die eben genannten Werke verursach-
ten, hat sich die Haltung der Philosophie seitdem nicht wesentlich
gedandert. Man kann wohl sagen, die Philosophie sei angesichts
des Phanomens der modernen Techno-Wissenschaft im Grunde
unvorbereitet gewesen. Sie hat auf das Problem der auflerordent-
lichen, jedoch unkontrollierten Entwicklung der Techno-Wissen-
schaft nicht sonderlich aufgepasst. Im Gegenteil, sie hat naiv die

2 Zu einer ersten Dokumentation vgl.: R.C. Scharff, V. Dusek 2003. Zu
einer ersten kritischen Orientierung vgl. R. Benedikter 2002.

71

- 8 14.02.2028, 09:54:11 Op


https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANCO VOLPI

technowissenschaftliche Rationalitit weiterhin als einen Bestand-
teil unter anderem des fortschrittlichen Humanismus angesehen.?

Dieser optimistischen Sichtweise lag die Uberzeugung zu-
grunde, Wissenschaft und Technik seien prinzipiell verschieden
und gehorten zu zwei verschiedenen Tétigkeitstypen: zum theore-
tischen und zum praktischen Bereich. Wissenschaft ziele auf Auf-
stellung und Akkumulation von Theorien, d. h. auf reines Wissen.
Technik auf Erfindung und Verwirklichung von praktischen An-
wendungen. Wissenschaft wiare demnach etwas Positives an sich.
Technik ihrerseits nur ein neutrales Instrument. Als solche enthal-
te Technik keine Ttiicke oder Perversitat; ihr Wert hénge allein von
ihrer richtigen Verwendung ab. Als solche sind Wissenschaft und
Technik bis dahin als wesentlicher Bestandteil der menschlichen
Kultur verstanden worden, als ein unentbehrliches Instrument,
dessen sich die Menschheit im Kampf gegen den Obskurantismus
und die Entfremdung des Menschen, fiir Aufklarung und Eman-
zipation bedient. Sie tragen dazu bei, den Prometheus aus seinen
Fesseln zu befreien und dem Menschen das gute Leben — oder je-
denfalls eine bessere Lebensqualitdt — zu gewédhren. Sie werden
als «Werte» aufgefasst, die mit einem zweifachen Zweck geschiitzt
werden: denn sie sollen nach dem Grundprinzip der Freiheit der
Forschung ohne Begrenzungen praktiziert und entwickelt werden,
und alle sollen an den Vorteilen des technowissenschaftlichen
Fortschritts teilhaben.

In der Perspektive dieses optimistischen Humanismus ist frei-
lich das kritische Bewusstsein der Philosophie angesichts der
Entwicklung von Wissenschaft und Technik nicht sonderlich
wachsam gewesen. Auch dort, wo man eine radikale Kritik an
dem technologischen System entwickelt hat — etwa in Adornos
und Horkheimers Dialektik der Aufklirung oder in Marcuses Eros
and Civilization und One-Dimensional Man —, hat man weniger die
Techno-Wissenschaft als solche aufs Korn genommen, sondern
eher ihre politische Organisation kapitalistischer Art.

Seit etlicher Zeit steht es jedoch nicht mehr so. Allmahlich,
insbesondere in diesen letzten Jahrzehnten, hat sich die Stellung
von Wissenschaft und Technik in unserer kulturellen Selbstdar-
stellung tief greifend verdndert. Zundchst hinsichtlich ihrer Be-
deutung: Wissenschaft und Technik erscheinen immer weniger als

3 Vgl G. Hottois 1984; ders., 1996.

72

- 8 14.02.2028, 09:54:11 Op


https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

einfacher Bestandteil unter vielen anderen unserer Welt. Sie wer-
den zunehmend zu einer allgegenwirtigen, allenthalben wirksa-
men Macht und Kraft, die vorherrschend und ausschlieSlich wal-
tet. Wissenschaft und Technik sind planetarisch geworden. Sie
sind die einzig gegliickte und vollzogene Globalisierungsform. Sie
haben die Eingriffsmoglichkeiten des Menschen gegentiber der
Natur ins Auflerste vergrofert und zugleich ein Streben nach
grenzenlosem Wachstum hervorgerufen.

Diese Entwicklung ist im Namen des Fortschrittes und des
Besseren vorangetrieben worden, und sie hat tatsachlich zahlrei-
che, bis vor kurzem undenkbare Errungenschaften gebracht. Sie
hat eine wachsende Fahigkeit herbeigefiihrt, die fehlerhafte Na-
turausstattung des Menschen auszugleichen. Wie schon Herder
im Zusammenhang seiner Geschichtsphilosophie bemerkte, und
Arnold Gehlen es im Rahmen seiner anthropobiologischen Begriin-
dung der Institutionen weiter ausfiihrte, ist der Mensch ein «Mén-
gelwesen»: Er verfiigt tiber keinen sicheren Instinkt, um sein Ver-
halten und sein Handeln zu orientieren, so dass er die Situationen
seines Lebens dementsprechend als Problem erfihrt. In solcher
Problemerfahrung ist er der Freiheit ausgesetzt, d. h. dem Impera-
tiv, die Welt seiner Moglichkeiten erfinden und gestalten zu miis-
sen, die sich zwischen zwei ebenfalls bedrohenden Extremen auf-
tut: der schrecklichen Natiirlichkeit seiner Triebe und der Unend-
lichkeit seines Rasonierens.

Wissenschaft und Technik kompensieren also die mangelhafte
Naturausstattung des Menschen, indem sie ihm bei der Losung
von allerlei Problemen helfen und seine Lebensfithrung erfolg-
reich orientieren. Das betonte schon Ortega y Gasset in seiner
Auseinandersetzung mit Heidegger, als er die Physis weniger als
hospitale Stdtte menschlichen Wohnens ansah denn vielmehr als
feindselige, hostile Macht, der der Mensch nur dank der Technik
entgegentreten kann.4

Die Techno-Wissenschaft ist jedoch ihrerseits mit der wach-
senden Fahigkeit verbunden, das natiirliche Wesen des Menschen
zu manipulieren. Das Universal ,Mensch”, die abstrakte Wesen-
heit, {iber die einst Philosophen in ihren Studierstuben spekulier-
ten, ist heute im Labor in Gestalt des Genoms als konkreter Ge-
genstand verfiigbar, mit dem man beliebig operieren kann. Zu-

4 ].Ortega y Gasset 1982: 127-33.

73

- 8 14.02.2028, 09:54:11 Op


https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANCO VOLPI

nédchst zwar nur in bestimmten, schwerwiegenden Sonderfillen,
etwa um ganz wenige chromosomale Stérungen oder genetische
Krankheiten zu heilen: Stoffwechseldefekte, schwere Bluterkran-
kungen, Thalassimie, Mukoviszidose. Doch es werden zuneh-
mend neue Anwendungsbereiche gemeldet: Alzheimer, Asthma,
Schizophrenie, multiple Sklerose. Die Techno-Wissenschaft macht
durch genetische Manipulation, Stammzellproduktion, Klontech-
niken ein Spektrum von Entwicklungen moglich, die bald eintre-
ten werden. Sie greift immer tiefer in die Schopfung ein und er-
hebt den Menschen zum intelligenten Designer seiner selbst, der
die Schicksalhaftigkeit seiner genetischen Naturausstattung tiber-
winden kann. Die genetische Optimierung des Menschen ist kein
ferner Traum mehr, sondern riickt mit jedem Tag ndher. Bald
werden Eltern ihr zukiinftiges Kind mithilfe genetischer Testver-
fahren auswahlen, also mit Hilfe einer Eugenik, die nicht vom
Staat, also von oben gewollt, sondern von unten, von den Biirgern
in Anspruch genommen wird, die durch individuelle Einzelent-
scheidungen im Namen des Guten die genetische Verbesserung
der Menschheit vorantreiben. Das Experiment Mensch hat begon-
nen. In wessen Namen sollte man es lenken oder aufhalten?

Die Techno-Wissenschaft kennt keine anderen Grenzen als das
technisch Mogliche, und sie wird als solche in ihrem Recht, einen
stdandigen Versuch des Moglichen zu betreiben, insofern ge-
schiitzt, als sie zum einen dem Prinzip der Freiheit der Forschung
Folge leistet, zum anderen deshalb, weil sie unsere individuelle
und kollektive Freiheit unglaublich erweitert und steigert. Sie
droht aber den durch sie moglich gewordenen und erschlossenen
Freiheitsraum durch die Sinnleere des Nihilismus zu verwiisten.

3. Die Techno-Wissenschaft als Gefahr

An diesem Punkt beginnen Wissenschaft und Technik in Konflikt
mit dem traditionellen Symbolbestand des Humanismus zu gera-
ten, unter dessen Schutz sie sich entwickeln konnten. Sie treten
insbesondere in einen Konflikt mit der moralisch und religios ge-
farbten Transzendenz der Idee und der Natur des Menschenwe-
sens. Die bislang frohliche Allianz von Wissenschaft und Technik
einerseits und Fortschritt andererseits ist nicht mehr so selbstver-
standlich. Man wird dessen gewahr, dass die Techno-Wissen-

74

- 8 14.02.2028, 09:54:11 Op


https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

schaft einige Tiicken enthalt, da sie immer stdrker — sogar in der
Grundlagenforschung - einen manipulierenden Charakter an-
nimmt und den ,Naturalismus” und ,, Essenzialismus” der huma-
nistischen Kultur unterminiert. Als asymbolisch und an-ethisch ist
sie aulerstande, Bausteine zu einer alternativen Anthropologie zu
legen, die den durch sie verursachten Umwélzungen und aufge-
worfenen Problemen gewachsen ist. Auch die beschwichtigenden
Formeln, zu denen man gegriffen hatte — die Rede vom Biindnis
der zwei Kulturen oder von der gliicklichen Harmonie zwischen
dem humanistischen Denken und dem wissenschaftlichen und
technischen Wissen — erweisen sich von nun an als leere Worthiil-
sen. Die kognitive Reinheit und Neutralitit der Techno-
Wissenschaft versteht sich nicht mehr von selbst. Die mogliche
Gefahr wird selbst auf der Ebene der reinen Forschung, und nicht
erst auf derjenigen der Anwendungen, gewittert, und es stellt sich
sogar die Frage, ob nicht ein Moratorium eingefiihrt und gar ge-
wisse Forschungen untersagt werden sollten, wodurch man frei-
lich einer grundlegenden Errungenschaft der Neuzeit Abbruch
tut, ndmlich dem Prinzip der Freiheit der Forschung. In wessen
Namen darf man den Faustischen Geist der Moderne aufhalten?
Wenn also wihrend des XIX. und in der ersten Hilfte des XX.
Jahrhunderts der Fortschritt des wissenschaftlichen und techni-
schen Wissens weithin als forderlich fiir das Fortschreiten der
Menschheit zum Besseren interpretiert wurde, so kommen heute
allenthalben Zweifel an der unmittelbaren Gleichsetzung von
technisch-wissenschaftlichem Wachstum und kultureller und
geistiger Verwirklichung der Menschheit auf. Wenngleich sie
zweifellos im Stande sind, uns immer mehr Mittel zur Kontin-
genzbewiltigung bereitzustellen, erscheinen Wissenschaft und
Technik doch prinzipiell unfahig, menschliches Handeln und Le-
ben insgesamt, also im Hinblick auf letzte Zwecke zu orientieren.
Sie haben ihre Lebensbedeutsamkeit verloren. Das Bediirfnis, das
Leben in eine Sinnperspektive einzuschreiben, ist ihnen geradezu
fremd. Gegeniiber dem fiir unsere Endlichkeit typischen Bedtirf-
nis, einen Schlussstein, ein Endaxiom, eine autotelische Selbst-
verwirklichung zu finden, erweisen sie sich immer mehr als
grundsétzlich heterotelisch, an-ethisch und asymbolisch. Ja, sie na-
gen mit der von ihnen vollzogenen Entzauberung der Welt an der
prinzipiellen Moglichkeit solcher Perspektiven, an der Stellbarkeit
von philosophischen Grundfragen tiberhaupt. In der entzauberten

75

- 8 14.02.2028, 09:54:11 Op


https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANCO VOLPI

Welt der Techno-Wissenschaft ist kein Platz fiir die romantische
Schonheit der Seele.

Man braucht kein Heideggerianer zu sein, um die besorgte
Feststellung des Meisters aus Deutschland zu teilen:

,Das eigentlich Unheimliche ist nicht dies, dass die Welt zu einer durch
und durch technischen wird. Weit unheimlicher bleibt, dass der Mensch
fiir diese Weltveranderung nicht vorbereitet ist.”>

Diese Behauptung geht mit einer zweiten, ebenso signifikanten
einher:

,Die planetarische Bewegung der modernen Technik ist eine Macht, de-
ren Geschichte-bestimmende Grofie kaum {iiberschétzt werden kann. Es
ist fiir mich heute eine entscheidende Frage, wie dem heutigen techni-
schen Zeitalter tiberhaupt ein — und welches — politisches System zuge-
ordnet werden kann. Auf diese Frage weif} ich keine Antwort.”®

Wichtig ist — unabhingig von Heideggers Denkperspektive — das
von ihm aufgeworfene Problem: die Technik und ihre Regierbar-
keit durch den Menschen. Zumindest ist zuzugeben, dass wir uns
in der heutigen Welt beziiglich der Orientierung unseres Han-
delns und Lebens in einer paradoxen Lage befinden. Die wissen-
schaftlich-technische Rationalisierung hat einerseits zur Losung
unzdhliger Einzelprobleme gefiihrt, aber Wissenschaft und Tech-
nik erscheinen andererseits immer mehr als etwas Vorletztes, das
keine symbolische Erfahrung angeben kann, um menschliches
Handeln und Leben als Ganzes aufzufangen. Wissenschaft und
Technik bringen uns eine Menge von Dingen bei, sie lehren uns
jedoch nicht, welche zu tun sich lohnt, und welche zu lassen.
Diese paradoxe Lage hat sich infolge der Grundlagenkrise und
des Zerfalls alteuropédischer Bezugsrahmen religioser, theologi-
scher, metaphysischer, moralischer und ideologischer Art ver-
schérft. Die wissenschaftlich-technische Rationalisierung hat de-
ren Bestand und Gehalt unterminiert. Eine immer tiefere Kluft
Offnet sich zwischen dem homo faber und dem homo sapiens,
zwischen dem, was der Mensch machen kann, und der Fahigkeit,
verniinftig zu wahlen und zu entscheiden, was er sinnvoll zu tun

5 Heidegger 1959: 20.
6 Heidegger 1988: 96.

76

- 8 14.02.2028, 09:54:11 Op


https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

hat. In einer Lage also, da die stindig wachsende Macht von Wis-
senschaft und Technik die Wirkwelt unseres Handelns erweitert —
und zwar sowohl in der Makrodimension (man denke an die
Ausnutzung der Kernenergie) als auch in der Mikrodimension
(das ins Auge stechende Beispiel sind hier die Manipulationsmog-
lichkeiten der Gentechnologie) — angesichts einer Lage also, die im
Prinzip eine verbindlichere Orientierung erforderlich machen
wiirde, verfiigen wir nicht einmal mehr iiber bisherige Bezugs-
rahmen und Sinnressourcen. Wissenschaft und Technik haben ei-
ne totale Mobilmachung der Welt in Gang gesetzt, durch die das
traditionelle Gleichgewicht ins Schwanken geraten ist. Es klafft
eine Orientierungsleere auf, in der sich die Tendenz durchsetzt, zu
Kompensationen zu greifen. Diese glaubt man im Allgemeinen bei
dem Wissen zu finden, das man als ein der Wissenschaft und
Technik entgegengesetztes Wissen ansieht, naimlich beim huma-
nistischen Wissen von Kunst, Literatur und Geisteswissenschaf-
ten. Aber es kommen auch wieder Rettungsverheiffungen religio-
ser, esoterischer und mythischer Art auf.

Das philosophische Denken steht vor einer Alternative zwi-
schen zwei entgegengesetzten Moglichkeiten: entweder eine
epistemo- bzw. technophile Haltung oder aber eine arkadische
Haltung einzunehmen, mit anderen Worten eine remissive Un-
terwerfung, die sich in die Dienste einer ancilla scientiae stellt, oder
aber Kompensationswissen zu betreiben, dessen man sich als ei-
ner Ersatzbefriedigung erfreut, das aber blutleer und ohnmaéchtig
ist. Die philosophische Selbstdarstellung der Gegenwart — ,nach
Nietzsche”, ,nach Weber” oder ,nach Heidegger” — ist durch die
Uberzeugung gepréagt, es sei ein vergeblicher Versuch, dem Gan-
zen noch einmal einen Namen geben zu wollen.

In der kulturellen Kristallisation der Gegenwart hat es freilich
nicht an Neugrundlegungen und Rehabilitierungen gefehlt. Sie
vermogen jedoch ebenso wenig gegen den Polytheismus der Wer-
te anzugehen. Die ehemalige Tyrannei der Werte ist zu einer
Anarchie der Werte geworden, welche die gleiche Schwéche der
Vorschriften und die gleiche Dummbheit der Verbote erzeugt. Die
Moderne scheint in die Vorstellung zu miinden, dass beziiglich
der Werte eine rational unentscheidbare Vielfalt, eine grundsatzli-
che Inkommensurabilitdt unvermeidlich sind. Skeptizismus und
Relativismus sind die unabwendbare Folge. Die Interpretation der
Welt nach Werten hat die allgemeine Neutralisierung der Werte

77

- 8 14.02.2028, 09:54:11 Op


https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANCO VOLPI

hervorgerufen. Denn nach Werten zu denken, heifst, alles zum
Gegenstand einer menschlichen Bewertung zu reduzieren, welche
trotz aller Bemiithung immer subjektbezogen, also subjektiv bleibt.
Heutzutage hat das Formale das Substantielle verzehrt, das Kon-
ventionelle das Natiirliche ersetzt, Max Weber scheint Max Sche-
ler geschlagen zu haben. Selbst der Gebrauch des Begriffs «Wert»
ist fraglich geworden. Denn streng genommen haben wir es nicht
mehr mit einem Polytheismus der Werte, sondern mit einem Poly-
theismus der Entscheidungen zu tun. Die in den Kultursemanti-
ken produzierten Wahrheiten — Mythen, Religionen, Ideologien,
die grofien Sinnerzahlungen mit ihren entsprechenden Vorbildern
— werden sinnentleert. In der entzauberten Welt, unter der Stahl-
glocke des Nihilismus, scheint weder Tugend noch Moral mehr
notig. Sie haben nunmehr die Schonheit seltener Fossilien.

4. Zu einer Anthropologie der
Techno-Wissenschaft

Tagtaglich stellen wir fest, dass die Techno-Wissenschaft zuneh-
mend den kulturellen Rahmen sprengt, innerhalb dessen die hu-
manistisch-christliche Weltanschauung sie noch umfassen mochte.
In der heute offenkundigen Desorientierung fragt man sich: bietet
der Humanismus noch eine addquate Anthropologie, um auf die
Herausforderungen der Techno-Wissenschaft eine kulturell und
geistig zureichende Antwort zu geben? Ist die dem Humanismus
zugrunde liegende Auffassung des Menschen noch konsensfahig?
Und welche Werte vermittelt sie?

Bekanntlich hat das abendldandische Denken aus zwei Quellen
geschopft, um sein Menschenbild aufzubauen: aus der griechi-
schen und der biblischen. Aus der ersten stammt die Wesensum-
grenzung des Menschen als ,politisches vernunftbegabtes Lebe-
wesen” (zdon politikon I6gon échon), die von Aristoteles formuliert
wurde (Politica, A 1, 1253 a 2-3). Aus der zweiten stammt der Ge-
danke, der Mensch sei denk- und willensfahige «Person», die nach
dem Ebenbild Gottes geschaffen wurde (faciamus hominem ad ima-
ginem et similitudinem nostram, Gn 1, 26). Ist damit der Mensch an
eine festgelegte Wesensbestimmung gebunden und gesichert?

Bereits in der humanistischen Literatur tiber die dignitas homi-
nis — bei Pico della Mirandola, Giannozzo Manetti, Bartolomeo Fa-

78

- 8 14.02.2028, 09:54:11 Op


https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

cio — ist die Wiirdigung des Menschen gegen die mittelalterliche
Uberlieferung des contemptus mundi eigentlich nicht mit einer fes-
ten Bestimmung seiner Natur gekoppelt, sondern mit der Feststel-
lung, der Mensch sei ein unbestimmtes Lebewesen. , Magnum mi-
raculum est homo”, erkldrt Pico della Mirandola zu Beginn seiner
beriihmten Rede De hominis dignitate (1486). Denn er ist ein be-
sonderes Geschopf: er hat ,nihil proprium” und ist also ,,indiscretae
opus imaginis”, «ein Werk mit ungewisser Gestalt». Wahrend alles
andere Seiende ein fest vorbestimmtes Wesen hat, ist der Mensch
,sui ipsius plastes et fictor”, er muss sich selbst gestalten: ,Der
Mensch ist ein Lebewesen mit einer vielfdltigen, mehrférmigen
und wechselnden Natur” (homo variae ac multiformis et desultoriae
naturae animal). Er ist ein Chamadleon, der sich zu einem Brutum
oder einem gottlichen Wesen verwandeln kann.”

Auch Kant sollte die Unzuldnglichkeit der griechischen Defini-
tion des Menschen als vernunftbegabtes Lebewesen hervorheben
und es nicht dabei bewenden lassen. In Die Religion innerhalb der
Grenzen der bloflen Vernunft (1793) fragt er sich, was denn die
Menschlichkeit des Menschen, die humanitas des homo ausma-
che. Seine Antwort lautet: es reicht nicht die Tierheit (animalitas),
aber auch nicht die Verniinftigkeit (rationalitas) aus. Es ist eine
weitere Bestimmung erforderlich: die Geistigkeit (spiritualitas)
oder Personlichkeit (personalitas), d. h. die Tatsache, dass der
Mensch Zweck an sich und nie Mittel sei — mit Wiirde ausgestattet
—und nie ein Ding oder ein Zeug. Das ist ein Gedanke, den er frei-
lich aus der biblischen Tradition schopft.

Doch auch der von Kant errichtete Damm ist in der Zwischen-
zeit weitgehend zerbréckelt. Wie Nietzsche in einem Fragment
des Friithjahres 1884 behauptet, ist der Mensch ,,das noch nicht
festgestellte Tier”.8 Das Seiende — sollte Sartre konsequent zuspit-
zen — dessen Existenz der Essenz vorausgeht und sie bestimmt.?

Die Techno-Wissenschaft durchstoSt heute den Horizont der
traditionellen Anthropologie. Sie steigert unser Wissen und unser
Verfiigenkonnen tiber die Entitdt ,Mensch” in einer Weise, die
immer stdrker mit den Symbolen und den Kollektivbildern der
humanistisch-christlichen Weltanschauung in Konflikt tritt. Wir

7  Pico della Mirandola 1987: 2-9.
8 Nietzsche 1980.
9 Sartre 1996: 26-30.

79

- 8 14.02.2028, 09:54:11 Op


https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANCO VOLPI

befinden uns in einer Art von anthropologischer Krise, in der es
an einem konsensfahigen, geteilten Menschenbild mangelt.

Die griechisch-christliche, humanistische Auffassung des
Menschen, will sagen: die traditionelle Anthropologie, die bis vor
wenigen Jahrzehnten tragfihig war und als allgemein anerkannte
symbolische Grundlage eine wichtige Kompensations- und Integ-
rationsfunktion hatte, ist heute ins Wanken geraten. Anscheinend
ist sie nur noch fiir die politische Rhetorik von nutzen. Der Hu-
manismus griechischer und christlicher Provenienz ist nicht mehr
selbstverstandlich, und seine Werte finden keine allgemeine Bin-
dungsbereitschaft mehr, so dass sich heute die Frage stellt, ob wir
tiberhaupt iiber eine addquate Anthropologie verfiigen, die den
Herausforderungen der vom homo technologicus atque oeconomicus
in Gang gebrachten Globalisierung und technischen Kolonialisie-
rung unseres Lebens gewachsen ist.

Gewiss, das exponentielle Wachstum des Reiches der Technik
hat nicht nur beunruhigende Aspekte. Sie eroffnet ebenso faszi-
nierende Perspektiven, die unser kulturelles Gedankengut stdndig
bereichern. Die phantasievolle Gedankenwelt der science fiction
bezeugt es. Es bleibt aber das Problem, dass die technopoietische
Herbeifiihrung der Zukunft ohne Regeln und Normen zu sein
scheint, die unser Handeln und Verhalten fithren konnten. Die
Techno-Wissenschaft manipuliert bereits den Ursprung des Le-
bens, bald wird sie imstande sein, in den genetischen Code des
Menschen einzugreifen, unsere biologische Programmierung zu
korrigieren und unsere Naturausstattung zu verbessern. Die
Technowissenschaft ist dabei, den Menschen grundlegend zu ver-
dndern, und zwar in Abwesenheit einer verantwortlichen, wirk-
samen Orientierung. Thr gegentiber versickern die nattirlichen,
kulturellen und symbolischen Sinnressourcen des traditionellen
Menschen. Dabei wird die moderne Maschine — wie eingangs ge-
sagt — mit jedem Tag komplexer, aber der moderne Mensch mit
jedem Tag elementarer. Der Mensch ist mehr denn je ein prekires
Lebewesen.

Wenn aber seine Gebrechlichkeit und Ausgesetztheit einen
wachsamen Schutz verlangen, so muss man erneut fragen: lassen
sich Bedingungen angeben, um diese schwierige Bew&dhrungsauf-
gabe zu erfiillen?

Noch einmal: man braucht nicht Heideggerianer zu sein, um
mit dem Meister aus Deutschland zu konzedieren, dass es heute

80

- 8 14.02.2028, 09:54:11 Op


https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

schwierig ist, dem Wort Humanismus einen Sinn zurtickzugeben.
Nicht so sehr, wie er im Brief {iber den «Humanismus» behauptet,
weil der Humanismus nur eine abkiinftige Erfahrung darstelle,
die aus der Ubertragung der spitgriechischen philanthropia in den
Sprachhorizont der romanitas entstanden sei. Sondern deshalb,
weil der Humanismus — und erst recht die von Heidegger in Aus-
sicht gestellte Anthropologie der Lichtung, in der der Mensch ein-
fach zu einem Problem ohne menschliche Losung erklart wird —
nichts mehr garantiert.

Im schier allgemeinen Mangel an Losungen mochte ich nur
folgenden minimalen Ausblick wagen: Eine mogliche Quelle
symbolischer Energie scheint mir im Einnehmen einer illusionslo-
sen Haltung zu liegen: eine illusionslose Haltung, die den Men-
schen bewahren mochte, ohne alles auf ihn als Mittelpunkt des
Weltalls zurtickzufiihren, eine nicht-anthropozentrische Haltung,
die sich dem technisch-wissenschaftlichen Wachstum 6ffnet ohne
Sehnsucht nach dem verlorenen, unvordenklichen Ursprung,
doch auch ohne sich jenseits aller ethischen Regelung ins Leere ei-
ner dozilen Unterwerfung unter den Imperativ der Technik zu
begeben; eine illusionslose Haltung, die — ohne Pessimismus und
ebenso ohne billigen Optimismus - nach neuen symbolischen
Sinnressourcen sucht, damit der Mensch wieder in der Welt der
Natur und der Geschichte Wurzeln schlagen kann; eine illusions-
lose Haltung, die angesichts der An-Ethizitdt der Technik darum
bemiiht ist, den moralischen Verantwortungssinn, dessen die
Menschheit im Prinzip fahig ist, zu aktivieren.

Eines ist gewiss. Wenn die Techno-Wissenschaft der magische
Tanz ist, den der heutige Mensch tanzt, dann reicht Marxens elfte
These iiber Feuerbach nicht mehr. Es reicht nicht mehr, die Welt
zu verandern, weil sie sich auch ohne unseren Willen verandert.
Es kommt darauf an, diese Weltverdnderung angemessen zu in-
terpretieren, damit sie sich nicht als Welt ohne uns verwirklicht,
als regnum hominis ohne Bewohner. Zu einer solchen «Interpretati-
on» kann eine Philosophie der Technik im Nominativ einen wich-
tigen Beitrag leisten.

81

- 8 14.02.2028, 09:54:11 Op


https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANCO VOLPI

Literatur

Benedikter, R. (Hg.) 2002: Italienische Technikphilosophie fiir das
21. Jahrhundert, Frommann-Holzboog, Stuttgart.

Fohler, S. 2003: Techniktheorien, Fink, Miinchen.

Hottois, G. 1984: Le signe et la technique. La philosophie a
I'épreuve de la technique, Montaigne, Paris.

Heidegger, M. 1959: Gelassenheit, Neske, Pfullingen.

Heidegger, M. 1988: Nur noch ein Gott kann uns retten, in Ant-
wort. Martin Heidegger im Gesprach, Neske, Pfullingen.

Hottois, G. 1996: Entres Symboles et technosciences, Seyssel,
Champ Vallon.

Nietzsche, F. 1980: Nachgelassene Fragmente 1884, in Kritische
Studienausgabe, hg. von G. Colli und M. Montinari, de Gruy-
ter/dtv, Miinchen/Berlin.

Ortega y Gasset, ]. 1982: Meditacion de la técnica y otros ensayos
sobre ciencia y filosofia, Alianza, Madrid.

Pico della Mirandola, G. 1987: Discorso sulla dignita dell'uomo,
lat./it., hg. von G. Tognon, Vorwort von E. Garin, La Scuola,
Brescia.

Sartre, J.-P. 1996: L’existentialisme est un humanisme (1945), Gal-
limard, Paris.

Scharff, R.C./Dusek, V. (Hg.) 2003: Philosophy of Technology. The
Technological Condition, Blackwell, Oxford.

Séris, J.P. 1994: La technique, Presses universitaires de France,
Paris.

82



https://doi.org/10.14361/9783839412688-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

