Sartres Abwesenheit

Claus-Artur Scheier (Braunschweig)

1987 publizierte Peter Handke ein Buch mit dem Titel Die Abwesen-
heit (genauer besehen erweist es sich als die narrative Vorlage fiir einen
Film). Der Untertitel verheif3t Ein Mdrchen. Wie kann der fleiflige Le-
ser von Martin Heidegger und Roland Barthes aus der Abwesenheit ein
Mirchen machen? Die altere Schriftstellergeneration war noch exis-
tenzialistisch, und der Name auch im Nachkriegsdeutschland und -6s-
terreich war Jean-Paul Sartre.

Der Vortrag bedenkt aber nur Sartres Abwesenheit zu Ehren
meines im Leben wie im Denken altbewihrten Freundes Klaus Erich
Kaehler, dessen prizise Analysen der Geschichtlichkeit des dezentrier-
ten Subjekts wegweisende Beitrdge zum Verstindnis unsrer philoso-
phisch so schwer zu verstehenden Moderne sind. In seinen Uberlegun-
gen zur »Identitit des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«
zeigt e, wie die »in das je subjektive Bewusstsein und Leben aufgenom-
men[en]« Realititen »nicht nur in Begriffe oder andere sinnhafte Gebil-
de gefaf3t« werden, »sondern auch gleichsam eingetaucht in den inneren
Zusammenhang des subjektiven Erlebnisstroms, dessen individuelle
Fiarbung sich der intersubjektiven Erfassung im wesentlichen, ndmlich
in seinem Wie des Erlebens und seiner Details entzieht. Dieses imagi-
nire Leben ist nicht mehr irrelevant fiir den vollen Realititsgehalt we-
der des Seins noch des Wissens. Es erhilt gerade erst durch das Prinzip
des dezentrierten Subjekts seine Wahrheitsrelevanz«,! und Kaehler
nennt als Beleg Sartres L'imaginaire von 1939 —ich mochte dem frucht-
barem Hinweis auf das imaginire Leben des dezentrierten Subjekts ein
paar Schritte in Sartres friihes Denken hinein folgen.

Sartres produktive Verwandlung der Phinomenologie? erscheint
als eine geschichtlich unumgehbare Verwandlung des phanomenologi-

1 K. E. Kaehler: »Die Identitit des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«. In:
Tradition und Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik. Interkulturelle philoso-
phische Perspektiven. Hrsg. von C.Bickmann, H.-]. Scheidgen, T. Vofhenrich und
M. Wirtz. Amsterdam/New York 2006, 179-192.

2 Husserl war in Frankreich lingst kein Unbekannter mehr. 1929 hielt er an der Sor-
bonne eine Reihe von Vortrigen, aus denen die Cartesianischen Meditationen hervor-

195

https://dol.org/10.5771/9783485860387-185 - am 24.01.2028, 10:22:10. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claus-Artur Scheier

schen Gedankens der Produktivitit, wobei mitverstanden sei, dass die-
ser Gedanke fiir das Produktivitits-Denken des 20. Jahrhunderts — und
so zugleich fiir dessen eigentiimliche Weise zu produzieren — exempla-
risch ist. Unmittelbar fillt freilich auf, dass Sartre seinen Gedanken an
einem besonderen Produkt und an dessen besonderer Produktionsform
entwickelt — am Bild (image) und an einem Bewusstsein, das intentio-
nal auf dies Bild bezogen ist (conscience imageante). Die Abhandlung,
mit der er die schliefflich zum Existenzialismus von L'étre et le néant
und Les mouches fithrende Untersuchung beginnt, heifdt L'imagina-
tion, was ganz richtig mit Uber die Einbildungskraft iibersetzt wurde.
Und doch lasst die Ubersetzung zogern. Das Wort imaginatio wird
wie die anderen Ableitungen von imago, imitor erst in der rémischen
Kaiserzeit gebraucht und iibersetzt namentlich das griechische phan-
tasia. Zur Sache der Philosophie ist die phantasia zuerst bei Platon
geworden, der sie als symmeixis aisthéseds kai doxés, also als Vereini-
gung von Wahrnehmung und Auffassung denkt,®> sowie bei Aristote-
les, aus dessen Untersuchungen* hier nur festgehalten sei, dass auch
die (menschliche) Vernunfttitigkeit nicht mdoglich ist ohne Mitwir-
kung der phantasia.’ Das wird wegweisend fiir die folgenden zweitau-
send Jahre.¢ Die deutsche Lehniibersetzung des mittel-latein. vis ima-
ginationis als Einbildungskraft scheint zuerst belegt zu sein bei
Comenius 1640. Eine neue Bedeutung wird der Einbildungskraft im
empfindsamen 18. Jahrhundert zugeschrieben. Alexander Gottlieb
Baumgarten entwirft eine dsthetische Wissenschaft der Einbildungs-
kraft: Scientia imaginando cogitandi et ita cogitata proponendi est aes-
thetica phantasiae — »die Wissenschaft des einbildenden Denkens wie
des Darstellens des so Gedachten ist die Asthetik der Phantasie«.” Aber
erst Kants Theorie der produktiven Einbildungskraft in der Kritik der
reinen Vernunft stellt die Einbildungskraft auf einen ganz neuen (spe-
kulativen) Grund, dessen Tiefen vor allem Fichte und Schelling aus-

gingen. Die von E. Levinas und G. Pfeiffer unter dem Titel Méditations Cartésiennes
besorgte Ubersetzung erschien 1931 in Paris.

3 Platon: Sophistes, 264b.

4 Aristoteles: De an. 111.3, De mem. 449b29-450b1, De insom. 459a8-23.

5 Ebd. 449b32: kai noein oyk esti aney phantasmatos.

¢ Eine kurze Ubersicht bis zur Renaissance gibt die Einleitung von Charles B. Schmitt
und Katherine Park zu Gianfrancesco Pico della Mirandola: Uber die Vorstellung, De
imaginatione. Hrsg. von E. Kessler. Miinchen 1984.

7 A. G. Baumgarten: Metaphysica. Halle 51763, §570.

196

https://dol.org/10.5771/9783485860387-185 - am 24.01.2028, 10:22:10. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartres Abwesenheit

loten werden.® Dass diese ganze, wie man wohl sagen darf: entschei-
dende Phase in der Geschichte der Theorie der Einbildungskraft von
Sartre mit keinem Wort auch nur beriihrt wird, ist kein Zufall und liegt
jedenfalls nicht nur an dem konstitutiv zu nennenden Unverstindnis,
mit dem das Denken der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts auf die
Epoche des Deutschen Idealismus zuriickblickte, wo es dies iiberhaupt
noch tat.

Kant allerdings blieb wenigstens in den Modifikationen des Neu-
kantianismus prisent, und hier mag es geniigen, seine prignante De-
finition der Einbildungskraft festzuhalten, die kraft ihrer Kargheit den
Bogen von Aristoteles bis zu Sartre spannt: »Einbildungskraft ist das
Vermdogen, einen Gegenstand auch ohne dessen Gegenwart in der An-
schauung vorzustellen«.?

Gleichwohl — die Ubersetzung der imaginatio, und so der Sartre-
schen imagination durch die vis imaginationis in die Einbildungskraft
ldsst zogern, und zwar der »Kraft« wegen, die nicht nur als Bestim-
mung eines »Seelenvermdgens« ein metaphysischer und in emphati-
scher Bedeutung neuzeitlicher Begriff ist. Gewiss nimmt etwa Nietz-
sche keinen Anstand, von Kriften zu reden, wie ja auch die moderne
Physik diesen Begriff nicht verabschiedet hat (ihn jedoch mit den neu-
en Begriffen Arbeit und Energie zusammendenkt), aber niher besehen
sind die so gedachten Krifte nicht linger diejenigen, die in der Neuzeit
gedacht wurden — deren Begriff geht unter in der Hegelschen Dialektik.
In diesem geschichtlichen Sinn ist die imagination nicht mehr die neu-
zeitliche Einbildungskraft, sondern nur mehr ein Einbilden, und noch
genauer genommen nicht einmal mehr ein Ein-Bilden. Sie ist darum
nicht weniger, kein »defizienter Modus« des méchtigen alten Begriffs,
sondern etwas anderes. Sehr genau ersetzt deshalb Sartre den im kriti-
schen Teil seiner Untersuchung noch gebrauchten Begriff der imagina-
tion durch den préazisen Terminus conscience imageante, ein schwer
iibersetzbarer Ausdruck, den der im iibrigen verlissliche Ubersetzer
von L'imaginaire, Hans Schioneberg, mit »vorstellendes Bewusstsein«
wiedergibt — eine leider irrefiihrende (vielleicht von Freuds Wort-
gebrauch inspirierte) Ubersetzung. Denn die Riickiibersetzung von
»Vorstellung« muss allemal représentation sein, und dieser Begriff ist

8 Hierzu umfassend R. Loock: Schwebende Einbildungskraft. Konzeptionen theoreti-
scher Freiheit in der Philosophie Kants, Fichtes und Schellings. Wiirzburg 2007.
o 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 151.

197

https://dol.org/10.5771/9783485860387-185 - am 24.01.2028, 10:22:10. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claus-Artur Scheier

entschieden zu weit (wie ohnehin der der repraesentatio),® so dass
Husserl zum Beispiel ganz selbstverstindlich von den Problemen »des
psychologischen Ursprungs der Raumvorstellung, der Zeitvorstellung,
Dingvorstellung, Zahlvorstellung usw.« sprechen kann.!' Bei Sartre
geht es hingegen prazis um die bildliche Vorstellung.

Wie also ist conscience imageante angemessener zu libersetzen?
Da Sartres Theorie von Husserl ausgeht, der die Tatigkeit des Bewusst-
seins phinomenologisch als dessen »Konstitutionsleistungen« be-
schreibt, bietet sich der Ausdruck bildkonstituierendes Bewusstsein
an, was sich ohne weiteres zu Bildbewusstsein verkiirzen ldsst, wenn
nur ein fiir allemal festgehalten wird: »das Bewuftsein ist Akt und
alles, was im Bewufstsein existiert, existiert in der Weise des Akts (en
acte)«.12 Sartre ist in der Tat radikal: Das Bewusstsein und es allein —
und nicht etwa das sei es Cartesisch, Kantisch oder sogar Husserlsch
gedachte Ich — ist spontan:

Spontan nennt man eine Existenz, die sich durch sich selbst zum Existieren
bestimmt. Mit anderen Worten, spontan existieren heifSt existieren fiir sich
und durch sich. Eine einzige Realitit verdient daher den Namen der sponta-
nen, namlich das Bewusstsein. Fiir es sind in der Tat Existieren und Bewusst-
seinhaben des Existierens ein und dasselbe. Mit andern Worten, das grofSe
ontologische Gesetz des Bewusstseins ist das folgende: die einzige Existenz-
weise fiir ein Bewusstsein ist Bewusstsein haben, dass es existiert.’?

Natiirlich wire es hier verlockend, hiniiberzusehen zu den Existenz-
konzeptionen von Heideggers Sein und Zeit (1927) oder Jaspers’ Phi-
losophie (1932), aber es mag gentigen, festzuhalten, dass Sartre Exis-
tenz und Bewusstsein strikt identifiziert: Existieren ist Bewusstsein
und umgekehrt, und in allem Bewusstsein-von ... hat das Bewusstsein

10 Vgl. ebd. B 3761,

11 E. Husserl: Cartesianische Meditationen. Eine Einleitung in die Phinomenologie.
Hrsg. von E. Stroker. Hamburg 1977, §§37, 78.

12 7. P. Sartre: L'imagination. Edition corrigée avec und index par Arlette Elkaim-Sartre.
Paris 2000 (Erstausgabe 1936), 35.

13 Ebd. 125f. Eine glattere Ubersetzung wire wohl: »Fiir es sind in der Tat Existieren
und sich des Existierens bewusst sein eins und dasselbe. [...]: die einzige Existenzweise
fiir ein Bewuf3tsein ist sich bewuf3t zu sein, daf3 es existiert.« Das hief3e aber: sexister et
étre conscient d’exister [...] cest d’étre conscient qu’elle existe.c Sartre will offenbar,
obwohl er von einem »ontologischen Gesetz« spricht, das >étrec umgehen, um den rei-
nen Akt der conscience namhaft zu machen — womit freilich anderseits auf das »avoir« zu
achten bleibt.

198

https://dol.org/10.5771/9783485860387-185 - am 24.01.2028, 10:22:10. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartres Abwesenheit

sein Existieren als das Bewusstsein seines Existierens. Indem es sich so
hat — und nur ist, indem es sich so hat —, unterscheidet es sich in ein
habendes und ein gehabtes Bewusstsein, ein Unterschied, den es so-
gleich auch léscht. Es ist entspringend-verschwindendes (Sich-)Haben,
weshalb das Sein-(der-Welt-)fiir-das-Bewusstsein unmittelbar Ha-
ben(-von-Welt) ist.™* Das ist eine im Blick auf Freges Logik der Funk-
tion, f(a), zweifellos giiltige Beschreibung des intentionalen Bewusst-
seins iiberhaupt — und also des dezentrierten Subjekts als des Dipols
Bewusstsein(Gegenstand). Husserl freilich denkt, wenigstens seit den
Ideen I, wesentlich vom »transzendentalen Ich« her, das zwar nur in
der Reflektion erfasst wird: f;[fo(a)] usw., die unmittelbare Intentiona-
litdt f(a) aber immer schon fundiert. Denn:

Im cogito lebend, haben wir die cogitatio selbst nicht bewuft als intentionales
Objekt; aber jederzeit kann sie dazu werden, zu ihrem Wesen gehort die
prinzipielle Moglichkeit einer >reflektiven< Blickwendung und natiirlich in
Form einer neuen cogitatio, die sich in der Weise einer schlicht-erfassenden
auf sie richtet.s

Weil es also zum Wesen der unmittelbaren cogitatio gehort, dass wir
jederzeit auf sie selbst und weiter auf die cogitatio der cogitatio usw.
reflektieren konnen, ist schon die unmittelbare cogitatio f(a) ichhaft:

Ist ein intentionales Erlebnis aktuell, also in der Weise des cogito vollzogen,
so >richtetc sich in ithm das Subjekt auf das intentionale Objekt. Zum cogito
selbst gehort ein ihm immanenter >Blick-aufc das Objekt, der andererseits aus
dem >Ich< hervorquillt, das also nie fehlen kann.1

Sartre dagegen kehrt das Fundierungsverhiltnis um, stellt das Be-
wusstsein, mit der bekannten Hegel-Marxschen Metapher, vom
(Ich-)Kopf auf die eignen Fiifle, indem er sein Wesen im bloflen Fiirsich
(pour soi) ausmacht: Das Bewusstsein hat das Bewusstsein der (seiner)
Existenz immer schon vor allem (Bewusstsein von) Ich. Zwar ist auch
fiir Husserl der Akt der Reflektion notwendig spdter als das unmittel-
bare Bewusstsein, aber ebenso notwendig fiihrt er zuletzt auf ein Ich
als solches, auf das transzendentale Ego. Worauf die Reflektion aber

4 Die Nihe zum Heideggerschen, nicht vom alten >Erdugnis< abgeleiteten »Ereignis«
und seinen Verwandten ist ersichtlich.

15 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phianomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phianomenologie. (Husser-
liana, Bd. I11/1). Hrsg. von K. Schuhmann. Den Haag 1976, 77 (§38).

16 Ebd. 75 (§37).

199

https://dol.org/10.5771/9783485860387-185 - am 24.01.2028, 10:22:10. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claus-Artur Scheier

niher betrachtet (und das »spiter« sorgfiltig festgehalten) eigentlich
nur fiithrt, ist das Bewusstsein eines Bewusstseins eines Bewusstseins
usw., d.h. jenes »Ego«, aus dem als Ursprung das unmittelbare Be-
wusstsein >hervorquellen« soll, erweist sich vielmehr als die idealisie-
rende (von der Zeit abstrahierende) Fixierung des abstrakten Fiirsich.”

Entsprechend machen in der logischen Transformation fiir Sartre
f(a) und f;[fo(a)] keinen wesentlichen Unterschied; f;[fo(a)] ist blof3 der
Ausdruck dafiir, dass das Bewusstsein immer schon fiir sich ist oder
dass es Bewusstsein davon hat, zu existieren. Erst f,(f;[fo(a)]) driickt
die eigens vorgenommene Reflektion auf dasjenige intentionale Objekt
aus, das der Bewusstseinsakt als solcher ist. Von der Selbstkonstitution
eines Bewusstsein entquellen lassenden Ich kann aber auch hier keine
Rede sein. Das liegt zuletzt offenbar daran, dass Sartre anders als Hus-
serl nicht von der Zeit abstrahiert, was durchaus wieder in der Kon-
sequenz des Husserlschen Konzepts des intentionalen Bewusstseins
liegt. Husserl selbst hatte ja (zu seinem nicht geringen Erstaunen) ent-
deckt, dass »die urspriinglichen zeitkonstituierenden Erlebnisse [...]
selber wiederum in der Zeit« sind,*® worin sich bekanntlich das phino-
menologische als das intentionale Ich epochal vom reflexiven Ich des
deutschen Idealismus unterscheidet. Wie immer das Bewusstsein re-
flektieren mag, es wird — Husserl selber hatte es gelehrt — die Retenti-
onsspur nicht los und damit auch nicht den Gegenstand des reflekti-
onslosen (unmittelbaren) Bewusstseins oder die »Welt«. Und insofern
diese — nicht als Horizont, sondern in der Gestalt von Gegenstinden —

17 Eine interessante Zwischenposition nimmt hier offenbar der Wittgenstein der Lo-
gisch-philosophischen Abhandlung ein, wenn er schreibt (5.64), »daf3 der Solipsismus,
streng durchgefiihrt, mit dem reinen Realismus zusammenfillt. Das Ich des Solipsismus
schrumpft zum ausdehnungslosen Punkt zusammen, und es bleibt die ihm koordinierte
Realitit. / 5.641 Es gibt also wirklich einen Sinn, in welchem in der Philosophie nicht-
psychologisch vom Ich die Rede sein kann. / Das Ich tritt in die Philosophie dadurch ein,
daf die >Welt meine Welt ist. / Das philosophische Ich ist nicht der Mensch, nicht der
menschliche Kérper, oder die menschliche Seele, von der die Psychologie handelt, son-
dern das metaphysische Subjekt, die Grenze — nicht ein Teil der Welt.« (Wittgenstein:
Schriften 1. Frankfurt a. M. 1960, 66) Zuvor hatte er geschrieben: »5.631 Das denkende,
vorstellende, Subjekt gibt es nicht. [...] / 5.632 Das Subjekt gehort nicht zur Welt,
sondern es ist eine Grenze der Welt. / 5.633 Wo in der Welt ist ein metaphysisches
Subjekt zu merken? / Du sagst, es verhilt sich hier ganz, wie mit Auge und Gesichtsfeld.
Aber das Auge siehst du wirklich nicht. / Und nichts am Gesichtsfeld 13t darauf schlie-
Ben, dafs es von einem Auge gesehen wird.« (ebd. 65)

18 E. Husserl: Briefe an Roman Ingarden. Mit Erlduterungen und Erinnerungen an
Husserl. Hrsg. von R. Ingarden. Den Haag 1968, 122.

200

https://dol.org/10.5771/9783485860387-185 - am 24.01.2028, 10:22:10. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartres Abwesenheit

allemal den logischen Charakter des Arguments hat, ist sie, wie Witt-
genstein sagt, meine Welt, d. h. sie wird gehabt.

Wo immer also Bewusstseinsdifferenz stattfindet — und das Be-
wusstsein ist als spontanes Fiirsich differierend —, da findet Haben
statt, was Sartre prizis mit der Formel ausdriickt, das Bewusstsein exis-
tiere einzig so, dass es Bewusstsein hat, dass es existiert. Und da das
Bewusstsein wiederum nichts anderes ist als Existieren, ist das Existie-
ren Sein-zur-Welt als so oder so gehabter. Hier macht nun auch das
Bildbewusstsein keine Ausnahme, auch es ist Welt-Bewusstsein, das
Bild wesentlich nicht eine Weise des Ich, fiir sich zu sein, sondern eine
Weise von Welt(-fiir-das-Bewusstsein) bzw. eine Weise von Bewusst-
sein—(in Richtung auf)-Welt.

So wird verstindlich, dass Sartres ganze Anstrengung in den bei-
den dieser Thematik gewidmeten Schriften die ist, das Bild nicht als
eine Art von Sache, sondern als Weise des Existierens oder Seins-zur-
Welt zu denken. Husserl selbst, raumt Sartre ein, habe diesen Schritt
wohl schon getan, aber in seinen Konsequenzen nicht ausgefiihrt. Die
Geschichte der Imagination von Descartes iiber Leibniz, Berkeley, Hu-
me, Kant, Mill, Taine, Bergson zu den Psychologen des ersten Drittels
des 20. Jahrhunderts zieht sich der Sartreschen Kritik mithin zusam-
men auf das Proton pseudos, das Bild isoliert und zu einer Sache ge-
macht zu haben, deren Realitit sich von der Realitit »duflerer« Sachen
nur dadurch unterscheiden soll, dass sie eben »innerpsychisch« ist, wo-
bei die Psyche zugleich behauptet wird als ein Behilter von Bildern.
Husserls Phdanomenologie hingegen bringe hier die radikale Wende:

Indem das Bild zu einer intentionalen Struktur wird, geht es aus dem Status
eines trigen Bewusstseinsinhalts iiber in den des einen und selben syntheti-
schen Bewusstseins in Beziehung auf einen transzendenten Gegenstand. Das
Bild meines Freundes Pierre ist keine vage Phosphoreszenz, keine Bahnung,
die von der Wahrnehmung von Pierre in meinem Bewusstsein hinterlassen
wurde: es ist eine organisierte Bewusstseinsform, die, auf ihre Weise, Bezug
nimmt auf meinen Freund Pierre, es ist eine der moglichen Weisen, sich auf
das wirkliche Wesen Pierre einzustellen. So nimmt das Bewusstsein im Akt
der Imagination direkt Bezug auf Pierre und nicht durch die Vermittlung
eines Simulakrums, das in thm wire. Zusammen mit der immanentistischen
Metaphysik des Bildes verschwinden auf einen Schlag alle Schwierigkeiten
[...] betreffs des Bezugs dieses Simulakrums auf seinen wirklichen Gegen-
stand und des reinen Denkens auf dies Simulakrum. Dieser >Pierre im Klein-
format¢, dieser vom Bewusstsein mitgeschleppte Homunculus gehorte nie-
mals dem Bewufitsein an. Er war ein Gegenstand der materiellen Welt, der

201

https://dol.org/10.5771/9783485860387-185 - am 24.01.2028, 10:22:10. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claus-Artur Scheier

sich unter die psychischen Wesen verirrt hatte. Indem er ihn aus dem Be-
wusstsein hinauswirft mit der Versicherung, dass es nur einen und denselben
Pierre gibt, Gegenstand der Wahrnehmungen wie der Bilder, hat Husserl die
psychische Welt von einer schweren Last befreit und nahezu alle Schwierig-
keiten niedergeschlagen, die das klassische Problem des Bezugs von Bild und
Denken verdunkelten.

Jenes Proton pseudos mithin, das von Descartes spétestens bis zu den
Psychologen des frithen 20. Jahrhunderts die psychologische wie die
philosophische Lehre von der Imagination bestimmt, stellt sich logisch
dar als ein Schluss, dessen Mitte (als Simulakrum) das Denken bzw.
Bewusstsein iiberhaupt und den Gegenstand verkniipft und auseinan-

derhalt:
Bewusstsein — Simulakrum — Gegenstand.

Genauer erscheint das Simulakrum als Gegenstand sui generis, der sich
zwischen das Bewusstsein und dessen urspriinglichen Gegenstand
schiebt, diesen gleichsam abblendet und dem Bewusstsein den Zugang
zur wirklichen Welt, zur Welt-des-Bewusstseins im emphatischen
Sinn, also zur wahren Welt versperrt. Diese Schranke, gemacht aus
dem Stoff der wirklichen Welt, wird aber aus einem Bild (image) zu
einem Trugbild (simulacre) dadurch, dass sie umgekehrt die Welt als
aus ihrem Stoff gemacht erscheinen ldsst, so dass das Bewusstsein al-
lein dadurch, dass es das Bild fiir eine Art von Gegenstand nimmt, zum
Korrelat einer simulierten Welt wird.

Damit kommt die kritische Modernitit des Sartreschen Gedan-
kens zum Vorschein, denn das Simulakrum ist im Horizont der Imagi-
nation offenbar eben dasselbe, was im 6konomischen Horizont der Mo-
derne die Ware ist, deren eigentiimlichen Fetischcharakter Marx als
erster in uniibertrefflicher Klarheit herausgestellt hatte.?0 »Das Ge-
heimnisvolle der Warenforme, erkannte er, bestehe

einfach darin, daf} sie den Menschen die gesellschaftlichen Charaktere ihrer
eignen Arbeit als gegenstindliche Charaktere der Arbeitsprodukte selbst, als
gesellschaftliche Natureigenschaften dieser Dinge zuriickspiegelt, daher auch
das gesellschaftliche Verhiltnis der Produzenten zur Gesamtarbeit als ein

19 Sartre: L'imagination (s. Anm. 12), 147 f.
20 K. Marx: Das Kapital. I. Bd. In: K. Marx/F. Engels: Werke. Berlin 1956 ff. Bd. 23, ins-
bes. Kap. 1.1.4.: »Der Fetischcharakter der Ware und sein Geheimnis«.

202

https://dol.org/10.5771/9783485860387-185 - am 24.01.2028, 10:22:10. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartres Abwesenheit

aufler ihnen existierendes gesellschaftliches Verhiltnis von Gegenstidnden.
Durch dies Quidproquo werden die Arbeitsprodukte Waren, sinnlich iiber-
sinnliche oder gesellschaftliche Dinge. [...] Es ist nur das bestimmte gesell-
schaftliche Verhiltnis der Menschen selbst, welches hier fiir sie die phantas-
magorische Form eines Verhéltnisses von Dingen annimmt.2!

Mit dem Attribut »phantasmagorisch«?? verweist Marx sogleich auf
die Analogie zwischen der Imagination und dem Bewusstsein unter
der Bestimmung der kapitalistischen Produktionsverhiltnisse, nach-
dem er das gesellschaftliche Verhiltnis vom natiirlichen Verhiltnis

Sehnerv — Licht — Ding

unterschieden hat. »Dagegenc, sagt er,

hat die Warenform und das Wertverhiltnis der Arbeitsprodukte, worin sie
sich darstellt, mit ihrer physischen Natur und den daraus entspringenden
dinglichen Beziehungen absolut nichts zu schaffen. [...] Um daher eine Ana-
logie zu finden, miissen wir in die Nebelregion der religiosen Welt fliichten.
Hier scheinen die Produkte des menschlichen Kopfes mit eignem Leben be-
gabte, unter einander und mit den Menschen in Verhiltnis stehende selb-
stindige Gestalten. So in der Warenwelt die Produkte der menschlichen
Hand. Dies nenne ich den Fetischismus, der den Arbeitsprodukten anklebt,
sobald sie als Waren produziert werden, und der daher von der Warenpro-
duktion unzertrennlich ist.?

In der »Nebelregion der religiosen Welt« scheinen »die Produkte des
menschlichen Kopfes [...] selbstindige Gestalten« zu sein — soweit die
Lehre Feuerbachs, und nun ihre Marxsche Ubersetzung: »So in der
Warenwelt die Produkte der menschlichen Hand.« Im geschichtlichen
Ort Nietzsches sind diese Produkte abermals iibersetzt, in eine Welt
des Schaffens, in der nun »mit der wahren Welt [...] auch die schein-

21 Ebd. 86.

2 Der Larousse étymologique erldutert: »fantasmagorie fin XVIlle s., »appliqué a la
lanterne magique, [...]. fantasmagorique 1798.« Der Laterna magica kommt eine
Schliisselrolle in der Proustschen Poetik zu, die Sartre konsequenterweise von Anfang
an ebenso befehdet wie die Freudsche Psychoanalyse.

% Marx: Das Kapital. 1. Bd. (s. Anm. 20), 86f.

203

https://dol.org/10.5771/9783485860387-185 - am 24.01.2028, 10:22:10. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claus-Artur Scheier

bare abgeschafft« ist.?* Deren in der Wirklichkeit — nicht im Nietz-
scheschen Gedanken selbst — uferlos fortstromende Bilderflut wird
kanalisiert von der Husserlschen Substrukturierung des »Bewusst-
seinsstroms« durch die Konstitutionsleistungen des intentionalen Be-
wusstseins und seines transzendentalen Ich — und abermals bleibt eine
korrelative Theorie der Imagination als solcher ein Desiderat. Ersicht-
licherweise verhalt sich Sartre in diesem Punkt zu Husserl wie vormals
Marx zu Feuerbach. Hatte Marx namlich die Kritik des Bilds aus der
»Konversation des Menschen mit dem Menschen« in die konomi-
schen Verhiltnisse iibersetzt, tibersetzt Sartre die intentionale Konzep-
tion des Bilds, ihre kritische Potenz entdeckend, aus der transzenden-
talen Phdnomenologie in den Horizont der psychologisch-literarisch
deskribierbaren Lebenswelt.

Die Parallele springt in die Augen: Die Warenform spiegelt »den
Menschen die gesellschaftlichen Charaktere ihrer eignen Arbeit als ge-
genstindliche Charaktere der Arbeitsprodukte selbst« zurtick — das Si-
mulakrum spiegelt dem Bewusstsein den Aktcharakter der Bildkonsti-
tution als gegenstandlichen Charakter des Bilds selbst zuriick. Wie nun
die Marxsche Grundoperation darin besteht, die scheinbaren Natur-
eigenschaften der Dinge zu denken als Charaktere der menschlichen
Arbeit, den Trug-Schluss

Arbeit — Natureigenschaft — Produkt
aufzulésen in die Funktion
Arbeitsform(Produkt),
besteht Sartres Grundoperation darin, den imaginiren Schluss
Bewusstsein — Simulakrum — Gegenstand

aufzulosen in die Funktion

2 F. Nietzsche: Gotzen-Diammerung. Wie die >wahre Welt< endlich zur Fabel wurde. In:
Nietzsche: Werke. Kritische Gesamtausgabe. Hrsg. von G. Colli und M. Montinari,
Band VI-3, Berlin 1969, 75.

204

https://dol.org/10.5771/9783485860387-185 - am 24.01.2028, 10:22:10. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartres Abwesenheit
Bildbewusstsein(Gegenstand)

und so das intentionale Subjekt-Objekt-Verhiltnis als die wahre Struk-
tur der Lebenswelt gegen den Schein ihrer Natiirlichkeit zu erweisen.
Beide denken an gegen den Schein geschichtlicher Kontinuitit von der
frithen Neuzeit zur Gegenwart, und beide denken damit zugleich ge-
gen sich selber. Denn wie Marx zundchst eine Kontinuitét der kapita-
listischen Produktionsweise seit der Auflosung der mittelalterlichen
Feudalstrukturen voraussetzt, so Sartre eine Kontinuitit der imagini-
ren Natiirlichkeit der Imagination. Aber Marx’ Analyse der maschinel-
len Produktion deckt eine epochale Differenz zwischen dem alten ma-
nufakturiellen und dem gegenwirtigen industriellen Kapitalismus auf,
und Sartre beobachtet jedenfalls genau, dass es — nach den »groflen
metaphysischen Systemen«? — die Romantik war, der das »Problem
des Bildes eine veritable Erneuerung hitte [...] verdanken kénnen«.2

Was dem als Phinomenologe ungeschichtlich denkenden Sartre
anders als Marx allerdings entgehen musste, war die geschichtliche
Differenz im Begriff des Bilds selbst. Verstandlich wird das dadurch,
dass die zeitgendssische Psychologie (die Psychoanalyse ausgenom-
men, die der Phdanomenologe aber a limine als blanken Naturalismus
verabschiedet) gerade wie zu Marx’ Zeiten die Nationalokonomie eine
entschieden »metaphysische«, also sekundar-metaphysische, d.h. den
Schein geschichtlicher Kontinuitdt befestigende Statur hat. So kénnen
beide Denker die epistemische Verfassung ihrer Gegenwart als befan-
gen in einer Schein-Natiirlichkeit — und damit logisch gesprochen im
Schein der alten (»aristotelischen«) Logik der Copula — voraussetzen,
wie sie sich eben in den beiden Schliissen

Arbeit — Natureigenschaft — Produkt
Bewusstsein — Simulakrum — Gegenstand

darstellt. Jedesmal hat die Mitte des Schlusses
S-M-P
dinglichen Charakter, der sich niher besehen als Verdinglichung he-

% . P. Sartre: L'imagination (s. Anm. 12), Kap. L.
% Ebd. 21.

205

https://dol.org/10.5771/9783485860387-185 - am 24.01.2028, 10:22:10. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claus-Artur Scheier

rausstellt. Das betrifft dann aber, als geschichtliches Dispositiv, nicht
nur die Semantik, sondern auch die Syntax dieser Schliisse: Sie sind
in Wahrheit keine Schliisse mehr, sondern selber schon, allerdings lar-
vierte, d.h. »verkehrte« Funktionen. Wie in Freges Logik Copula und
Prddikat zur Funktion konkreszieren und das auf diese Weise von sei-
nem Sein (der Copula) isolierte Subjekt als Argument freisetzen, tiber-
nehmen Natureigenschaft-Produkt bzw. Simulakrum-Gegenstand die
funktionale Herrschaft und werden von der menschlichen Arbeit bzw.
vom Bewuf3tsein als ihren Argumenten »gesittigt«:

Produkt(Produktion) / Gegenstand(Bewusstsein).

Und die Kritik dieser Verdinglichung besteht jedesmal darin, die Copu-
la als Schein auf ihre Wahrheit als menschliche bzw. Bewusstseins-Ta-
tigkeit durchsichtig zu machen und so an das vormals isolierte Subjekt
zuriickzubinden. Dadurch kehrt sich die Funktion um und zeigt sich in
ihrer gesellschaftlichen bzw. psychologischen Wahrheit:

Produktion(Produkt) / Bewusstsein(Gegenstand)

— das Wesen des Menschen bzw. des (dezentrierten) Bewusstseins ist
die Wahrheit (der »Begriff«) der Welt (der Produkte und Gegenstinde)
und nicht umgekehrt.

So ist aber die innere Bewegung der Moderne beschaffen, die nicht
dies oder das ist, so dass man, wie ein naives Denken tut, siauberlich
(und weil siuberlich auch moralisch) Moderne und Anti-Moderne
scheiden konnte, sondern sie ist immer, wie Kaehlers Analysen sehr
konkret zeigen, dies und das, eine bestdndige metanoia und metabolé
oder permanente Revolution, was Feuerbach noch glaubte ein fiir alle-
mal erledigen zu konnen:

Wir diirfen nur immer das Prddikat zum Subjekt und so als Subjekt zum
Objekt und Prinzip machen — also die spekulative Philosophie nur umkehren,
so haben wir die unverhiillte, die pure, blanke Wahrheit.?”

Was ist nun mit der Umkehrung der Einbildungskraft aus einem Mo-
dus von Anwesenheit (des Bildes) in einen Modus von Abwesenheit

77 L. Feuerbach: Vorliufige Thesen zur Reformation der Philosophie. In: Gesammelte
Werke. Hrsg. von W. Schuffenhauer. Berlin 1967 ff., Bd. 9, 244.

206

https://dol.org/10.5771/9783485860387-185 - am 24.01.2028, 10:22:10. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartres Abwesenheit

(des »Eingebildeten«) — und so, wie die weiteren Entwicklungen zeigen,
in den primiren Modus von Bewusstsein (Sprache) iiberhaupt ge-
leistet?

Von Anfang an fragt die Philosophie nach der Gegenwart, nach
dem Verhiltnis des Menschen zur Zeit, das sich fiir ein erstes Verstind-
nis in die berithmten drei oder vier Kantschen Fragen auffalten lasst:
Was kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen? Was ist
der Mensch? Der wesentliche Bezug auf Vergangenheit (Wissen = ei-
denai: Gesehenhaben) und Zukunft (Hoffen) zeigt bereits, dass Gegen-
wart (Tun) zu denken ist als Anwesenheit-Abwesenheit, im klassischen
Denken von den Vorsokratikern bis zum deutschen Idealismus, noch-
mals mit Kant gesprochen, als »Synthesis a priori« von Abwesenheit
und Anwesenheit unter dem Primat von Anwesenheit (»Anschau-
ung«). Der (industriellen) Moderne war diese Synthesis (unter dem
Namen der reinen oder spekulativen Vernunft) ebenso abhanden ge-
kommen wie der Primat der Anschauung. Hinfort steht das In-einan-
der von Anwesenheit und Abwesenheit vielmehr unter dem Primat der
Abwesenheit, aber das Denken des 19. Jahrhunderts bleibt insofern
noch ein Denken von Anwesenheit, als es die Welt aus deren Nah-
erwartung entwirft (die »Utopien« — und auch Schopenhauers Nirwa-
na, Feuerbachs Konversation des Menschen mit dem Menschen und
Kierkegaards religioses Stadium sind solche Utopien, nicht nur Marx’
kommunistische Gesellschaft, Wagners Weltherrschaft des deutschen
Geistes und Nietzsches tragisches Zeitalter). Aber noch Husserls radi-
kal verzeitlichtes intentionales Bewusstsein konstituiert sich aus dem
quasi-angeschauten, in Wahrheit postulierten »Ursprung« einer »le-
bendigen Gegenwart, die Husserl mit dem traditionellen Namen des
transzendentalen Ego belegt, und auch noch Heidegger hilt gegen die
Unanschaulichkeit des »rechnenden Denkens« an der nicht-unmogli-
chen Anschaulichkeit des Gevierts, Adorno gegen die »verwaltete
Welt« an der wie immer gebrochenen Anschaulichkeit des authenti-
schen Kunstwerks fest.

Der alte Vorwurf der modernen Denker gegen ihre nicht minder
modernen Vorginger, sie seien »noch« Metaphysiker gewesen, erklart
sich daraus, dass sie bei ihnen immer noch einen Rest Anwesenheit als
Constituens des Gedankens entdecken, und es ist Sartre, dem das Ver-
dienst zukommt, zum ersten Mal in der Geschichte des modernen Den-
kens radikal von der Abwesenheit her gedacht zu haben: Sartre ist der
Denker der Abwesenheit kat’exochén, der Abwesenheit der Dinge der

207

https://dol.org/10.5771/9783485860387-185 - am 24.01.2028, 10:22:10. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claus-Artur Scheier

Welt bei einander (Kontingenz), der Wirklichkeit und der Moglichkeit
bei einander, der Welt und des Bewusstseins bei einander (Ansich und
Fiirsich), der Abwesenheit endlich des Bewusstsein bei sich selber (es
ist nicht, was es ist, und es ist, was es nicht ist). Das ist gemeint mit der
Freiheit, zu der wir »verurteilt« sind.

Diese Entdeckung des Nichts an der Stelle des alten Ich erscheint
bei Sartre ihrer Unmittelbarkeit wegen allerdings noch als Entzug, die
ontische Wirklichkeit der Abwesenheit ist der Mangel, und da in alter
Tradition das Subjekt, das den Mangel (iiber)kompensiert, der Heros
ist, ist das existenzialistische Bewusstsein das heroische Bewusstsein,
seiner Nichtigkeit wegen freilich ein heroisches Bewusstsein ohne He-
ros (das alltigliche Bewusstsein des Zweiten Weltkriegs und der Nach-
kriegszeit). Es ist darum auch, Sarte sagt es im Riickblick auf (den
immer mit Kojéves Analysen von Herrschaft und Knechtschaft gelese-
nen) Hegel selbst, ein »ungliickliches Bewusstseing, das im (Blick des)
andern, der es zu einem Anwesenden macht, notwendig den Feind se-
hen muss (»Die Hélle — das sind die andern«), und das es bestenfalls
zur Zweckgemeinschaft oder (Klein-)Gruppe bringt, wo die »Situati-
on« die ist, mit einem allgemeineren Mangel fertig zu werden.

Aber diese Radikalitit, das intentionale Verhiltnis von Bewusst-
sein und Welt als Abwesenheit tiberhaupt und so als die Abwesenheit
des Zentrums zu denken, war die geschichtliche Bedingung der Mog-
lichkeit der Transformation der industriellen Moderne in die mediale
Moderne — strukturell ist notwendig schon Sartres »prireflexives Co-
gito« ein Medium. Anwesenheit ist namlich die Abwesenheit von Zei-
chen, und so ist denn die Abwesenheit, insofern nicht Nichts ist, das
Feld der Zeichen, freilich der Zeichen von Zeichen von Zeichen und so
der Spuren von Spuren von Spuren, und in dieser Fiille — der Abwe-
senheit der Abwesenheit von Zeichen — hat sein Ungliick vom (damit
»strukturalistischen«) Bewusstsein abgelassen, dem sich in verwandel-
ter Gestalt Hegels Einsicht neu bewihrt, »daf es Nichts gibt, [...] was
nicht ebenso die Unmittelbarkeit enthilt, als die Vermittlung«.2

Kein Wunder, dass Strukturalismus wie Poststrukturalismus mit
dem Denker der Abwesenheit als Mangel nichts zu tun haben wollten,

% G. W. E Hegel: Wissenschaft der Logik, »Womit mufl der Anfang der Wissenschaft
gemacht werden?« (Hegel: Gesammelte Werke. In Verbindung mit der Deutschen For-
schungs-Gemeinschaft hrsg. von der Rheinisch-Westfilischen Akademie der Wissen-
schaften. Bd. 21. Hrsg. von FE. Hogemann und W. Jaeschke. Diisseldorf 1985, 54).

208

https://dol.org/10.5771/9783485860387-185 - am 24.01.2028, 10:22:10. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartres Abwesenheit

aber wir taumeln auch nicht langer benommen durchs bunte Zeichen-
feld und kénnen dem Bruder Pfortner unsre Reverenz erweisen: Wir
wissen, was wir am dezentrierten Subjekt haben.

209

https://dol.org/10.5771/9783485860387-185 - am 24.01.2028, 10:22:10. - [



https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand
	Sehnerv – Licht – Ding
	Arbeit – Natureigenschaft – Produkt
	Arbeitsform(Produkt)
	Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand
	Bildbewusstsein(Gegenstand)
	Arbeit – Natureigenschaft – Produkt Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand
	S--M--P
	Produkt(Produktion) / Gegenstand(Bewusstsein)
	Produktion(Produkt) / Bewusstsein(Gegenstand)

