
Sartres Abwesenheit

Claus-Artur Scheier (Braunschweig)

1987 publizierte Peter Handke ein Buch mit dem Titel Die Abwesen-
heit (genauer besehen erweist es sich als die narrative Vorlage für einen
Film). Der Untertitel verheißt Ein Märchen. Wie kann der fleißige Le-
ser von Martin Heidegger und Roland Barthes aus der Abwesenheit ein
Märchen machen? Die ältere Schriftstellergeneration war noch exis-
tenzialistisch, und der Name auch im Nachkriegsdeutschland und -ös-
terreich war Jean-Paul Sartre.

Der Vortrag bedenkt aber nur Sartres Abwesenheit zu Ehren
meines im Leben wie im Denken altbewährten Freundes Klaus Erich
Kaehler, dessen präzise Analysen der Geschichtlichkeit des dezentrier-
ten Subjekts wegweisende Beiträge zum Verständnis unsrer philoso-
phisch so schwer zu verstehenden Moderne sind. In seinen Überlegun-
gen zur »Identität des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«
zeigt er, wie die »in das je subjektive Bewusstsein und Leben aufgenom-
men[en]« Realitäten »nicht nur in Begriffe oder andere sinnhafte Gebil-
de gefaßt« werden, »sondern auch gleichsam eingetaucht in den inneren
Zusammenhang des subjektiven Erlebnisstroms, dessen individuelle
Färbung sich der intersubjektiven Erfassung im wesentlichen, nämlich
in seinem Wie des Erlebens und seiner Details entzieht. Dieses imagi-
näre Leben ist nicht mehr irrelevant für den vollen Realitätsgehalt we-
der des Seins noch des Wissens. Es erhält gerade erst durch das Prinzip
des dezentrierten Subjekts seine Wahrheitsrelevanz«,1 und Kaehler
nennt als Beleg Sartres L’imaginaire von 1939 – ich möchte dem frucht-
barem Hinweis auf das imaginäre Leben des dezentrierten Subjekts ein
paar Schritte in Sartres frühes Denken hinein folgen.

Sartres produktive Verwandlung der Phänomenologie2 erscheint
als eine geschichtlich unumgehbare Verwandlung des phänomenologi-

195

1 K. E. Kaehler: »Die Identität des dezentrierten Subjekts als permanente Aufgabe«. In:
Tradition und Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik. Interkulturelle philoso-
phische Perspektiven. Hrsg. von C. Bickmann, H.-J. Scheidgen, T. Voßhenrich und
M. Wirtz. Amsterdam/New York 2006, 179–192.
2 Husserl war in Frankreich längst kein Unbekannter mehr. 1929 hielt er an der Sor-
bonne eine Reihe von Vorträgen, aus denen die Cartesianischen Meditationen hervor-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Gedankens der Produktivität, wobei mitverstanden sei, dass die-
ser Gedanke für das Produktivitäts-Denken des 20. Jahrhunderts – und
so zugleich für dessen eigentümliche Weise zu produzieren – exempla-
risch ist. Unmittelbar fällt freilich auf, dass Sartre seinen Gedanken an
einem besonderen Produkt und an dessen besonderer Produktionsform
entwickelt – am Bild (image) und an einem Bewusstsein, das intentio-
nal auf dies Bild bezogen ist (conscience imageante). Die Abhandlung,
mit der er die schließlich zum Existenzialismus von L’être et le néant
und Les mouches führende Untersuchung beginnt, heißt L’imagina-
tion, was ganz richtig mit Über die Einbildungskraft übersetzt wurde.

Und doch lässt die Übersetzung zögern. Das Wort imaginatio wird
wie die anderen Ableitungen von imago, imitor erst in der römischen
Kaiserzeit gebraucht und übersetzt namentlich das griechische phan-
tasia. Zur Sache der Philosophie ist die phantasia zuerst bei Platon
geworden, der sie als symmeixis aisthêseôs kai doxês, also als Vereini-
gung von Wahrnehmung und Auffassung denkt,3 sowie bei Aristote-
les, aus dessen Untersuchungen4 hier nur festgehalten sei, dass auch
die (menschliche) Vernunfttätigkeit nicht möglich ist ohne Mitwir-
kung der phantasia.5 Das wird wegweisend für die folgenden zweitau-
send Jahre.6 Die deutsche Lehnübersetzung des mittel-latein. vis ima-
ginationis als Einbildungskraft scheint zuerst belegt zu sein bei
Comenius 1640. Eine neue Bedeutung wird der Einbildungskraft im
empfindsamen 18. Jahrhundert zugeschrieben. Alexander Gottlieb
Baumgarten entwirft eine ästhetische Wissenschaft der Einbildungs-
kraft: Scientia imaginando cogitandi et ita cogitata proponendi est aes-
thetica phantasiae – »die Wissenschaft des einbildenden Denkens wie
des Darstellens des so Gedachten ist die Ästhetik der Phantasie«.7 Aber
erst Kants Theorie der produktiven Einbildungskraft in der Kritik der
reinen Vernunft stellt die Einbildungskraft auf einen ganz neuen (spe-
kulativen) Grund, dessen Tiefen vor allem Fichte und Schelling aus-

196

Claus-Artur Scheier

gingen. Die von E. Levinas und G. Pfeiffer unter dem Titel Méditations Cartésiennes
besorgte Übersetzung erschien 1931 in Paris.
3 Platon: Sophistes, 264b.
4 Aristoteles: De an. III.3, De mem. 449b29–450b1, De insom. 459a8–23.
5 Ebd. 449b32: kai noein oyk esti aney phantasmatos.
6 Eine kurze Übersicht bis zur Renaissance gibt die Einleitung von Charles B. Schmitt
und Katherine Park zu Gianfrancesco Pico della Mirandola: Über die Vorstellung, De
imaginatione. Hrsg. von E. Kessler. München 1984.
7 A. G. Baumgarten: Metaphysica. Halle 51763, §570.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


loten werden.8 Dass diese ganze, wie man wohl sagen darf: entschei-
dende Phase in der Geschichte der Theorie der Einbildungskraft von
Sartre mit keinem Wort auch nur berührt wird, ist kein Zufall und liegt
jedenfalls nicht nur an dem konstitutiv zu nennenden Unverständnis,
mit dem das Denken der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts auf die
Epoche des Deutschen Idealismus zurückblickte, wo es dies überhaupt
noch tat.

Kant allerdings blieb wenigstens in den Modifikationen des Neu-
kantianismus präsent, und hier mag es genügen, seine prägnante De-
finition der Einbildungskraft festzuhalten, die kraft ihrer Kargheit den
Bogen von Aristoteles bis zu Sartre spannt: »Einbildungskraft ist das
Vermögen, einen Gegenstand auch ohne dessen Gegenwart in der An-
schauung vorzustellen«.9

Gleichwohl – die Übersetzung der imaginatio, und so der Sartre-
schen imagination durch die vis imaginationis in die Einbildungskraft
lässt zögern, und zwar der »Kraft« wegen, die nicht nur als Bestim-
mung eines »Seelenvermögens« ein metaphysischer und in emphati-
scher Bedeutung neuzeitlicher Begriff ist. Gewiss nimmt etwa Nietz-
sche keinen Anstand, von Kräften zu reden, wie ja auch die moderne
Physik diesen Begriff nicht verabschiedet hat (ihn jedoch mit den neu-
en Begriffen Arbeit und Energie zusammendenkt), aber näher besehen
sind die so gedachten Kräfte nicht länger diejenigen, die in der Neuzeit
gedacht wurden – deren Begriff geht unter in der Hegelschen Dialektik.
In diesem geschichtlichen Sinn ist die imagination nicht mehr die neu-
zeitliche Einbildungskraft, sondern nur mehr ein Einbilden, und noch
genauer genommen nicht einmal mehr ein Ein-Bilden. Sie ist darum
nicht weniger, kein »defizienter Modus« des mächtigen alten Begriffs,
sondern etwas anderes. Sehr genau ersetzt deshalb Sartre den im kriti-
schen Teil seiner Untersuchung noch gebrauchten Begriff der imagina-
tion durch den präzisen Terminus conscience imageante, ein schwer
übersetzbarer Ausdruck, den der im übrigen verlässliche Übersetzer
von L’imaginaire, Hans Schöneberg, mit »vorstellendes Bewusstsein«
wiedergibt – eine leider irreführende (vielleicht von Freuds Wort-
gebrauch inspirierte) Übersetzung. Denn die Rückübersetzung von
»Vorstellung« muss allemal représentation sein, und dieser Begriff ist

197

Sartres Abwesenheit

8 Hierzu umfassend R. Loock: Schwebende Einbildungskraft. Konzeptionen theoreti-
scher Freiheit in der Philosophie Kants, Fichtes und Schellings. Würzburg 2007.
9 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 151.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entschieden zu weit (wie ohnehin der der repraesentatio),10 so dass
Husserl zum Beispiel ganz selbstverständlich von den Problemen »des
psychologischen Ursprungs der Raumvorstellung, der Zeitvorstellung,
Dingvorstellung, Zahlvorstellung usw.« sprechen kann.11 Bei Sartre
geht es hingegen präzis um die bildliche Vorstellung.

Wie also ist conscience imageante angemessener zu übersetzen?
Da Sartres Theorie von Husserl ausgeht, der die Tätigkeit des Bewusst-
seins phänomenologisch als dessen »Konstitutionsleistungen« be-
schreibt, bietet sich der Ausdruck bildkonstituierendes Bewusstsein
an, was sich ohne weiteres zu Bildbewusstsein verkürzen lässt, wenn
nur ein für allemal festgehalten wird: »das Bewußtsein ist Akt und
alles, was im Bewußtsein existiert, existiert in der Weise des Akts (en
acte)«.12 Sartre ist in der Tat radikal: Das Bewusstsein und es allein –
und nicht etwa das sei es Cartesisch, Kantisch oder sogar Husserlsch
gedachte Ich – ist spontan:

Spontan nennt man eine Existenz, die sich durch sich selbst zum Existieren
bestimmt. Mit anderen Worten, spontan existieren heißt existieren für sich
und durch sich. Eine einzige Realität verdient daher den Namen der sponta-
nen, nämlich das Bewusstsein. Für es sind in der Tat Existieren und Bewusst-
seinhaben des Existierens ein und dasselbe. Mit andern Worten, das große
ontologische Gesetz des Bewusstseins ist das folgende: die einzige Existenz-
weise für ein Bewusstsein ist Bewusstsein haben, dass es existiert.13

Natürlich wäre es hier verlockend, hinüberzusehen zu den Existenz-
konzeptionen von Heideggers Sein und Zeit (1927) oder Jaspers’ Phi-
losophie (1932), aber es mag genügen, festzuhalten, dass Sartre Exis-
tenz und Bewusstsein strikt identifiziert: Existieren ist Bewusstsein
und umgekehrt, und in allem Bewusstsein-von … hat das Bewusstsein

198

Claus-Artur Scheier

10 Vgl. ebd. B 376f.
11 E. Husserl: Cartesianische Meditationen. Eine Einleitung in die Phänomenologie.
Hrsg. von E. Ströker. Hamburg 1977, §§37, 78.
12 J. P. Sartre: L’imagination. Edition corrigée avec und index par Arlette Elkaïm-Sartre.
Paris 2000 (Erstausgabe 1936), 35.
13 Ebd. 125f. Eine glattere Übersetzung wäre wohl: »Für es sind in der Tat Existieren
und sich des Existierens bewusst sein eins und dasselbe. […]: die einzige Existenzweise
für ein Bewußtsein ist sich bewußt zu sein, daß es existiert.« Das hieße aber: ›exister et
être conscient d’exister […] c’est d’être conscient qu’elle existe.‹ Sartre will offenbar,
obwohl er von einem »ontologischen Gesetz« spricht, das ›être‹ umgehen, um den rei-
nen Akt der conscience namhaft zu machen – womit freilich anderseits auf das ›avoir‹ zu
achten bleibt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein Existieren als das Bewusstsein seines Existierens. Indem es sich so
hat – und nur ist, indem es sich so hat –, unterscheidet es sich in ein
habendes und ein gehabtes Bewusstsein, ein Unterschied, den es so-
gleich auch löscht. Es ist entspringend-verschwindendes (Sich-)Haben,
weshalb das Sein-(der-Welt-)für-das-Bewusstsein unmittelbar Ha-
ben(-von-Welt) ist.14 Das ist eine im Blick auf Freges Logik der Funk-
tion, f(a), zweifellos gültige Beschreibung des intentionalen Bewusst-
seins überhaupt – und also des dezentrierten Subjekts als des Dipols
Bewusstsein(Gegenstand). Husserl freilich denkt, wenigstens seit den
Ideen I, wesentlich vom »transzendentalen Ich« her, das zwar nur in
der Reflektion erfasst wird: f1[f0(a)] usw., die unmittelbare Intentiona-
lität f(a) aber immer schon fundiert. Denn:

Im cogito lebend, haben wir die cogitatio selbst nicht bewußt als intentionales
Objekt; aber jederzeit kann sie dazu werden, zu ihrem Wesen gehört die
prinzipielle Möglichkeit einer ›reflektiven‹ Blickwendung und natürlich in
Form einer neuen cogitatio, die sich in der Weise einer schlicht-erfassenden
auf sie richtet.15

Weil es also zum Wesen der unmittelbaren cogitatio gehört, dass wir
jederzeit auf sie selbst und weiter auf die cogitatio der cogitatio usw.
reflektieren können, ist schon die unmittelbare cogitatio f(a) ichhaft:

Ist ein intentionales Erlebnis aktuell, also in der Weise des cogito vollzogen,
so ›richtet‹ sich in ihm das Subjekt auf das intentionale Objekt. Zum cogito
selbst gehört ein ihm immanenter ›Blick-auf‹ das Objekt, der andererseits aus
dem ›Ich‹ hervorquillt, das also nie fehlen kann.16

Sartre dagegen kehrt das Fundierungsverhältnis um, stellt das Be-
wusstsein, mit der bekannten Hegel-Marxschen Metapher, vom
(Ich-)Kopf auf die eignen Füße, indem er sein Wesen im bloßen Fürsich
(pour soi) ausmacht: Das Bewusstsein hat das Bewusstsein der (seiner)
Existenz immer schon vor allem (Bewusstsein von) Ich. Zwar ist auch
für Husserl der Akt der Reflektion notwendig später als das unmittel-
bare Bewusstsein, aber ebenso notwendig führt er zuletzt auf ein Ich
als solches, auf das transzendentale Ego. Worauf die Reflektion aber

199

Sartres Abwesenheit

14 Die Nähe zum Heideggerschen, nicht vom alten ›Eräugnis‹ abgeleiteten »Ereignis«
und seinen Verwandten ist ersichtlich.
15 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. (Husser-
liana, Bd. III/1). Hrsg. von K. Schuhmann. Den Haag 1976, 77 (§38).
16 Ebd. 75 (§37).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


näher betrachtet (und das »später« sorgfältig festgehalten) eigentlich
nur führt, ist das Bewusstsein eines Bewusstseins eines Bewusstseins
usw., d. h. jenes »Ego«, aus dem als Ursprung das unmittelbare Be-
wusstsein ›hervorquellen‹ soll, erweist sich vielmehr als die idealisie-
rende (von der Zeit abstrahierende) Fixierung des abstrakten Fürsich.17

Entsprechend machen in der logischen Transformation für Sartre
f(a) und f1[f0(a)] keinen wesentlichen Unterschied; f1[f0(a)] ist bloß der
Ausdruck dafür, dass das Bewusstsein immer schon für sich ist oder
dass es Bewusstsein davon hat, zu existieren. Erst f2(f1[f0(a)]) drückt
die eigens vorgenommene Reflektion auf dasjenige intentionale Objekt
aus, das der Bewusstseinsakt als solcher ist. Von der Selbstkonstitution
eines Bewusstsein entquellen lassenden Ich kann aber auch hier keine
Rede sein. Das liegt zuletzt offenbar daran, dass Sartre anders als Hus-
serl nicht von der Zeit abstrahiert, was durchaus wieder in der Kon-
sequenz des Husserlschen Konzepts des intentionalen Bewusstseins
liegt. Husserl selbst hatte ja (zu seinem nicht geringen Erstaunen) ent-
deckt, dass »die ursprünglichen zeitkonstituierenden Erlebnisse […]
selber wiederum in der Zeit« sind,18 worin sich bekanntlich das phäno-
menologische als das intentionale Ich epochal vom reflexiven Ich des
deutschen Idealismus unterscheidet. Wie immer das Bewusstsein re-
flektieren mag, es wird – Husserl selber hatte es gelehrt – die Retenti-
onsspur nicht los und damit auch nicht den Gegenstand des reflekti-
onslosen (unmittelbaren) Bewusstseins oder die »Welt«. Und insofern
diese – nicht als Horizont, sondern in der Gestalt von Gegenständen –

200

Claus-Artur Scheier

17 Eine interessante Zwischenposition nimmt hier offenbar der Wittgenstein der Lo-
gisch-philosophischen Abhandlung ein, wenn er schreibt (5.64), »daß der Solipsismus,
streng durchgeführt, mit dem reinen Realismus zusammenfällt. Das Ich des Solipsismus
schrumpft zum ausdehnungslosen Punkt zusammen, und es bleibt die ihm koordinierte
Realität. / 5.641 Es gibt also wirklich einen Sinn, in welchem in der Philosophie nicht-
psychologisch vom Ich die Rede sein kann. / Das Ich tritt in die Philosophie dadurch ein,
daß die ›Welt meine Welt ist‹. / Das philosophische Ich ist nicht der Mensch, nicht der
menschliche Körper, oder die menschliche Seele, von der die Psychologie handelt, son-
dern das metaphysische Subjekt, die Grenze – nicht ein Teil der Welt.« (Wittgenstein:
Schriften 1. Frankfurt a. M. 1960, 66) Zuvor hatte er geschrieben: »5.631 Das denkende,
vorstellende, Subjekt gibt es nicht. […] / 5.632 Das Subjekt gehört nicht zur Welt,
sondern es ist eine Grenze der Welt. / 5.633 Wo in der Welt ist ein metaphysisches
Subjekt zu merken? / Du sagst, es verhält sich hier ganz, wie mit Auge und Gesichtsfeld.
Aber das Auge siehst du wirklich nicht. / Und nichts am Gesichtsfeld läßt darauf schlie-
ßen, daß es von einem Auge gesehen wird.« (ebd. 65)
18 E. Husserl: Briefe an Roman Ingarden. Mit Erläuterungen und Erinnerungen an
Husserl. Hrsg. von R. Ingarden. Den Haag 1968, 122.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allemal den logischen Charakter des Arguments hat, ist sie, wie Witt-
genstein sagt, meine Welt, d. h. sie wird gehabt.

Wo immer also Bewusstseinsdifferenz stattfindet – und das Be-
wusstsein ist als spontanes Fürsich differierend –, da findet Haben
statt, was Sartre präzis mit der Formel ausdrückt, das Bewusstsein exis-
tiere einzig so, dass es Bewusstsein hat, dass es existiert. Und da das
Bewusstsein wiederum nichts anderes ist als Existieren, ist das Existie-
ren Sein-zur-Welt als so oder so gehabter. Hier macht nun auch das
Bildbewusstsein keine Ausnahme, auch es ist Welt-Bewusstsein, das
Bild wesentlich nicht eine Weise des Ich, für sich zu sein, sondern eine
Weise von Welt(-für-das-Bewusstsein) bzw. eine Weise von Bewusst-
sein–(in Richtung auf)–Welt.

So wird verständlich, dass Sartres ganze Anstrengung in den bei-
den dieser Thematik gewidmeten Schriften die ist, das Bild nicht als
eine Art von Sache, sondern als Weise des Existierens oder Seins-zur-
Welt zu denken. Husserl selbst, räumt Sartre ein, habe diesen Schritt
wohl schon getan, aber in seinen Konsequenzen nicht ausgeführt. Die
Geschichte der Imagination von Descartes über Leibniz, Berkeley, Hu-
me, Kant, Mill, Taine, Bergson zu den Psychologen des ersten Drittels
des 20. Jahrhunderts zieht sich der Sartreschen Kritik mithin zusam-
men auf das Proton pseudos, das Bild isoliert und zu einer Sache ge-
macht zu haben, deren Realität sich von der Realität »äußerer« Sachen
nur dadurch unterscheiden soll, dass sie eben »innerpsychisch« ist, wo-
bei die Psyche zugleich behauptet wird als ein Behälter von Bildern.
Husserls Phänomenologie hingegen bringe hier die radikale Wende:

Indem das Bild zu einer intentionalen Struktur wird, geht es aus dem Status
eines trägen Bewusstseinsinhalts über in den des einen und selben syntheti-
schen Bewusstseins in Beziehung auf einen transzendenten Gegenstand. Das
Bild meines Freundes Pierre ist keine vage Phosphoreszenz, keine Bahnung,
die von der Wahrnehmung von Pierre in meinem Bewusstsein hinterlassen
wurde: es ist eine organisierte Bewusstseinsform, die, auf ihre Weise, Bezug
nimmt auf meinen Freund Pierre, es ist eine der möglichen Weisen, sich auf
das wirkliche Wesen Pierre einzustellen. So nimmt das Bewusstsein im Akt
der Imagination direkt Bezug auf Pierre und nicht durch die Vermittlung
eines Simulakrums, das in ihm wäre. Zusammen mit der immanentistischen
Metaphysik des Bildes verschwinden auf einen Schlag alle Schwierigkeiten
[…] betreffs des Bezugs dieses Simulakrums auf seinen wirklichen Gegen-
stand und des reinen Denkens auf dies Simulakrum. Dieser ›Pierre im Klein-
format‹, dieser vom Bewusstsein mitgeschleppte Homunculus gehörte nie-
mals dem Bewußtsein an. Er war ein Gegenstand der materiellen Welt, der

201

Sartres Abwesenheit

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich unter die psychischen Wesen verirrt hatte. Indem er ihn aus dem Be-
wusstsein hinauswirft mit der Versicherung, dass es nur einen und denselben
Pierre gibt, Gegenstand der Wahrnehmungen wie der Bilder, hat Husserl die
psychische Welt von einer schweren Last befreit und nahezu alle Schwierig-
keiten niedergeschlagen, die das klassische Problem des Bezugs von Bild und
Denken verdunkelten.19

Jenes Proton pseudos mithin, das von Descartes spätestens bis zu den
Psychologen des frühen 20. Jahrhunderts die psychologische wie die
philosophische Lehre von der Imagination bestimmt, stellt sich logisch
dar als ein Schluss, dessen Mitte (als Simulakrum) das Denken bzw.
Bewusstsein überhaupt und den Gegenstand verknüpft und auseinan-
derhält:

Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand.

Genauer erscheint das Simulakrum als Gegenstand sui generis, der sich
zwischen das Bewusstsein und dessen ursprünglichen Gegenstand
schiebt, diesen gleichsam abblendet und dem Bewusstsein den Zugang
zur wirklichen Welt, zur Welt-des-Bewusstseins im emphatischen
Sinn, also zur wahren Welt versperrt. Diese Schranke, gemacht aus
dem Stoff der wirklichen Welt, wird aber aus einem Bild (image) zu
einem Trugbild (simulacre) dadurch, dass sie umgekehrt die Welt als
aus ihrem Stoff gemacht erscheinen lässt, so dass das Bewusstsein al-
lein dadurch, dass es das Bild für eine Art von Gegenstand nimmt, zum
Korrelat einer simulierten Welt wird.

Damit kommt die kritische Modernität des Sartreschen Gedan-
kens zum Vorschein, denn das Simulakrum ist im Horizont der Imagi-
nation offenbar eben dasselbe, was im ökonomischen Horizont der Mo-
derne die Ware ist, deren eigentümlichen Fetischcharakter Marx als
erster in unübertrefflicher Klarheit herausgestellt hatte.20 »Das Ge-
heimnisvolle der Warenform«, erkannte er, bestehe

einfach darin, daß sie den Menschen die gesellschaftlichen Charaktere ihrer
eignen Arbeit als gegenständliche Charaktere der Arbeitsprodukte selbst, als
gesellschaftliche Natureigenschaften dieser Dinge zurückspiegelt, daher auch
das gesellschaftliche Verhältnis der Produzenten zur Gesamtarbeit als ein

202

Claus-Artur Scheier

19 Sartre: L’imagination (s. Anm. 12), 147f.
20 K. Marx: Das Kapital. I. Bd. In: K. Marx/F. Engels: Werke. Berlin 1956ff. Bd. 23, ins-
bes. Kap. 1.1.4.: »Der Fetischcharakter der Ware und sein Geheimnis«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


außer ihnen existierendes gesellschaftliches Verhältnis von Gegenständen.
Durch dies Quidproquo werden die Arbeitsprodukte Waren, sinnlich über-
sinnliche oder gesellschaftliche Dinge. […] Es ist nur das bestimmte gesell-
schaftliche Verhältnis der Menschen selbst, welches hier für sie die phantas-
magorische Form eines Verhältnisses von Dingen annimmt.21

Mit dem Attribut »phantasmagorisch«22 verweist Marx sogleich auf
die Analogie zwischen der Imagination und dem Bewusstsein unter
der Bestimmung der kapitalistischen Produktionsverhältnisse, nach-
dem er das gesellschaftliche Verhältnis vom natürlichen Verhältnis

Sehnerv – Licht – Ding

unterschieden hat. »Dagegen«, sagt er,

hat die Warenform und das Wertverhältnis der Arbeitsprodukte, worin sie
sich darstellt, mit ihrer physischen Natur und den daraus entspringenden
dinglichen Beziehungen absolut nichts zu schaffen. […] Um daher eine Ana-
logie zu finden, müssen wir in die Nebelregion der religiösen Welt flüchten.
Hier scheinen die Produkte des menschlichen Kopfes mit eignem Leben be-
gabte, unter einander und mit den Menschen in Verhältnis stehende selb-
ständige Gestalten. So in der Warenwelt die Produkte der menschlichen
Hand. Dies nenne ich den Fetischismus, der den Arbeitsprodukten anklebt,
sobald sie als Waren produziert werden, und der daher von der Warenpro-
duktion unzertrennlich ist.23

In der »Nebelregion der religiösen Welt« scheinen »die Produkte des
menschlichen Kopfes […] selbständige Gestalten« zu sein – soweit die
Lehre Feuerbachs, und nun ihre Marxsche Übersetzung: »So in der
Warenwelt die Produkte der menschlichen Hand.« Im geschichtlichen
Ort Nietzsches sind diese Produkte abermals übersetzt, in eine Welt
des Schaffens, in der nun »mit der wahren Welt […] auch die schein-

203

Sartres Abwesenheit

21 Ebd. 86.
22 Der Larousse étymologique erläutert: »fantasmagorie fin XVIIIe s., ›appliqué à la
lanterne magique‹, […]. fantasmagorique 1798.« Der Laterna magica kommt eine
Schlüsselrolle in der Proustschen Poetik zu, die Sartre konsequenterweise von Anfang
an ebenso befehdet wie die Freudsche Psychoanalyse.
23 Marx: Das Kapital. I. Bd. (s. Anm. 20), 86f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bare abgeschafft« ist.24 Deren in der Wirklichkeit – nicht im Nietz-
scheschen Gedanken selbst – uferlos fortströmende Bilderflut wird
kanalisiert von der Husserlschen Substrukturierung des »Bewusst-
seinsstroms« durch die Konstitutionsleistungen des intentionalen Be-
wusstseins und seines transzendentalen Ich – und abermals bleibt eine
korrelative Theorie der Imagination als solcher ein Desiderat. Ersicht-
licherweise verhält sich Sartre in diesem Punkt zu Husserl wie vormals
Marx zu Feuerbach. Hatte Marx nämlich die Kritik des Bilds aus der
»Konversation des Menschen mit dem Menschen« in die ökonomi-
schen Verhältnisse übersetzt, übersetzt Sartre die intentionale Konzep-
tion des Bilds, ihre kritische Potenz entdeckend, aus der transzenden-
talen Phänomenologie in den Horizont der psychologisch-literarisch
deskribierbaren Lebenswelt.

Die Parallele springt in die Augen: Die Warenform spiegelt »den
Menschen die gesellschaftlichen Charaktere ihrer eignen Arbeit als ge-
genständliche Charaktere der Arbeitsprodukte selbst« zurück – das Si-
mulakrum spiegelt dem Bewusstsein den Aktcharakter der Bildkonsti-
tution als gegenständlichen Charakter des Bilds selbst zurück. Wie nun
die Marxsche Grundoperation darin besteht, die scheinbaren Natur-
eigenschaften der Dinge zu denken als Charaktere der menschlichen
Arbeit, den Trug-Schluss

Arbeit – Natureigenschaft – Produkt

aufzulösen in die Funktion

Arbeitsform(Produkt),

besteht Sartres Grundoperation darin, den imaginären Schluss

Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand

aufzulösen in die Funktion

204

Claus-Artur Scheier

24 F. Nietzsche: Götzen-Dämmerung. Wie die ›wahre Welt‹ endlich zur Fabel wurde. In:
Nietzsche: Werke. Kritische Gesamtausgabe. Hrsg. von G. Colli und M. Montinari,
Band VI–3, Berlin 1969, 75.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildbewusstsein(Gegenstand)

und so das intentionale Subjekt-Objekt-Verhältnis als die wahre Struk-
tur der Lebenswelt gegen den Schein ihrer Natürlichkeit zu erweisen.
Beide denken an gegen den Schein geschichtlicher Kontinuität von der
frühen Neuzeit zur Gegenwart, und beide denken damit zugleich ge-
gen sich selber. Denn wie Marx zunächst eine Kontinuität der kapita-
listischen Produktionsweise seit der Auflösung der mittelalterlichen
Feudalstrukturen voraussetzt, so Sartre eine Kontinuität der imaginä-
ren Natürlichkeit der Imagination. Aber Marx’ Analyse der maschinel-
len Produktion deckt eine epochale Differenz zwischen dem alten ma-
nufakturiellen und dem gegenwärtigen industriellen Kapitalismus auf,
und Sartre beobachtet jedenfalls genau, dass es – nach den »großen
metaphysischen Systemen«25 – die Romantik war, der das »Problem
des Bildes eine veritable Erneuerung hätte […] verdanken können«.26

Was dem als Phänomenologe ungeschichtlich denkenden Sartre
anders als Marx allerdings entgehen musste, war die geschichtliche
Differenz im Begriff des Bilds selbst. Verständlich wird das dadurch,
dass die zeitgenössische Psychologie (die Psychoanalyse ausgenom-
men, die der Phänomenologe aber a limine als blanken Naturalismus
verabschiedet) gerade wie zu Marx’ Zeiten die Nationalökonomie eine
entschieden »metaphysische«, also sekundär-metaphysische, d. h. den
Schein geschichtlicher Kontinuität befestigende Statur hat. So können
beide Denker die epistemische Verfassung ihrer Gegenwart als befan-
gen in einer Schein-Natürlichkeit – und damit logisch gesprochen im
Schein der alten (»aristotelischen«) Logik der Copula – voraussetzen,
wie sie sich eben in den beiden Schlüssen

Arbeit – Natureigenschaft – Produkt
Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand

darstellt. Jedesmal hat die Mitte des Schlusses

S–M–P

dinglichen Charakter, der sich näher besehen als Verdinglichung he-

205

Sartres Abwesenheit

25 J. P. Sartre: L’imagination (s. Anm. 12), Kap. I.
26 Ebd. 21.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rausstellt. Das betrifft dann aber, als geschichtliches Dispositiv, nicht
nur die Semantik, sondern auch die Syntax dieser Schlüsse: Sie sind
in Wahrheit keine Schlüsse mehr, sondern selber schon, allerdings lar-
vierte, d. h. »verkehrte« Funktionen. Wie in Freges Logik Copula und
Prädikat zur Funktion konkreszieren und das auf diese Weise von sei-
nem Sein (der Copula) isolierte Subjekt als Argument freisetzen, über-
nehmen Natureigenschaft-Produkt bzw. Simulakrum-Gegenstand die
funktionale Herrschaft und werden von der menschlichen Arbeit bzw.
vom Bewußtsein als ihren Argumenten »gesättigt«:

Produkt(Produktion) / Gegenstand(Bewusstsein).

Und die Kritik dieser Verdinglichung besteht jedesmal darin, die Copu-
la als Schein auf ihre Wahrheit als menschliche bzw. Bewusstseins-Tä-
tigkeit durchsichtig zu machen und so an das vormals isolierte Subjekt
zurückzubinden. Dadurch kehrt sich die Funktion um und zeigt sich in
ihrer gesellschaftlichen bzw. psychologischen Wahrheit:

Produktion(Produkt) / Bewusstsein(Gegenstand)

– das Wesen des Menschen bzw. des (dezentrierten) Bewusstseins ist
die Wahrheit (der »Begriff«) der Welt (der Produkte und Gegenstände)
und nicht umgekehrt.

So ist aber die innere Bewegung der Moderne beschaffen, die nicht
dies oder das ist, so dass man, wie ein naives Denken tut, säuberlich
(und weil säuberlich auch moralisch) Moderne und Anti-Moderne
scheiden könnte, sondern sie ist immer, wie Kaehlers Analysen sehr
konkret zeigen, dies und das, eine beständige metanoia und metabolê
oder permanente Revolution, was Feuerbach noch glaubte ein für alle-
mal erledigen zu können:

Wir dürfen nur immer das Prädikat zum Subjekt und so als Subjekt zum
Objekt und Prinzip machen – also die spekulative Philosophie nur umkehren,
so haben wir die unverhüllte, die pure, blanke Wahrheit.27

Was ist nun mit der Umkehrung der Einbildungskraft aus einem Mo-
dus von Anwesenheit (des Bildes) in einen Modus von Abwesenheit

206

Claus-Artur Scheier

27 L. Feuerbach: Vorläufige Thesen zur Reformation der Philosophie. In: Gesammelte
Werke. Hrsg. von W. Schuffenhauer. Berlin 1967ff., Bd. 9, 244.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(des »Eingebildeten«) – und so, wie die weiteren Entwicklungen zeigen,
in den primären Modus von Bewusstsein (Sprache) überhaupt ge-
leistet?

Von Anfang an fragt die Philosophie nach der Gegenwart, nach
dem Verhältnis des Menschen zur Zeit, das sich für ein erstes Verständ-
nis in die berühmten drei oder vier Kantschen Fragen auffalten lässt:
Was kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen? Was ist
der Mensch? Der wesentliche Bezug auf Vergangenheit (Wissen = ei-
denai: Gesehenhaben) und Zukunft (Hoffen) zeigt bereits, dass Gegen-
wart (Tun) zu denken ist als Anwesenheit-Abwesenheit, im klassischen
Denken von den Vorsokratikern bis zum deutschen Idealismus, noch-
mals mit Kant gesprochen, als »Synthesis a priori« von Abwesenheit
und Anwesenheit unter dem Primat von Anwesenheit (»Anschau-
ung«). Der (industriellen) Moderne war diese Synthesis (unter dem
Namen der reinen oder spekulativen Vernunft) ebenso abhanden ge-
kommen wie der Primat der Anschauung. Hinfort steht das In-einan-
der von Anwesenheit und Abwesenheit vielmehr unter dem Primat der
Abwesenheit, aber das Denken des 19. Jahrhunderts bleibt insofern
noch ein Denken von Anwesenheit, als es die Welt aus deren Nah-
erwartung entwirft (die »Utopien« – und auch Schopenhauers Nirwa-
na, Feuerbachs Konversation des Menschen mit dem Menschen und
Kierkegaards religiöses Stadium sind solche Utopien, nicht nur Marx’
kommunistische Gesellschaft, Wagners Weltherrschaft des deutschen
Geistes und Nietzsches tragisches Zeitalter). Aber noch Husserls radi-
kal verzeitlichtes intentionales Bewusstsein konstituiert sich aus dem
quasi-angeschauten, in Wahrheit postulierten »Ursprung« einer »le-
bendigen Gegenwart«, die Husserl mit dem traditionellen Namen des
transzendentalen Ego belegt, und auch noch Heidegger hält gegen die
Unanschaulichkeit des »rechnenden Denkens« an der nicht-unmögli-
chen Anschaulichkeit des Gevierts, Adorno gegen die »verwaltete
Welt« an der wie immer gebrochenen Anschaulichkeit des authenti-
schen Kunstwerks fest.

Der alte Vorwurf der modernen Denker gegen ihre nicht minder
modernen Vorgänger, sie seien »noch« Metaphysiker gewesen, erklärt
sich daraus, dass sie bei ihnen immer noch einen Rest Anwesenheit als
Constituens des Gedankens entdecken, und es ist Sartre, dem das Ver-
dienst zukommt, zum ersten Mal in der Geschichte des modernen Den-
kens radikal von der Abwesenheit her gedacht zu haben: Sartre ist der
Denker der Abwesenheit kat’exochên, der Abwesenheit der Dinge der

207

Sartres Abwesenheit

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt bei einander (Kontingenz), der Wirklichkeit und der Möglichkeit
bei einander, der Welt und des Bewusstseins bei einander (Ansich und
Fürsich), der Abwesenheit endlich des Bewusstsein bei sich selber (es
ist nicht, was es ist, und es ist, was es nicht ist). Das ist gemeint mit der
Freiheit, zu der wir »verurteilt« sind.

Diese Entdeckung des Nichts an der Stelle des alten Ich erscheint
bei Sartre ihrer Unmittelbarkeit wegen allerdings noch als Entzug, die
ontische Wirklichkeit der Abwesenheit ist der Mangel, und da in alter
Tradition das Subjekt, das den Mangel (über)kompensiert, der Heros
ist, ist das existenzialistische Bewusstsein das heroische Bewusstsein,
seiner Nichtigkeit wegen freilich ein heroisches Bewusstsein ohne He-
ros (das alltägliche Bewusstsein des Zweiten Weltkriegs und der Nach-
kriegszeit). Es ist darum auch, Sarte sagt es im Rückblick auf (den
immer mit Kojèves Analysen von Herrschaft und Knechtschaft gelese-
nen) Hegel selbst, ein »unglückliches Bewusstsein«, das im (Blick des)
andern, der es zu einem Anwesenden macht, notwendig den Feind se-
hen muss (»Die Hölle – das sind die andern«), und das es bestenfalls
zur Zweckgemeinschaft oder (Klein-)Gruppe bringt, wo die »Situati-
on« die ist, mit einem allgemeineren Mangel fertig zu werden.

Aber diese Radikalität, das intentionale Verhältnis von Bewusst-
sein und Welt als Abwesenheit überhaupt und so als die Abwesenheit
des Zentrums zu denken, war die geschichtliche Bedingung der Mög-
lichkeit der Transformation der industriellen Moderne in die mediale
Moderne – strukturell ist notwendig schon Sartres »präreflexives Co-
gito« ein Medium. Anwesenheit ist nämlich die Abwesenheit von Zei-
chen, und so ist denn die Abwesenheit, insofern nicht Nichts ist, das
Feld der Zeichen, freilich der Zeichen von Zeichen von Zeichen und so
der Spuren von Spuren von Spuren, und in dieser Fülle – der Abwe-
senheit der Abwesenheit von Zeichen – hat sein Unglück vom (damit
»strukturalistischen«) Bewusstsein abgelassen, dem sich in verwandel-
ter Gestalt Hegels Einsicht neu bewährt, »daß es Nichts gibt, […] was
nicht ebenso die Unmittelbarkeit enthält, als die Vermittlung«.28

Kein Wunder, dass Strukturalismus wie Poststrukturalismus mit
dem Denker der Abwesenheit als Mangel nichts zu tun haben wollten,

208

Claus-Artur Scheier

28 G. W. F. Hegel: Wissenschaft der Logik, »Womit muß der Anfang der Wissenschaft
gemacht werden?« (Hegel: Gesammelte Werke. In Verbindung mit der Deutschen For-
schungs-Gemeinschaft hrsg. von der Rheinisch-Westfälischen Akademie der Wissen-
schaften. Bd. 21. Hrsg. von F. Hogemann und W. Jaeschke. Düsseldorf 1985, 54).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber wir taumeln auch nicht länger benommen durchs bunte Zeichen-
feld und können dem Bruder Pförtner unsre Reverenz erweisen: Wir
wissen, was wir am dezentrierten Subjekt haben.

209

Sartres Abwesenheit

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand
	Sehnerv – Licht – Ding
	Arbeit – Natureigenschaft – Produkt
	Arbeitsform(Produkt)
	Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand
	Bildbewusstsein(Gegenstand)
	Arbeit – Natureigenschaft – Produkt Bewusstsein – Simulakrum – Gegenstand
	S--M--P
	Produkt(Produktion) / Gegenstand(Bewusstsein)
	Produktion(Produkt) / Bewusstsein(Gegenstand)

