
E Herausforderungen für eine Theologie der

Freiheit

Für die theologische Weiterarbeit mit den Theoremen Judith Butlers stellen

sich die Ergebnisse und Anstöße für eine Theologie der Freiheit auf drei Ebe-

nen dar. Diese bilden zugleich die Matrix einer möglichenTheologie der Frei-

heit: (1.) die subjektphilosophische, (2.) die gendertheoretische, und (3.) die

methodologische Ebene.

1. Die subjektphilosophische Ebene: Diese Ebene stellt sich der Herausfor-

derung, Butlers Subjektbegriff, wie er bisher von mir (re-)konstruiert wur-

de, um seine theoretischen Frageüberhänge und Desiderate erweitert, in ein

theologisches Denken, – ein Denken, das seinerseits wiederum von bisher

nicht reflektierten Voraussetzungen kommt –, einzubringen und zu dialogi-

sieren. Methodisch wird die genealogische Kritik ebenso notwendig sein wie

ein Diskurs über den Diskurs des Subjekts im theologischen Kontext. Die

Bedingung der Möglichkeit des Subjektdenkens ist durch den Diskurs selbst

bereits durch Dezentriertheit postuliert worden und wirkt sich darüber hin-

aus in der Subjektivation ambivalent aus. Das Subjekt muss in den Diskurs

eintreten, aus dem es hervorgeht. Wird dahingegen das Subjekt im Sinne

der Freiheit gedacht, ergibt sich ein – auch transzendentallogisch – verän-

dertes Verständnis: Denn diese Freiheit ist regelsetzend und systembildend

zu denken.Damit wird dem Subjekt, wenn es zu sich als Bewusstsein kommt,

seine eigene Freiheit deutlich. Indem die Freiheit sich selbst setzt und so zu

sich kommt, eröffnet sich überhaupt erst dieMöglichkeit, die Differenz in der

Selbstsetzung als Reflexion zu begreifen und sich zu sich selbst, den Systemen

und anderen Freiheiten unbedingt zu verhalten. In der Reflexion wird dem

Subjekt die eigene Rolle im System bewusst und die Ambivalenz der Macht,

von Judith Butler genauestens analysiert, wird deutlich. So ist zu verstehen,

was Butler mit der Handlungsfähigkeit aus der Verletzung heraus auch mei-

nen kann: Das zum Bewusstsein seiner Ausgesetztheit und Vermachtung ge-

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

kommene Ich ist aufgrund seiner Unbedingtheit der Freiheit, die sich von der

realen Freiheit unterscheidet, handlungsfähig.

Das Ergebnis der kritischen Hinterfragung der Butler’schen Philosophie

liegt ja genau dort: dass sie [Bs Philosophie] in ihrer Reflexion die Handlungs-

fähigkeit setzt, sie [die Handlungsfähigkeit] aber nicht zurückführen kann

auf ein Vermögen im Subjekt, weil das zugleich wieder kausal abhängig und

damit nicht frei ist.

Wahrscheinlich ist in diesem Dilemma der Grund für die problematische

Rede über die Freiheit zu sehen, die dasWerk von Butler durchzieht. Soll Frei-

heit nicht als Unterdrückung gedacht werden, sondern als solidarische, muss

sie dergestalt gedacht werden können, dass in der solidarischen Freiheit sich

darstellt, was Freiheit meint: das unbedingte Wollen des Anderen in der An-

erkennung, die nur in Freiheit geschehen kann. Dass Subjekte sich in ihrer

Freiheit fraglich erleben und das eigene Handeln nicht immer nachvollziehen

können, hat Butler unüberbietbar dargelegt. Ebenso ist Butler in ihrer zuletzt

stark gewordenen Betonung der Intersubjektivität zu folgen, aber zugleich

mit der Differenzierung, dass die Subjekte – auch wenn sie in ihrer Subjekti-

vität und Intersubjektivität gleichursprünglich sind – unterschieden und frei

zu denken sind. Dass das Begehren nach Leben an der anderen Freiheit sei-

ne ethische Grenze hat, ist bei Butler eindrücklich zu lesen. In der Selbst-

wahl als Freiheit wird das Subjekt zuallererst auch schuldfähig – diese Dif-

ferenz zu Butlers Theorie wird theologisch bedeutsam sein. Die Ambivalenz

der Subjektivation wird mit ihrem sich für das Bewusstsein im Unbekannten

verlaufenden Anfang der realen Geschichte des Ichs und damit seiner Nicht-

Narrativierbarkeit und seiner daraus folgenden Ethik in der Intersubjektivität

bis hin zur politischen Gestaltungsfrage für eine theologische Reflexion eine

Hinterfragung werden, an der theologisch kein Weg vorbei führt, will man

Theologie im Hier und Jetzt der Geschichte betreiben.

2. Die gendertheoretische Ebene: Judith Butler stellt dezidiert klar, dass es

ohne die Reflexion über Gender keine Reflexion über den Menschen geben

kann. Allerdings bleibt die Notwendigkeit zu klären, welchen Stellenwert gen-

der in einem normativ-regulierenden Diskurs hat. So sehr also sex, gender und

ihre Normen historisch sind und damit auch historisierbar, so sehr ist bereits

der Diskurs und das regulative System, egal ob das analysierende oder sub-

jektivierende, geschlechtlich geprägt und normiert. Butler geht also den kri-

tischen Schritt über Michel Foucaults Thesen hinaus, der – so Butler1 – Gen-

1 Vgl. J. Butler: 2009a, S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 179

der als eine Kategorie neben anderen auffasste. Butler hingegen ist entschie-

den der Meinung, dass jedes regulatorische System bereits genderspezifisch

ist. Damit gibt es nicht nur kein Außen der Macht, wie Foucault postuliert,

sondern dies bedeutet, »dass Gender sein eigenes, unverwechselbares regu-

latorisches und disziplinarisches Regime erfordert und einführt«.2 Gender

erweckt folglich den Anschein als etwas (fest) Gesetztes, das als regulierende

Norm verstanden werden könnte. Damit normiert Gender die Diskurse und

zugleich die Art undWeise wie das verkörperte Leben ›lesbar‹ zu sein hätte. In

kritischer Perspektive liegt aber gerade in dieser Verkörperung eine Chance,

denn das »verkörperte Verhältnis zur Norm« verfügt »über ein transformati-

ves Potential.«3 Denn nur auf diese, nämlich die verkörperte Weise, zeigt der

Mensch, das – unter Umständen eben jenseits – der Norm andere Möglich-

keiten sind. Diese anderen Möglichkeiten entspringen der Phantasie, die, so

würde ich Butler lesen, die Fähigkeit hat, körperliche Erfahrungen zu deu-

ten und sich zum vorfindbaren, begrenzen Leben kreativ und transformativ

zu verhalten. Wäre dies eine Instanz, die jenseits des regulierenden Zirkels

steht und agiert?

3. Die methodologische Ebene: Auf der nächsten Ebene geht es darum, die

genealogische Kritik, so wie Butler sie von Nietzsche und Foucault her denkt,

auf die theologische Theoriebildung anzuwenden. In jedem Thema ist also

von der historischen Konstruktion des Inhalts auszugehen und ihn auf sei-

ne Entstehung hin zu analysieren, sodann die Relevanz und bleibende Be-

deutung zu untersuchen, um die Entscheidung zu treffen, ob dieser Inhalt

weitere Bedeutung haben kann. Diese Kritik setzt den zweiten Punkt voraus:

dass Einsichten und Inhalte, Werte und Normen durch den Diskurs konstru-

iert sind. So heißt es, den Diskurs als Ort der Macht in seiner Produktivität

und seiner zwangsläufigen Zitation ernst zu nehmen als das, was er ist: Ort

derMacht und Konstrukteur der Normen, Träger der Normen in Sprache und

ein Fluss, der durch Performativität und Zitation aufrechterhalten wird. Es

ist keinem Subjekt möglich, nicht zu zitieren.

Was diese Bedingung der Möglichkeit, Subjekt zu sein und Erkenntnis-

se zu generieren für Theologie heißt, wird eine große Herausforderung sein.

Deswegen sind die theologiegeschichtlichen Einfügungen und Konkretisie-

rungen als Case Studies zu verstehen, die in der kritischen Analyse offen-

legen, wie die Subjektivierung wirkt und welche Konsequenzen sie hat, die

2 J. Butler: 2009a, S. 73.

3 J. Butler: 2009a, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

allerdings im Laufe der Zeiten verschleiert werden und durch andere Begrün-

dungsfiguren ersetzt werden. Klassisches Beispiel für diese Verschleierung ist

die Entscheidung zur auricolaren Beichte, also zur ›Ohrenbeichte‹, die nur

noch durch die Tradition begründet wird.

Diese Dreier-Matrix zeigt sich sehr konkret im alltäglichen Leben, sie

zeigt an, um welche Menschen getrauert werden darf, wer öffentlich erschei-

nen darf. Innerhalb einer genuin theologischen Reflexion aus katholischer

Perspektive heraus zeigen diese drei Ebenen ihre Brisanz, weil auf jeder

einzelnen Ebene die Desiderate offensichtlich sind und damit zugleich die

Notwendigkeit, sich theologisch darüber Rechenschaft zu geben, ob und

wie es eine Theologie der Freiheit geben könne, die die Trias von Freiheit –

Körper(Gender) – Macht(Kritik) in ihre Grundlagen aufnimmt. Die Parrhesia

Foucaults kann an dieser Stelle die hilfreiche Hermeneutik sein, um sich im

katholischen Diskurs über Freiheit, Körper, Gender und Macht zu verhalten.

1. Dritte theologiehistorische Case Study: Gender und Freiheit in
der Entwicklung des Frauen-Marienbildes

Die Aktualität der Gender-Theorien,wie sie von Judith Butler und anderen seit

Jahrzehnten gefordert werden, kann einerseits an dem zu Beginn beschrie-

benen ›Backlash‹ und der forcierten Anti-Gender-Kampagnen gesehen wer-

den. Andererseits wird die Aktualität in Form einer weiteren Negativ-Folie

deutlich, wie sie sich in römischen Verlautbarungen findet.4 Untersuchun-

gen zeigen, dass eine der Wurzeln dieses doppelten ›Backlashs‹ auf gezielte

Interventionen und Kritiken des Vatikan an der Frauenbewegung zu finden

ist. Insbesondere die großen UN Konferenzen 1994/19955 können als Symbol-

daten in der feministischen theologischen Forschung beschrieben werden.6

Denn sie stellen einen Wendepunkt in der religionspolitischen Landschaft

dar, weil der Vatikan auf ihnen seinen Status als »Non member state« nut-

ze, um für seine eigene lehramtliche Linie einzutreten und zugleich andere

von dieser zu überzeugen. Der Status des Non-Member-State bedeutet, dass

4 So in Querida Amazonia; aber auch im am 9. Juni 2019 vorgestellten Papier der Kon-

gregation für Katholische Bildung: Congregation for Catholic Education: 2019.

5 Dies waren die International Conference on Population and Development (ICPD) in

Kairo 1994 und die Fourth World Conference on Women in Beijing 1995.

6 Vgl. dazu ausführlich: G. Werner: 2020a; dies.: 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 181

der Vatikan Stimm- wie auch Veto-Recht in der Versammlung selbst hat. Die

Interventionen des Vatikan im Vorfeld der UN-Konferenz 1994 in Kairo kön-

nen in drei Formen beschrieben werden7:

1. in diplomatischen Versuchen, andere Staaten von der eigenen Position zu

überzeugen;

2. an den drei Vorkonferenzen aktiv teilzunehmen und strittige Punkte in

›eckige Klammern‹ zu setzen.8 Zur Arbeit im Vorfeld der Konferenz ge-

hörte auch eine Öffentlichkeitsarbeit des Vatikans, die in ihrer Form als

»fiery crusade« empfunden wurde, nämlich die UN-Konferenz als Zerstö-

rerin der Familie darzustellen;9

3. nutze der Vatikan seine Position auf der Konferenz, um wirkungsvoll die-

jenigen Positionen zu blockieren, die mit der eigenen Lehre nicht über-

einstimmten. Am Ende stimmte der Vatikan dem Papier insofern zu, als

dass die Vorbehalte im Anhang benannt wurden und eine nicht-konsen-

suale Abstimmung verdeutlichten.10

Weil die Interventionen des Vatikan massiv kritisiert wurden, war die Vor-

bereitung für die 1995 stattfindende Fourth World Conference on Women in Bei-

jing vom Vatikan eskalationssensibler gestaltet worden.11 Neben den schon

benannten Strategien entwarf der Vatikan allerdings zwei neue: So schrieb

Papst Johannes Paul II. im Vorfeld einen Brief an alle Frauen und er ernannte

7 Vgl. dazu die Untersuchungen von: M. A. Case: 2019, S. 640, 645, 638; S. Garbagnoli:

2016, S. 190; M. A. Case: 2016; G. Marschütz: 2017, S. 109-110; Y. Abdullah: 1996; D. E.

Buss: 1998, S. 343.

8 Vgl. Y. Abdullah: 1996, S. 48f: auf der Vorkonferenz im April 1994 kam es zu einem Eklat

in dessen Folge über 100 Punkte in ›square brackets‹ gesetzt werdenmussten. Mit die-

ser Methode wird der Dissens zum Abstimmungspapier ausgedrückt und damit im

Vorfeld bereits verhindert, dass es ein konsensuales Papier als Vorbereitungsdoku-

ment für die Versammlung geben kann.

9 Auch hier zusammenfassend: ebd., S. 1845-1847. Zu diesen Interventionen gehört ein

Brief an alle führenden Staatschefs, um vor den Beschlüssen der Konferenz zu war-

nen, ebenso die verbalen Angriffe auf die Position der USA im Blick auf Abtreibung

als auch die versuchte Allianzmit islamischen Staaten, um die eigeneMeinung durch-

zubekommen. Auch D. E. Buss: 1998, S. 343; www.vatican.va/beatificazione_gp2/docu-

ments/pontificato_gp2_en.html#1994. Leider ist der Text nicht mehr erreichbar. [Zu-

griff am 11.06.2019].

10 Vgl. D. E. Buss: 1998, S. 343; M. A. Case: 2019, S. 642; Y. Abdullah: 1996, S. 51f.

11 Vgl. D. E: Buss: 1998, S. 350f.; Y. Abdullah: 1996, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

die Jura-Professorin Mary Ann Glendon als Leiterin der vatikanischen Dele-

gation.12 Die Konferenz in Peking 1995 war dabei der historische Moment,

an dem die Kritik am Gender-Begriff öffentlich formuliert wurde13. Weil der

Gender-Begriff ein rein juristischer war, kann hier von einer Rezeption Judith

Butlers nicht gesprochen werden.14 Wiederum trat der Vatikan am Ende der

Erklärung von Beijing formal bei, aber wieder wurden Einschränkungen und

Ablehnungen dem Dokument beigefügt15, die besonders den Begriff Gender

hervorheben.16

Die Konferenz in Beijing ist auch deswegen relevant, weil auf ihr spe-

zifische Konstrukte entworfen wurden, die seitdem wirksam sind. Auf der

einen Seite wurde die Vorstellung entwickelt, es gäbe eine neue Koloniali-

sierung durch feministische Gendertheorien, die für die armen Länder so

nicht versteh- und lebbar seien.17 Auf der anderen Seite wurde ein Frauen-

bild als ›das‹ katholische konstruiert, welches eine Art Zusammenfassung von

vorherrschenden ontologischen Überzeugungen ist. Es zeigt sich nämlich ei-

ne erstaunliche Kontinuität der Texte, die sich vor 1995 gegenüber Frau und

dem Feminismus ablehnend äußern und dies nach 1995 unter dem Oberbe-

griff ›Gender‹ wiederholen und ausweiten.18 Die lehramtlichen Dokumente,

12 Vgl. www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995;

Papst Johannes Paul II.: 1995; Y. Abdullah: 1996, S. 53; D. E. Buss: 1998, S. 345.

13 ZumGender-Begriff gibt es unzählige Veröffentlichungen. Auffallend ist, dass die drit-

te Auflage des LThK diesen Begriff nicht führt. Eingeführt wurde er bereits Ende der

1960er Jahre als Unterscheidungskategorie von sex/gender (vgl. R. J. Stoller: 1968), als

diese wird er weitestgehend verwendet, wenngleich es immer wieder zu einer syn-

onymen Verwendung kommt, worauf M. A. Case: 2016, S. 157 aufmerksammacht. Sehr

grundlegend: M. Scheer: 2013, S. 173-176, 185-186.

14 Vgl. M. A. Case: 2019, S. 642, 654f.; S. Garbagnoli: 2016, S. 192. Im Beijing Report unter

Annex IV ist die Definition des auf der Konferenz verwendeten Begriffs zu finden.

15 United Nations: Report of the Fourth World Conference on Women, in: https://www.

un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf [Zugriff am

11.06.2019].

16 Vgl. Y. Abdullah: 1996, S. 54; D. E. Buss: 1998, S. 345, 348; M. A. Case: 2019, S. 643; I. Lenz:

2017, S. 32f.

17 Vgl. u.v. S. Garbagnoli: 2016, S. 190-193, 200; M. A. Case: 2011, S. 803, 807, 811-813; auch

dies.: 2019, S. 643; M. A. Glendon: 1996. Diese Vorstellung einer Beliebigkeit ist seit-

dem fester Bestandteil katholischen Narrativs. Vgl. auch M. A. Case: 2016, S. 155f; R.

Ammicht Quinn: 2017, S. 75f. u.v.m.

18 Judith Butler äußert sich in J. Butler: 2009a, S. 292-296 und diskutiert die Interventio-

nen des Vatikans im Zusammenhang mit der parallel stattfindenden Debatte um das

Subjekt des Feminismus, das ein scheinbar eindeutiges Subjekt der Frau braucht.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 183

die für eine Analyse von Belang sind, sind: Inter Insegniores von 1976, Mulieris

Dignitatem von 1988, Brief an die Frauen von 1995, der Brief der Glaubenskongre-

gation zur Zusammenarbeit vonMännern und Frauen von 2004 und Amores Laetitia

von 2016; Male and Female he created them19 sowie Querdia Amazonia 2020.

In diesenDokumenten der letzten knapp 50 Jahre ist übereinstimmend zu

lesen, dass in ihnen eine Natur und Würde der Frau herauskristallisiert wer-

den kann. Allerdings mündet die Rede von der gleichenWürde, die Mann und

Frau zukommt, nun gerade nicht in gleiche Rechte, sondern in Ungleichheit,

denn die Würde verwirklicht sich »als physische, psychologische und onto-

logische Komplementarität, die eine auf Beziehung angelegte harmonische

›Einheit in der Zweiheit‹ schafft«20. Denn Mannsein und Frausein seien von

Schöpfungsbeginn an verschieden und gehörten deswegen als ontologisch

verschieden zur Schöpfung. Dies bedeute zugleich, dass sich von dort aus, al-

so nur vom Schöpfungswillen des Schöpfers her ein »tieferes Verständnis der

Frau« in ihrer Rolle in der Gesellschaft und Kirche ergibt.21 Ihre Rolle in der

Gesellschaft fände die Frau vor allem als Mutter, dies entspräche ihrem bio-

logischen und psychologischen Wesen in einem Maße, dass auch die der Ar-

beit nachgehende Frau sich dieser ontologischen Grundlage nicht entziehen

könne. Im Papier der Glaubenskongregation ist zu lesen: »Man darf aber in

diesem Zusammenhang nicht vergessen, dass die Überschneidung von zwei

Tätigkeiten — Familie und Arbeit — bei der Frau andere Merkmale annimmt

als beim Mann. Deshalb stellt sich die Aufgabe, die Gesetzgebung und die

Organisation der Arbeit mit den Anforderungen der Sendung der Frau inner-

halb der Familie zu harmonisieren.«22 Das frauliche Wesen sei vor allem ein

Dasein-für-Andere, etwas, das bei den Menschen als Abbild Gottes wohl auch

bei Männern vorfindbar sei, allerdings würden Frauen, weil sie »spontaner«

mit diesen Werten übereinstimmen, für diese Werte in besonderer Weise ein

Zeichen sein.23 Die Rolle der Frau in der Kirche sei mariologisch zentriert.

Denn, so das Papier weiter, Maria in ihrer annehmenden und hingebenden

Haltung werde zum allumfassenden Vorbild für das Bild der Kirche als Braut

als auch für die Antwort der Gläubigen auf den Ruf Gottes und Christi.

19 Congregation for Catholic Education: 2019.

20 Kongregation für die Glaubenslehre: 2004, Nr. 8.

21 Ebd., Nr. 11.

22 Ebd., Nr. 13.

23 Ebd., Nr. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

»Auch wenn es sich dabei um Einstellungen handelt, die jeden Getauften

prägen sollten, zeichnet sich die Frau dadurch aus, dass sie diese Haltungen

mit besonderer Intensität undNatürlichkeit lebt. So erfüllen die Frauen eine

Rolle von größter Wichtigkeit im kirchlichen Leben.«24

Deswegen nähmen Frauen einen wesentlichen Raum in der Kirche ein,

auch wenn die Priesterweihe ausschließlich Männern vorbehalten sein

werde.25 Die gleiche Würde mündet aufgrund der Besonderheit – sowohl

gesellschaftlich als auch kirchlich in unterschiedliche Rechtslagen.26 Der

Text der Glaubenskongregation reflektiert dabei die besondere, ontologisch

begründete Würde der Frau, wie Johannes Paul II. es in Mulieris Dignitatem

ausgedrückt.27 Um nun wirklich angemessen über den Menschen als Mann

und Frau nachdenken zu können, müsse der Horizont des Wesens und

Handelns von Maria als Grundlage genommen werden, denn wesentliche

Aussagen über die Würde könnten nur in Verbundenheit mit Gott ausgesagt

werden und Maria sei der Inbegriff dieser Verbundenheit. Deswegen ist sie

der alles umfassende Horizont für Aussagen über den Menschen an sich

und die Frau im Besonderen28, denn, so in Mulieris Dignitatem, bei Maria

befinden »wir […] uns hier gewissermaßen am Höhepunkt und beim Urbild

der personalen Würde der Frau«29. Das Frausein habe andere Möglichkeiten

als das Mannsein, deswegen könne die Frau sich nur auf dieser Grundlage

verwirklichen, vor allem anderen warnt der Papst ausdrücklich. Dies seien,

auch in der Ordnung der heterosexuellen Liebe, universale Aussagen über

das Wesen und die Würde der Frau, denn so »stellt die Frau einen Eigenwert

dar als menschliche Person und gleichzeitig als jene konkrete Person in

ihrem Frausein. Das trifft auf alle Frauen und auf jede einzelne von ihnen

zu, unabhängig von dem kulturellen Rahmen, in dem jede sich befindet, und

unabhängig von ihren geistigen, psychischen und körperlichen Merkmalen,

wie zumBeispiel Alter, Bildung, Gesundheit, Arbeit, verheiratet oder ledig«30.

Der »Genius« der Frau sei die besondere Fürsorge für das Leben.31 Der die

24 Ebd., Nr. 16.

25 Vgl. ebd.

26 Hierfür besonders B. S. Anuth: 2017.

27 Papst Johannes Paul II.: 1988.

28 Vgl. ebd., Nr. 5.

29 Ebd.

30 Ebd.

31 Vgl. ebd., Nr. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 185

Versammlung in Beijing 1995 begleitende Brief von Papst Johannes Paul

II.32 betont die Würde der Frau in mehreren Abschnitten, bevor er in einer

spezifischen Deutung der zwei Schöpfungsnarrationen die Frauen daran er-

innert, dass sie, weil Gott den Menschen als Mann und Frau geschaffen habe,

in eine grundlegende schöpfungsgewollte ontologische Komplementarität

geschaffen worden seien, deren Ausgestaltung ihrer Würde entspräche.

»Frau und Mann ergänzen sich gegenseitig. Die Weiblichkeit verwirklicht

das ›Menschliche‹ ebenso wie die Männlichkeit, aber mit einer andersgear-

teten und ergänzenden Ausgestaltung«.33

Die Frauen werden gebeten, über den Genius der Frau nachzudenken und

diesen zu meditieren. Die Argumentation ist auch hier wieder marianisch:

»Die Kirche sieht in Maria den erhabensten Ausdruck des ›Genius der Frau‹

und findet in ihr eine Quelle nicht versiegender Inspiration.«34 Dabei sei der

Dienst Mariens als Herrschaft und ihre Herrschaft als Dienst zu verstehen

und in diesem Sinne mögen sich die Frauen in ihre Rolle einfügen, denn die

»mütterliche Herrschaft Mariens«35 geschehe im Dienen und der Unterwer-

fung unter den Heilsplan Gottes. Papst Franziskus stellt sich in diese Tra-

dition, wenn er in Amoris Laetitia die Aussagen aus Mulieris Dignitatem wie-

derholt.36 Erneut ist in diesem Dokument die Auseinandersetzung mit der

Gender-Theorie erkennbar, die hier wiederum als Ideologie bezeichnet wird.

»Eine weitere Herausforderung ergibt sich aus verschiedenen Formen einer

Ideologie, die gemeinhin Gender genanntwird und die denUnterschied und

die natürliche Aufeinander-Verwiesenheit von Mann und Frau leugnet.«37

Zugleich sind diese Aussagen logisch verknüpft mit den Hinweisen auf die

neuen Möglichkeiten der Reproduktion, die die Generativität ebenfalls von

Mann und Frau als Ehepaar abkoppelten. »Verfallen wir nicht der Sünde, den

Schöpfer ersetzen zu wollen! Wir sind Geschöpfe, wir sind nicht allmäch-

tig.«38 Die Schöpfungsordnung sei von Gott gegeben und einzuhalten. Diese

32 Papst Johannes Paul II.: 1995.

33 Ebd., Nr. 7.

34 Ebd., Nr. 10.

35 Ebd.

36 Papst Franziskus: 2016, Nr. 173.

37 Ebd., Nr. 56.

38 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Ideologie sei bereits in die Erziehung der Kinder eingegangen und würde die

Trennung von sex und gender so propagieren, dass eine komplette Beliebig-

keit die Folge ist, die eine Gesellschaft ohne jeden Unterschied zum Ziel habe,

so das neue vatikanische Schreiben.39

Der Genius der Frau – so kann zusammengefasst werden – sei eine on-

tologische Prädestination, die jedoch nicht mit einer biologischen Determi-

nierung verwechselt werden dürfe, auf die Mutterschaft als weitreichende

Symbolik einer das Frausein auszeichnenden »besonderen Aufnahmebereit-

schaft«.40 Weil das Frausein sich ontologisch und vom Schöpfer gewollt in

den genuin femininen Bestimmungen von Mutterschaft als Aufnahme, Hin-

gabe, Zurücknehmen und Nähren auszeichne, sei dem – bis hin zur Doppel-

identität der arbeitenden Mutter – alles unterzuordnen.41 Weiterhin bestehe

im marianischen Prinzip die biblisch und essentialistisch begründete Limi-

tierung innerhalb der Kirche, denn, so Inter Insigniores, »nicht einmal seine

Mutter, die so eng mit seinem Geheimnis verbunden ist und deren erhabene

Funktion in den Evangelien von Lukas und Johannes hervorgehoben ist, war

mit dem apostolischen Amt betraut«42. Die besondere Gabe der Frauen mün-

de – erneut – in besonderen Rechten und Pflichten, nicht aber in den gleichen

Rechten.

»Was im Staat Diskriminierung wäre, gilt in der Kirche als Konsequenz der

lehramtlichen Geschlechteranthropologie, die nach kirchlichem Selbstver-

ständnis nicht bloße Meinung oder gar ›Erfindung‹ von Papst und Bischö-

fen ist, sondern deren geistbegabte Auslegung von Gottes Plan für Frau und

Mann.«43

Die lehramtlichen Texte, die aus einem Zeitraum von 1988-2020 exemplarisch

genommen wurden, deuten auf eine Kontinuität hin, die weit vor das II. Vati-

kanische Konzil reicht. Denn die Idee einer eindeutigenWesensbeschreibung

der Frau sowie der lebenspraktischen Konsequenz als Mutter und Jungfrau

als auch Vorstellung einer Komplementarität, die aufgrund biologischer Dif-

ferenz essentiell ist, sind Vorstellungen, wie sie im neuentdeckten Diskurs

der Zweigeschlechtlichkeit zu Beginn des 19. Jahrhunderts und dann im 20.

39 Vgl. Congregation for Catholic Education: 2019, Nr. 2.

40 Vgl. Papst Johannes Paul II.: 1988, Nr. 18.

41 Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre: 2004, Nr. 13.

42 Kongregation für die Glaubenslehre: 1976, Nr. 2.

43 B. S. Anuth: 2017, S. 172.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 187

Jahrhundert in der Philosophie Edith Steins zu finden sind. Vor allem aber ist

die marianische Perspektive hervorzuheben, denn sie ist in der Betonung von

Maria als Hausfrau und Mutter auf der einen, als Sinnbild des Katholischen

in Abgrenzung zum sogenannten Modernismus auf der anderen Seite für das

19. Jahrhundert stilbildend geworden.

Die theologiegeschichtliche Analyse dieser Texte kann als ein erstesThema

die Konzentration auf Maria in ihrer theologiegeschichtlichen Herkunft als

auch in ihrer über die katholische Kirche hinausgehenden Bedeutung erhel-

len: Denn Konzentration auf Maria an den neuralgischen Punkten der An-

thropologie und der Amtstheologie stellt eine Kontinuität her, die auch durch

die Reformen des II. Vatikanischen Konzils (1962-1965) nicht unterbrochen

wurde. Denn sie erinnert an die Frömmigkeit und Theologie des ›Mariani-

schen Zeitalters‹, welches von 1854 bis 1950 angesetzt werden kann.44

Im beginnenden 19. Jahrhundert hat die europäische Kirchenlandschaft

tiefgreifende Veränderungen erlebt. Die Säkularisation von 1802/03, die

Auflösung des Heiligen Römischen Reiches Deutscher Nation 1806 und der

Wiener Kongress 1815 hatten gravierende Auswirkungen auf die Kirche,

die umfangreich beschrieben worden sind.45 Ich kann mich daher auf die

geschlechtsspezifischen und mariologischen Auswirkungen, und damit zu-

nächst auf den Binnenraum der katholischen Kirche, konzentrieren.46 Denn

dass Aufklärung und Säkularisierung, die Ausbreitung des Bürgertums und

seiner Wissenskulturen einen deutlich stärkeren Einfluss auf Männer als

auf Frauen hatte, ist hinlänglich bekannt.47 Und als Folge dessen wurde

den Frauen nicht nur ein eigener Raum persönlicher Religiosität, sondern

eben auch eine eigene weibliche Öffentlichkeit in der Schnittstelle von

Kirche und Gesellschaft eröffnet. Frauen hatten also, anders als Männer,

durchaus ein vitales Interesse daran, religiös zu bleiben, weil die Kirche

ihnen eine Wahrnehmung und Bewegungsfreiheit eröffnete, die ihnen in der

gesellschaftlichen Öffentlichkeit verwehrt blieben.48

44 Vgl. exemplarisch B. Schneider: 2013; A. Holzem: 2015b, bes. S. 992-1000; auch: Schrei-

ner: 1994; Scheer: 2006.

45 Vgl. bes. A. Holzem: 2015b; ders.: 2013, S. 18.

46 Ich danke Andreas Holzem, für seine Hinweise auf Manuel Boruttas Veröffentlichun-

gen sowie Korrekturen der ersten Fassung dieses Abschnittes.

47 Vgl. Th. Mergel: 1995, S. 24-25. Besonders auch: M. Borutta: 2010a; ders.: 2014.

48 Vgl. Th. Mergel: 1995, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Allerdings ergab sich daraus für die katholische Kirche ein grundlegen-

des Problem, denn sie war bis dahin als »Kirche des Adels und der Mächtigen

[…]mit einer ausschließlichmännlich geprägten politischen und gesellschaft-

lichen Ordnung verbunden«.49 Andreas Holzem macht darauf aufmerksam,

dass um 1800 der finale Sieg des bürgerlichen Diskurses über den adeligen

Geschlechterdiskurs wahrzunehmen ist. Konkret wurde dadurch dem adeli-

gen Diskurs und seiner performativen Praxis einer pluraler gelebten Sexuali-

tät und Geschlechtlichkeit die Akzeptanz entzogen. Der katholische Adel, wie

auch Königs- und Kaiserhäuser50, kopierte das bürgerliche Modell und war

damit Teil eines Diskurses bzw. Mentalitätseinstellungen des Zeitkontextes,

der eine mariologische Überhöhung erfuhr. Faktisch wurde das bürgerliche

Modell für die erstarkende ultramontane Bewegung plagiiert. Die Kirche des

frühen 19. Jahrhunderts war weder theologisch noch seelsorglich auf eine Si-

tuation vorbereitet, in der Frauen durch die Abwesenheit vonMännern in eine

zahlenmäßig dominierende kirchlich-gesellschaftliche Öffentlichkeit gelang-

ten, wie dies Rudolf Schlögl für die Bruderschaften und das Wallfahrtswesen

zu Beginn des 19. Jahrhunderts nachweisen konnte51. Es gab keine konstruk-

tive kirchliche Idee, wie diese weibliche Selbstermächtigung theologisch re-

flektiert und seelsorglich umfangen werden könnte. Hier bot die offenkun-

dige Feminisierung des Religiösen und der Kirche eine mehrfache Chance:

Indemman Frauen in den Mittelpunkt stellte, konnte man ihnen die Aufgabe

und Verantwortung übertragen, Kinder wie Ehemänner kirchlich zu binden

oder idealerweise zurückzuholen.52

Um zu verstehen, warum das so war, müssen wir uns die erste Transfor-

mation des Marienbildes53 im 19. Jahrhundert anschauen, nämlich von der

Marienfrömmigkeit in all seiner barocken Prachtentfaltung hin zur Vereh-

rung der »aufgeklärten« Maria als »tugendsames Hausweib«. Gerade nämlich

die Intention der Aufklärung, die Marienfrömmigkeit zu entschlacken und in

eine Tugendethik zu verwandeln, hatte Maria in eine für Frauen relevante le-

bensweltliche Realität geholt. Theologisch war allerdings eine tiefreichende

49 Th. Mergel: 1995, S. 28.

50 Ich danke AngelikaWulff für die Erweiterung dieser Perspektive sowie für das Beispiel

von Königin Louise mit dem sie mir die geradezu kleinbürgerlich wirkenden Sorgen

der Königin um ihre Kinder in ihren Briefen in Erinnerung gerufen hat. (Vgl. auch: htt

ps://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133).

51 Vgl. Schlögl 1995, S. 23-25.

52 Vgl. u.v. M. Borutta: 2010a, S. 25; Th. Mergel 1995, S. 28.

53 Vgl. K. Schreiner 1994, 374-414; M. Scheer: 2006; M. Borutta: 2010a.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 189

Veränderung der anthropologischen Grundlagen notwendig. Denn die nega-

tive Anthropologie der Frau war über die Jahrhunderte hinweg so stark durch

den »augustinischen Sexualpessimismus« geprägt, dass sie kaum ein ande-

res Bild zeichnen konnte »als eine für die Sünde und die Verführbarkeit durch

den Teufel besonders anfällige Kreatur«.54 Denkbar war ein Leben der Frau als

Sünderin und Büßende, als Fromme und Jungfrau in Askese und Gebet, hier-

für eigneten sich Vorbilder heiliger Frauen als Nonnen insbesondere. Aber es

gab eben kein Vorbild für Frauen in bürgerlicher Existenz, denn diese waren

durch ihre Sinnlichkeit und Körperlichkeit selbst für ihre eigenen Ehemänner

eine Quelle unübersehbarer Gefahren.55 Vorsicht war deswegen selbst noch

den frömmsten Frauen gegenüber geboten: Ihre Religiosität musste genaues-

tens kontrolliert werden, um die vermutete besonders sinnliche Spiritualität

in der Reinheit zu wahren.56 Hier bot die katholische Aufklärung nun perfekte

Rollenmodelle für ein bürgerlich-katholisches Frauenbild. Die ultramontane

Bewegung konnte sich also sowohl auf das Marienbild als auch auf das Bild

der verbürgerlichten katholischen Frau ohne große Spannungen einlassen.57

Die Geschlechtlichkeit bekam eine mehrfache Brisanz in demMoment, in

dem Frauen in den Mittelpunkt kirchlichen Machterhaltungsinteresses rück-

ten. Denn es wurden Diskurse bemüht, die zum Teil gegenläufige Argumente

entwickelten und eine Geschlechtskonstruktion hervorbrachten, die bis heu-

te wirksam ist. Die besondere Emotionalität ›der‹ Frau wurde als konstitutiv

für die Religiosität verstanden – ›der‹ Mann als rational dagegen gesetzt. Re-

ligion war damit emotional und feminin; Staat, Politik, das ›Draußen‹ ratio-

nal undmännlich, ein bis heute binnenkatholisch und konservativ wirksames

Argument!58 Dieses polare Geschlechterverständnis hatte sich bereits in der

Aufklärung formiert und wurde mit der Natur des Mannes als vernünftig,

mit der Natur der Frau als emotional verbunden gedacht. Dabei wurden Ge-

fühle, weil auch sie dem Mann erlaubt waren, gegendert, so dass dem Mann

54 R. Schlögel: 1995, S. 17.

55 Hierzu Referenzen bei R. Schlögl: 1995, S. 28-29.

56 Vgl. Schlögl: 1995, 17.

57 Ansätze hierfür sind sowohl in der Predigt und Pastoral, so bei Ignaz Heinrich Karl

Freiherr vonWessenberg, als auch in der Tübinger Theologie zu finden: Michael Sailer,

Johann Sebastian Drey sowie beim jungen AdamMöhler.

58 Hier besondersM. Borutta/N. Verheyen: 2010b, S. 11-39. Begründetwurde dies also von

derAbhängigkeit der psychischen vondenphysischen Eigenschaften ›der‹ Frau, bereits

in der Hausväterliteratur konfessionsübergreifend als ein wirkmächtiger Diskurs voll-

ständig entwickelt.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

vor allem Wut, Zorn und Aggressivität, der Frau Mitleid vorbehalten war.59

Hier hat nicht nur die uns geläufige Ideologie der Häuslichkeit und Sittlich-

keit ihren Ursprung, sondern auch die essentialistisch gegenderten Gefühls-

zuschreibungen.60 Die Sphäre der Öffentlichkeit und der Privatheit wurde

vergeschlechtlicht und die Möglichkeiten von Frauen aufgrund ihrer biologi-

schen Disposition in den Binnenraum der Familie verwiesen. Dies ist weit

über den katholischen und deutschen Raum hinaus wirksam. Peter Van der

Veer61 verdeutlicht diese Verschiebungen in seiner soziologisch-historischen

Studie über die Bedeutung der Religion in Großbritannien und Indien. Er be-

schreibt die Interdependenz zwischen der Kolonie und den Kolonisierenden

und markiert dadurch, dass insbesondere die Geschlechterfrage die Bezie-

hungen der Macht signifiziert. Die viktorianische Periode charakterisiert die

Frau als den »Engel im Haus«. Die korrupte Welt brauchte das feste Funda-

ment und den Schutz der moralisch intakten Familie, die religiös von den

Frauen geleitet wurde.62

Wirklich bemerkenswert sind die Interdependenzen zwischen der Ko-

lonie und den Kolonisierenden, die Van der Veer aufdeckt, so dass sich im

Laufe des 19. Jahrhunderts eine Form des von ihm so benannten »musku-

lären« Christentums herausbildet, die die Männlichkeit des Christentums

in der Öffentlichkeit gegen die Sorge, durch den Kontakt zur »Kolonie« als

dem feminin angesehen »Orient« femininisiert zu werden, betont. Dieses

Motiv wird im Antikatholizismus wieder auftauchen.63 Ute Gause und Bene-

dikt Bauer haben auf die nachreformatorischen Bemühungen hingewiesen,

die ein »regulierendes Schrifttum« hervorgebracht haben, »das ›Männer‹

und ›Frauen‹ als ›Ehemann‹ und ›Ehefrau‹ die neu instituierten Normie-

rungen des sexed/gendered body einschreiben möchte«, die sogenannte

»Hausväterliteratur«.

»Hier wird dem lesenden reformatorischen Subjekt das heteronormative

Gesellschaftsmodell auf der Basis der Oeconomia, also des Hausstandes,

erläutert, hier wird reguliert, wie ein ›guter‹ frommer Ehemann und wie

eine ›gute‹ fromme Ehefrau sich zu verhalten habe.«

59 Vgl. M. Borutta/N. Verheyen: 2010b, S. 12.

60 Vgl. M. Do Mar Castro Varela/N. Dhawan: 2020, S. 70f.

61 P. Van der Veer: 2001.

62 Ebd. S. 83-84.

63 Vgl. M. Borutta 2010a.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 191

Dies war einerseits nach innen notwendig für die »interne (hetero)normative

Stabilisierung der reformatorischen Subjekte«64, sondern auch als Abgren-

zung und Kritik an den spirituellen Gruppen, die sich innerhalb der Kirchen

der Reformation bildeten und nicht der Norm entsprachen, so wie die Täufer.

Zugleich wurde diese Abhängigkeit und Aufteilung von Physis undWesen ka-

tholisch theologisch überhöht, indem die Physis als schöpfungstheologisches

Argument für den Ausschluss von kirchlichen Ämtern und für die Unterord-

nung unter den Mann bemüht wurde, wie es etwa das Kirchen-Lexikon von

1852 tat.65 Dennoch wurde die Frau in ihrem besonderen und unverstellten

Zugang zum Religiösen aufgewertet; ein Zugang, der aber in eine religiöse

und professionelle Kontrolle gebracht werden musste, denn einer zu starken

Schwärmerei oder zu intensiven mystischen Erfahrungen mit körperlichen

Auswirkungen mussten Grenzen gesetzt werden, damit die weibliche Reli-

giosität funktional und kontrollierbar blieb.

Die Romantik nimmt hier sicherlich eine Scharnierfunktion ein. In sei-

nen Untersuchungen zum Antikatholizismus verdeutlicht Manuel Borutta,

dass der Katholizismus durchaus eine Anziehungskraft für Romantiker:in-

nen hatte, gerade weil der Katholizismus als das Andere der Moderne ver-

standen wurde. Dabei fungierte ›der‹ Katholizismus gerade nicht als ein ein-

deutig konfessionelles, sondern als »transkonfessionelles System religiöser

Orthodoxie und Reaktion.«66 Als solches wurde er mit dem Orient gleichge-

setzt und dies hatte auch zur Folge, dass er als Objekt des Sehnens zugleich

aus der deutschen Kulturnation ausgeschlossen wurde. Das beginnende 19.

Jahrhundert verzeichnet also eine Orient-Schwärmerei unter den Romanti-

ker:innen. Diese kann sich in Deutschland, aufgrund der späten Koloniali-

sierung, anders entwickeln als z.B. in Frankreich oder England. Allerdings

ist diese Schwärmerei als nicht weniger unschuldig zu betrachten, denn sie

reproduziert dieselben kolonialisierenden Machtverhältnisse und Interpreta-

mentewie in den realen Kolonien.67Hier wiederumkonnte der Katholizismus

in einem regelrechten ›catholic turn‹ – als innerer Orient, dazu später mehr –

hohe Attraktivität entfalten, bis zur Gleichsetzung der Romantikmit demKa-

64 B. Bauer/U. Gause: 2020.

65 »das recht Gebiet der Frauen sei das häusliche Leben, so sie in stiller Unterordnungmit

allem Fleiße walten sollen«. F. Laufköther: 1852, S. 820f.

66 M. Borutta 2010a, 62.

67 Vgl. ebd., 62-63.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

tholizismus von Eichendorf im Jahr 1847.68 Allerdings ist es weniger der reale

Katholizismus, so wie es weniger der reale ›Orient‹ ist, der anzieht und darge-

stellt wird, sondern ein historisierter und stilisierter. Das katholische Andere

wird aber auch, insbesondere in der Beschreibung der Frauen, infantilisiert

und pathologisiert, in einer deutlichen Parallele zur Aufklärung.69

Doch zurück zum Thema: Das theologisch Spannende ist hier aber we-

niger, dass die Umbruchzeit ›um 1800‹ etwas Neues hervorbrachte, sondern

was die entstehende ultramontane Bewegung, bis Mitte des 19. Jahrhunderts

(also als sie noch nicht fest im Sattel war), aus dem gemacht hat, was ihr auf

dem Silbertablett serviert worden war. Erst in diesem Sinne kann die Idee der

Hausfrau und Mutter in ihrer mariologischen Grundlegung eine ekklesiolo-

gische Wirkung entfalten!

Hier kann zurecht von einer zweiten Transformation gesprochen werden.

Das vermenschlicht-aufgeklärte Bild Marias und das Frauenbild verschmel-

zen gewissermaßen zu einer neuen Biografie als Hausfrau undMutter.Hinter

dem Aufschwung der Marienverehrung im 19. Jahrhundert steckt also durch-

aus mehr als die übliche Deutung eines neuen Aufkommens von Volksfröm-

migkeit.70 Die soziale Feminisierung des Religiösen im beginnenden 19. Jahr-

hundert ließ Maria zum »Vorbild eines biedermeierlichen Ideals von Weib-

lichkeit« werden, das Standards setzt und den Bewegungsraum für Frauen in

der Familie und der Gesellschaft fortan bestimmt.71 Die Verschmelzung der

›aufgeklärten‹ Maria und der verkirchlichten Frau in den ersten Jahrzehnten

des 19. Jahrhunderts ist ein wirkmächtiger Teil einer Entwicklung der Ge-

schlechterverhältnisse, die weit über das kirchliche oder sogar das europäi-

sche Feld der Geschlechterbeziehungen hinausgeht und Diskurse bis heute

prägt. Gerade aber diese hypervisible Körperlichkeit Mariens sowie der Frau-

en und des sich entwickelnden kolonialen ›muskulären‹ Christentums in der

Paradoxie einer erneuten Feminisierung des katholischen Klerus (und der ka-

tholischen Kirche) stellt ein Forschungsfeld dar, dass in dieser Komplexität

noch nicht umfassend angegangen worden ist.72 Van der Veer73 legt in seiner

68 Vgl. ebd., 64.

69 Vgl. ebd., 65.

70 So Peter Walter im Lemma »Marienfrömmigkeit«, siehe: P. Walter/H.-J. König: 2019.

Ähnlich sind diese Beiträge gehalten: Cardinal L. Scheffczyk: 2002; P. Vrankic: 2002.

71 Vgl. A. Holzem 2015b, 997.

72 Vgl. M. Do Mar Castro Varela/N. Dhawan: 2020, S. 70

73 Vgl. P. Van der Veer: 2001, 83-94.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 193

Gegenüberstellung differenziert dar, wie sich die Muster der christlichen im

Gegenbild zur hinduistischen Männlichkeit als eine Notwendigkeit, zu einer

klar umschriebenen religiös wie nationalen Identität zu kommen, die mora-

lische Integrität einschließt, ausbildeten. Um dem Vorwurf des Femininen zu

entkommen und zugleich klar britisch zu sein, sind spezielle Sportarten (so

Cricket oder Rugby als »place of real Christian Salvation«74) als auch religiöse

Ertüchtigungen, wie sie bei den Pfadfindern üblich waren, in dieser Linie zu

sehen. Zudemmusste die Möglichkeit von Sport in ein religiöses System, das

Sport nicht guthieß, eingebaut werden. Aufhorchen lassen sollte die Rekon-

struktion des Aufstands von 1857-185975, denn dort – so Van der Veer – wurde

die Umschreibung der gefährdeten weißen Frau durch unzivilisierte nicht-

weiße Männer geboren.

»It was their sexual violation of the ›purity‹ of the Victorian ›angel in the

house‹ that unleashed a hysterical, sexualized, and racialized hatred against

the Indian native.«76

Als christlicheHeldenwurdenMissionare in denKolonien gefeiert und in pro-

faner Formwurde dieseHeldenhaftigkeit in einerMischung ausDisziplin und

Ertüchtigung umgesetzt. Dafür eignete sich Sport, der zugleich als Teil ei-

ner Bildungsstruktur in eine missionarische Ausbildung integriert wurde. Im

74 Ebd., S. 92.

75 Im Jahr 1857 gab es je nach Geschichtsschreibung den ersten Unabhängigkeitskrieg in

Nordindien oder aber die »IndianMutinity«.Wesentliche für die Rekonstruktion ist die

Ausgiebigkeit der englischen Zeitungen, die über die Grausamkeit gegenüber Frauen

und Kindern berichteten. Die aufständischen Soldaten – entzündet hatte sich der Auf-

stand an einer Reihe von Ereignissen, zu denen vordergründig ein Schmierfett (u.a.

Schweinefett) für Gewehrkugeln gehörte, welches die aufständischen Soldaten dazu

zwang, ein religiöses Tabu zubrechen, da sie denKontakt damit nicht vermeiden konn-

ten, als auch die Bestrafung durch Tod eines indischen Soldaten – wurden medial als

nicht zu zähmende Wilde präsentiert. Sowohl die Meuterei als auch das die Folgen

der grausamen Unterdrückung veränderte die Narration, so van der Veer, einerseits

der britischen Regierung gegenüber der indischen Kolonie, andererseits des religiö-

sen Selbstverständnisses der Mission. War schon vorher Krieg akzeptabler geworden,

wurden nun sowohl die kriegerische Handlung als auch ein moralisch einwandfreies

männliches Ideal des Helden und Krieger salonfähig. Die Anstrengung der Zivilisie-

rung durch Mission, so van der Veer, war misslungen: »the natives of India proved tob

e as heathen and barbaric as beofre. Their immoral nature showed itself espcecially in

the atrocities inflicted on defenseless, British women« (ebd., S. 86).

76 Ebd., 86.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

kolonialen Diskurs steht dahinter die Notwendigkeit, gegenüber einer nicht

zu bändigen Männlichkeit eigene moralische Stärke und männliche Kraft zu

setzen. Schüssler-Fiorenza77 stellt die These auf, dass durch die Privatisie-

rung von Religion die Geistlichkeit die privilegierte gesellschaftliche Position

verlor und zunehmend mit den Damen der Gesellschaft auf eine Stufe ge-

stellt wurden. Die Notwendigkeit einer verstärkten Betonung der Männlich-

keit sei die Folge, so Schüssler-Fiorenza, die – ihrer Meinung – nach bis heute

ein Grund für die Diskussionen um die Zulassung von Frauen zum Amt sei.

Die entstehenden Männlichkeitsdiskurse in den unterschiedlichen kulturel-

len Kontexten reagieren also durchaus auch auf eine gewisse Feminisierung

des Religiösen sowie auf eine Diffamierung des Femininen als Gefährdung

des Männlichen. Für die katholische Kirche wird sich diese Spannung durch

die erstarkende ultramontane Bewegung als auch der zunehmende Kultur-

kampf noch weiter zuspitzen.

Werden diese Themen erneut für die katholische Kirche zugespitzt und

die genuin ekklesiologische Perspektive eingenommen, bekommt Maria ei-

ne weitere Bedeutung, die als eine dritte Transformation verstanden werden

kann, die eng mit diesen beschriebenen und vielfältigen Geschlechterdiskur-

sen zusammenhängt: Auch für Männer war der Marienkult attraktiv als ein

Medium der (gewaltfreien) Gegenwehr gegen Staats- und Polizeiwillkür, denn

als Idealtypus Mensch galt der weiße, männliche, liberal-aufgeklärte, wissen-

schaftsgläubige Bürger mit allen kultur-kolonialen Ingredienzien, der eben

auch kritisch auf die mariologische, klerus-hörige, verweiblichte katholische

Kirche und ihre Männer hinabschaute.78 Die Konsequenz der ›Orientalisie-

rung‹ des Katholizismus bildet im langen 19. Jahrhundert unterschiedliche

Intensitäten aus, die aber alle die Grundtendenz betonen, dass die Katholiken

zu zivilisieren seien um die Nationenbildung zu vollenden.79 Für die progres-

siven, liberalen und aufgeklärten Kräfte wurde die Art und Weise, wie sich

die katholische Volksfrömmigkeit ausprägte, insbesondere die Heilig-Rock-

Wallfahrt nach Trier im Jahr 1844 als auch die verstärktenmarianischen Spiri-

tualität, zur Quelle harscher Kritik. Katholiken konnten auf eine niedere Kul-

turstufe gestellt werden. Anziehend blieben jedoch weiterhin die religiösen

77 Vgl. E. Schüssler-Fiorenza: 2001, S. 35f.

78 So zumBeispiel der Protest gegen die preußische Polizei inMarpingen: vgl. A. Holzem:

2015b, S. 998.

79 Vgl. M. Borutta: 2010a, S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 195

Frauen, waren sie doch sinnlich, exotisch und erotisch zugleich, aber auch ei-

ne mögliche Quelle des religiösen Wahns, der ansteckend sein könnte. Somit

wurden sie weiterhin dämonisiert. Dies ist übrigens keineswegs ein europäi-

sches Phänomen, wie Elizabeth Johnson aufzeigen kann.80 In der Auseinan-

dersetzungmit gegenwärtigen theologischenHerausforderungen der Gottes-

rede macht sie auf die besondere Situation der Latina/oTheologie in den USA

aufmerksam. Interessieren soll hier der historische Kontext der sogenannten

›zweiten Eroberung‹ mit den kolonialen Implikationen, die parallele Struk-

turen zur innereuropäischen Beurteilung des Katholizismus verdeutlichen:

Denn die ›zweite‹ Eroberung im 19. Jahrhundert, als die Vereinigten Staa-

ten ihre Grenzen durch Militäraktionen, aber auch durch Annexion und Kauf

ausweiteten, besaß eine implizite theologische Bedeutung. So verlor 1848 das

besiegte Mexiko die Hälfte seines Gebietes an die USA, also das heutige Ka-

lifornien, Arizona, New Mexiko, große Teile Colorados, Nevadas, Utas. Der

Vertrag legalisierte zudem die Annexion von Texas. Der Krieg mit Spanien

führte dazu, dass 1898 die amerikanische Hegemonie auf Kuba und Puerto

Rico ausgeweitet wurde, ohne dass diese in die Staaten einbezogen wurden.

Diese zweite Eroberung führte aber zur Oktroyierung der politischen, öko-

nomischen und sozialen Systeme, die die Hispanics an den Rand der Gesell-

schaft stellten. Denn diese bestehenden religiösen Kulturen, die eine eige-

ne Form der Katholizität ausgebildet hatten, befanden sich in einer direkten

Konfrontationmit der christlichen protestantischen europäischen Kultur, de-

ren Avantgarde eine beharrliche Abneigung gegen die papistischen, degene-

rierten und gemischtblütigen Menschen zum Ausdruck brachte.81 Auch hier

ist die katholische Volksfrömmigkeit ein Stein des Anstoßes. Jedoch bildet

diese, so Johnson sehr deutlich, in sich bereits einen rassistischen Kontext

ab. Gerade in der diskriminierten und unterdrückten Situation bekommt die

praktizierte Volksfrömmigkeit, die sich durch symbolische Ausdruckformen

der göttlichen Präsenz versichert (also Altäre; Kreuze, Madonnen, große Pro-

zessionen), eine Überlebensbedeutung. Historisch ist es eine von Laien ge-

schaffene Spiritualität.

»Man erhält Wissen, indem man auf affektbezogene Weise an den Symbo-

len und Ritualen teilnimmt. Daraus ergibt sich nicht vorrangig ein Kopfwis-

sen von Glaubenssätzen – obwohl sein doktrinäres Repertoire breit und tief

80 E. Johnson: 2007.

81 Vgl. ebd., 200ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

ist –, sondern das Gefühl des persönlichen Vertrauens und der Liebe zu Gott,

der die Quelle des Bestehens der Gemeinschaft ist.«82

Dieser Glaube war nicht nur für alle verfügbar, sondern auch von allen leb-

bar. Denn – und hier greift der interne Rassismus des Katholizismus – der

ordinierte oder professionelle Klerus war kaum vorhanden. Im Zeitalter der

Kolonialmächte gab es gute Gründe dafür: große geographische Distanzen

mussten überwunden werden und europäische Kleriker waren nicht in gro-

ßer Zahl vorhanden. Der kirchliche Rassismus aber erlaubte es den indigenen

oder mestizo/mulato Männern nicht, kirchliche Ausbildungsstätten zu besu-

chen. Von Frauen ganz zu schweigen. Hier treffen also mehrere Diskriminie-

rungsmomente des Rassismus ineinander und verschärfen den bestehenden

kolonialen Diskurs gegenüber dem Katholizismus. Borutta wiederum führt

an vielfältigen Beispielen genau diese Dynamik aus: dass der Katholizismus

als »Exotisch, primitiv, barbarisch« beschrieben wird83 und wie parallel dies

zur Beschreibung der kolonialisierten Räume der außereuropäischenWelt ge-

lesen werden kann.

In diesen konkreten politischen wie sozial-gesellschaftlichen Auseinan-

dersetzungen bekam Maria diese neue, erweiterte, bereits als dritte Trans-

formation benannte, Bedeutung: In Deutschland wurde Maria selbst zu ei-

nemMedium des politisierten Mystizismus stilisiert, was notwendig war, um

die konservative Volte gegen die Französische Revolution zu befeuern. »Ma-

rienlieder, -gebete und -medaillons wurden zu einer kollektiven Quelle der

Versicherung gegen den gesellschaftlichen Umbruch und die nach 1850 auf-

brechenden Kulturkämpfe.«84

Das Neue aber an den drei großen Transformationen ist weniger die vor-

dergründig betonte Verbürgerlichung der Frau und ihre Verhäuslichung, son-

dern die mit der Marienfrömmigkeit transportierte ekklesiologische und po-

litische Dimension.Diese bewegt sich weit über den Katholizismus und Euro-

pa hinaus! Hinter diesen einzelnen Beschreibungen und Befunden steht eine

sehr grundsätzliche Frage: Was ist die Moderne und wie wird sie gebildet?

Wiederum sind hier die Untersuchungen von Manuel Borutta sehr auf-

schlussreich. Er macht nämlich auf die folgenreiche Entwicklung aufmerk-

sam, die die Interpretation derModerne im Singular nach sich gezogen hat.85

82 Ebd. 205.

83 M. Borutta: 2010a, S. 41.

84 A. Holzem: 2015b, S. 998.

85 Vgl. M. Borutta: 2010a, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 197

Weil Moderne bereits im 19. Jahrhundert als die eine Moderne angesehen

wurde, die vor allem durch die Dimension des Fortschritts und der Säku-

larisierung geprägt war, konnte sich diese Deutung bis heute fast ungehin-

dert durchsetzen. Im Kulturkampf ging es dabei sowohl für Liberale als auch

für Ultramontane um einen Krieg oder eine Entscheidungsschlacht zwischen

›der‹ Moderne und ›dem‹ Mittelalter, also zwischen Fortschritt und Tradition.

Die Dichotomie, die zwischen Katholizismus und Moderne postuliert wurde,

hat laut Borutta eine lange Geschichte, die sich unter anderem darin zeigte,

dass seit der Aufklärung der Katholizismus aus der europäischen Geschichte

und auch aus der Zivilisation ausgeschlossen wurde. Boruttas Einsichten sind

dabei weniger, dass diese Dichotomie kritisch hinterfragt werden muss, son-

dern dass sich hier Logiken finden, wie sie in der Kolonialisierung entwickelt

und angewendet wurden und darin ein Gendering vornehmen. Das moderne

Konzept von Kultur ist in sich bereits ein Konzept der Abgrenzung gegenüber

der als ›anders‹ und ›fremd‹ zu beschreibenden Kolonien, die ja nur Kolonie

als fremde sein konnten – jedenfalls insbesondere in der Kolonialzeit. Dieses

Konzept wurde auch auf den Katholizismus angewendet.86 Borutta verweist

hier auf die Reisebeschreibungen von Fridrich Nicolai, die stilbildend gewor-

den sind und exakt den Duktus der außereuropäischen Entdeckungsreisen

bedienten, allerdings insbesondere Süddeutschland und Österreich beschrie-

ben. Diese Beschreibungen können durchaus, so Borutta, als »innerdeutsche

Kolonialphantasie« verstanden werden und sind von den wesentlichen Signa-

turen der europäischen Aufklärung geprägt.87 Ein weitere Bestandteil eben

dieser Signatur ist nämlich die Identifikation des wirtschaftlichen Erfolgsmit

der Konfession, etwas, was die Weber’sche These vorarbeitete. Borutta kann

jedoch auch nachweisen, dass weitere Merkmale für die Beurteilung ebenso

wesentlich waren, nämlich Rasse, Klasse und Geschlecht. Die beschriebenen

›nikolaischen‹ Katholiken erscheinen nicht als eine rein konfessionell katholi-

sche Gruppe, sondern als Menschen der niederen Klassen und der unzüchti-

gen Frauen.88 Die Logik dieser Reisebereichte wird zu strukturellen Merkma-

len kolonialer Ethnographie ausgebaut, nämlich erstens die Enthistorisierung,

in dem die betreffende Kultur als statisch beschrieben wird; zweitens wird die

Kultur exotisiert und somit als das Andere des aufgeklärten Abendlandes ge-

deutet; drittens geschieht eine Essentialisierung, indem das Fremde/Andere

86 Vgl. ebd., S. 50.

87 Ebd., 51.

88 Vgl. ebd., S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

mit der Natur gleichgesetzt wird.89 Diese Merkmale werden nun alle auf den

Katholizismus angewendet, so dass dieser als eine innere Kolonie der Aufklä-

rung verstanden werden konnte.

Über Borutta hinaus wird man sagen können, dass die Frauen inner-

halb des Katholizismus selbst nun wieder als eine eigene »Kolonie« konstru-

iert werden, nur nicht mit dem Bedürfnis, diese aufzuklären, sondern sie

zu zähmen und im Rahmen des herrschenden Diskurses als untergeordnet

zu klassifizieren. Diese Forschungsperspektive müsste weiter ausgebaut wer-

den. Deutlich sollte werden, dass die Genese ›der Moderne‹ nur auf der Logik

des Ausschlusses der ›Nicht-Moderne‹ geschieht und insbesondere dem Ka-

tholizismus jegliche Modernität abgestritten wird.

Erstenswurde vor allem verdeutlicht,wie und vor allemwarumdas kirchli-

che Marienbild im frühen 19. Jahrhundert eine grundlegende Transformation

durch die Aufklärung und das seelsorgliche Plagiat der ultramontanen Bewe-

gung durchlaufen hat. Zweitens stand die antikatholische Logik aufgeklärten,

aber auch romantischen Denkens imMittelpunkt, der den Katholizismus der

Volksfrömmigkeit und entwickelnden ultramontaner Ausprägung in kolonia-

ler Logik beschrieb und darin ein spezifisches Zusammenwirken und Rasse,

Klasse, Gender und Religion entfaltete. Insbesondere die marianische Fröm-

migkeit in ihrer papal-klerikalen Ausprägung wurde dabei besonders negativ

beurteilt. In diesem Teil soll es nun, drittens, stärker um die innerkatholischen

Konsequenzen der beschriebenen Transformationen des Frauen- und Mari-

enbildes gehen.

Ihren Höhepunkt fand die kirchliche Entwicklung im bereits genannten

›Marianischen Zeitalter‹, das mit dem Mariendogma von 1854 seinen Anfang

nahm und fast 100 Jahre lang als Katalysator ultramontaner Frömmigkeit

diente. Beschleunigt und intensiviert wurde dieser Prozess insbesondere

durch Marienerscheinungen, bei denen von einem »Marianischen Wun-

der«90 gesprochen wird. Bei der marianischen Frömmigkeit handelte sich

nach Andreas Holzem aber gerade nicht um eine Grassroot-Religiosität.91

89 Vgl. ebd., S. 57-58.

90 A. Holzem: 2015b, S. 997, auch B. Schneider: 2013, S. 91-102.

91 Vgl. A. Holzem: 2015b, S. 997. Zu erkennen ist dies auch an der ausgesprochenen Pro-

duktivität lehramtlicher und päpstlicher Schreiben zu Maria. So die neun Rosenkran-

zenzykliken und sieben marianische Apostolische Schreiben Leos XIII. in den Jahren

1883-1901.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 199

Insbesondere also die Dogmatisierung von 185492 wurde zu einem Testfall

der religiösen Mentalitätsveränderungen. Mit der Enzyklika Ineffabilis Deus

verkündet Papst Pius IX. am 8. Dezember 1854 das Dogma der Unbefleckten

Empfängnis Mariens. Aufgrund mangelhafter biblischer Referenzen fand

hier ein neuer Argumentationstypus statt: Nämlich die aktive Tradition der

Kirche und das factum ecclesiae als hermeneutisch für die Schriftinterpre-

tation leitend (Gen 3,15; Lk 1,28) zu setzen. Die Enzyklika selbst gibt den

Tenor zur Deutung des Festes an. Als »Erhöhung des katholischen Glaubens«

und zur »Förderung der christlichen Tradition« entwickelte sich der jetzt

stark autorisiert und popularisierte Immaculata-Kult als religionsstilgebend

rasant weiter. Er wurde zu einer gezielten Gegenbewegung der vermeintlich

»laxen Frömmigkeitspraxis aufgeklärter Bürgerlichkeit«, der alle Spezifika

der ultramontanen Pastoral vereinigen konnte: aufklärungskritisch, auf das

Gefühl und die Sinne konzentrierend, moralisch vor allem im Bereich der Se-

xualität indoktrinierend und eine entschiedene Kirchlichkeit propagierend.

Der Syllabus von 1864, der mit der Enzyklika Quanta Cura kommuniziert

wurde, sicherte den Katholizismus gegenüber der Moderne in einer klaren

Frontstellung ab.93 Die Enzyklika setzte liberale Katholiken zusätzlich unter

Druck und verschärfte die bestehende Spannung zwischen den römischen

und deutschen Theologen und katholischen Kräften.

Wie wenig dabei ›der‹ Katholizismus bildungsfern gewesen ist, der nun

in Frontstellung gegen Bildung und Wissenschaft ging, macht die Säkulari-

sation deutlich, die Bildungsorte zu einem Zeitpunkt aufhob als sie dringend

nötig waren.

Dass die katholische Aufklärung unter Druck geriet, ist ein komplexes und

deutlich besser erforschtes Thema als die Reflexion auf die ineinandergrei-

fenden Kategorien sozialer Konstruktion. Auffällig sind jedenfalls kirchliche

Entscheidungen, die Fakten setzten: Die in der katholischen Aufklärung ver-

pönte marianische Symbolik in der Öffentlichkeit wurde restauriert, zu den-

ken ist hier an Mariensäulen. Die Dogmatisierung offenbarte aber zugleich

eine Spaltung im deutschen Katholizismus zwischen den Befürwortenden im

92 M. Scheer: 2006, S. 339-341, zeichnet die Veränderung der Marienbilder durch die Er-

scheinungen im 19./20. Jahrhundert nach. Maria wurde als Immaculata aufgegriffen

und diesmal als siegreiche Feldherrin gegen den Irrglauben der Gegenwart angeru-

fen.

93 Vgl. dazu auch M. Borutta: 2010a, S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Seelsorgeklerus sowie den im Umfeld der Zeitschrift »Der Katholik« verorte-

ten Laien einerseits und kritischen Theologen und dem höheren Klerus an-

dererseits.94 Mit dem Dogma hat die neue Synthese aus Marienfrömmigkeit,

Papstdevotion und Denunzierung des Zeitgeistes einen symbolischen Aus-

druck bekommen und seine Bedeutung ist damit weit über die Vorbildfunk-

tion für Frauen hinaus zu verstehen. Die Marienfrömmigkeit funktioniert al-

so als Abgrenzungsdiskurs gegenüber einer als feindlich verstandenen Welt,

gegenüber protestantischen und anderen Glaubensüberzeugungen sowie ge-

genüber den Freiheits- und Wissenschaftskonzepten der Moderne, die die

Kirche grundlegend ablehnte.95 Maria war die »geeignete Patronin für einen

Kampf gegen einen Feind, der das christliche Abendland aus antichristlichen

Motiven heraus angreifen wollte«96, so Monique Scheer. Sie macht in ihrer

Studie über Marienerscheinungen während des 2. Weltkrieges deutlich, dass

das Marienbild der Immaculata in der Mitte des 18. Jahrhunderts nicht mehr

zwingend selbstverständlicher Teil der christlichen Frömmigkeit gewesen ist,

sondern ein Symbol des papsttreuen katholischen Glaubens.

»Die steigende Bedeutung des Marienkults während der Konfessionalisie-

rungsepoche korrespondierte […] mit einer zunehmenden Militarisierung

der Gottesmutter, die als Kriegspatronin in den religiös aufgeladenen Kon-

flikten angerufen wurde.«97

Der Rosenkranz wurde als Waffe stilisiert, ein Bild, das in den Erscheinungen

des 20. Jahrhunderts wieder aufgegriffen wurde.Mit der Dogmatisierung von

1854 konnte die Tradition der unbefleckten Empfängnis mit der Tradition der

Schlachtenhelferin verbunden und reaktiviert werden. Es war ein nützlicher

symbolischer Rahmen für den Kulturkampf. Dies wird in den Rosenkranzen-

zykliken Leos XIII.98 dann aufgenommen.

94 Vgl. J. Schmiedl: 2002, S. 113.

95 Vgl. das RundschreibenMirari Vos von Gregor XVI. am 15. August 1832 und den Syllabus

vom8. Dezember 1864, der zusammenmit der EnzyklikaQuanta cura Piusʼ IX. erschien.

96 M. Scheer: 2006, S. 340. Dies hatte Maria ja in der Seeschlacht von Lepanto am 7. Ok-

tober 1571 bereits getan.

97 Ebd., S. 312.

98 Diese sind von Papst Leo XIII. zur Förderung der der Gottesmutter veröffentlicht wor-

den. In diesen werden die Gläubigen zum ständigen Gebrauch des Rosenkranzes an-

geregt. Es sind alleine sieben Enzykliken zum Thema des Rosenkranzgebetes, darun-

ter Supremi apostolatus officio (1883), Superiore anno 1884),Magnae Dei matris (englisch,

1892), Laetitiae sanctae (englisch, 1893) und Iucunda semper expectatione (1894).

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 201

Abermit der Jahrhundertwendewurde es stiller umdie kämpferischeGot-

tesmutter, die Päpste Pius X. und Pius XI. legten nicht so ein großes Interesse

am Rosenkranz als Waffe und Maria als Schlangenzertreterin an den Tag, wie

das Bild der Immaculata sie zeichnete.99 Pius XII. weihte dann die Welt 1942

an das Unbefleckte Herz Marias. Besonders aufschlussreich an der Studie

von Monique Scheer ist der Hinweis auf die Gender-Thematik. Denn die sich

nach dem 2. Weltkrieg in der frommen Literatur findende Parallelsetzung

von Maria zum Krieg kann als Versuch gedeutet werden, »die katholische

Frömmigkeit der Lebenswelt kriegserfahrener Männer nahezubringen. Der

Rosenkranz wird als ›Waffe Mariens‹, das Skapulier als ›Ihre Uniform‹« be-

schrieben.100 Insbesondere zum Marienerscheinungsort Fatima wurden Ge-

bete formuliert und zahlreiche Publikationen veröffentlicht.

Ekklesiologisch gedeutet verschmolz Maria als hypervisible Frau und

Mutter mit der kämpfenden Kirche und bekam damit jene ekklesiologi-

sche Bedeutung, die Gisbert Greshake als »Papolatrie« und »Mariolatrie«101

bezeichnet. Greshake nennt eine Akzentverschiebung in der Ekklesiologie

als einen weiteren Grund für den Überschwang an Mariologie. Denn die

Aufmerksamkeit der Neuzeit verschob sich in der Theologie auf das Thema

Kirche und schuf damit zwei unterschiedliche Aktzentren: Erstens wurde der

Papst und seine »einheitsstiftende plena potestas über die Kirche« betont

und zweitens stellte man mit Nachdruck »die soteriologische Bedeutung Ma-

rias« heraus.102 Dazu kommt in der gegenseitigen Bedingung dieser beiden

Kraftzentren ein Drittes zu Tage: Die eben beschriebenen Formen der

»Papolatrie und Mariolatrie sind die spezifisch katholischen Formen der

›Wende zum Subjekt‹, wie sie für die Neuzeit typisch ist. An zwei Größen,

die eng zusammenrücken, nämlich am Papst und an Maria, wird alles

hervorgehoben und ›angeschaut‹, was der Neuzeit heilig ist: Freiheit und

Autonomie, Größe, Würde und Perfektion des Humanum. Indem die reli-

giösen Vollzüge eines katholischen Christen sich in besonderer Weise um

diese zwei Faktoren bewegten und sich von beiden prägen ließen, wurde er

selbst zum ›Subjekt‹ (im Sinne der Neuzeit).«103

99 Vgl. ebd., S. 345.

100 Ebd., S. 357.

101 G. Greshake: 2014, S. 18.

102 Ebd.

103 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Die Hypersubjektivierung Marias – so Greshake – geht Hand in Hand mit ei-

ner Hyperinstitutionalisierung der Kirche als Heilsanstalt, für die dann der

Papst in letzter Konsequenz die objektive Frömmigkeit in der Unfehlbarkeit

sicher stellte.104 Hier liegt die ganze ekklesiologische Brisanz versteckt! Die

Ultramontanen – alles Männer, viele ehemalige (Früh-)Romantiker und/oder

Konvertiten, nur zum Teil Kleriker, alle traumatisiert durch die Französische

Revolution – benutzen die »aufgeklärte« Maria (also das tugendsame Haus-

weib …) durchaus, um die Frauen als Stütze der massiv angegriffenen katho-

lischen Kirche aufzuwerten und gleichzeitig zu modellieren und zu diszipli-

nieren. Dadurch untermauert aber letztlich der Klerus seine eigene Stellung

als spiritueller Kader, der die fromme Frau von seiner sakralen/sakramenta-

len Kompetenz abhängig macht. Dies ist insbesondere bei den vielen Grün-

dungen der Frauenkongregationen zu beobachten.105Wie schon zuvor gesagt:

Die Frauen zahlten für ihren kurzfristig gewonnenen Freiraum innerhalb der

Kirche auf lange Sicht einen hohen Preis. Kurz: Vordergründig ging es um

Maria, hintergründig ging es um eine neue Ekklesiologie, um den Papst und

die (Selbst)aufwertung der Kleriker.

Aber die eigentliche Selbstaufwertung des Klerus hat ein viel größeres

Ziel: die Bekämpfung der Aufklärung und ihrer vermeintlichen Folgen: Revo-

lution, Säkularisation, Glaubensverlust und Marginalisierung des Christen-

tums sowie der Kirche. Und hier greift wieder die Logik des »marianischen

Wunders«: Denn auch wenn Maria sich zeigte, sie im Mittelpunkt stand, es

zu einer vordergründigenUnmittelbarkeit und Laienreligiosität kam – für die

Kirchlichkeit brauchte es die klerikale Vermittlungsinstanz sowie den klerika-

len Erlaubnisdiskurs. Die Selbstaufwertung der Kleriker geschah also auf an-

derem Wege als durch den direkten und dadurch äußerst verschleiert: Näm-

lich durch die neue ultramontane Maria der »Höheren Leitung«106, der Er-

scheinungen, des Mystizismus von Altötting bis Santʼ Ambrogio.107 Es ist die-

se Maria, die den modernen ›Zeitgeist‹ der allgegenwärtigen Profanierung

der Welt Lügen strafen soll. Kleriker wird der, der diese marianischen Gna-

denströme antirevolutionär verdichten kann, und das ist der neue Machtzu-

wachs gegenüber dem Kleriker als aufgeklärtem Volkslehrer. Daher gehören

das Mariendogma 1854 und das Unfehlbarkeitsdogma 1871 eng zusammen –

104 Vgl. G. Greshake: 2014, S. 18ff.

105 Vgl. A. Holzem: 2015b, S. 999.

106 Vgl. A. Holzem: 2015b, S. 995.

107 Genauer: Santʼ Ambrogio della Massima in Rom. Vgl. H. Wolf: 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 203

sind zwei Seiten der gleichen Medaille. Diese Mariendogmen spiegeln dar-

über hinaus, dass die »Energie der Auseinandersetzung um die Leerstellen

und Widersprüche der Marienfigur« ausgesprochen anhaltend sind und da-

mit verdeutlichen, wie in unterschiedlichen Zugängen undMethoden – sei es

z.B. ästhetischer, ritueller oder gesellschaftlicher Art – »religiöses Wissen um

Maria immer neu aktualisiert oder produziert« wird. Dies geschieht dabei

von Anfang an »in der Spannung von kritischer Infragestellung der Polari-

täten des Offenbarungswissens einerseits, deren ideologischer Normierung

und Stabilisierung andererseits.«108

In dieser dogmengeschichtliche Case Study geht es darum, dass in den

aktuellen Aussagen des römischen Lehramtes zum Ausdruck kommende

Marien- und Frauenbild historisch herzuleiten: Maria wurde im 19. Jahr-

hundert als Mittelpunkt der neuen katholischen Identität konstruiert und

schließlich zum Inbegriff ultramontaner Religiosität. Eingebettet ist diese

Veränderung in eine geistesgeschichtliche Situation, in der sich gegenseitig

bedingende Faktoren Auslöser für eine eigene Dynamik werden, die mit

Borutta als ›innere Kolonialisierung‹ beschrieben werden kann und doch

weit über den deutschen Sprachraum oder den europäischen Kulturraum

hinausgeht. Ist der innerkatholische Prozess ansatzweise ziemlich bekannt,

nicht zuletzt aus den Rezeptionskonflikten des II. Vatikanischen Konzils, wo

genau dieser ekklesiologische Konnex von Marienverehrung und Papolatrie

aufgegriffen wird, sind die kolonialen Prozesse mit ihren sozialen Unterdrü-

ckungskategorien von gender, race und class theologisch weniger eingefangen.

Eine Theologie, die die Genderperspektive als ihr grundlegende Hermeneu-

tik hingegen integriert, kommt in dieser Case Study zu vier veränderten

Einsichten, die für eine Theologie der Freiheit wesentlich sind, weil sie von

Gender als grundlegender Kategorie ausgeht. Wie wesentlich dies ist und

welche Veränderungen dies hervorruft, kann hier amThema des Frauen- und

Marienbildes zusammengefasst werden:

Die erste Einsicht ist vielleicht wenig überraschend: Eine gendertheore-

tisch informierte Dogmatik entlarvt die einseitige Betrachtungsweise sowohl

der klassischen Dogmatik, die ein reines Interesse am Zustandekommen des

Dogmas hat, als auch der feministischen Theologie, die nur an der Bedeu-

tung für Frauen interessiert ist. Fakt ist: Die Transformation des Verständ-

nisses von Maria hat für alle Geschlechter Konsequenzen. Die feministische

Theologie hat die Bedeutung von Maria als Frau entdeckt und betont. Damit

108 Alle Zitate aus: A. Gerok-Reiter: 2019, 258.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

stellt sie sich in die ambivalente Struktur der Repräsentationslogik, wie die

postkolonialen Studien deutlich machen. Indem die feministische Theologie

Maria als Frau und als die weibliche Seite Gottes in den Mittelpunkt rückt,

wirkt sie damit allerdings als unterdrücktes Subjekt systemverstärkend.109

Die Hervorhebung der Weiblichkeit Mariens und der Besonderheit verstärkt

die binäre Struktur, die eine Ontologie zugrunde legen muss, die das We-

sen der Frau und das Wesen des Mannes binär bestimmt und damit aber

genau jene Strukturen und Aussagen erhellt, die kritisch betrachtet werden

müssten. Eine gendertheoretische Analyse führt aus dieser Sackgasse,weil sie

sich von ontologischen Kurzschlüssen frei macht. Aber auch Gisbert Greskake

nimmt in seiner Studie die geschlechtsspezifische Transformation im Zuein-

ander von Aufklärung und Ultramontanismus als auch ihre gesellschaftlichen

Auswirkungen gerade nicht als weitere Bedingung der Mariologie auf. Dabei

hat Elisabeth Schüssler-Fiorenza schon in den 1990er Jahren darauf hingewie-

sen, dass eine rein feministische Kritik am Frauenbild der katholischen Kir-

che in der Logik ihrer kritisierten Strukturen bleibt. Denn dieser Kritik liegt

das binäre Herrschaftsmodell der Unterdrückung zugrunde. Dagegen setzt

Schüssler-Fiorenza einen intersektionalen Zugang, der die Kategorie »sex« als

nur eine von vielen Kategorien kennt, um Unterdrückungsmomente zu un-

tersuchen. Dann erst wird deutlich, dass es sich hier nicht um die Gegensätz-

lichkeit von Mann und Frau handelt, um die Unterdrückung der Frau durch

denMann, sondern dass der »westliche, privilegierte, gebildete Herr, derWis-

sen und Wissenschaft betrieben hat […]«110, der allgemeingültige Maßstab

des Menschseins wurde. Gleichwohl haben sich die Ideale der Aufklärung mit

109 Vgl. L. Scherzberg 2019. Sie bietet in ihrem Aufsatz einen Überblick über feministische

Ansätze, die sich insbesondere in den 1980er Jahren um eine Neudeutung von Ma-

ria drehen. Sie entwickelt hierbei drei unterschiedliche Zugänge zu Maria, die einmal

die geringen Informationen, die faktisch biblisch wissbar sind, als Ausgangslage neh-

men undMaria damit entzaubert-vermenschlicht darstellen. Dann beschreibt Scherz-

berg den befreiungstheologischen Ansatz, der – das Magnifikat in den Mittelpunkt

stellend – Maria als solidarische arme und einfache Frau versteht. Als letzten Zugang

beschreibt Scherzberg den tiefenpsychologischen Zugang, der inbesondere die Pro-

jektionen dekonstruiert, die auf Maria lasten und damit die eigenen Anteile des Ma-

rienbildes betont. Sie kann deutlich machen, dass diese Korrekturen die Marienfigur

einerseits von Zuschreibungen befreien können, aber nicht ohne neue Zuschreibun-

gen zu produzieren.

110 E. Schüssler-Fiorenza: 2002, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 205

dem kolonialen Rassismus zu Idealtypen verbunden, die Schüssler-Fiorenza

als den »Mann der Vernunft« und als die »weiße Dame«111 beschreibt.

Die zweite Einsicht geht einen Schritt weiter und entspricht meiner Ar-

beitsthese. Dogmatik braucht den Blick nach Innen und nach Außen, also

auf die Einflüsse auf ihre Entwicklung einerseits und die Wirkmächtigkeit

ihrer Entscheidungen andererseits. Während die Dogmatik des 19. Jahrhun-

derts, allen voran Ignaz von Döllinger112, noch um das ›zweite Auge‹, nämlich

die Geschichte, kämpfte, geht es heute um das ›dritte Auge‹: die sozio-kul-

turellen Bedingungen der Glaubensentscheidungen, ihre Auswirkungen und

die Bezugnahme auf nicht-theologische Wissenschaften. Die Vielfalt der Ge-

schlechterbeziehungen, die in der Bedeutung über Maria hinaus gehen, wird

deutlich. Vor allem aber entlarvt Dogmatik systematische »Datenlücken« –

und als solche würde Caroline Criado-Perez sie bezeichnen113 – der dogmati-

schen Geschichtsschreibung. Ein sehr eindrückliches Beispiel ist die Reform

der Heiligenverehrung. Der katholische ›Heiligenhimmel‹ unterläuft in der

liturgischen Praxis bekanntlich regelmäßigen Veränderungen. Es kommen

nicht nur welche hinzu, es verschwinden auch welche aus den liturgischen

Büchern, oder die Akzentuierung wird verändert. So war für den ultramon-

tanen Heiligenhimmel wichtig, einige wenige zentrale Heilige in den Mittel-

punkt der Andacht zu stellen, und vor allem bisher traditionelle Vieh- und

Seuchenheilige zur Seite zu schieben. Wichtig waren die Heiligen, die eine

Antwort auf die Fragen der Zeit im Sinne der ultramontanen Frömmigkeit

hatten. Neben der Konzentration auf Maria als Immaculata, dem Kult um die

Herzen, gehörte Josef wie auch die Heilige Familie ganz in denMittelpunkt.114

Nach dem II. Vatikanumwurde die liturgische Verehrung der Heiligen erneut

verändert. Wenngleich alle Heiligen im Martyrologium der Weltkirche erhal-

ten blieben,wurde für die liturgische Verehrung derMaßstab verändert: Fort-

an sollten nur ›gesicherte‹ Heilige mit einer allgemeinen Bedeutung verehrt

werden, sodann seien dem Sonntag und den Herrenfeste die Priorität ein-

zuräumen.115 Die historisch-kritische Überprüfung der Lebensbeschreibung

111 Ebd.

112 So Ignaz von Döllinger in seiner Rede zur Eröffnung der Gelehrtenkonferenz 1863 in

München.

113 Vgl. C. Criado-Perez: 2020.

114 Vgl. A. Holzem: 2015b, S. 998-1000.

115 Vgl. Erlass, www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_mot

u-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html vgl. Berger; vgl. G. Muschiol: 2000, S. 51-

55.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html


206 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

oder der Legende hatte zur Folge, dass überdurchschnittlich viele weibliche

Heilige aus der Liturgie der Eucharistie oder des Stundegebetes gestrichen

wurden. Liturgie und Dogmatik stehen von ihren Grundbedeutungen her

bereits in einer zusammengehörenden Spannung der lex credendi – lex oran-

di. Werden nun kritische Prüfungen von Lebenszeugnissen liturgisch rele-

vant, so geschieht hier mehr als eine kosmetische Verschlankung der Litur-

gie. Denn Legenden oder Lebensbeschreibungen beinhalten mindestens ein

Zeugnis über die Zeit, die Person, die Deutung und die Deutung dessen, was

heilig ist oder wer heilig sein darf. Wird also, zum Beispiel, der Festtag der

Heiligen Faustinus und Jovita, wenngleich seit dem 5. Jahrhundert bezeugt

und im 13. Jahrhundert in denHeiligenkalender aufgenommen, deswegen ge-

strichen, weil die Verehrung einer Heiligen, deren Lebensbeschreibung diese

als Diakon bezeichnet, historisch-kritisch nicht echt sein könne, – weil das

ja nicht gehe –, dann wird deutlich, dass eine solche Entscheidung mehr Be-

deutung hat als die Streichung eines Heiligengedenktag.116 Hier wäre eine

konkrete Diskriminierungsstrategie aufzudecken, die unter der Perspektive

von sex, class, race vermutlich überraschende Ergebnisse hervorbringen wür-

de – sowohl historisch als auch bei denen, die für die Streichung zuständig

waren. Das ist ein weiterer Forschungsaspekt für die Dogmatik, der über die

Mariologie hinausgeht.

Die dritte Einsicht nimmt das bereits oben benannte theologische For-

schungsdesiderat auf: Am Beispiel Maria stünde hier die theologische

Forschung noch aus, die nötig wäre, um den Zusammenhang zwischen der

Mariologie und dem Kulturkampf zu ergründen. Die Auswirkungen innerka-

tholischer Zuspitzungen kann ich nur andeuten. Hier diente die katholische

Kombination von Marienverehrung, Klerikalismus und Papstdevotion zur

Rechtfertigung des Kulturkampfes. In dieser Erweiterung griffen Sexismus,

Klassendünkel, Rassismus und Kolonialismus in einer Situation tiefgrei-

fender Konfessionalisierung ineinander. Allerdings wurden hier nicht nur

die (katholischen) Frauen angegriffen, sondern der Katholizismus generell,

und insbesondere der Klerus.117 Denn was innerkatholisch im ›langen‹ 19.

Jahrhundert in gewisser Weise funktionierte, indem ein relativ geschlosse-

nes Milieu gestärkt wurde, beförderte in der intersektionellen Perspektive

die gesellschaftliche Spaltung, indem zum einen die Abwertung der Frau

116 Vgl. ebd., 54.

117 Die katholische Milieubildung, die sich für die Zeit ab der Mitte des 19. Jahrhundert

nachzeichnen lässt, würde so zusätzlich erhellt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 207

zementiert, zum anderen die Klassenschranken legitimiert und kolonialem

Denken Vorschub geleistet wurde. Das war nicht die »Schuld« der katho-

lischen Mariologie, diese lieferte aber den Anlass. Dies müsste intensiver

erforscht werden!118 Die Ergebnisse könnten überraschende Einsichten in

die Vielfalt der Geschlechterbeziehungen in ihren sozialen Konstruktionen

und Interaktionen sein, die zudem die hartnäckige Dichotomie von modern-

antimodern auch in der Dogmatik nachhaltig hinterfragt.

Theologische und insbesondere auch lehramtliche Argumentationen sind

in einer Tiefenanalyse, die mit den Erkenntnissen von Judith Butler arbeitet,

zudem, und dies ist das zweite Thema dieser Case Study, differenzhermeneutisch

konstruiert. Alle lehramtlichen Aussagen zur ›Frauenfrage‹ und ihren thema-

tischen Appendizes, sagen, dass die menschlichen Wissenschaften in diesen

Themen nicht zuständig seien.

»Die menschlichen Wissenschaften, so wertvoll ihr Beitrag in ihrem jewei-

ligen Bereich auch sein mag, können hier [in der Frage der Zulassung zum

Priestertum, GW] nicht genügen, denn sie vermögen die Wirklichkeit des

Glaubens nicht zu erfassen: was hiervon im eigentlichen Sinn übernatürlich

ist, entzieht sich ihrer Zuständigkeit.« (Inter Insigniores, Nr. 6)

Es wird also eine theologische Epistemologie vorgeschlagen, die sich bis heu-

te durchzieht: dass nämlich das kirchliche Wissen über den Menschen von

außen nicht verstehbar und begründbar ist, sondern nur im Licht der Of-

fenbarung. Das Wesen der Kirche sei so geschaffen, dass keine Verständnis-

kriterien der Menschen hineingetragen werden könnten. Dass »Verständnis-

und Bewertungskriterien, die nichts mit ihr zu tun haben, auf diese Kirche –

auch als eine aus Menschen bestehende und in die Geschichte eingeglieder-

te ›Institution‹« übertragen würden.«119 Dies könnte aber auch besser erklä-

ren,wieso sich in lehramtlichen Texten keinerlei Erkenntnisfortschritt z.B. im

Kontext der Gender-Theorie und ihrer implizitenThemen (der Gleichheit, der

Gleichberechtigung, der Vielfalt) zeitigt. Wird von vorneherein für den Kern-

bereich eine Erkenntnis außerhalb der eigenen Erkenntnis abgelehnt, kann

es keinen ernsthaften Dialog mit außertheologischen Wissenschaften geben.

Deswegen kann bis heute von einer Gender-Ideologie gesprochen werden,

118 Auch hier hat Manuel Borutta weitreichende Forschungen vorgelegt, die theologisch

aufgearbeitet werden müssten.

119 Papst Johannes Paul II.: 1988, Nr. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

ohne dass spezifiziert würde, auf welche Gender-Theorie sich dieser Ideo-

logievorwurf eigentlich bezieht.120 Das Papier von 2019 ist ein sehr bered-

tes Beispiel dafür, denn es will in einen Dialog mit den aktuellen Gender-

Theorien eintreten, zitiert in eben diesem Dialogteil aber nur Amoris Laeti-

tia zur Gefahr der Gender-Ideologie sowie weitere römische Dokumente! Die

›Gender-Ideologie‹ als Zusammenfassung des Vorwurfs, ein anderes anthro-

pologisches Verständnis zu haben, findet sich seit 2000.121 Zu dem Ideologie-

vorwurf gibt es den Weg, dem alten Feminismus einen neuen Feminismus122

oder der als ideologisch bezeichneten schlechten Gender-Definition eine ei-

gene gute Definition gegenüber zu stellen.123 Seitdem gibt es eine Vielzahl

von Anti-Gender-Verlautbarungen und Bewegungen, die sich längst auch po-

litisch und überkonfessionell verbunden haben.124

120 Vgl. zu diesem Abschnitt auch: G. Werner: 2020a.

121 Vgl. Th. Laubach: 2017, S. 9-24, hier 14; Päpstlicher Rat für die Familie: 2000: »In die-

sem Prozeß kultureller undmenschlicher Entstrukturalisierung der Ehe als Institution

darfman die Auswirkung einer gewissen »Gender-Ideologie« nicht unterschätzen. Das

Mann- oder Frausein sei grundsätzlich nicht geschlechts-, sondern kulturbedingt. Die-

se Ideologie höhlt die Fundamente der Familie und der zwischenmenschlichen Bezie-

hungaus. Aufgrund ihrer Bedeutung inder heutigenKultur undaufgrund ihres Einflus-

ses auf das Phänomen der faktischen Lebensgemeinschaften, empfiehlt es sich daher,

sie eingehender zu untersuchen.« (Nr. 8) Auch in diesem Schreiben ist kein direkter

Verweis auf Judith Butler zu finden, wohl aber die erneute Betonung der Gefahr durch

die Gender-Ideologie sowie Bezüge zumMarxismus und zu Simone de Beauvoir als die

diese Ideologie befördernde Denkmuster. Vgl. dazu auch M. A. Case: 2019, S. 648f.

122 Vgl. die Darstellung bei S. Garbagnoli: 2016, S. 190.

123 Vgl. ebd., S. 191. Sie beschreibt eine doppelte Strategie desVatikan,mit derDiskurslage

von Beijing 1995 umzugehen, indem auf der einen Seite eine neue, eigene Definition

vonGender auf denMarkt gebrachtwird, sowie es in derAnmerkung zumReport steht:

also ausschließlich als in der biologischenDifferenzierung vonMann und Frau begrün-

det; auf der anderen Seite wird jede andere Verwendung negativ betitelt und hier eine

neue rhetorische Figur, eben die Gender-Ideologie, oder Gender-Agenda, entwickelt.

Auch M. A. Case: 2016, S. 165. Der Bericht »Vatican Conference on Women: A Renewed

Committment of All for the Good oft he World’s Women« dient H. H. Hitchcock: 1997

als Quelle, indem sie den ›new feminism‹ als eine Befreiung von Frauen und Mädchen

beschreibt – im Gegensatz zu modernen Ansätzen. Auch hier ist Maria das Vorbild für

das wahre Frau-Sein.

124 Vgl. Papst Johannes Paul II.: 2002; 2004 kommt das »Schreiben an die Bischöfe der ka-

tholischen Kirche über die Zusammenarbeit von Mann und Frau in der Kirche und in

der Welt.« (Kongregation für die Glaubenslehre: 2004). Unter den vielen Reden fällt

die Ansprache Benedikts XVI. an die Kurie 2008 insofern auf, als dass dort Gender ver-

standen wird als die Möglichkeit, Schöpfer seiner selbst zu sein und daraus die Not-

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 209

EineTheologie der Freiheit hingegen kann einen Beitrag dazu leisten, dass

die gegenwärtigen Reformforderungen, etwa nach der Zulassung von Frauen

zur Weihe in alle Ämter, nach einer Eingrenzung der päpstlichen Machtfülle,

nach einer Entklerikalisierung etc. gerade nicht als eine billige Anpassung an

den Zeitgeist denunziert und abgewertet werden können, wie das zur Zeit

häufig zu hören ist. Sondern dass sie als elementare Reform zentraler Leh-

ren und Anliegen des Christentums verstanden werden, und zwar gegen die

Abwege, die – wie beschrieben – im 19. Jahrhundert ihren Anfang genommen

haben.

2. Gender-Normierungen und freiheitliches Handeln im
Widerstand – Anfrage an katholische Argumentationslinien

Die Wirkungsmacht des 19. Jahrhunderts sowohl im bestehenden Frauenver-

ständnis als auch in der gegenwärtigen lehramtlichen Gender-Kritik anzuset-

zen, bedarf weiterer Tiefenbohrungen und Erforschungen.125 Allerdings kann

wendigkeit entsteht, den Menschen vor sich selbst zu bewahren, so, wie die Schöp-

fung vor dem Menschen zu bewahren ist; dazu auch Papst Benedikt XVI.: 2008. Im

März 2011 wird in dem Abschlussstatement zur 55th Session of the Commission on

the State of Women of the United Nations Economic and Social Council wieder vor

der radikalen Gender-Theorie gewarnt (vgl. Holy See Mission: 2011). Das aktuell ver-

öffentlichte Schreiben der Erziehungskongregation reiht sich ein in diese Ausfaltung

einer globalen Gefahr, die von einem geeinten und gemeinsam agierenden Feind aus-

geht, der die bestehende Ordnung zerstören will; vgl. auch M. A. Case: 2011, S. 811-813;

dies.: 2014 findet von der Glaubenskongregation vorbereitet die ›Humanum Confe-

rence‹ statt, ein »International Colloquium on the Complementarity betweenMan and

Woman«. Dieses wird von Mary Case beschrieben als: »international ›whoʼs who‹ of

selfdescribed proponents of traditionalmarriage and opponents of same-sexmarriage

fromdiverse faith traditions and continents.« (M. A. Case: 2019, S. 565)DieseKonferenz

führt zum Wiederbeleben des »World Congress of Families« (http://profam.org/index

.php [Zugriff am 11.06.2019]), 2019 in Verona abgehalten (https://www.wcfverona.org

/). Diese Seite ist leider nicht immer aufrufbar. Nach einem zweiten Zugriff wird sie

gesperrt).

125 Vgl. B. Bauer/U. Gause: 2020. Gause/Bauer machen auf die Abjektifizierungsmuster

aufmerksam, die sich in der theologiegeschichtlichen Rekonstruktion einschreiben,

wenn sie nicht gendersensibel vorgeht. Nicht nur gebe es keine Theologiegeschichte

der Frauen, die als exemplarische Frauen deutlich machen könnten, dass es nicht nur

Männer gab, sondern es gibt auch keine Geschichtsschreibung, die die Konstruktionen

hinter der Konstruktion der Geschlechter als solche benennt.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/

