E Herausforderungen fiir eine Theologie der
Freiheit

Fir die theologische Weiterarbeit mit den Theoremen Judith Butlers stellen
sich die Ergebnisse und Anstof3e fiir eine Theologie der Freiheit auf drei Ebe-
nen dar. Diese bilden zugleich die Matrix einer moglichen Theologie der Frei-
heit: (1.) die subjektphilosophische, (2.) die gendertheoretische, und (3.) die
methodologische Ebene.

1. Die subjektphilosophische Ebene: Diese Ebene stellt sich der Herausfor-
derung, Butlers Subjektbegriff, wie er bisher von mir (re-)konstruiert wur-
de, um seine theoretischen Frageiiberhinge und Desiderate erweitert, in ein
theologisches Denken, — ein Denken, das seinerseits wiederum von bisher
nicht reflektierten Voraussetzungen kommt —, einzubringen und zu dialogi-
sieren. Methodisch wird die genealogische Kritik ebenso notwendig sein wie
ein Diskurs iiber den Diskurs des Subjekts im theologischen Kontext. Die
Bedingung der Moglichkeit des Subjektdenkens ist durch den Diskurs selbst
bereits durch Dezentriertheit postuliert worden und wirkt sich dariiber hin-
aus in der Subjektivation ambivalent aus. Das Subjekt muss in den Diskurs
eintreten, aus dem es hervorgeht. Wird dahingegen das Subjekt im Sinne
der Freiheit gedacht, ergibt sich ein — auch transzendentallogisch — verian-
dertes Verstindnis: Denn diese Freiheit ist regelsetzend und systembildend
zu denken. Damit wird dem Subjekt, wenn es zu sich als Bewusstsein kommt,
seine eigene Freiheit deutlich. Indem die Freiheit sich selbst setzt und so zu
sich kommt, eroffnet sich itberhaupt erst die Moglichkeit, die Differenz in der
Selbstsetzung als Reflexion zu begreifen und sich zu sich selbst, den Systemen
und anderen Freiheiten unbedingt zu verhalten. In der Reflexion wird dem
Subjekt die eigene Rolle im System bewusst und die Ambivalenz der Macht,
von Judith Butler genauestens analysiert, wird deutlich. So ist zu verstehen,
was Butler mit der Handlungsfihigkeit aus der Verletzung heraus auch mei-
nen kann: Das zum Bewusstsein seiner Ausgesetztheit und Vermachtung ge-

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

kommene Ich ist aufgrund seiner Unbedingtheit der Freiheit, die sich von der
realen Freiheit unterscheidet, handlungsfihig.

Das Ergebnis der kritischen Hinterfragung der Butler’'schen Philosophie
liegt ja genau dort: dass sie [Bs Philosophie] in ihrer Reflexion die Handlungs-
fahigkeit setzt, sie [die Handlungsfihigkeit] aber nicht zuriickfithren kann
auf ein Vermogen im Subjekt, weil das zugleich wieder kausal abhingig und
damit nicht frei ist.

Wahrscheinlich ist in diesem Dilemma der Grund fiir die problematische
Rede iiber die Freiheit zu sehen, die das Werk von Butler durchzieht. Soll Frei-
heit nicht als Unterdriickung gedacht werden, sondern als solidarische, muss
sie dergestalt gedacht werden konnen, dass in der solidarischen Freiheit sich
darstellt, was Freiheit meint: das unbedingte Wollen des Anderen in der An-
erkennung, die nur in Freiheit geschehen kann. Dass Subjekte sich in ihrer
Freiheit fraglich erleben und das eigene Handeln nicht immer nachvollziehen
konnen, hat Butler uniiberbietbar dargelegt. Ebenso ist Butler in ihrer zuletzt
stark gewordenen Betonung der Intersubjektivitit zu folgen, aber zugleich
mit der Differenzierung, dass die Subjekte — auch wenn sie in ihrer Subjekti-
vitit und Intersubjektivitit gleichurspriinglich sind — unterschieden und frei
zu denken sind. Dass das Begehren nach Leben an der anderen Freiheit sei-
ne ethische Grenze hat, ist bei Butler eindriicklich zu lesen. In der Selbst-
wahl als Freiheit wird das Subjekt zuallererst auch schuldfihig — diese Dif-
ferenz zu Butlers Theorie wird theologisch bedeutsam sein. Die Ambivalenz
der Subjektivation wird mit ihrem sich fiir das Bewusstsein im Unbekannten
verlaufenden Anfang der realen Geschichte des Ichs und damit seiner Nicht-
Narrativierbarkeit und seiner daraus folgenden Ethik in der Intersubjektivitit
bis hin zur politischen Gestaltungsfrage fiir eine theologische Reflexion eine
Hinterfragung werden, an der theologisch kein Weg vorbei fithrt, will man
Theologie im Hier und Jetzt der Geschichte betreiben.

2. Die gendertheoretische Ebene: Judith Butler stellt dezidiert klar, dass es
ohne die Reflexion itber Gender keine Reflexion iiber den Menschen geben
kann. Allerdings bleibt die Notwendigkeit zu kliren, welchen Stellenwert gen-
der in einem normativ-regulierenden Diskurs hat. So sehr also sex, gender und
ihre Normen historisch sind und damit auch historisierbar, so sehr ist bereits
der Diskurs und das regulative System, egal ob das analysierende oder sub-
jektivierende, geschlechtlich gepragt und normiert. Butler geht also den kri-
tischen Schritt iiber Michel Foucaults Thesen hinaus, der — so Butler' — Gen-

1 Vgl. ). Butler: 20093, S. 72.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

der als eine Kategorie neben anderen auffasste. Butler hingegen ist entschie-
den der Meinung, dass jedes regulatorische System bereits genderspezifisch
ist. Damit gibt es nicht nur kein Auflen der Macht, wie Foucault postuliert,
sondern dies bedeutet, »dass Gender sein eigenes, unverwechselbares regu-
latorisches und disziplinarisches Regime erfordert und einfiithrt«.* Gender
erweckt folglich den Anschein als etwas (fest) Gesetztes, das als regulierende
Norm verstanden werden konnte. Damit normiert Gender die Diskurse und
zugleich die Art und Weise wie das verkérperte Leben slesbar« zu sein hitte. In
kritischer Perspektive liegt aber gerade in dieser Verkorperung eine Chance,
denn das »verkérperte Verhiltnis zur Norm« verfiigt »iiber ein transformati-
ves Potential.«’> Denn nur auf diese, nimlich die verkérperte Weise, zeigt der
Mensch, das — unter Umstinden eben jenseits — der Norm andere Moglich-
keiten sind. Diese anderen Moglichkeiten entspringen der Phantasie, die, so
wiirde ich Butler lesen, die Fihigkeit hat, kérperliche Erfahrungen zu deu-
ten und sich zum vorfindbaren, begrenzen Leben kreativ und transformativ
zu verhalten. Wire dies eine Instanz, die jenseits des regulierenden Zirkels
steht und agiert?

3. Die methodologische Ebene: Auf der nichsten Ebene geht es darum, die
genealogische Kritik, so wie Butler sie von Nietzsche und Foucault her denkt,
auf die theologische Theoriebildung anzuwenden. In jedem Thema ist also
von der historischen Konstruktion des Inhalts auszugehen und ihn auf sei-
ne Entstehung hin zu analysieren, sodann die Relevanz und bleibende Be-
deutung zu untersuchen, um die Entscheidung zu treffen, ob dieser Inhalt
weitere Bedeutung haben kann. Diese Kritik setzt den zweiten Punkt voraus:
dass Einsichten und Inhalte, Werte und Normen durch den Diskurs konstru-
iert sind. So heifst es, den Diskurs als Ort der Macht in seiner Produktivitit
und seiner zwangsliufigen Zitation ernst zu nehmen als das, was er ist: Ort
der Macht und Konstrukteur der Normen, Triger der Normen in Sprache und
ein Fluss, der durch Performativitit und Zitation aufrechterhalten wird. Es
ist keinem Subjekt moglich, nicht zu zitieren.

Was diese Bedingung der Moglichkeit, Subjekt zu sein und Erkenntnis-
se zu generieren fiir Theologie heif3t, wird eine grofle Herausforderung sein.
Deswegen sind die theologiegeschichtlichen Einfiigungen und Konkretisie-
rungen als Case Studies zu verstehen, die in der kritischen Analyse offen-
legen, wie die Subjektivierung wirkt und welche Konsequenzen sie hat, die

2 ]. Butler: 20093, S. 73.
3 ]. Butler: 20093, S. 52.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.

179


https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

allerdings im Laufe der Zeiten verschleiert werden und durch andere Begriin-
dungsfiguren ersetzt werden. Klassisches Beispiel fiir diese Verschleierung ist
die Entscheidung zur auricolaren Beichte, also zur >Ohrenbeichte, die nur
noch durch die Tradition begriindet wird.

Diese Dreier-Matrix zeigt sich sehr konkret im alltiglichen Leben, sie
zeigt an, um welche Menschen getrauert werden darf, wer 6ffentlich erschei-
nen darf. Innerhalb einer genuin theologischen Reflexion aus katholischer
Perspektive heraus zeigen diese drei Ebenen ihre Brisanz, weil auf jeder
einzelnen Ebene die Desiderate offensichtlich sind und damit zugleich die
Notwendigkeit, sich theologisch dariiber Rechenschaft zu geben, ob und
wie es eine Theologie der Freiheit geben kénne, die die Trias von Freiheit—
Korper(Gender) — Macht(Kritik) in ihre Grundlagen aufnimmt. Die Parrhesia
Foucaults kann an dieser Stelle die hilfreiche Hermeneutik sein, um sich im
katholischen Diskurs iiber Freiheit, Korper, Gender und Macht zu verhalten.

1. Dritte theologiehistorische Case Study: Gender und Freiheit in
der Entwicklung des Frauen-Marienbildes

Die Aktualitit der Gender-Theorien, wie sie von Judith Butler und anderen seit
Jahrzehnten gefordert werden, kann einerseits an dem zu Beginn beschrie-
benen >Backlash« und der forcierten Anti-Gender-Kampagnen gesehen wer-
den. Andererseits wird die Aktualitit in Form einer weiteren Negativ-Folie
deutlich, wie sie sich in rémischen Verlautbarungen findet.* Untersuchun-
gen zeigen, dass eine der Wurzeln dieses doppelten >Backlashs« auf gezielte
Interventionen und Kritiken des Vatikan an der Frauenbewegung zu finden
ist. Insbesondere die groflen UN Konferenzen 1994/1995° kénnen als Symbol-
daten in der feministischen theologischen Forschung beschrieben werden.®
Denn sie stellen einen Wendepunkt in der religionspolitischen Landschaft
dar, weil der Vatikan auf ihnen seinen Status als »Non member state« nut-
ze, um fiir seine eigene lehramtliche Linie einzutreten und zugleich andere
von dieser zu iiberzeugen. Der Status des Non-Member-State bedeutet, dass

4 So in Querida Amazonia; aber auch im am 9. Juni 2019 vorgestellten Papier der Kon-
gregation fiir Katholische Bildung: Congregation for Catholic Education: 2019.

5 Dies waren die International Conference on Population and Development (ICPD) in
Kairo 1994 und die Fourth World Conference on Women in Beijing 1995.

6 Vgl. dazu ausfiihrlich: C. Werner: 2020a; dies.: 2021.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

der Vatikan Stimm- wie auch Veto-Recht in der Versammlung selbst hat. Die

Interventionen des Vatikan im Vorfeld der UN-Konferenz 1994 in Kairo kon-

nen in drei Formen beschrieben werden’:

in diplomatischen Versuchen, andere Staaten von der eigenen Position zu
iiberzeugen;

an den drei Vorkonferenzen aktiv teilzunehmen und strittige Punkte in
seckige Klammern« zu setzen.® Zur Arbeit im Vorfeld der Konferenz ge-
hoérte auch eine Offentlichkeitsarbeit des Vatikans, die in ihrer Form als
»fiery crusade« empfunden wurde, nimlich die UN-Konferenz als Zersto-
rerin der Familie darzustellen;’

nutze der Vatikan seine Position auf der Konferenz, um wirkungsvoll die-
jenigen Positionen zu blockieren, die mit der eigenen Lehre nicht iiber-
einstimmten. Am Ende stimmte der Vatikan dem Papier insofern zu, als
dass die Vorbehalte im Anhang benannt wurden und eine nicht-konsen-
suale Abstimmung verdeutlichten.”

Weil die Interventionen des Vatikan massiv kritisiert wurden, war die Vor-

bereitung fir die 1995 stattfindende Fourth World Conference on Women in Bei-
jing vom Vatikan eskalationssensibler gestaltet worden.” Neben den schon
benannten Strategien entwarf der Vatikan allerdings zwei neue: So schrieb

Papst Johannes Paul II. im Vorfeld einen Brief an alle Frauen und er ernannte

10

Vgl. dazu die Untersuchungen von: M. A. Case: 2019, S. 640, 645, 638; S. Garbagnoli:
2016, S.190; M. A. Case: 2016; G. Marschiitz: 2017, S.109-110; Y. Abdullah: 1996; D. E.
Buss: 1998, S. 343.

Vgl. Y. Abdullah: 1996, S. 48f: auf der Vorkonferenz im April 1994 kam es zu einem Eklat
in dessen Folge iber100 Punkte in>square brackets« gesetzt werden mussten. Mit die-
ser Methode wird der Dissens zum Abstimmungspapier ausgedriickt und damit im
Vorfeld bereits verhindert, dass es ein konsensuales Papier als Vorbereitungsdoku-
ment fiir die Versammlung geben kann.

Auch hier zusammenfassend: ebd., S.1845-1847. Zu diesen Interventionen gehért ein
Brief an alle fithrenden Staatschefs, um vor den Beschliissen der Konferenz zu war-
nen, ebenso die verbalen Angriffe auf die Position der USA im Blick auf Abtreibung
als auch die versuchte Allianz mitislamischen Staaten, um die eigene Meinung durch-
zubekommen. Auch D. E. Buss: 1998, S. 343; www.vatican.va/beatificazione_gp2/docu-
ments/pontificato_gp2_en.html#1994. Leider ist der Text nicht mehr erreichbar. [Zu-
griff am 11.06.2019].

Vgl. D. E. Buss: 1998, S. 343; M. A. Case: 2019, S. 642; Y. Abdullah: 1996, S. 51f.

Vgl. D. E: Buss: 1998, S. 350f.; Y. Abdullah: 1996, S. 52.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

die Jura-Professorin Mary Ann Glendon als Leiterin der vatikanischen Dele-
gation.” Die Konferenz in Peking 1995 war dabei der historische Moment,
an dem die Kritik am Gender-Begriff 6ffentlich formuliert wurde™. Weil der
Gender-Begriff ein rein juristischer war, kann hier von einer Rezeption Judith
Butlers nicht gesprochen werden." Wiederum trat der Vatikan am Ende der
Erklirung von Beijing formal bei, aber wieder wurden Einschrinkungen und
Ablehnungen dem Dokument beigefiigt”, die besonders den Begriff Gender
hervorheben.’

Die Konferenz in Beijing ist auch deswegen relevant, weil auf ihr spe-
zifische Konstrukte entworfen wurden, die seitdem wirksam sind. Auf der
einen Seite wurde die Vorstellung entwickelt, es gibe eine neue Koloniali-
sierung durch feministische Gendertheorien, die fiir die armen Linder so
nicht versteh- und lebbar seien.” Auf der anderen Seite wurde ein Frauen-
bild als >das< katholische konstruiert, welches eine Art Zusammenfassung von
vorherrschenden ontologischen Uberzeugungen ist. Es zeigt sich nimlich ei-
ne erstaunliche Kontinuitit der Texte, die sich vor 1995 gegeniiber Frau und
dem Feminismus ablehnend duflern und dies nach 1995 unter dem Oberbe-
griff >Gender« wiederholen und ausweiten.”® Die lehramtlichen Dokumente,

12 Vgl.  www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gpz_en.html#1995;
Papst Johannes Paul I1.:1995; Y. Abdullah: 1996, S. 53; D. E. Buss: 1998, S. 345.

13 Zum Gender-Begriff gibt es unzidhlige Veroffentlichungen. Auffallend ist, dass die drit-
te Auflage des LThK diesen Begriff nicht fithrt. Eingefiihrt wurde er bereits Ende der
1960er Jahre als Unterscheidungskategorie von sex/gender (vgl. R.]). Stoller: 1968), als
diese wird er weitestgehend verwendet, wenngleich es immer wieder zu einer syn-
onymen Verwendung kommt, worauf M. A. Case: 2016, S. 157 aufmerksam macht. Sehr
grundlegend: M. Scheer: 2013, S.173-176, 185-186.

14 Vgl. M. A. Case: 2019, S. 642, 654f.; S. Garbagnoli: 2016, S.192. Im Beijing Report unter
Annex IV ist die Definition des auf der Konferenz verwendeten Begriffs zu finden.

15 United Nations: Report of the Fourth World Conference on Women, in: https://www.
un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf [Zugriff am
11.06.2019].

16 Vgl.Y.Abdullah:1996,S. 54; D. E. Buss: 1998, S. 345, 348; M. A. Case: 2019, S. 643; |. Lenz:
2017, S. 32f.

17 Vgl uv. S. Garbagnoli: 2016, S.190-193, 200; M. A. Case: 2011, S. 803, 807, 811-813; auch
dies.: 2019, S. 643; M. A. Glendon: 1996. Diese Vorstellung einer Beliebigkeit ist seit-
dem fester Bestandteil katholischen Narrativs. Vgl. auch M. A. Case: 2016, S.155f; R.
Ammicht Quinn: 2017, S. 75f. uv.m.

18 Judith Butler duflert sich inJ. Butler: 2009a, S. 292-296 und diskutiert die Interventio-
nen des Vatikans im Zusammenhang mit der parallel stattfindenden Debatte um das
Subjekt des Feminismus, das ein scheinbar eindeutiges Subjekt der Frau braucht.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
http://www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

die fiir eine Analyse von Belang sind, sind: Inter Insegniores von 1976, Mulieris
Dignitatem von 1988, Brief an die Frauen von 1995, der Brief der Glaubenskongre-
gation zur Zusammenarbeit von Mannern und Frauen von 2004 und Amores Laetitia
von 2016; Male and Female he created them' sowie Querdia Amazonia 2020.

In diesen Dokumenten der letzten knapp 50 Jahre ist iibereinstimmend zu
lesen, dass in ihnen eine Natur und Wiirde der Frau herauskristallisiert wer-
den kann. Allerdings miindet die Rede von der gleichen Wiirde, die Mann und
Frau zukommt, nun gerade nicht in gleiche Rechte, sondern in Ungleichheit,
denn die Wiirde verwirklicht sich »als physische, psychologische und onto-
logische Komplementaritit, die eine auf Beziehung angelegte harmonische
>Einheit in der Zweiheit« schafft«*°. Denn Mannsein und Frausein seien von
Schépfungsbeginn an verschieden und gehoérten deswegen als ontologisch
verschieden zur Schopfung. Dies bedeute zugleich, dass sich von dort aus, al-
so nur vom Schopfungswillen des Schopfers her ein »tieferes Verstindnis der
Frauc in ihrer Rolle in der Gesellschaft und Kirche ergibt.* Thre Rolle in der
Gesellschaft finde die Frau vor allem als Mutter, dies entspriche ihrem bio-
logischen und psychologischen Wesen in einem Maf3e, dass auch die der Ar-
beit nachgehende Frau sich dieser ontologischen Grundlage nicht entziehen
konne. Im Papier der Glaubenskongregation ist zu lesen: »Man darf aber in
diesem Zusammenhang nicht vergessen, dass die Uberschneidung von zwei
Tatigkeiten — Familie und Arbeit — bei der Frau andere Merkmale annimmt
als beim Mann. Deshalb stellt sich die Aufgabe, die Gesetzgebung und die
Organisation der Arbeit mit den Anforderungen der Sendung der Frau inner-
halb der Familie zu harmonisieren.«** Das frauliche Wesen sei vor allem ein
Dasein-fiir-Andere, etwas, das bei den Menschen als Abbild Gottes wohl auch
bei Minnern vorfindbar sei, allerdings wiirden Frauen, weil sie »spontaner«
mit diesen Werten iibereinstimmen, fiir diese Werte in besonderer Weise ein
Zeichen sein.” Die Rolle der Frau in der Kirche sei mariologisch zentriert.
Denn, so das Papier weiter, Maria in ihrer annehmenden und hingebenden
Haltung werde zum allumfassenden Vorbild fiir das Bild der Kirche als Braut
als auch fur die Antwort der Glaubigen auf den Ruf Gottes und Christi.

19 Congregation for Catholic Education: 2019.

20 Kongregation fiir die Glaubenslehre: 2004, Nr. 8.
21 Ebd., Nr.1.

22 Ebd., Nr.13.

23 Ebd., Nr.14.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.

183


https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

»Auch wenn es sich dabei um Einstellungen handelt, die jeden Getauften
pragen sollten, zeichnet sich die Frau dadurch aus, dass sie diese Haltungen
mit besonderer Intensitdt und Natiirlichkeit lebt. So erfiillen die Frauen eine
Rolle von grofiter Wichtigkeit im kirchlichen Leben.«**

Deswegen nihmen Frauen einen wesentlichen Raum in der Kirche ein,
auch wenn die Priesterweihe ausschliellich Mannern vorbehalten sein
werde.” Die gleiche Wiirde miindet aufgrund der Besonderheit — sowohl
gesellschaftlich als auch kirchlich in unterschiedliche Rechtslagen.”® Der
Text der Glaubenskongregation reflektiert dabei die besondere, ontologisch
begriindete Wiirde der Frau, wie Johannes Paul II. es in Mulieris Dignitatem
ausgedriickt.”” Um nun wirklich angemessen iiber den Menschen als Mann
und Frau nachdenken zu kénnen, miisse der Horizont des Wesens und
Handelns von Maria als Grundlage genommen werden, denn wesentliche
Aussagen tiber die Wiirde konnten nur in Verbundenheit mit Gott ausgesagt
werden und Maria sei der Inbegriff dieser Verbundenheit. Deswegen ist sie
der alles umfassende Horizont fiir Aussagen iiber den Menschen an sich
und die Frau im Besonderen®®, denn, so in Mulieris Dignitatem, bei Maria
befinden »wir [...] uns hier gewissermaf’en am Hohepunkt und beim Urbild
der personalen Wiirde der Frau«*. Das Frausein habe andere Moglichkeiten
als das Mannsein, deswegen konne die Frau sich nur auf dieser Grundlage
verwirklichen, vor allem anderen warnt der Papst ausdriicklich. Dies seien,
auch in der Ordnung der heterosexuellen Liebe, universale Aussagen iiber
das Wesen und die Wiirde der Frau, denn so »stellt die Frau einen Eigenwert
dar als menschliche Person und gleichzeitig als jene konkrete Person in
ihrem Frausein. Das trifft auf alle Frauen und auf jede einzelne von ihnen
zu, unabhingig von dem kulturellen Rahmen, in dem jede sich befindet, und
unabhingig von ihren geistigen, psychischen und kérperlichen Merkmalen,
wie zum Beispiel Alter, Bildung, Gesundheit, Arbeit, verheiratet oder ledig«*°.
Der »Genius« der Frau sei die besondere Fiirsorge fiir das Leben.** Der die

24  Ebd., Nr.16.

25  Vgl.ebd.

26  Hierfiir besonders B. S. Anuth: 2017.
27  Papst]ohannes Paul I1.: 1988.

28 Vgl.ebd., Nr.s.

29  Ebd.

30 Ebd.

31 Vgl. ebd., Nr. 30.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Versammlung in Beijing 1995 begleitende Brief von Papst Johannes Paul
11.3* betont die Wiirde der Frau in mehreren Abschnitten, bevor er in einer
spezifischen Deutung der zwei Schopfungsnarrationen die Frauen daran er-
innert, dass sie, weil Gott den Menschen als Mann und Frau geschaffen habe,
in eine grundlegende schopfungsgewollte ontologische Komplementaritit
geschaffen worden seien, deren Ausgestaltung ihrer Wiirde entspriche.

»Frau und Mann erginzen sich gegenseitig. Die Weiblichkeit verwirklicht
das>Menschliche< ebenso wie die Mannlichkeit, aber mit einer andersgear-
teten und erginzenden Ausgestaltung«.3

Die Frauen werden gebeten, iiber den Genius der Frau nachzudenken und
diesen zu meditieren. Die Argumentation ist auch hier wieder marianisch:
»Die Kirche sieht in Maria den erhabensten Ausdruck des >Genius der Frauc
und findet in ihr eine Quelle nicht versiegender Inspiration.«** Dabei sei der
Dienst Mariens als Herrschaft und ihre Herrschaft als Dienst zu verstehen
und in diesem Sinne mégen sich die Frauen in ihre Rolle einfiigen, denn die
»miitterliche Herrschaft Mariens«** geschehe im Dienen und der Unterwer-
fung unter den Heilsplan Gottes. Papst Franziskus stellt sich in diese Tra-
dition, wenn er in Amoris Laetitia die Aussagen aus Mulieris Dignitatem wie-
derholt.* Erneut ist in diesem Dokument die Auseinandersetzung mit der
Gender-Theorie erkennbar, die hier wiederum als Ideologie bezeichnet wird.

»Eine weitere Herausforderung ergibt sich aus verschiedenen Formen einer
Ideologie, die gemeinhin Gender genannt wird und die den Unterschied und
die natiirliche Aufeinander-Verwiesenheit von Mann und Frau leugnet.<*’

Zugleich sind diese Aussagen logisch verkniipft mit den Hinweisen auf die
neuen Moglichkeiten der Reproduktion, die die Generativitit ebenfalls von
Mann und Frau als Ehepaar abkoppelten. »Verfallen wir nicht der Stinde, den
Schopfer ersetzen zu wollen! Wir sind Geschopfe, wir sind nicht allmich-
tig.«®® Die Schépfungsordnung sei von Gott gegeben und einzuhalten. Diese

32 PapstJohannes Paul Il.: 1995.

33 Ebd., Nr. 7.
34 Ebd., Nr.10.
35  Ebd.

36  Papst Franziskus: 2016, Nr. 173.
37 Ebd., Nr. 56.
38 Ebd.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.

185


https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Ideologie sei bereits in die Erziehung der Kinder eingegangen und wiirde die
Trennung von sex und gender so propagieren, dass eine komplette Beliebig-
keit die Folge ist, die eine Gesellschaft ohne jeden Unterschied zum Ziel habe,
so das neue vatikanische Schreiben.*

Der Genius der Frau — so kann zusammengefasst werden - sei eine on-
tologische Pridestination, die jedoch nicht mit einer biologischen Determi-
nierung verwechselt werden diirfe, auf die Mutterschaft als weitreichende
Symbolik einer das Frausein auszeichnenden »besonderen Aufnahmebereit-
schaft«.*® Weil das Frausein sich ontologisch und vom Schépfer gewollt in
den genuin femininen Bestimmungen von Mutterschaft als Aufnahme, Hin-
gabe, Zuriicknehmen und Nihren auszeichne, sei dem - bis hin zur Doppel-
identitit der arbeitenden Mutter — alles unterzuordnen.* Weiterhin bestehe
im marianischen Prinzip die biblisch und essentialistisch begriindete Limi-
tierung innerhalb der Kirche, denn, so Inter Insigniores, »nicht einmal seine
Mutter, die so eng mit seinem Geheimnis verbunden ist und deren erhabene
Funktion in den Evangelien von Lukas und Johannes hervorgehoben ist, war
mit dem apostolischen Amt betraut«**. Die besondere Gabe der Frauen miin-
de - erneut — in besonderen Rechten und Pflichten, nicht aber in den gleichen
Rechten.

»Was im Staat Diskriminierung wire, gilt in der Kirche als Konsequenz der
lehramtlichen Geschlechteranthropologie, die nach kirchlichem Selbstver-
stdndnis nicht blofde Meinung oder gar >Erfindung< von Papst und Bischo-
fen ist, sondern deren geistbegabte Auslegung von Gottes Plan fiir Frau und
Mann.«*

Die lehramtlichen Texte, die aus einem Zeitraum von 1988-2020 exemplarisch
genommen wurden, deuten auf eine Kontinuitit hin, die weit vor das II. Vati-
kanische Konzil reicht. Denn die Idee einer eindeutigen Wesensbeschreibung
der Frau sowie der lebenspraktischen Konsequenz als Mutter und Jungfrau
als auch Vorstellung einer Komplementaritit, die aufgrund biologischer Dif-
ferenz essentiell ist, sind Vorstellungen, wie sie im neuentdeckten Diskurs
der Zweigeschlechtlichkeit zu Beginn des 19. Jahrhunderts und dann im 20.

39  Vgl. Congregation for Catholic Education: 2019, Nr. 2.
40 Vgl. Papst Johannes Paul I1.: 1988, Nr. 18.

41 Vgl. Kongregation fir die Glaubenslehre: 2004, Nr. 13.
42 Kongregation fir die Glaubenslehre: 1976, Nr. 2.

43  B.S.Anuth: 2017, S.172.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Jahrhundert in der Philosophie Edith Steins zu finden sind. Vor allem aber ist
die marianische Perspektive hervorzuheben, denn sie ist in der Betonung von
Maria als Hausfrau und Mutter auf der einen, als Sinnbild des Katholischen
in Abgrenzung zum sogenannten Modernismus auf der anderen Seite fiir das
19. Jahrhundert stilbildend geworden.

Die theologiegeschichtliche Analyse dieser Texte kann als ein erstes Thema
die Konzentration auf Maria in ihrer theologiegeschichtlichen Herkunft als
auch in ihrer iber die katholische Kirche hinausgehenden Bedeutung erhel-
len: Denn Konzentration auf Maria an den neuralgischen Punkten der An-
thropologie und der Amtstheologie stellt eine Kontinuitit her, die auch durch
die Reformen des II. Vatikanischen Konzils (1962-1965) nicht unterbrochen
wurde. Denn sie erinnert an die Frommigkeit und Theologie des >Mariani-
schen Zeitalters<, welches von 1854 bis 1950 angesetzt werden kann.*

Im beginnenden 19. Jahrhundert hat die europdische Kirchenlandschaft
tiefgreifende Verinderungen erlebt. Die Sikularisation von 1802/03, die
Auflésung des Heiligen Romischen Reiches Deutscher Nation 1806 und der
Wiener Kongress 1815 hatten gravierende Auswirkungen auf die Kirche,
die umfangreich beschrieben worden sind.* Ich kann mich daher auf die
geschlechtsspezifischen und mariologischen Auswirkungen, und damit zu-
nichst auf den Binnenraum der katholischen Kirche, konzentrieren.*® Denn
dass Aufklirung und Sikularisierung, die Ausbreitung des Biirgertums und
seiner Wissenskulturen einen deutlich stirkeren Einfluss auf Minner als
auf Frauen hatte, ist hinlinglich bekannt.*” Und als Folge dessen wurde
den Frauen nicht nur ein eigener Raum persénlicher Religiositit, sondern
eben auch eine eigene weibliche Offentlichkeit in der Schnittstelle von
Kirche und Gesellschaft eréffnet. Frauen hatten also, anders als Minner,
durchaus ein vitales Interesse daran, religiés zu bleiben, weil die Kirche
ihnen eine Wahrnehmung und Bewegungsfreiheit eroffnete, die ihnen in der
gesellschaftlichen Offentlichkeit verwehrt blieben.*

44 Vgl exemplarisch B. Schneider: 2013; A. Holzem: 2015b, bes. S. 992-1000; auch: Schrei-
ner: 1994; Scheer: 2006.

45  Vgl. bes. A. Holzem: 2015b; ders.: 2013, S.18.

46  Ich danke Andreas Holzem, fiir seine Hinweise auf Manuel Boruttas Veréffentlichun-
gen sowie Korrekturen der ersten Fassung dieses Abschnittes.

47  Vgl. Th. Mergel: 1995, S. 24-25. Besonders auch: M. Borutta: 2010a; ders.: 2014.

48  Vgl. Th. Mergel: 1995, S. 27.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Allerdings ergab sich daraus fiir die katholische Kirche ein grundlegen-
des Problem, denn sie war bis dahin als »Kirche des Adels und der Machtigen
[...] mit einer ausschlieflich minnlich geprigten politischen und gesellschaft-
lichen Ordnung verbunden«.*” Andreas Holzem macht darauf aufmerksam,
dass um 1800 der finale Sieg des biirgerlichen Diskurses itber den adeligen
Geschlechterdiskurs wahrzunehmen ist. Konkret wurde dadurch dem adeli-
gen Diskurs und seiner performativen Praxis einer pluraler gelebten Sexuali-
tat und Geschlechtlichkeit die Akzeptanz entzogen. Der katholische Adel, wie
auch Koénigs- und Kaiserhiuser®, kopierte das biirgerliche Modell und war
damit Teil eines Diskurses bzw. Mentalititseinstellungen des Zeitkontextes,
der eine mariologische Uberhdhung erfuhr. Faktisch wurde das biirgerliche
Modell fiir die erstarkende ultramontane Bewegung plagiiert. Die Kirche des
frithen 19. Jahrhunderts war weder theologisch noch seelsorglich auf eine Si-
tuation vorbereitet, in der Frauen durch die Abwesenheit von Minnern in eine
zahlenmiRig dominierende kirchlich-gesellschaftliche Offentlichkeit gelang-
ten, wie dies Rudolf Schlogl fiir die Bruderschaften und das Wallfahrtswesen
zu Beginn des 19. Jahrhunderts nachweisen konnte®. Es gab keine konstruk-
tive kirchliche Idee, wie diese weibliche Selbstermichtigung theologisch re-
flektiert und seelsorglich umfangen werden konnte. Hier bot die offenkun-
dige Feminisierung des Religiosen und der Kirche eine mehrfache Chance:
Indem man Frauen in den Mittelpunkt stellte, konnte man ihnen die Aufgabe
und Verantwortung iibertragen, Kinder wie Ehemanner kirchlich zu binden
oder idealerweise zuriickzuholen.**

Um zu verstehen, warum das so war, miissen wir uns die erste Transfor-
mation des Marienbildes® im 19. Jahrhundert anschauen, nimlich von der
Marienfrommigkeit in all seiner barocken Prachtentfaltung hin zur Vereh-
rung der »aufgeklarten« Maria als »tugendsames Hausweib«. Gerade nimlich
die Intention der Aufklirung, die Marienfrommigkeit zu entschlacken und in
eine Tugendethik zu verwandeln, hatte Maria in eine fiir Frauen relevante le-
bensweltliche Realitit geholt. Theologisch war allerdings eine tiefreichende

49  Th. Mergel: 1995, S. 28.

50 Ich danke Angelika Wulff fiir die Erweiterung dieser Perspektive sowie fiir das Beispiel
von Konigin Louise mit dem sie mir die geradezu kleinbiirgerlich wirkenden Sorgen
der Kénigin um ihre Kinder in ihren Briefen in Erinnerung gerufen hat. (Vgl. auch: htt
ps://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133).

51 Vgl. Schlégl 1995, S. 23-25.

52 Vgl. uv. M. Borutta: 201043, S. 25; Th. Mergel 1995, S. 28.

53 Vgl. K. Schreiner 1994, 374-414; M. Scheer: 2006; M. Borutta: 2010a.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133
https://www.vr-elibrary.de/doi/abs/10.14220/9783847098133

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Veranderung der anthropologischen Grundlagen notwendig. Denn die nega-
tive Anthropologie der Frau war iiber die Jahrhunderte hinweg so stark durch
den »augustinischen Sexualpessimismus« gepragt, dass sie kaum ein ande-
res Bild zeichnen konnte »als eine fiir die Stinde und die Verfithrbarkeit durch
den Teufel besonders anfillige Kreatur«.>* Denkbar war ein Leben der Frau als
Siinderin und Biiflende, als Fromme und Jungfrau in Askese und Gebet, hier-
fir eigneten sich Vorbilder heiliger Frauen als Nonnen insbesondere. Aber es
gab eben kein Vorbild fir Frauen in biirgerlicher Existenz, denn diese waren
durch ihre Sinnlichkeit und Kérperlichkeit selbst fiir ihre eigenen Eheméinner
eine Quelle uniibersehbarer Gefahren.” Vorsicht war deswegen selbst noch
den frommsten Frauen gegeniiber geboten: Ihre Religiositit musste genaues-
tens kontrolliert werden, um die vermutete besonders sinnliche Spiritualitit
in der Reinheit zu wahren.* Hier bot die katholische Aufklirung nun perfekte
Rollenmodelle fiir ein biirgerlich-katholisches Frauenbild. Die ultramontane
Bewegung konnte sich also sowohl auf das Marienbild als auch auf das Bild
der verbiirgerlichten katholischen Frau ohne grofRe Spannungen einlassen.””

Die Geschlechtlichkeit bekam eine mehrfache Brisanz in dem Moment, in
dem Frauen in den Mittelpunkt kirchlichen Machterhaltungsinteresses riick-
ten. Denn es wurden Diskurse bemiiht, die zum Teil gegenliufige Argumente
entwickelten und eine Geschlechtskonstruktion hervorbrachten, die bis heu-
te wirksam ist. Die besondere Emotionalitit >der< Frau wurde als konstitutiv
fur die Religiositit verstanden — »der< Mann als rational dagegen gesetzt. Re-
ligion war damit emotional und feminin; Staat, Politik, das >Drauflen« ratio-
nal und minnlich, ein bis heute binnenkatholisch und konservativ wirksames
Argument!*® Dieses polare Geschlechterverstindnis hatte sich bereits in der
Aufklirung formiert und wurde mit der Natur des Mannes als verniinftig,
mit der Natur der Frau als emotional verbunden gedacht. Dabei wurden Ge-
fithle, weil auch sie dem Mann erlaubt waren, gegendert, so dass dem Mann

54  R.Schlégel: 1995, S.17.

55  Hierzu Referenzen bei R. Schlogl: 1995, S. 28-29.

56  Vgl. Schlégl:1995,17.

57  Ansatze hierfiir sind sowohl in der Predigt und Pastoral, so bei Ignaz Heinrich Karl
Freiherr von Wessenberg, als auch in der Titbinger Theologie zu finden: Michael Sailer,
Johann Sebastian Drey sowie beim jungen Adam Méhler.

58  Hierbesonders M. Borutta/N. Verheyen: 2010b, S. 11-39. Begriindet wurde dies also von
der Abhéngigkeit der psychischen von den physischen Eigenschaftens>der<Frau, bereits
in der Hausvaterliteratur konfessionsiibergreifend als ein wirkméachtiger Diskurs voll-
standig entwickelt.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.

189


https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

vor allem Wut, Zorn und Aggressivitit, der Frau Mitleid vorbehalten war.*
Hier hat nicht nur die uns geldufige Ideologie der Hauslichkeit und Sittlich-
keit ihren Ursprung, sondern auch die essentialistisch gegenderten Gefiihls-
zuschreibungen.® Die Sphire der Offentlichkeit und der Privatheit wurde
vergeschlechtlicht und die Moglichkeiten von Frauen aufgrund ihrer biologi-
schen Disposition in den Binnenraum der Familie verwiesen. Dies ist weit
iber den katholischen und deutschen Raum hinaus wirksam. Peter Van der
Veer® verdeutlicht diese Verschiebungen in seiner soziologisch-historischen
Studie iiber die Bedeutung der Religion in Grof3britannien und Indien. Er be-
schreibt die Interdependenz zwischen der Kolonie und den Kolonisierenden
und markiert dadurch, dass insbesondere die Geschlechterfrage die Bezie-
hungen der Macht signifiziert. Die viktorianische Periode charakterisiert die
Frau als den »Engel im Haus«. Die korrupte Welt brauchte das feste Funda-
ment und den Schutz der moralisch intakten Familie, die religiés von den
Frauen geleitet wurde.®*

Wirklich bemerkenswert sind die Interdependenzen zwischen der Ko-
lonie und den Kolonisierenden, die Van der Veer aufdeckt, so dass sich im
Laufe des 19. Jahrhunderts eine Form des von ihm so benannten »musku-
liren« Christentums herausbildet, die die Minnlichkeit des Christentums
in der Offentlichkeit gegen die Sorge, durch den Kontakt zur »Kolonie« als
dem feminin angesehen »Orient« femininisiert zu werden, betont. Dieses
Motiv wird im Antikatholizismus wieder auftauchen.® Ute Gause und Bene-
dikt Bauer haben auf die nachreformatorischen Bemithungen hingewiesen,
die ein »regulierendes Schrifttum« hervorgebracht haben, »das >Minner«
und >Frauenc als >Ehemann« und >Ehefrau« die neu instituierten Normie-
rungen des sexed/gendered body einschreiben mochte«, die sogenannte
»Hausviterliteratur«.

»Hier wird dem lesenden reformatorischen Subjekt das heteronormative
Cesellschaftsmodell auf der Basis der Oeconomia, also des Hausstandes,
erlautert, hier wird reguliert, wie ein >guter< frommer Ehemann und wie
eine>gute« fromme Ehefrau sich zu verhalten habe.«

59  Vgl. M. Borutta/N. Verheyen: 2010b, S.12.

60 Vgl. M. Do Mar Castro Varela/N. Dhawan: 2020, S. 70f.
61 P Vander Veer: 2001.

62  Ebd.S. 83-84.

63 Vgl. M. Borutta 2010a.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Dies war einerseits nach innen notwendig fiir die »interne (hetero)normative
Stabilisierung der reformatorischen Subjekte«®*, sondern auch als Abgren-
zung und Kritik an den spirituellen Gruppen, die sich innerhalb der Kirchen
der Reformation bildeten und nicht der Norm entsprachen, so wie die Taufer.
Zugleich wurde diese Abhingigkeit und Aufteilung von Physis und Wesen ka-
tholisch theologisch tiberhéht, indem die Physis als schépfungstheologisches
Argument fiir den Ausschluss von kirchlichen Amtern und fiir die Unterord-
nung unter den Mann bemitht wurde, wie es etwa das Kirchen-Lexikon von
1852 tat.® Dennoch wurde die Frau in ihrem besonderen und unverstellten
Zugang zum Religiésen aufgewertet; ein Zugang, der aber in eine religiése
und professionelle Kontrolle gebracht werden musste, denn einer zu starken
Schwirmerei oder zu intensiven mystischen Erfahrungen mit korperlichen
Auswirkungen mussten Grenzen gesetzt werden, damit die weibliche Reli-
giositit funktional und kontrollierbar blieb.

Die Romantik nimmt hier sicherlich eine Scharnierfunktion ein. In sei-
nen Untersuchungen zum Antikatholizismus verdeutlicht Manuel Borutta,
dass der Katholizismus durchaus eine Anziehungskraft fiir Romantiker:in-
nen hatte, gerade weil der Katholizismus als das Andere der Moderne ver-
standen wurde. Dabei fungierte >der< Katholizismus gerade nicht als ein ein-
deutig konfessionelles, sondern als »transkonfessionelles System religioser
Orthodoxie und Reaktion.«*® Als solches wurde er mit dem Orient gleichge-
setzt und dies hatte auch zur Folge, dass er als Objekt des Sehnens zugleich
aus der deutschen Kulturnation ausgeschlossen wurde. Das beginnende 19.
Jahrhundert verzeichnet also eine Orient-Schwirmerei unter den Romanti-
ker:innen. Diese kann sich in Deutschland, aufgrund der spiten Koloniali-
sierung, anders entwickeln als z.B. in Frankreich oder England. Allerdings
ist diese Schwirmerei als nicht weniger unschuldig zu betrachten, denn sie
reproduziert dieselben kolonialisierenden Machtverhiltnisse und Interpreta-
mente wie in den realen Kolonien.*’ Hier wiederum konnte der Katholizismus
in einem regelrechten catholic turn« — als innerer Orient, dazu spiter mehr —
hohe Attraktivitit entfalten, bis zur Gleichsetzung der Romantik mit dem Ka-

64 B.Bauer/U. Gause: 2020.

65 »dasrechtGebiet der Frauen sei das hiusliche Leben, so sie in stiller Unterordnung mit
allem FleifRe walten sollen«. F. Laufkéther: 1852, S. 820f.

66 M. Borutta 2010a, 62.

67 Vgl.ebd., 62-63.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.

191


https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

tholizismus von Eichendorf im Jahr 1847.%® Allerdings ist es weniger der reale
Katholizismus, so wie es weniger der reale >Orient«ist, der anzieht und darge-
stellt wird, sondern ein historisierter und stilisierter. Das katholische Andere
wird aber auch, insbesondere in der Beschreibung der Frauen, infantilisiert
und pathologisiert, in einer deutlichen Parallele zur Aufklirung.®

Doch zuriick zum Thema: Das theologisch Spannende ist hier aber we-
niger, dass die Umbruchzeit »um 1800« etwas Neues hervorbrachte, sondern
was die entstehende ultramontane Bewegung, bis Mitte des 19. Jahrhunderts
(also als sie noch nicht fest im Sattel war), aus dem gemacht hat, was ihr auf
dem Silbertablett serviert worden war. Erst in diesem Sinne kann die Idee der
Hausfrau und Mutter in ihrer mariologischen Grundlegung eine ekklesiolo-
gische Wirkung entfalten!

Hier kann zurecht von einer zweiten Transformation gesprochen werden.
Das vermenschlicht-aufgeklirte Bild Marias und das Frauenbild verschmel-
zen gewissermaflen zu einer neuen Biografie als Hausfrau und Mutter. Hinter
dem Aufschwung der Marienverehrung im 19. Jahrhundert steckt also durch-
aus mehr als die ibliche Deutung eines neuen Aufkommens von Volksfrom-
migkeit.”® Die soziale Feminisierung des Religiésen im beginnenden 19. Jahr-
hundert lieR Maria zum »Vorbild eines biedermeierlichen Ideals von Weib-
lichkeit« werden, das Standards setzt und den Bewegungsraum fiir Frauen in
der Familie und der Gesellschaft fortan bestimmt.” Die Verschmelzung der
»aufgeklirten< Maria und der verkirchlichten Frau in den ersten Jahrzehnten
des 19. Jahrhunderts ist ein wirkmichtiger Teil einer Entwicklung der Ge-
schlechterverhiltnisse, die weit itber das kirchliche oder sogar das europii-
sche Feld der Geschlechterbeziehungen hinausgeht und Diskurse bis heute
pragt. Gerade aber diese hypervisible Korperlichkeit Mariens sowie der Frau-
en und des sich entwickelnden kolonialen >muskuliren< Christentums in der
Paradoxie einer erneuten Feminisierung des katholischen Klerus (und der ka-
tholischen Kirche) stellt ein Forschungsfeld dar, dass in dieser Komplexitit
noch nicht umfassend angegangen worden ist.”* Van der Veer” legt in seiner

68 Vgl.ebd., 64.

69 Vgl.ebd., 65.

70 So Peter Walter im Lemma »Marienfrommigkeit«, siehe: P. Walter/H.-]. Konig: 2019.
Ahnlich sind diese Beitrige gehalten: Cardinal L. Scheffczyk: 2002; P. Vrankic: 2002.

71 Vgl. A. Holzem 2015b, 997.

72 Vgl. M. Do Mar Castro Varela/N. Dhawan: 2020, S. 70

73 Vgl. P Van der Veer: 2001, 83-94.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Gegeniiberstellung differenziert dar, wie sich die Muster der christlichen im
Gegenbild zur hinduistischen Minnlichkeit als eine Notwendigkeit, zu einer
klar umschriebenen religios wie nationalen Identitit zu kommen, die mora-
lische Integritit einschlie3t, ausbildeten. Um dem Vorwurf des Femininen zu
entkommen und zugleich klar britisch zu sein, sind spezielle Sportarten (so
Cricket oder Rugby als »place of real Christian Salvation«™) als auch religiése
Ertiichtigungen, wie sie bei den Pfadfindern iiblich waren, in dieser Linie zu
sehen. Zudem musste die Méglichkeit von Sport in ein religioses System, das
Sport nicht guthief}, eingebaut werden. Authorchen lassen sollte die Rekon-
struktion des Aufstands von 1857-1859”°, denn dort — so Van der Veer — wurde
die Umschreibung der gefihrdeten weifden Frau durch unzivilisierte nicht-
weifle Minner geboren.

»It was their sexual violation of the >purity< of the Victorian >angel in the
house<that unleashed a hysterical, sexualized, and racialized hatred against
the Indian native.«’®

Als christliche Helden wurden Missionare in den Kolonien gefeiert und in pro-
faner Form wurde diese Heldenhaftigkeit in einer Mischung aus Disziplin und
Ertiichtigung umgesetzt. Dafiir eignete sich Sport, der zugleich als Teil ei-
ner Bildungsstruktur in eine missionarische Ausbildung integriert wurde. Im

74  Ebd., S.92.

75  ImJahr1857 gab es je nach Geschichtsschreibung den ersten Unabhangigkeitskrieg in
Nordindien oder aber die »Indian Mutinity«. Wesentliche fiir die Rekonstruktion ist die
Ausgiebigkeit der englischen Zeitungen, die tiber die Grausambkeit gegeniiber Frauen
und Kindern berichteten. Die aufstandischen Soldaten —entziindet hatte sich der Auf-
stand an einer Reihe von Ereignissen, zu denen vordergriindig ein Schmierfett (u.a.
Schweinefett) fiir Gewehrkugeln gehdrte, welches die aufstindischen Soldaten dazu
zwang, einreligioses Tabu zu brechen, da sie den Kontakt damit nicht vermeiden konn-
ten, als auch die Bestrafung durch Tod eines indischen Soldaten — wurden medial als
nicht zu zihmende Wilde prasentiert. Sowohl die Meuterei als auch das die Folgen
der grausamen Unterdriickung veranderte die Narration, so van der Veer, einerseits
der britischen Regierung gegenlber der indischen Kolonie, andererseits des religio-
sen Selbstverstandnisses der Mission. War schon vorher Krieg akzeptabler geworden,
wurden nun sowohl die kriegerische Handlung als auch ein moralisch einwandfreies
maénnliches Ideal des Helden und Krieger salonfihig. Die Anstrengung der Zivilisie-
rung durch Mission, so van der Veer, war misslungen: »the natives of India proved tob
e as heathen and barbaric as beofre. Theirimmoral nature showed itself espcecially in
the atrocities inflicted on defenseless, British women« (ebd., S. 86).

76 Ebd., 86.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

kolonialen Diskurs steht dahinter die Notwendigkeit, gegeniiber einer nicht
zu bindigen Miannlichkeit eigene moralische Stirke und mannliche Kraft zu
setzen. Schiissler-Fiorenza” stellt die These auf, dass durch die Privatisie-
rung von Religion die Geistlichkeit die privilegierte gesellschaftliche Position
verlor und zunehmend mit den Damen der Gesellschaft auf eine Stufe ge-
stellt wurden. Die Notwendigkeit einer verstirkten Betonung der Minnlich-
keit sei die Folge, so Schiissler-Fiorenza, die — ihrer Meinung — nach bis heute
ein Grund fiir die Diskussionen um die Zulassung von Frauen zum Amt sei.
Die entstehenden Méinnlichkeitsdiskurse in den unterschiedlichen kulturel-
len Kontexten reagieren also durchaus auch auf eine gewisse Feminisierung
des Religiosen sowie auf eine Diffamierung des Femininen als Gefihrdung
des Minnlichen. Fir die katholische Kirche wird sich diese Spannung durch
die erstarkende ultramontane Bewegung als auch der zunehmende Kultur-
kampf noch weiter zuspitzen.

Werden diese Themen erneut fiir die katholische Kirche zugespitzt und
die genuin ekklesiologische Perspektive eingenommen, bekommt Maria ei-
ne weitere Bedeutung, die als eine dritte Transformation verstanden werden
kann, die eng mit diesen beschriebenen und vielfiltigen Geschlechterdiskur-
sen zusammenhingt: Auch fiir Minner war der Marienkult attraktiv als ein
Medium der (gewaltfreien) Gegenwehr gegen Staats- und Polizeiwillkiir, denn
als Idealtypus Mensch galt der weifde, minnliche, liberal-aufgeklirte, wissen-
schaftsgliubige Biirger mit allen kultur-kolonialen Ingredienzien, der eben
auch kritisch auf die mariologische, klerus-horige, verweiblichte katholische
Kirche und ihre Minner hinabschaute.” Die Konsequenz der >Orientalisie-
rung« des Katholizismus bildet im langen 19. Jahrhundert unterschiedliche
Intensititen aus, die aber alle die Grundtendenz betonen, dass die Katholiken
zu zivilisieren seien um die Nationenbildung zu vollenden.” Fiir die progres-
siven, liberalen und aufgeklirten Krifte wurde die Art und Weise, wie sich
die katholische Volksfrommigkeit ausprigte, insbesondere die Heilig-Rock-
Wallfahrt nach Trier im Jahr 1844 als auch die verstirkten marianischen Spiri-
tualitit, zur Quelle harscher Kritik. Katholiken konnten auf eine niedere Kul-
turstufe gestellt werden. Anziehend blieben jedoch weiterhin die religiésen

77 Vgl. E. Schiissler-Fiorenza: 2001, S. 35f.

78  Sozum Beispiel der Protest gegen die preufSische Polizei in Marpingen: vgl. A. Holzem:
2015b, S. 998.

79  Vgl. M. Borutta: 20103, S.151.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Frauen, waren sie doch sinnlich, exotisch und erotisch zugleich, aber auch ei-
ne mogliche Quelle des religiésen Wahns, der ansteckend sein kénnte. Somit
wurden sie weiterhin dimonisiert. Dies ist iibrigens keineswegs ein europii-
sches Phinomen, wie Elizabeth Johnson aufzeigen kann.® In der Auseinan-
dersetzung mit gegenwartigen theologischen Herausforderungen der Gottes-
rede macht sie auf die besondere Situation der Latina/o Theologie in den USA
aufmerksam. Interessieren soll hier der historische Kontext der sogenannten
szweiten Eroberung« mit den kolonialen Implikationen, die parallele Struk-
turen zur innereuropiischen Beurteilung des Katholizismus verdeutlichen:
Denn die >zweite« Eroberung im 19. Jahrhundert, als die Vereinigten Staa-
ten ihre Grenzen durch Militiraktionen, aber auch durch Annexion und Kauf
ausweiteten, besaf} eine implizite theologische Bedeutung. So verlor 1848 das
besiegte Mexiko die Hilfte seines Gebietes an die USA, also das heutige Ka-
lifornien, Arizona, New Mexiko, grof3e Teile Colorados, Nevadas, Utas. Der
Vertrag legalisierte zudem die Annexion von Texas. Der Krieg mit Spanien
fithrte dazu, dass 1898 die amerikanische Hegemonie auf Kuba und Puerto
Rico ausgeweitet wurde, ohne dass diese in die Staaten einbezogen wurden.
Diese zweite Eroberung fithrte aber zur Oktroyierung der politischen, 6ko-
nomischen und sozialen Systeme, die die Hispanics an den Rand der Gesell-
schaft stellten. Denn diese bestehenden religiosen Kulturen, die eine eige-
ne Form der Katholizitit ausgebildet hatten, befanden sich in einer direkten
Konfrontation mit der christlichen protestantischen europiischen Kultur, de-
ren Avantgarde eine beharrliche Abneigung gegen die papistischen, degene-
rierten und gemischtbliitigen Menschen zum Ausdruck brachte.® Auch hier
ist die katholische Volksfrommigkeit ein Stein des AnstofRes. Jedoch bildet
diese, so Johnson sehr deutlich, in sich bereits einen rassistischen Kontext
ab. Gerade in der diskriminierten und unterdriickten Situation bekommt die
praktizierte Volksfrommigkeit, die sich durch symbolische Ausdruckformen
der gottlichen Prisenz versichert (also Altire; Kreuze, Madonnen, grof3e Pro-
zessionen), eine Uberlebensbedeutung. Historisch ist es eine von Laien ge-
schaffene Spiritualitit.

»Man erhilt Wissen, indem man auf affektbezogene Weise an den Symbo-
len und Ritualen teilnimmt. Daraus ergibt sich nicht vorrangig ein Kopfwis-
sen von Glaubenssitzen — obwohl sein doktrinires Repertoire breit und tief

80  E.Johnson: 2007.
81  Vgl. ebd., 200ff.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

ist—, sondern das Gefiihl des persénlichen Vertrauens und der Liebe zu Gott,
der die Quelle des Bestehens der Gemeinschaft ist.«®?

Dieser Glaube war nicht nur fir alle verfugbar, sondern auch von allen leb-
bar. Denn — und hier greift der interne Rassismus des Katholizismus — der
ordinierte oder professionelle Klerus war kaum vorhanden. Im Zeitalter der
Kolonialmichte gab es gute Griinde dafir: grofie geographische Distanzen
mussten iiberwunden werden und europiische Kleriker waren nicht in gro-
f3er Zahl vorhanden. Der kirchliche Rassismus aber erlaubte es den indigenen
oder mestizo/mulato Minnern nicht, kirchliche Ausbildungsstitten zu besu-
chen. Von Frauen ganz zu schweigen. Hier treffen also mehrere Diskriminie-
rungsmomente des Rassismus ineinander und verschirfen den bestehenden
kolonialen Diskurs gegeniiber dem Katholizismus. Borutta wiederum fithrt
an vielfiltigen Beispielen genau diese Dynamik aus: dass der Katholizismus
als »Exotisch, primitiv, barbarisch« beschrieben wird® und wie parallel dies
zur Beschreibung der kolonialisierten Riume der aufiereuropiischen Welt ge-
lesen werden kann.

In diesen konkreten politischen wie sozial-gesellschaftlichen Auseinan-
dersetzungen bekam Maria diese neue, erweiterte, bereits als dritte Trans-
formation benannte, Bedeutung: In Deutschland wurde Maria selbst zu ei-
nem Medium des politisierten Mystizismus stilisiert, was notwendig war, um
die konservative Volte gegen die Franzésische Revolution zu befeuern. »Ma-
rienlieder, -gebete und -medaillons wurden zu einer kollektiven Quelle der
Versicherung gegen den gesellschaftlichen Umbruch und die nach 1850 auf-
brechenden Kulturkimpfe.«®

Das Neue aber an den drei grofien Transformationen ist weniger die vor-
dergriindig betonte Verbiirgerlichung der Frau und ihre Verhiuslichung, son-
dern die mit der Marienfrémmigkeit transportierte ekklesiologische und po-
litische Dimension. Diese bewegt sich weit iiber den Katholizismus und Euro-
pa hinaus! Hinter diesen einzelnen Beschreibungen und Befunden steht eine
sehr grundsitzliche Frage: Was ist die Moderne und wie wird sie gebildet?

Wiederum sind hier die Untersuchungen von Manuel Borutta sehr auf-
schlussreich. Er macht nimlich auf die folgenreiche Entwicklung aufmerk-
sam, die die Interpretation der Moderne im Singular nach sich gezogen hat.®

82  Ebd.20s5.

83 M. Borutta: 20103, S. 41.

84  A.Holzem: 2015b, S. 998.

85  Vgl. M. Borutta: 20103, S. 48.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Weil Moderne bereits im 19. Jahrhundert als die eine Moderne angesehen
wurde, die vor allem durch die Dimension des Fortschritts und der Siku-
larisierung geprigt war, konnte sich diese Deutung bis heute fast ungehin-
dert durchsetzen. Im Kulturkampf ging es dabei sowohl fiir Liberale als auch
fitr Ultramontane um einen Krieg oder eine Entscheidungsschlacht zwischen
»der« Moderne und >dem« Mittelalter, also zwischen Fortschritt und Tradition.
Die Dichotomie, die zwischen Katholizismus und Moderne postuliert wurde,
hat laut Borutta eine lange Geschichte, die sich unter anderem darin zeigte,
dass seit der Aufklirung der Katholizismus aus der europiischen Geschichte
und auch aus der Zivilisation ausgeschlossen wurde. Boruttas Einsichten sind
dabei weniger, dass diese Dichotomie kritisch hinterfragt werden muss, son-
dern dass sich hier Logiken finden, wie sie in der Kolonialisierung entwickelt
und angewendet wurden und darin ein Gendering vornehmen. Das moderne
Konzept von Kultur ist in sich bereits ein Konzept der Abgrenzung gegeniiber
der als »anders< und >fremd zu beschreibenden Kolonien, die ja nur Kolonie
als fremde sein konnten — jedenfalls insbesondere in der Kolonialzeit. Dieses
Konzept wurde auch auf den Katholizismus angewendet.®® Borutta verweist
hier auf die Reisebeschreibungen von Fridrich Nicolai, die stilbildend gewor-
den sind und exakt den Duktus der auflereuropiischen Entdeckungsreisen
bedienten, allerdings insbesondere Siiddeutschland und Osterreich beschrie-
ben. Diese Beschreibungen kénnen durchaus, so Borutta, als »innerdeutsche
Kolonialphantasie« verstanden werden und sind von den wesentlichen Signa-
turen der europiischen Aufklirung geprigt.’” Ein weitere Bestandteil eben
dieser Signatur ist nimlich die Identifikation des wirtschaftlichen Erfolgs mit
der Konfession, etwas, was die Weber’sche These vorarbeitete. Borutta kann
jedoch auch nachweisen, dass weitere Merkmale fiir die Beurteilung ebenso
wesentlich waren, nimlich Rasse, Klasse und Geschlecht. Die beschriebenen
snikolaischen« Katholiken erscheinen nicht als eine rein konfessionell katholi-
sche Gruppe, sondern als Menschen der niederen Klassen und der unziichti-
gen Frauen.®® Die Logik dieser Reisebereichte wird zu strukturellen Merkma-
len kolonialer Ethnographie ausgebaut, nimlich erstens die Enthistorisierung,
in dem die betreffende Kultur als statisch beschrieben wird; zweitens wird die
Kultur exotisiert und somit als das Andere des aufgeklirten Abendlandes ge-
deutet; drittens geschieht eine Essentialisierung, indem das Fremde/Andere

86 Vgl.ebd, S.50.
87 Ebd, 5.
88 Vgl.ebd, S.53.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.

197


https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

mit der Natur gleichgesetzt wird.* Diese Merkmale werden nun alle auf den
Katholizismus angewendet, so dass dieser als eine innere Kolonie der Aufkli-
rung verstanden werden konnte.

Uber Borutta hinaus wird man sagen konnen, dass die Frauen inner-
halb des Katholizismus selbst nun wieder als eine eigene »Kolonie« konstru-
iert werden, nur nicht mit dem Bediirfnis, diese aufzukliren, sondern sie
zu zihmen und im Rahmen des herrschenden Diskurses als untergeordnet
zu klassifizieren. Diese Forschungsperspektive miisste weiter ausgebaut wer-
den. Deutlich sollte werden, dass die Genese >der Moderne« nur auf der Logik
des Ausschlusses der >Nicht-Moderne« geschieht und insbesondere dem Ka-
tholizismus jegliche Modernitit abgestritten wird.

Erstens wurde vor allem verdeutlicht, wie und vor allem warum das kirchli-
che Marienbild im frithen 19. Jahrhundert eine grundlegende Transformation
durch die Aufklirung und das seelsorgliche Plagiat der ultramontanen Bewe-
gung durchlaufen hat. Zweitens stand die antikatholische Logik aufgeklirten,
aber auch romantischen Denkens im Mittelpunkt, der den Katholizismus der
Volksfrommigkeit und entwickelnden ultramontaner Ausprigung in kolonia-
ler Logik beschrieb und darin ein spezifisches Zusammenwirken und Rasse,
Klasse, Gender und Religion entfaltete. Insbesondere die marianische Fréom-
migkeit in ihrer papal-klerikalen Ausprigung wurde dabei besonders negativ
beurteilt. In diesem Teil soll es nun, drittens, stirker um die innerkatholischen
Konsequenzen der beschriebenen Transformationen des Frauen- und Mari-
enbildes gehen.

Thren Hohepunkt fand die kirchliche Entwicklung im bereits genannten
»Marianischen Zeitalter¢, das mit dem Mariendogma von 1854 seinen Anfang
nahm und fast 100 Jahre lang als Katalysator ultramontaner Frommigkeit
diente. Beschleunigt und intensiviert wurde dieser Prozess insbesondere
durch Marienerscheinungen, bei denen von einem »Marianischen Wun-
der«® gesprochen wird. Bei der marianischen Frommigkeit handelte sich

nach Andreas Holzem aber gerade nicht um eine Grassroot-Religiositit.”

89 Vgl.ebd, S.57-58.

90 A.Holzem: 2015b, S. 997, auch B. Schneider: 2013, S. 91-102.

91 Vgl. A. Holzem: 2015b, S. 997. Zu erkennen ist dies auch an der ausgesprochenen Pro-
duktivitat lehramtlicher und péapstlicher Schreiben zu Maria. So die neun Rosenkran-
zenzykliken und sieben marianische Apostolische Schreiben Leos XIlII. in den Jahren
1883-1901.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Insbesondere also die Dogmatisierung von 1854°* wurde zu einem Testfall
der religivsen Mentalititsverinderungen. Mit der Enzyklika Ineffabilis Deus
verkiindet Papst Pius IX. am 8. Dezember 1854 das Dogma der Unbefleckten
Empfingnis Mariens. Aufgrund mangelhafter biblischer Referenzen fand
hier ein neuer Argumentationstypus statt: Namlich die aktive Tradition der
Kirche und das factum ecclesiae als hermeneutisch fiir die Schriftinterpre-
tation leitend (Gen 3,15; Lk 1,28) zu setzen. Die Enzyklika selbst gibt den
Tenor zur Deutung des Festes an. Als »Erhohung des katholischen Glaubens«
und zur »Férderung der christlichen Tradition« entwickelte sich der jetzt
stark autorisiert und popularisierte Immaculata-Kult als religionsstilgebend
rasant weiter. Er wurde zu einer gezielten Gegenbewegung der vermeintlich
»laxen Frommigkeitspraxis aufgeklirter Biirgerlichkeit«, der alle Spezifika
der ultramontanen Pastoral vereinigen konnte: aufklirungskritisch, auf das
Gefiihl und die Sinne konzentrierend, moralisch vor allem im Bereich der Se-
xualitit indoktrinierend und eine entschiedene Kirchlichkeit propagierend.
Der Syllabus von 1864, der mit der Enzyklika Quanta Cura kommuniziert
wurde, sicherte den Katholizismus gegeniiber der Moderne in einer klaren
Frontstellung ab.” Die Enzyklika setzte liberale Katholiken zusitzlich unter
Druck und verschirfte die bestehende Spannung zwischen den rémischen
und deutschen Theologen und katholischen Kriften.

Wie wenig dabei >der< Katholizismus bildungsfern gewesen ist, der nun
in Frontstellung gegen Bildung und Wissenschaft ging, macht die Sikulari-
sation deutlich, die Bildungsorte zu einem Zeitpunkt aufhob als sie dringend
notig waren.

Dass die katholische Aufklirung unter Druck geriet, ist ein komplexes und
deutlich besser erforschtes Thema als die Reflexion auf die ineinandergrei-
fenden Kategorien sozialer Konstruktion. Auffillig sind jedenfalls kirchliche
Entscheidungen, die Fakten setzten: Die in der katholischen Aufklirung ver-
ponte marianische Symbolik in der Offentlichkeit wurde restauriert, zu den-
ken ist hier an Mariensiulen. Die Dogmatisierung offenbarte aber zugleich
eine Spaltung im deutschen Katholizismus zwischen den Befiirwortenden im

92 M. Scheer: 2006, S. 339-341, zeichnet die Verdnderung der Marienbilder durch die Er-
scheinungen im 19./20. Jahrhundert nach. Maria wurde als Immaculata aufgegriffen
und diesmal als siegreiche Feldherrin gegen den Irrglauben der Gegenwart angeru-
fen.

93  Vgl. dazu auch M. Borutta: 2010a, S.103.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.

199


https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Seelsorgeklerus sowie den im Umfeld der Zeitschrift »Der Katholik« verorte-
ten Laien einerseits und kritischen Theologen und dem héheren Klerus an-
dererseits.”* Mit dem Dogma hat die neue Synthese aus Marienfrémmigkeit,
Papstdevotion und Denunzierung des Zeitgeistes einen symbolischen Aus-
druck bekommen und seine Bedeutung ist damit weit iiber die Vorbildfunk-
tion fiir Frauen hinaus zu verstehen. Die Marienfrommigkeit funktioniert al-
so als Abgrenzungsdiskurs gegeniiber einer als feindlich verstandenen Welt,
gegeniiber protestantischen und anderen Glaubensiiberzeugungen sowie ge-
geniiber den Freiheits- und Wissenschaftskonzepten der Moderne, die die
Kirche grundlegend ablehnte.® Maria war die »geeignete Patronin fiir einen
Kampf gegen einen Feind, der das christliche Abendland aus antichristlichen
Motiven heraus angreifen wollte<®®, so Monique Scheer. Sie macht in ihrer
Studie iiber Marienerscheinungen wihrend des 2. Weltkrieges deutlich, dass
das Marienbild der Immaculata in der Mitte des 18. Jahrhunderts nicht mehr
zwingend selbstverstindlicher Teil der christlichen Frommigkeit gewesen ist,
sondern ein Symbol des papsttreuen katholischen Glaubens.

»Die steigende Bedeutung des Marienkults wihrend der Konfessionalisie-
rungsepoche korrespondierte [..] mit einer zunehmenden Militarisierung
der Cottesmutter, die als Kriegspatronin in den religios aufgeladenen Kon-
flikten angerufen wurde.«®’

Der Rosenkranz wurde als Waffe stilisiert, ein Bild, das in den Erscheinungen
des 20. Jahrhunderts wieder aufgegriffen wurde. Mit der Dogmatisierung von
1854 konnte die Tradition der unbefleckten Empfingnis mit der Tradition der
Schlachtenhelferin verbunden und reaktiviert werden. Es war ein niitzlicher
symbolischer Rahmen fiir den Kulturkampf. Dies wird in den Rosenkranzen-

1'98

zykliken Leos XII1.*® dann aufgenommen.

94  Vgl.]. Schmiedl: 2002, S.113.

95  Vgl. das Rundschreiben Mirari Vos von Gregor XVI. am 15. August 1832 und den Syllabus
vom 8. Dezember1864, der zusammen mit der Enzyklika Quanta cura Pius’ IX. erschien.

96 M. Scheer: 2006, S.340. Dies hatte Maria ja in der Seeschlacht von Lepanto am 7. Ok-
tober 1571 bereits getan.

97 Ebd, S.312.

98  Diese sind von Papst Leo XIII. zur Forderung der der Gottesmutter verdffentlicht wor-
den. In diesen werden die Glaubigen zum stindigen Gebrauch des Rosenkranzes an-
geregt. Es sind alleine sieben Enzykliken zum Thema des Rosenkranzgebetes, darun-
ter Supremi apostolatus officio (1883), Superiore anno 1884), Magnae Dei matris (englisch,
1892), Laetitiae sanctae (englisch, 1893) und lucunda semper expectatione (1894).

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Aber mit der Jahrhundertwende wurde es stiller um die kimpferische Got-
tesmutter, die Pipste Pius X. und Pius XI. legten nicht so ein grofdes Interesse
am Rosenkranz als Waffe und Maria als Schlangenzertreterin an den Tag, wie
das Bild der Immaculata sie zeichnete.” Pius XII. weihte dann die Welt 1942
an das Unbefleckte Herz Marias. Besonders aufschlussreich an der Studie
von Monique Scheer ist der Hinweis auf die Gender-Thematik. Denn die sich
nach dem 2. Weltkrieg in der frommen Literatur findende Parallelsetzung
von Maria zum Krieg kann als Versuch gedeutet werden, »die katholische
Frommigkeit der Lebenswelt kriegserfahrener Mianner nahezubringen. Der
Rosenkranz wird als >Waffe Mariens<, das Skapulier als >Ihre Uniform« be-
schrieben.'® Insbesondere zum Marienerscheinungsort Fatima wurden Ge-
bete formuliert und zahlreiche Publikationen veréffentlicht.

Ekklesiologisch gedeutet verschmolz Maria als hypervisible Frau und
Mutter mit der kimpfenden Kirche und bekam damit jene ekklesiologi-
sche Bedeutung, die Gisbert Greshake als »Papolatrie« und »Mariolatrie«'™*
bezeichnet. Greshake nennt eine Akzentverschiebung in der Ekklesiologie
als einen weiteren Grund fiir den Uberschwang an Mariologie. Denn die
Aufmerksambkeit der Neuzeit verschob sich in der Theologie auf das Thema
Kirche und schuf damit zwei unterschiedliche Aktzentren: Erstens wurde der
Papst und seine »einheitsstiftende plena potestas iiber die Kirche« betont
und zweitens stellte man mit Nachdruck »die soteriologische Bedeutung Ma-
rias« heraus.’®® Dazu kommt in der gegenseitigen Bedingung dieser beiden
Kraftzentren ein Drittes zu Tage: Die eben beschriebenen Formen der

»Papolatrie und Mariolatrie sind die spezifisch katholischen Formen der
>Wende zum Subjekts, wie sie fiir die Neuzeit typisch ist. An zwei GréfRen,
die eng zusammenriicken, nimlich am Papst und an Maria, wird alles
hervorgehoben und >angeschauts, was der Neuzeit heilig ist: Freiheit und
Autonomie, Grofde, Wiirde und Perfektion des Humanum. Indem die reli-
giosen Vollziige eines katholischen Christen sich in besonderer Weise um
diese zwei Faktoren bewegten und sich von beiden priagen lieRen, wurde er

selbst zum >Subjekt< (im Sinne der Neuzeit).«'*

99  Vgl.ebd,, S.345.

100 Ebd.,S.357.

101 G. Greshake: 2014, S.18.
102 Ebd.

103 Ebd.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.

201


https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Die Hypersubjektivierung Marias — so Greshake — geht Hand in Hand mit ei-
ner Hyperinstitutionalisierung der Kirche als Heilsanstalt, fir die dann der
Papst in letzter Konsequenz die objektive Frommigkeit in der Unfehlbarkeit
sicher stellte.”** Hier liegt die ganze ekklesiologische Brisanz versteckt! Die
Ultramontanen — alles Mdnner, viele ehemalige (Frith-)Romantiker und/oder
Konvertiten, nur zum Teil Kleriker, alle traumatisiert durch die Franzdsische
Revolution — benutzen die »aufgeklirte« Maria (also das tugendsame Haus-
weib ..) durchaus, um die Frauen als Stiitze der massiv angegriffenen katho-
lischen Kirche aufzuwerten und gleichzeitig zu modellieren und zu diszipli-
nieren. Dadurch untermauert aber letztlich der Klerus seine eigene Stellung
als spiritueller Kader, der die fromme Frau von seiner sakralen/sakramenta-
len Kompetenz abhingig macht. Dies ist insbesondere bei den vielen Griin-
dungen der Frauenkongregationen zu beobachten.'® Wie schon zuvor gesagt:
Die Frauen zahlten fir ihren kurzfristig gewonnenen Freiraum innerhalb der
Kirche auf lange Sicht einen hohen Preis. Kurz: Vordergriindig ging es um
Maria, hintergriindig ging es um eine neue Ekklesiologie, um den Papst und
die (Selbst)aufwertung der Kleriker.

Aber die eigentliche Selbstaufwertung des Klerus hat ein viel grofieres
Ziel: die Bekimpfung der Aufklirung und ihrer vermeintlichen Folgen: Revo-
lution, Sikularisation, Glaubensverlust und Marginalisierung des Christen-
tums sowie der Kirche. Und hier greift wieder die Logik des »marianischen
Wunders«: Denn auch wenn Maria sich zeigte, sie im Mittelpunkt stand, es
zu einer vordergriindigen Unmittelbarkeit und Laienreligiositit kam - fir die
Kirchlichkeit brauchte es die klerikale Vermittlungsinstanz sowie den klerika-
len Erlaubnisdiskurs. Die Selbstaufwertung der Kleriker geschah also auf an-
derem Wege als durch den direkten und dadurch duferst verschleiert: Nim-
lich durch die neue ultramontane Maria der »Héheren Leitung«'®, der Er-
scheinungen, des Mystizismus von Altotting bis Sant’ Ambrogio.®” Es ist die-
se Maria, die den modernen >Zeitgeist« der allgegenwirtigen Profanierung
der Welt Liigen strafen soll. Kleriker wird der, der diese marianischen Gna-
denstréme antirevolutionir verdichten kann, und das ist der neue Machtzu-
wachs gegeniiber dem Kleriker als aufgeklirtem Volkslehrer. Daher gehéren
das Mariendogma 1854 und das Unfehlbarkeitsdogma 1871 eng zusammen —

104 Vgl. G. Greshake: 2014, S. 18ff.
105 Vgl. A. Holzem: 2015b, S. 999.
106 Vgl. A. Holzem: 2015b, S. 995.
107 Genauer: Sant’ Ambrogio della Massima in Rom. Vgl. H. Wolf: 2013.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

sind zwei Seiten der gleichen Medaille. Diese Mariendogmen spiegeln dar-
iber hinaus, dass die »Energie der Auseinandersetzung um die Leerstellen
und Widerspriiche der Marienfigur« ausgesprochen anhaltend sind und da-
mit verdeutlichen, wie in unterschiedlichen Zugingen und Methoden - sei es
z.B. dsthetischer, ritueller oder gesellschaftlicher Art — »religiéses Wissen um
Maria immer neu aktualisiert oder produziert« wird. Dies geschieht dabei
von Anfang an »in der Spannung von kritischer Infragestellung der Polari-
titen des Offenbarungswissens einerseits, deren ideologischer Normierung
und Stabilisierung andererseits.«'°®

In dieser dogmengeschichtliche Case Study geht es darum, dass in den
aktuellen Aussagen des rémischen Lehramtes zum Ausdruck kommende
Marien- und Frauenbild historisch herzuleiten: Maria wurde im 19. Jahr-
hundert als Mittelpunkt der neuen katholischen Identitit konstruiert und
schlieRlich zum Inbegriff ultramontaner Religiositit. Eingebettet ist diese
Verinderung in eine geistesgeschichtliche Situation, in der sich gegenseitig
bedingende Faktoren Ausloser fiir eine eigene Dynamik werden, die mit
Borutta als >innere Kolonialisierung« beschrieben werden kann und doch
weit iiber den deutschen Sprachraum oder den europiischen Kulturraum
hinausgeht. Ist der innerkatholische Prozess ansatzweise ziemlich bekannt,
nicht zuletzt aus den Rezeptionskonflikten des II. Vatikanischen Konzils, wo
genau dieser ekklesiologische Konnex von Marienverehrung und Papolatrie
aufgegriffen wird, sind die kolonialen Prozesse mit ihren sozialen Unterdrii-
ckungskategorien von gender, race und class theologisch weniger eingefangen.
Eine Theologie, die die Genderperspektive als ihr grundlegende Hermeneu-
tik hingegen integriert, kommt in dieser Case Study zu vier verinderten
Einsichten, die fiir eine Theologie der Freiheit wesentlich sind, weil sie von
Gender als grundlegender Kategorie ausgeht. Wie wesentlich dies ist und
welche Veranderungen dies hervorruft, kann hier am Thema des Frauen- und
Marienbildes zusammengefasst werden:

Die erste Einsicht ist vielleicht wenig tiberraschend: Eine gendertheore-
tisch informierte Dogmatik entlarvt die einseitige Betrachtungsweise sowohl
der klassischen Dogmatik, die ein reines Interesse am Zustandekommen des
Dogmas hat, als auch der feministischen Theologie, die nur an der Bedeu-
tung fiir Frauen interessiert ist. Fakt ist: Die Transformation des Verstind-
nisses von Maria hat fir alle Geschlechter Konsequenzen. Die feministische
Theologie hat die Bedeutung von Maria als Frau entdeckt und betont. Damit

108 Alle Zitate aus: A. Gerok-Reiter: 2019, 258.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.

203


https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

stellt sie sich in die ambivalente Struktur der Reprisentationslogik, wie die
postkolonialen Studien deutlich machen. Indem die feministische Theologie
Maria als Frau und als die weibliche Seite Gottes in den Mittelpunkt riicke,
wirkt sie damit allerdings als unterdriicktes Subjekt systemverstirkend.®
Die Hervorhebung der Weiblichkeit Mariens und der Besonderheit verstirkt
die binire Struktur, die eine Ontologie zugrunde legen muss, die das We-
sen der Frau und das Wesen des Mannes binir bestimmt und damit aber
genau jene Strukturen und Aussagen erhellt, die kritisch betrachtet werden
miissten. Eine gendertheoretische Analyse fithrt aus dieser Sackgasse, weil sie
sich von ontologischen Kurzschliissen frei macht. Aber auch Gisbert Greskake
nimmt in seiner Studie die geschlechtsspezifische Transformation im Zuein-
ander von Aufklirung und Ultramontanismus als auch ihre gesellschaftlichen
Auswirkungen gerade nicht als weitere Bedingung der Mariologie auf. Dabei
hat Elisabeth Schiissler-Fiorenza schon in den 1990er Jahren darauf hingewie-
sen, dass eine rein feministische Kritik am Frauenbild der katholischen Kir-
che in der Logik ihrer kritisierten Strukturen bleibt. Denn dieser Kritik liegt
das bindre Herrschaftsmodell der Unterdriickung zugrunde. Dagegen setzt
Schiissler-Fiorenza einen intersektionalen Zugang, der die Kategorie »sex« als
nur eine von vielen Kategorien kennt, um Unterdriickungsmomente zu un-
tersuchen. Dann erst wird deutlich, dass es sich hier nicht um die Gegensitz-
lichkeit von Mann und Frau handelt, um die Unterdriickung der Frau durch
den Mann, sondern dass der »westliche, privilegierte, gebildete Herr, der Wis-
sen und Wissenschaft betrieben hat [..]«"°, der allgemeingiiltige Maf3stab
des Menschseins wurde. Gleichwohl haben sich die Ideale der Aufklirung mit

109 Vgl. L. Scherzberg 2019. Sie bietet in ihrem Aufsatz einen Uberblick iiber feministische
Ansdtze, die sich insbesondere in den 1980er Jahren um eine Neudeutung von Ma-
ria drehen. Sie entwickelt hierbei drei unterschiedliche Zugiange zu Maria, die einmal
die geringen Informationen, die faktisch biblisch wissbar sind, als Ausgangslage neh-
men und Maria damit entzaubert-vermenschlicht darstellen. Dann beschreibt Scherz-
berg den befreiungstheologischen Ansatz, der— das Magnifikat in den Mittelpunkt
stellend — Maria als solidarische arme und einfache Frau versteht. Als letzten Zugang
beschreibt Scherzberg den tiefenpsychologischen Zugang, der inbesondere die Pro-
jektionen dekonstruiert, die auf Maria lasten und damit die eigenen Anteile des Ma-
rienbildes betont. Sie kann deutlich machen, dass diese Korrekturen die Marienfigur
einerseits von Zuschreibungen befreien kénnen, aber nicht ohne neue Zuschreibun-
gen zu produzieren.

110 E.Schiissler-Fiorenza: 2002, S. 28.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

dem kolonialen Rassismus zu Idealtypen verbunden, die Schiissler-Fiorenza
als den »Mann der Vernunft« und als die »weifle Dame«* beschreibt.

Die zweite Einsicht geht einen Schritt weiter und entspricht meiner Ar-
beitsthese. Dogmatik braucht den Blick nach Innen und nach Auflen, also
auf die Einfliisse auf ihre Entwicklung einerseits und die Wirkmaichtigkeit
ihrer Entscheidungen andererseits. Wihrend die Dogmatik des 19. Jahrhun-
derts, allen voran Ignaz von Déllinger'*?, noch um das >zweite Auge<, nimlich
die Geschichte, kimpfte, geht es heute um das »dritte Auge«: die sozio-kul-
turellen Bedingungen der Glaubensentscheidungen, ihre Auswirkungen und
die Bezugnahme auf nicht-theologische Wissenschaften. Die Vielfalt der Ge-
schlechterbeziehungen, die in der Bedeutung iiber Maria hinaus gehen, wird
deutlich. Vor allem aber entlarvt Dogmatik systematische »Datenliicken« —
und als solche wiirde Caroline Criado-Perez sie bezeichnen — der dogmati-
schen Geschichtsschreibung. Ein sehr eindriickliches Beispiel ist die Reform
der Heiligenverehrung. Der katholische >Heiligenhimmel< unterliuft in der
liturgischen Praxis bekanntlich regelmifiigen Verinderungen. Es kommen
nicht nur welche hinzu, es verschwinden auch welche aus den liturgischen
Biichern, oder die Akzentuierung wird veridndert. So war fir den ultramon-
tanen Heiligenhimmel wichtig, einige wenige zentrale Heilige in den Mittel-
punkt der Andacht zu stellen, und vor allem bisher traditionelle Vieh- und
Seuchenheilige zur Seite zu schieben. Wichtig waren die Heiligen, die eine
Antwort auf die Fragen der Zeit im Sinne der ultramontanen Fréommigkeit
hatten. Neben der Konzentration auf Maria als Immaculata, dem Kult um die
Herzen, gehorte Josef wie auch die Heilige Familie ganz in den Mittelpunkt.™
Nach dem II. Vatikanum wurde die liturgische Verehrung der Heiligen erneut
verandert. Wenngleich alle Heiligen im Martyrologium der Weltkirche erhal-
ten blieben, wurde fir die liturgische Verehrung der MaRstab verindert: Fort-
an sollten nur »gesicherte« Heilige mit einer allgemeinen Bedeutung verehrt
werden, sodann seien dem Sonntag und den Herrenfeste die Prioritit ein-
zurdumen.' Die historisch-kritische Uberpriifung der Lebensbeschreibung

111 Ebd.

112 So Ignaz von Déllinger in seiner Rede zur Er6ffnung der Gelehrtenkonferenz 1863 in
Miinchen.

113 Vgl. C. Criado-Perez: 2020.

114 Vgl. A. Holzem: 2015b, S. 998-1000.

115  Vgl. Erlass, www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_mot
u-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html vgl. Berger; vgl. G. Muschiol: 2000, S. 51-
55.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.

205


http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/en/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19690214_mysterii-paschalis.html

206

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

oder der Legende hatte zur Folge, dass tiberdurchschnittlich viele weibliche
Heilige aus der Liturgie der Eucharistie oder des Stundegebetes gestrichen
wurden. Liturgie und Dogmatik stehen von ihren Grundbedeutungen her
bereits in einer zusammengehdrenden Spannung der lex credendi - lex oran-
di. Werden nun kritische Priifungen von Lebenszeugnissen liturgisch rele-
vant, so geschieht hier mehr als eine kosmetische Verschlankung der Litur-
gie. Denn Legenden oder Lebensbeschreibungen beinhalten mindestens ein
Zeugnis tber die Zeit, die Person, die Deutung und die Deutung dessen, was
heilig ist oder wer heilig sein darf. Wird also, zum Beispiel, der Festtag der
Heiligen Faustinus und Jovita, wenngleich seit dem 5. Jahrhundert bezeugt
und im 13. Jahrhundert in den Heiligenkalender aufgenommen, deswegen ge-
strichen, weil die Verehrung einer Heiligen, deren Lebensbeschreibung diese
als Diakon bezeichnet, historisch-kritisch nicht echt sein konne, — weil das
ja nicht gehe —, dann wird deutlich, dass eine solche Entscheidung mehr Be-

16 Hier wire eine

deutung hat als die Streichung eines Heiligengedenktag.
konkrete Diskriminierungsstrategie aufzudecken, die unter der Perspektive
von sex, class, race vermutlich iiberraschende Ergebnisse hervorbringen wiir-
de - sowohl historisch als auch bei denen, die fir die Streichung zustindig
waren. Das ist ein weiterer Forschungsaspekt fiir die Dogmatik, der iiber die
Mariologie hinausgeht.

Die dritte Einsicht nimmt das bereits oben benannte theologische For-
schungsdesiderat auf: Am Beispiel Maria stiinde hier die theologische
Forschung noch aus, die nétig wire, um den Zusammenhang zwischen der
Mariologie und dem Kulturkampf zu ergriinden. Die Auswirkungen innerka-
tholischer Zuspitzungen kann ich nur andeuten. Hier diente die katholische
Kombination von Marienverehrung, Klerikalismus und Papstdevotion zur
Rechtfertigung des Kulturkampfes. In dieser Erweiterung griffen Sexismus,
Klassendiinkel, Rassismus und Kolonialismus in einer Situation tiefgrei-
fender Konfessionalisierung ineinander. Allerdings wurden hier nicht nur
die (katholischen) Frauen angegriffen, sondern der Katholizismus generell,
und insbesondere der Klerus."” Denn was innerkatholisch im slangen« 19.
Jahrhundert in gewisser Weise funktionierte, indem ein relativ geschlosse-
nes Milieu gestirkt wurde, beférderte in der intersektionellen Perspektive
die gesellschaftliche Spaltung, indem zum einen die Abwertung der Frau

116 Vgl. ebd., 54.
117 Die katholische Milieubildung, die sich fiir die Zeit ab der Mitte des 19. Jahrhundert
nachzeichnen lasst, wiirde so zusatzlich erhellt werden.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

zementiert, zum anderen die Klassenschranken legitimiert und kolonialem
Denken Vorschub geleistet wurde. Das war nicht die »Schuld« der katho-
lischen Mariologie, diese lieferte aber den Anlass. Dies miisste intensiver
erforscht werden!™® Die Ergebnisse kénnten iiberraschende Einsichten in
die Vielfalt der Geschlechterbeziehungen in ihren sozialen Konstruktionen
und Interaktionen sein, die zudem die hartnickige Dichotomie von modern-
antimodern auch in der Dogmatik nachhaltig hinterfragt.

Theologische und insbesondere auch lehramtliche Argumentationen sind
in einer Tiefenanalyse, die mit den Erkenntnissen von Judith Butler arbeitet,
zudem, und dies ist das zweite Thema dieser Case Study, differenzhermeneutisch
konstruiert. Alle lehramtlichen Aussagen zur >Frauenfrage« und ihren thema-
tischen Appendizes, sagen, dass die menschlichen Wissenschaften in diesen
Themen nicht zustindig seien.

»Die menschlichen Wissenschaften, so wertvoll ihr Beitrag in ihrem jewei-
ligen Bereich auch sein mag, kénnen hier [in der Frage der Zulassung zum
Priestertum, GW] nicht geniigen, denn sie vermogen die Wirklichkeit des
Glaubens nicht zu erfassen: was hiervon im eigentlichen Sinn tibernatiirlich
ist, entzieht sich ihrer Zustandigkeit.« (Inter Insigniores, Nr. 6)

Es wird also eine theologische Epistemologie vorgeschlagen, die sich bis heu-
te durchzieht: dass nimlich das kirchliche Wissen iiber den Menschen von
auflen nicht verstehbar und begriindbar ist, sondern nur im Licht der Of-
fenbarung. Das Wesen der Kirche sei so geschaffen, dass keine Verstindnis-
kriterien der Menschen hineingetragen werden konnten. Dass »Verstindnis-
und Bewertungskriterien, die nichts mit ihr zu tun haben, auf diese Kirche —
auch als eine aus Menschen bestehende und in die Geschichte eingeglieder-
te >Institution« iibertragen wiirden.«" Dies konnte aber auch besser erkld-
ren, wieso sich in lehramtlichen Texten keinerlei Erkenntnisfortschritt z.B. im
Kontext der Gender-Theorie und ihrer impliziten Themen (der Gleichheit, der
Gleichberechtigung, der Vielfalt) zeitigt. Wird von vorneherein fiir den Kern-
bereich eine Erkenntnis auflerhalb der eigenen Erkenntnis abgelehnt, kann
es keinen ernsthaften Dialog mit aufertheologischen Wissenschaften geben.
Deswegen kann bis heute von einer Gender-Ideologie gesprochen werden,

118  Auch hier hat Manuel Borutta weitreichende Forschungen vorgelegt, die theologisch
aufgearbeitet werden miussten.
119 PapstJohannes Paul I1.: 1988, Nr. 27.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.

207


https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

ohne dass spezifiziert wiirde, auf welche Gender-Theorie sich dieser Ideo-
logievorwurf eigentlich bezieht.”™ Das Papier von 2019 ist ein sehr bered-
tes Beispiel dafiir, denn es will in einen Dialog mit den aktuellen Gender-
Theorien eintreten, zitiert in eben diesem Dialogteil aber nur Amoris Laeti-
tia zur Gefahr der Gender-Ideologie sowie weitere romische Dokumente! Die
>Gender-Ideologie« als Zusammenfassung des Vorwurfs, ein anderes anthro-
pologisches Verstindnis zu haben, findet sich seit 2000.”" Zu dem Ideologie-
vorwurf gibt es den Weg, dem alten Feminismus einen neuen Feminismus'*
oder der als ideologisch bezeichneten schlechten Gender-Definition eine ei-
gene gute Definition gegeniiber zu stellen.'”” Seitdem gibt es eine Vielzahl
von Anti-Gender-Verlautbarungen und Bewegungen, die sich lingst auch po-

litisch und iiberkonfessionell verbunden haben.'*

120 Vgl. zu diesem Abschnitt auch: G. Werner: 2020a.

121 Vgl. Th. Laubach: 2017, S. 9-24, hier 14; Papstlicher Rat fiir die Familie: 2000: »In die-
sem Prozefd kultureller und menschlicher Entstrukturalisierung der Ehe als Institution
darf man die Auswirkung einer gewissen »Gender-ldeologie« nicht unterschitzen. Das
Mann- oder Frausein sei grundsatzlich nicht geschlechts-, sondern kulturbedingt. Die-
se Ideologie hohlt die Fundamente der Familie und der zwischenmenschlichen Bezie-
hungaus. Aufgrund ihrer Bedeutungin der heutigen Kultur und aufgrund ihres Einflus-
ses auf das Phanomen der faktischen Lebensgemeinschaften, empfiehlt es sich daher,
sie eingehender zu untersuchen.« (Nr. 8) Auch in diesem Schreiben ist kein direkter
Verweis aufJudith Butler zu finden, wohl aber die erneute Betonung der Gefahr durch
die Gender-ldeologie sowie Beziige zum Marxismus und zu Simone de Beauvoirals die
diese Ideologie befordernde Denkmuster. Vgl. dazu auch M. A. Case: 2019, S. 648f.

122 Vgl. die Darstellung bei S. Garbagnoli: 2016, S.190.

123 Vgl.ebd.,S.191. Sie beschreibt eine doppelte Strategie des Vatikan, mit der Diskurslage
von Beijing 1995 umzugehen, indem auf der einen Seite eine neue, eigene Definition
von Gender aufden Markt gebrachtwird, sowie esin der Anmerkung zum Report steht:
alsoausschliefilich als in der biologischen Differenzierung von Mann und Frau begriin-
det; auf der anderen Seite wird jede andere Verwendung negativ betitelt und hier eine
neue rhetorische Figur, eben die Gender-ldeologie, oder Cender-Agenda, entwickelt.
Auch M. A. Case: 2016, S.165. Der Bericht »Vatican Conference on Women: A Renewed
Committment of All for the Good oft he World’s Women« dient H. H. Hitchcock: 1997
als Quelle, indem sie den >new feminismc«als eine Befreiung von Frauen und Madchen
beschreibt—im Cegensatz zu modernen Ansatzen. Auch hier ist Maria das Vorbild fir
das wahre Frau-Sein.

124 Vgl. Papst Johannes Paul Il.: 2002; 2004 kommt das »Schreiben an die Bischofe der ka-
tholischen Kirche iiber die Zusammenarbeit von Mann und Frau in der Kirche und in
der Welt.« (Kongregation fiir die Glaubenslehre: 2004). Unter den vielen Reden fillt
die Ansprache Benedikts XVI. an die Kurie 2008 insofern auf, als dass dort Gender ver-
standen wird als die Moglichkeit, Schépfer seiner selbst zu sein und daraus die Not-

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Eine Theologie der Freiheit hingegen kann einen Beitrag dazu leisten, dass
die gegenwirtigen Reformforderungen, etwa nach der Zulassung von Frauen
zur Weihe in alle Amter, nach einer Eingrenzung der pipstlichen Machtfiille,
nach einer Entklerikalisierung etc. gerade nicht als eine billige Anpassung an
den Zeitgeist denunziert und abgewertet werden konnen, wie das zur Zeit
hiufig zu horen ist. Sondern dass sie als elementare Reform zentraler Leh-
ren und Anliegen des Christentums verstanden werden, und zwar gegen die

Abwege, die — wie beschrieben — im 19. Jahrhundert ihren Anfang genommen
haben.

2. Gender-Normierungen und freiheitliches Handeln im
Widerstand - Anfrage an katholische Argumentationslinien

Die Wirkungsmacht des 19. Jahrhunderts sowohl im bestehenden Frauenver-
stindnis als auch in der gegenwirtigen lehramtlichen Gender-Kritik anzuset-
zen, bedarf weiterer Tiefenbohrungen und Erforschungen.’” Allerdings kann

wendigkeit entsteht, den Menschen vor sich selbst zu bewahren, so, wie die Schép-
fung vor dem Menschen zu bewahren ist; dazu auch Papst Benedikt XVI.: 2008. Im
Marz 2011 wird in dem Abschlussstatement zur 55th Session of the Commission on
the State of Women of the United Nations Economic and Social Council wieder vor
der radikalen Cender-Theorie gewarnt (vgl. Holy See Mission: 2011). Das aktuell ver-
offentlichte Schreiben der Erziehungskongregation reiht sich ein in diese Ausfaltung
einer globalen Gefahr, die von einem geeinten und gemeinsam agierenden Feind aus-
geht, der die bestehende Ordnung zerstéren will; vgl. auch M. A. Case: 2011, S. 811-813;
dies.: 2014 findet von der Glaubenskongregation vorbereitet die >Humanum Confe-
rence«statt, ein»International Colloquium on the Complementarity between Man and
Woman«. Dieses wird von Mary Case beschrieben als: »international >who’s who< of
selfdescribed proponents of traditional marriage and opponents of same-sex marriage
from diverse faith traditions and continents.« (M. A. Case: 2019, S. 565) Diese Konferenz
fithrt zum Wiederbeleben des »World Congress of Families« (http://profam.org/index
.php [Zugriff am 11.06.2019]), 2019 in Verona abgehalten (https://www.wcfverona.org
/). Diese Seite ist leider nicht immer aufrufbar. Nach einem zweiten Zugriff wird sie
gesperrt).

125 Vgl. B. Bauer/U. Gause: 2020. Gause/Bauer machen auf die Abjektifizierungsmuster
aufmerksam, die sich in der theologiegeschichtlichen Rekonstruktion einschreiben,
wenn sie nicht gendersensibel vorgeht. Nicht nur gebe es keine Theologiegeschichte
der Frauen, die als exemplarische Frauen deutlich machen konnten, dass es nicht nur
Ménner gab, sondern es gibt auch keine Geschichtsschreibung, die die Konstruktionen
hinter der Konstruktion der Geschlechter als solche benennt.

hitps://dol.org/1014361/9783839455074-019 - am 14.02.2026, 16:57:01.

209


http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://doi.org/10.14361/9783839455074-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/

