Kathrin Busch
Autotheorie
Selbstgebrauch
als Wissensform

»GroRe Schriftsteller sind oftmals groRe Theoretiker.«1 Mit diesem Satz be-
ginnt Didier Eribons Buch uiber Theorien der Literatur. Eribon bezieht sich da-
rin auf Marcel Proust, in dessen Werk er eine originidre Theorie der Sexuali-
tit entfaltet sieht.? Eribon stellt die Frage, welcher literarischen Instanz diese
Theoriefihigkeit zuzuschreiben ist: der Figur, dem Erzihler oder dem Autor?
Er kommt zu dem interessanten Schluss, der Widerstreit zwischen diesen In-
stanzen sei das eigentlich theoriebildende Element. Dem vom Erzihler in den
Roman eingespeisten Wissen itber Homosexualitdt widerspricht das Leben
der literarischen Figuren. Literatur wird zur Theorie, indem sie die bestehen-
den Diskurse in der Fiktion erprobt, anficht und transformiert. Die mit Le-
ben begabten literarischen Figuren entpuppen sich als Triger eines anderen
Wissens, das aus dem Widerstand gegen die herrschenden Diskurse gewon-
nen wird. Wenn also Literatur Theorie vorlegt, dann ist sie aus einem Wider-
streit gewonnen und, wie Eribon unterstreicht, »in grundlegender Weise in-
stabil«3.

1 Eribon, Didier: Theorien der Literatur. Geschlechtersystem und Geschlechts-
urteil, Wien 2019 [zuerst Paris 2015].

2 Den Titel Theorien der Literatur muss man also auch als Genitivus subiecti-
vus lesen: als Ankindigung einer Theorie in und durch Literatur.

3 Eribon 2019 (wie Anm. 1), S. 19.

139

14.02.2026, 12:45:42. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ EHm—


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kathrin Busch

Diese Verbindung aus verhandeltem Wissen und #sthetischer Figuration wird
heute in der autotheoretischen Literatur explizit, wobei nun das erschriebene
Selbst als wissensbildende Figur auftritt.* Die als wahr geltenden Diskurse
werden durch den literarischen Gebrauch des Selbst einer Pritfung und Er-
probung unterzogen. Das Ich ist nun diejenige dsthetische Figur, an der sich
das Wissen bricht oder die mit dem hegemonialen Wissen bricht und dabei
selbst partiell zerbricht.

Eine solche Involviertheit der Schreibenden, das legt die autotheoretische
Literatur der Gegenwart frei, kennzeichnet im Grunde jede Theorieprodukti-
on. Auch sie beruht auf einem dsthetischen Selbstgebrauch, wobei man diesen
Gebrauch des Selbst zu Wissenszwecken von einer einfachen Riickkehr zum
Ich abgrenzen muss.® Streng genommen ist das autotheoretische Schreiben
der Gegenwart nicht am Ich, sondern — wie man mit Michel Foucault formu-
lieren kann — am Selbst orientiert. Die heutige »so genannte >Ich<-Literatur«,
schreibt er in der 1980er Jahren, kénne nur begriffen werden, wenn man sie »in
den allgemeinen und sehr reichhaltigen Rahmen der Selbstpraktiken« stellt,
deren Genealogie er bis in die Antike zuriickverfolgt.® Ausgehend von einer
Kritik am modernen Subjektbegriff wendet er sich der griechisch-rémischen
Selbstkultur zu und findet in den spatantiken Formen der Selbstsorge eine
neue Konstellation zwischen Selbst und Wahrheit, die von der neuzeitlichen
Relationierung von Subjekt und Wissen wesentlich abweicht.

Selbstgebrauch statt Ich-Literatur
Foucault hat in seinen spiten Vorlesungen am College de France eine Form
des Selbstgebrauchs herausgearbeitet, die er als freimiitige Wahrheitspra-
xis charakterisiert und in der Kunst der Moderne fortleben sieht.” Fiir das

4 Den Begriff »Autotheorie« hat Paul B. Preciado in Abgrenzung zur Autofik-
tion in die Diskussion eingebracht. Testo Junkie beginnt mit einer deutli-
chen Unterscheidung. Das Buch sei keine Autofiktion konstatiert der erste
Satz. Im spanischen Original von 2008 heift es: »Esto libro no es una
autoficcidn« (Preciado, Beatriz: Testo Yonqui, Madrid 2008, S. 15) - eine
Klarstellung, die in der deutschen Ubersetzung verschliffen wird: »Bei die-
sem Buch handelt es sich nicht um meine Memoiren.« (Preciado, Paul B.:
Testo Junkie. Sex, Drogen, Biopolitik in der Ara der Pharmapornographie,
Berlin 2016, S. 11) Wenn Preciado dennoch einrdumt, dass es sich bei sei-
nem »Korperessay« um Fiktion handelt, dann prazisiert er: »Una ficcion, es
cierto [..] una ficcidn autopolitica o una autoteoria« - also: eine autopo-
litische Fiktion oder eine Autotheorie - im Deutschen heifit es: »Und den-
noch, eine Fiktion [..] eine somapolitische Theorie des Selbst, oder eine
Selbsttheorie.« (ebd.) Jede Autotheorie hat aufgrund der narrativen Dimen-
sion der Selbstbeschreibung auch fiktionale Anteile, aber nicht jede Auto-
fiktion zielt auf Wissen oder eine theoretische Positionierung ab.

5 Vgl. Kitnick, Alex: »I, etcetera«, in: October, Bd. 166, Nr. 3-4, 2018,

S. 45-62.

6 Foucault, Michel: »Zur Genealogie der Ethik: Ein Uberblick Uber die lau-
fende Arbeit«, in: ders.: Dits et Ecrits. Schriften in vier Banden, Bd. IV,
hg. von Daniel Defert, Frankfurt/M. 2005, S. 461-498, hier: S. 494.

7 Die Begriffe »Subjekt«, »Wissen« und »Macht«, die Foucaults Arbeiten durch-

140

14.02.2026, 12:45:42. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ EHm—


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autotheorie

Genre der Autotheorie sind Foucaults spite Vorlesungen auch deshalb er-
hellend, weil schon in den antiken Asthetiken der Existenz das Schreiben als
konstitutive Selbsttechnik zur Anwendung kommt. Uber sich selbst zu schrei-
ben, gehort zu den Ubungspraktiken, in denen sich das Selbst in Beziehung
zum Wissen erprobt. Foucault stellt das Schreiben als Verfahren der Selbst-
transformation heraus und unterstreicht, dass man es mit hochstinteressan-
ten Formen zu tun hat, in denen sich Theorie und Fiktion mischen, in de-
nen Kunst und Wahrheit zu neuen Wissensformen verwachsen.8 Wissen und
Selbstgebrauch gehoren in den Asthetiken der Existenz zusammen.

Unter dem Begriff der »Freimiitigkeit« interessiert Foucault sich fiir die
Verkorperung devianter Wahrheiten, fiir widerstandige Selbstpraktiken, die
sich einem verworfenen Wissen verschreiben. Dieses riskante, freimiitige
»Wahrsprechen« muss geduldig eingeiibt und verkérpert werden. Es beruht
auf habitualisierten Praktiken der Selbstsorge. Im Unterschied zum moder-
nen Erkenntniswissen begriinden die antiken Praktiken der Selbstsorge eine
»geistige Modalisierung«® des Wissens, die eine spirituelle »Transformation
des Subjekts«1? nach sich zieht. Es ist mit einer Verwandlung der Wissenden,
mit einem Anders-Werden verbunden, wobei Exerzitien und Meditationen als
produktive Matrix dieser Selbstverwandlungen dienen. Die geistig-spirituelle
Transformation vollzieht sich in zwei Richtungen: Einerseits wendet das
Selbst Ubungen des Verlernens auf sich an, um sich von falschen Annahmen
und Haltungen zu befreien. Das Wissen zieht das Subjekt bis zur inneren
Zersetzung »in Mitleidenschaft«!l, um seine »kritische Umbildung« und eine
»Entkrustung von storenden Ablagerungen« zu erreichen.!? Andererseits
wird die Existenzweise an neu gewonnenen Einsichten ausgerichtet, das
Erkannte schligt sich im Leben nieder und modifiziert die Wissenden. Das
Subjekt wird mit einer Wahrheit ausgeriistet, »die es nicht bereits kannte
und die nicht bereits in ihm vorhanden war«, um aus der »in Anwendung
gebrachten Wahrheit ein Quasi-Subjekt zu machen,« das souverdn im Selbst

gangig bestimmen, verschiebt er in seinen letzten vier Vorlesungen am
Collége de France zu »Selbst«, »Wahrheit« und »Regierung«. Im Zentrum der
Neukonzeption stehen Selbstsorgepraktiken, die Foucault als »Asthetiken

der Existenz« fasst, und der »Mut zur Wahrheit«, der fir die »Regierung des
Selbst und der anderen« notwendig sind. Die Titel der vier Vorlesungen lau-
ten Subjektivitat und Wahrheit [1981], Die Hermeneutik des Subjekts [1982],
Die Regierung des Selbst und der anderen [1983] und Mut zur Wahrheit [1984].

8 Vgl. Foucault, Michel: Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collége de
France 1981/82, Frankfurt/M. 2004, S. 437.

9 Ebd., S. 390. Der von Foucault dort verwendete Begriff »Geistigkeit [spiri-
tualitél« (32f.) kdnnte missverstandlich sein, da gerade korperliche Prak-
tiken fir die spirituelle Verwandlung zentral sind. Die Konversion bedeutet
hier weder eine Befreiung vom Korper noch eine Abwendung von der Welt wie
im platonischen oder spater im christlichen Denken.

10 Ebd., S. 242.

11  Ebd., S. 305.

12 Ebd., S. 128.

141

14.02.2026, 12:45:42. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ EHm—


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kathrin Busch

zu herrschen beginnt.1® Die wirksam gewordene Wahrheit hat die Kraft, vom
Bisherigen zu entfernen und das »aufgezwungene Wertesystem vollkommen
umzustiilpen«!4. Das Subjekt arbeitet sich in einer umfassenden Selbstkul-
tivierung — als wire es das Schiff der Argonauten — um. Entscheidend ist
dabei jener »hochst wichtige Praxiskomplex, bei dem Lektiire, Schreiben,
persénliche Aufzeichnungen, Briefwechsel, Zusenden von Abhandlungen und
dhnliches ein Ensemble von auf sich selbst und auf andere ausgerichteten
Sorgetitigkeiten darstellen«.1°

Die Schreibpraktiken werden vor allem in zwei Formen kultiviert: Es wer-
den Notizbiicher angelegt mit Zitaten aus philosophischen Schriften. Dabei
handelt es sich um Gebrauchsnotizen fiir die Meditation, um destillierte Ein-
sichten, die zur geistigen Ubung bestimmt sind. Die gesammelten Exzerpte
sind »Rohstoff und Rahmen« fiir die Einiibung in das Denken. Sie bilden
einen »Schatz an hilfreichen Diskursen«, die »in die Seele eingepflanzt«
werden, »damit sie Teil unserer selbst werden.«1 Die Notizen sind also keine
Selbstdarstellungen oder Bekenntnisse, sondern sie sind umgekehrt Mittel,
sich zu formen, sie dienen der »Konstituierung des Selbst«!?. Lesen und
Schreiben sind Medien der »Selbstsubjektivierung (auto-subjectivation)«18,
Die Bildungen des Selbst als Vorgang der Subjektivierung vollzieht sich itber
die Aneignung der »Lesefriichte«!®. Die aufgelesenen Wahrheiten werden
im Akt des Schreibens verdaut. Das Schreiben verwandelt das Gelesene »in
sKrifte und Blut<«, es entsteht ein »corpus«2?, der Kérper des Selbst. Er ist
chorisch, aus vielen Stimmen gemacht.

Die zweite wichtige Schreibpraxis der antiken Selbstkultur ist die briefli-
che Korrespondenz, um sich selbst und andere in der richtigen Lebensform
zu unterstiitzen. »Der Brief, den man schickt, um dem Empfinger zu helfen
[...] ist fiir den Schreiber selbst eine Form des Ubens.«?! Hier geht es im
Unterschied zu den Notizbiichern darum, sich in der Offnung des Herzens
einem anderen zu erkennen zu geben. Im brieflichen »Austausch von Seelen-
diensten«?? stellt man sich einander dar: »Schreiben heifit also sich zeigen,
sich sehen lassen, sein eigenes Gesicht vor dem des anderen erscheinen
lassen.«23 Im Zentrum der brieflichen Selbstbezeugungen steht der Bericht

13 Ebd., S. 610f.

14 Ebd., S.129. Hierin liegt das widerstandige Moment der Selbstsorge, das
ethische und asthetische Dimensionen verschrankt.

15 Ebd., S. 441. Foucault hat diesem Praxiskomplex einen eigenen Aufsatz ge-
widmet. Foucault, Michel: »Uber sich selbst schreiben«, in: ders.: Dits
et Ecrits. Schriften in vier Banden, Bd. IV, hg. von Daniel Defert, Frank-
furt/M. 2005, S. 503-521.

16 Foucault 2005 (wie Anm. 15), S. 508.

17 Ebd., S. 508.

18 Ebd., S. 270.
19 Ebd., S. 511.
20 Ebd., S.511.
21 Ebd., S. 513.
22 Ebd., S. 516.
23 Ebd., S.515.

142

14.02.2026, 12:45:42. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ EHm—


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autotheorie

iiber die »Wechselwirkung von Seele und Korper«, vor allem detaillierte
»Beschreibungen der korperlichen Empfindungen und Missempfindungen«.
Schreibend soll Erlittenes in einen »guten Gebrauch« itberfithrt und an den
Regeln der Lebenskunst gemessen werden. Die eigenen Erleidnisse werden
in »Denkiibungen« transformiert, deren extremster Gegenstand der Tod ist.24
In diesem Erschreiben des leidenden Selbst, so meint Foucault, finde man die
Anfinge des europidischen Romans und, wie man erginzen kann, die Quellen
der autofiktionalen und -theoretischen Literatur.

Das erkennende Selbst liegt also nicht vor, sondern es bildet sich in der
erschriebenen Selbstbeziehung, es entsteht in den Ubungspraktiken, die das
Selbst auf sich selbst anwendet und die es wahrheitsfihig machen. Diese
Verschrinkung von Selbstgebrauch und Wissenspraxis lebt heute in der au-
totheoretischen Literatur wieder auf. Schreibend verwandelt sich das Selbst,
um anders zu denken. Die Schreibpraktiken transformieren die Bedingungen
des Denkens, indem sich das Selbst — bis hinein in seine verkérperten Lebens-
formen — einer Wandlung unterzieht.

Wie weitreichend und interessant eine solche Annahme ist, wird Klar,
wenn man bedenkt, dass die Philosophie seit Descartes und Kant vom Gegen-
teil ausgeht. Im Unterschied zur selbstransformatorischen Wissensform der
Antike gilt das Subjekt in der neuzeitlichen Philosophie per se als wahrheits-
fahig. Wie Kant formuliert, bedarf es allein des Mutes, sich seines eigenen
Verstandes zu bedienen, um das Wahre einzusehen.?®> Die Moglichkeiten
und Grenzen wahrer Erkenntnis bestimmen sich seit der Aufklarung itber
die Vermogen der transzendentalen Subjektivitit, die vor jeder Erfahrung
gegeben und fiir jedes empirische Wissen vorausgesetzt sind. Mit der Kritik
der Bewusstseinsphilosophie dndert sich diese Auffassung im 20. Jahrhun-
dert fundamental, wenn das Erkenntnisvermogen erneut entschieden auf ein
Aufen verwiesen wird: auf die geschichtlichen Ordnungen des Wissens, die
das Sichtbare und Sagbare bestimmen und die unablésbar von Machtverhalt-
nissen sind, oder auf den Korper, seinen Gebrauch und das Begehren, fir die
das gleiche gilt. Immer ist eine Situiertheit der Wissenden konstituitiv, die
iiber das bloR Faktische hinausweist und in Diskursen und Praktiken fundiert
ist. Mit dieser Einsicht in das, was Foucault eine empirisch-transzendentale
Doublette genannt hat, entsteht nun allerdings erneut die schwindelerregen-
de Moglichkeit, an den Bedingungen der Erkenntnis zu arbeiten und sich fiir
ein anderes Wissen empfinglich zu machen. Mit der Situiertheit, Materialitit
und Verkérperung des Denkens besteht die Chance, die Voraussetzungen

24 Ebd., S.517.

25 Kants Text zur »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung« ist durchgin-
gig ein Bezugspunkt fir Foucault, um das antike Konzept des Wissens zu kon-
turieren. Siehe seine beiden Texte »Was ist Aufklarung« in: ders.: Dits
et Ecrits. Schriften in vier Banden, Bd. IV, hg. von Daniel Defert, Frank-
furt/M. 2005, S. 687-707 und S. 837-848 sowie die erste Vorlesung in: ders.:
Die Regierung des Selbst und der anderen. I. Vorlesung am Collége de France
1982/83, Frankfurt/M. 2011 [zuerst Paris 1983], S. 13-62.

143

14.02.2026, 12:45:42. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ EHm—


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kathrin Busch

moglicher Erkenntnis durch den Gebrauch des Selbst zu verindern. Wie die-
ser Selbstgebrauch fiir die Gegenwart aussehen kann, beschreibt Foucault so:
»Das Hauptziel besteht heute zweifellos nicht darin herauszufinden, sondern
abzulehnen, was wir sind.«26 Die Idee der antiken Selbsttransformation mit
ihren Momenten des Verlernens und Verwandelns wird von Foucault radi-
kalisiert und als Widerstehen-Kénnen kultiviert und zur Zersetzung dessen
fortgefiihrt, wozu wir gemacht wurden.?2’” Man miisse aus den gegebenen
Formen der Subjektivierung und aus den herrschenden Weisen des Wissens
vertrieben werden. Es geht nicht nur darum, das Subjekt infrage zu stellen,
sondern seine Infragestellung bedeutet, »eine Erfahrung zu machen, die zu
seiner realen Zerstérung, seiner Auflésung, seinem Zerbersten, seiner Ver-
kehrung in etwas anderes fithren wiirde.«?8 Fiir Foucault dient das Schreiben
als eine solche Form von Zersetzung des eigenen Ich: »[I]ch schreibe, um
mich selbst zu verindern und nicht mehr dasselbe zu denken wie zuvor.«29
Es ist ein Verfahren, den hegemonialen Formen des Subjektiviert-Werdens zu
widerstehen und dadurch zu einem anderen Denken zu gelangen.

Autotheoriefiktion
In einem kurzen Text kniipft Chris Kraus implizit an Foucaults Forschungen
an, wenn sie ihre eigene Schreibweise in I love Dick mit dem Begriff der »Frei-
miitigkeit« belegt.3? Ganz im Sinne des antiken Wahrsprechens méchte sie
mit ihren Texten die Unaufrichtigkeit unterbrechen, die darin besteht, sich
bloR den jeweils vorherrschenden Diskursen anzuschlieBen. Auch sie grenzt
die Freimiitigkeit vom Bekenntnis ab und greift damit eine von Foucault ge-
troffene Unterscheidung auf: zwischen christlichen Beichtpraktiken, die das
Innere zu entziffern suchen, und spitantiken Selbstsorgepraktiken, die einen
Mut zu devianten Wahrheiten kultivieren.

Fiir Kraus ist allerdings nicht allein dies riskant freimiitige Wahrsprechen
entscheidend, noch mehr Gewicht legt sie auf die erzeugte Intimitit — ein
Aspekt, der bei Foucault fehlt. Freimiitigkeit stellt nach ihrem Verstindnis
vor allem einen Kontakt zu den Lesenden her, sie erzeugt Nihe und afiektive
Anteilnahme. Dadurch unterscheidet sie sich vom Bekenntnis, das allein Auf-
richtigkeit oder Wahrhaftigkeit transportiert. Im freimiitigen Schreiben wird
die Grenze zwischen Erkennen und Empfinden durchlissig. Die intime Nihe
macht poros fiir die Verbindungsbahnen zwischen Denken und Fiithlen. Der

26 Foucault, Michel: »Subjekt und Macht«, in: ders.: Dits et Ecrits. Schrif-
ten in vier Banden, Bd. IV, hg. von Daniel Defert, Frankfurt/M. 2005, S. 269-
294, hier: S. 280.

27 Foucault 2004 (wie Anm. 8), S. 128f.

28 Foucault, Michel: »Gesprach mit Ducio Trombadori«, in: ders.: Dits et
Ecrits. Schriften in vier Banden, Bd. IV, hg. von Daniel Defert, Frank-
furt/M. 2005, S. 51-119, hier: S. 61.

29 Ebd., S. 52.

30 Kraus, Chris: »Stick to the facts«, in: Texte zur Kunst, 18. Jg., Nr. 70,
2008, S. 51-55, hier: S. 52.

144

14.02.2026, 12:45:42. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ EHm—


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autotheorie

Geist wird in das Herz der Lesenden gespiilt. Deshalb seien Schreiben und
Lieben verwandt: »Auf eine Art ist [...] die Liebe genau wie das Schreiben: in
einem derart erhGhten Zustand zu leben, dass Genauigkeit und Bewusstsein
unverzichtbar werden.«3! Das Liebesgefiihl verstirkt die intellektuelle Sensi-
bilitit, anstatt das Denken einzutriiben. Liebe wird bei Kraus zum Medium
der Theorie. Sie ist ihr Element und transformiert das Denken. Aus diesem
Grund hat nicht nur die Literatur, sondern auch die Theorie freimiitig zu sein.
Auch wenn scheinbar distanziert oder objektivierend geschrieben werde, ver-
berge sich dahinter immer, mehr oder weniger verheimlicht, »das Gespenst
einer Emotion«32. Eben diese affektive Heimsuchung bezeugt Kraus offen,
wenn sie ihre essayistische Schreibweise, ihre theoretischen Uberlegungen
und kunstkritischen Betrachtungen in I love Dick in eine von Verliebtsein
getragene Briefform bringt. Und eben darin besteht der theoriepolitische
Einsatz des Buches. Kraus’ Beitrag zur French Theory kristallisiert sich in
der Idee, dass das Wissen »erotisiert werden muss, damit man herausfinden
kann, worum es wirklich geht«.33 Erotisierung meint, dass »Mystizismus,
Liebe, Obsessionen«3*4 nicht Gegenstinde, sondern die Weisen des Denkens
sind. Der Liebesbrief als Schreib- und Selbsttechnik erdfinet eine intime
Wissensform: »Durch die Liebe bringe ich mir selbst zu denken bei«.3% Dank
diesem durch Liebe sensibilisierten Denken kann auch dasjenige im Bereich
des Wissens auftauchen, was nicht objektivierbar ist.

In I love Dick werden die in der ersten Person verfassten Liebesbriefe
von sogenannten Beweisstiicken, essayistischen und erzihlerischen Passa-
gen, durchsetzt, in denen in der dritten Person iiber Chris berichtet wird.
Der Wechsel zwischen brieflichem Ich-Sagen und Sich-zur-literarischen-Fi-
gur-Machen markiert den autotheoretischen Ansatz — den Selbstgebrauch als
Wissensform — auf formaler Ebene.3® In einer dieser kurzen Passage tauscht
sich Chris mit einer Freundin iiber ihre Schreibtechniken aus. Man schreibe
nicht uber »die Liebe, das Extreme, das Begehren«, sondern artikuliere
die eigenen Empfindungen mithilfe von Cut-ups aus Theorien. Die Cut-ups
werden, dies erinnert an Foucaults Beschreibung antiker Schreibtechniken,
in »dicken Notizbiichern voller Lieblingszitate & Zeichnungen & eigener
Zeilen«3” gesammelt. Anstatt ein Gefithl entweder zu theoretisieren oder
scheinbar unmittelbar zum Ausdruck zu bringen, driickt man sich iiber
Theoriezitate aus, die geliebt, gesammelt, umgearbeitet, fiktionalisiert und

31 Kraus, Chris: I love Dick, Berlin 2017 [zuerst New York 1997], S. 140.

32 Kraus 2008 (wie Anm. 30), S. 52.

33 Kraus 2017 (wie Anm. 31), S. 52.

34 Ebd., S. 145.

35 Ebd., S.142.

36 An spaterer Stelle schreibt Kraus zum Gebrauch der ersten Person, er bringe
die Schreibenden dem Wandel und der Fragmentierung des Selbst ndher. Ihre
eigene Schreibweise filhre vor, dass es gerade keiner fixierten Persona be-
dirfe, um »ich« sagen zu kénnen. Vgl. Kraus 2017 (wie Anm. 31), S. 149f.

37 Ebd., S. 145.

145

14.02.2026, 12:45:42. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ EHm—


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kathrin Busch

inkorporiert werden. Dieser expressive Gebrauch der Theorie ist offen »sug-
gestiv«38 und spekulativ. Kraus eignet sich die franzosische Philosophie nicht
nur dadurch an, dass sie das »Gespenst der Emotion«3° wirksam werden
lasst, sondern auch, indem sie die Theorie in die Narration einflicht und da-
durch fiktionalisiert. Ihr Liebesaffekt dient zum einen der Intimisierung und
Intensivierung, zum anderen der Fiktionalisierung und Virtualisierung von
Theorie. Das erschriebene, fingierte Selbst theoretisiert, es erfindet Theorie.
Die Autofiktion wird zur Autotheoriefiktion.*® Nicht nur das Selbst, auch
die Theoriebeziige werden fiktionalisiert.41 Chris schreibt Dick, bekanntlich
handelt es sich um Dick Hebdige, fremde Texte als Autor zu.42 Kraus verin-
dert nicht allein den Titel seiner Publikation, sie schiebt ihm auch Aliens &
Anorexia unter, ein Buch, das sie selbst veroffentlichen wird. Wiahrend sie aus
ihren eigenen Vorarbeiten zitiert, tut sie so, als wiirde Dick von seiner Mager-
sucht berichten: »Solange ich nicht berithrt werde, ist es unméglich fiir mich
zu essen. [...] Allein nach dem Sex kann ich ein wenig essen.<« Kraus nutzt
das gefakte Zitat, um eigene Thesen zur Anorexie zu referieren, einen Nexus
zur Alienitit herzustellen und eine Deleuze-Referenz einzustreuen: »Und dass
es, indem du das Alleinsein deines Kérpers anerkennst, moglich wird, nach
auBen zu greifen, ein Auferirdischer zu werden und der vorbestimmten Welt
zu entkommen: >Anorexie ist eine aktive Haltung. Die Schopfung eines voll
und ganz in sich selbst verwickelten Kérpers.<«*> Dann kommentiert sie diese
angeblich von Dick stammenden Zeilen: »Eine der unglaublichsten Passagen,
die ich seit Jahren gelesen habe.«** Diese unglaublichen Sitze werden vier
Jahre spiter unter ihrem eigenen Namen bei Semiotext(e) erscheinen.

38 Ebd., S. 145.

39 Kraus 2008 (wie Anm. 30), S. 52.

4@ Darin artikuliert sich ein ganz neuer Ansatz: Kraus verfdhrt nicht theo-
retisch mit Literatur, sie gewinnt nicht Wissen aus Literatur, sondern ar-
beitet - in einem verkorperten Schreiben - die Theorie literarisch durch
und gewinnt daraus ein ganz anderes &sthetisches Wissen.

41 Dies ist ein Aspekt, der in der Rezeption von Kraus kaum beachtet wird.
Siehe hierzu Hawkins, Joan: »Smart art and theoretical fiction«, URL:
https://journals.uvic.ca/index.php/ctheory/article/view/14880/5775 (letzter
Zugriff: 26. Marz 2022).

42 In I love Dick heifit Hebdiges Buch The Ministry of Fear, gemeint ist Hiding
in the Light. Mag diese Umbenennung noch dem Umstand geschuldet sein, dass
Hebdige gedroht hatte, gegen Kraus' Buch vorzugehen und mit der Anderung
des Publikationstitels seine Identitadt verschleiert werden sollte, so kann
man die Unterschiebung eigener Texte als »Dick-Werden« interpretieren, um
die bis dahin versagte Machtposition als Autorin zu gewinnen, die ihr als
Ehefrau von Lotringer versagt erscheint: »>Wer ist Chris Kraus?<, schrie
sie. >Sie ist niemand. Sie ist Sylvére Lotringers Frau! Sie ist seine Par-
tybegleitung! <« (Kraus 2017 [wie Anm. 31], S. 124).

43 Bei dem Zitat im Zitat handelt es sich um eine Textstelle aus Deleuze, Gil-
les / Parnet, Claire: Dialoge, hg. von Daniela Voss, Berlin 2019, S. 178.

44  Kraus 2017 (wie Anm. 31), S. 147. Vgl. Kraus, Chris: Aliens & Anorexie, Ber-
1lin 2021 [zuerst New York 2000], S. 167.

146

14.02.2026, 12:45:42. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ EHm—


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autotheorie

Alientheoriefiktion: Ich ist ein Anderer Alien
Aliens & Anorexie mischt die unterschiedlichsten Genres: Kunstkritik und Es-
say, freimiitiger Erfahrungsbericht und theoretische Abhandlung. Es uber-
nimmt Tagebucheintragungen, schreibt sich in philosophische wie kiinst-
lerische Arbeiten hinein, stellt theoretische Beziige her und enthilt ein
Literaturverzeichnis. Dennoch schreibt Kraus, es handele sich bei dem Buch
»um ein fiktionales Werk«.#> Die Namen und Figuren, so heiflt es im Impres-
sum, seien entweder Erfindungen oder wiirden fiktional verwandt — zu finden
sind Namen wie Ulrike Meinhof, Paul Thek oder Simone Weil. Mithilfe dieser
Figuren wird radikale Fremderfahrung erzihlt. Diese Figuren verbindet, dass
sie sich alle durch extreme Selbstschwichung iiberempfindlich machen. Sie
schwiichen ihr Ich, bis es porés wird. War schon in I Love Dick die autotheo-
retische Schreibbewegung nicht auf Aneignung des Selbst ausgerichtet, son-
dern auf ein Anders-Werden, treibt Aliens & Anorexie dieses Werden bis hin
zu einer radikalen Alienitidt, wenn man unter »Alien« das Fremde verstehen
will, das sich nicht auf das Eigene zuriickfiihren lisst.4® Das Mittel, um sich
fiir dieses ganz Andere empfinglich zu machen, ist »Anorexie«, Aushunge-
rung, ein sich schwichender Selbstgebrauch, der im Subjekt einen Hohlraum
fiir Andere und fiir ein anderes Wissen schafit. In der autotheoretischen Aus-
einandersetzung vor allem mit Weils mystischen Erfahrungen, Meinhofs re-
volutiondrem Begehren oder Theks kiinstlerischer Sensibilitdt entwickelt das
Buch Ansitze fiir eine neue Theoriepraxis, die Selbstverlust, Empfindsam-
keit und Alteritdt verschrinkt. Durchgingig bezieht sich Kraus wie schon in
I love Dick auf ihren Film Gravity & Grace und berichtet von dessen desastré-
sen Entstehungs- und Rezeptionsbedingungen.#” Sein Titel nimmt Simone
Weils Schwerkraft und Gnade auf. Weil ist im Buch die stirkste Theorierefe-
renz. Kraus schreibt, sie habe sich ganz mit ihr identifiziert.*8 Es ist, als wiir-
de ihr Denken von Kraus autofiktionalisiert, in die Gegenwart versetzt und in
einen experimentellen Kunstfilm itberfiihrt.

Bei Weil kommen die zentralen Motive: Begehren nach Fremdheit,
Selbstitberschreitung durch Magersucht und politische Radikalitit zusam-
men. Zugleich wird sie als Denkerin der Schwiche eingefithrt. Anders als die
»GroBen Minnlichen Autoren«?, die »von einer Position der Stirke aus eine

45 Chris Kraus 2021 (wie Anm. 44), S. 256.

46  Zur begrifflichen Differenzierung siehe Knoblauch, Hubert / Schnettler,
Bernt: »>Postsozialitat<, Alteritdt und Alienitét«, in: Schetsche, Michael
(Hg.): Der maximal Fremde. Begegnungen mit dem Nichtmenschlichen und die
Grenzen des Verstehens, Wirzburg 2004, S. 23-41. Mit Maurice Blanchot koénnte
man sagen, es gehe um die »Erfahrung dessen, was in einer Erfahrung nicht
begriffen werden kann«, wie er in einem Text zu Simone Weil formuliert.
Blanchot, Maurice: »Die Behauptung (das Verlangen, das Unglick)«, in: Ak-
zente. Zeitschrift fiir Literatur, Bd. 45, Nr. 4, 1998, S. 297-330, hier:

S. 298.

47 Kraus 2021 (wie Anm. 44), S. 11.

48 Vgl. ebd., S. 93.

49 Ebd., S. 106 (GroRkschreibung i.0.).

147

14.02.2026, 12:45:42. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ EHm—


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kathrin Busch

verstorende Vision« erzidhlen, bringt sich Weil in die Position der Schwiche
und Erniedrigung: »Von Kopfschmerzen geplagt, sich iibergebend, Wein-
trauben pfliickend und Akkordarbeit in einer Fabrik leistend, zwang sich
Simone Weil mit all ihrer Kraft in einen Raum der Schwiche hinein, der ihrer
sverstorenden Vision< entsprach.«5? Auch der Film von Kraus, seine prekiren
Produktions- und Vorfithrbedingungen, kartieren einen Raum der Schwi-
che.5® Er handelt von zwei jungen Midchen, die titelgebende Grace und
ihre Freundin Gravity, die sich als kleine Sexbetriigerinnen Geld verdienen,
in Kontakt mit Leuten kommen, die an Aliens glauben und sich schlieflich
in der New Yorker Kunstszene durchschlagen. Aus Weils Begrifien »Schwer-
kraft« und »Gnade« macht Kraus Filmcharaktere, aus philosophischen Kon-
zepten werden isthetische Figuren.5? Zwei junge Frauen verkorpern Begriffe
und aktualisieren Weils Denken. In diesem Verfahren, dem Kunst-Werden
von Philosophie, besteht Kraus’ Aneignung der franzésischen Theorie, ihre
methodische Fortsetzung und Radikalisierung.>3 Neben den fiktiven Figuren
im Film weist Kraus auch die Autorinnen, auf die sie sich stiitzt, als fiktionali-
sierte aus. Sie schreibt sich in sie, in ihre biografische Situationen hinein und
macht sie zu Denkfiguren,®* zu erzihlten Figuren, mit denen sie ihr eigenes
Denken vertieft. Sie vertieft es zu einem Denken der Kunst, des mystischen
Wissens und des politischen Aftekts. Kraus denkt in der Figuration anderer,
im Verbund mit ihnen, in einem Gewebe aus denkerischen Verkniipfungen,
ungeordnet und verflochten, mehrstringig, affektiv aufgeladen.

Weil ist nicht nur deshalb die zentrale Figur, weil sie von ihrem Selbst
einen schwichenden Gebrauch macht, sondern auch weil sie von Schmerzen
und einer umfinglichen Traurigkeit heimgesucht wird. Sie gilt Kraus als die
radikalste Philosophin der Traurigkeit. Damit ist der theoretische Einsatz des
Buches benannt: Kraus entwickelt mit den Figuren ihre Theorie der Intimitit
und Emotion weiter — ein Denken radikalisierter Empfindlichkeit, wobei dies
weniger ein Denken iiber als qua Empfindsamkeit meint. Auf diese Weise wiir-
de auch Weil den Schmerz als Element ihres Denkens gebrauchen. Sie gerit

50 Ebd., S.110.

51 Wie die Theorie und Kunst anderer wird auch das eigene Filmprojekt narrati-
viert und fiktionalisiert, indem ganz im Sinne der postkonzeptuellen Kunst
die O6konomischen und sozialen Rahmenbedingungen explizit gemacht werden.

52 Gilles Deleuze und Felix Guattari haben in Was ist Philosophie? [1991] ne-
ben einem begrifflichen Denken in Konzepten auch ein affektives Denken in
asthetischen Figuren vorgezeichnet.

53 Der gemeinsam mit ihrem Mann Sylvére Lotringer betriebene Verlag SEMIO-
TEXT(E) hatte in den 199@er Jahren - orientiert an der Arbeit des Mer-
ve-Verlags - unter anderem franzosische Autoren wie Baudrillard, Deleuze,
Guattari oder Lyotard in englischer Ubersetzung fiir die New Yorker Kunsts-
zene zugianglich gemacht und damit eine Basis fir das Theoretischwerden von
Kunst gelegt, das die postkonzeptuelle Kunst bis hin zur heutigen kiinstle-
rischen Forschung pragt.

54 Sie schnlirt sie zusammen oder besser verfranst diese Strange in einem Den-
ken der Empfindung. Sie vertieft die Idee des Denkens im Medium der Affek-
tion und Fiktion und erweitert damit den Selbstgebrauch als Wissensform.

148

14.02.2026, 12:45:42. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ EHm—


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autotheorie

durch ihn in eine andere Denkweise, die nicht an rationaler, auf die Vernunft
zentrierter Erkenntnis orientiert ist. Nicht der Geist, sondern der schmerzen-
de Kopf wird zum Mittel eines anderen, namlich: empathischen Wissens. Weil
denkt im Medium des Leidens so wie Kraus es in I love Dick vermittels der
Liebe getan hat. Vollstindig von Schmerz absorbiert, transzendiert sich Weil
und verbindet sich mit der Welt. Der Schmerz wirkt desubjektivierend und
wird zum Mittel eines anteilhabenden Erkennens. Statt etwas zum Gegen-
stand einer Betrachtung zu machen, stellen das luzide gewordene Fithlen und
die selbstenteignende Empathie eine radikale Form denkerischer Teilhabe
her.

Neben Weil wird interessanterweise auch Meinhof von Kraus in ihre
neue Theorie der Empfindsamkeit eingeflochten, die einen affektiven
Selbstgebrauch als Wissensform beschreibt. Auch Meinhof steht fiir eine
»spirituellex Wandlung und »offentliche Transformation«®°, die in einer
Ausléschung miindet. Nach Kraus verlidsst Meinhof die intellektuelle Welt,
in der sie als Journalistin Anerkennung genieft, zunichst weniger, um in
den bewafineten Widerstand einzutreten, als vielmehr, um in das »Reich der
reinen Empfindung« zu gelangen.5® Sie wechselt von einer durch Bewusstsein
und Gewissenhaftigkeit geprigten Welt hiniiber in eine Welt des Mitgefiihls.
Diesen Wandel macht Kraus an Bambule®’ fest, einem journalistischen
Projekt, in dem Meinhof die autoritiren Zustinde in deutschen Miadchen-
heimen Ende der 1960er Jahre aufdeckt. Kraus interessiert sich dabei nicht
so sehr fiir den politischen Einsatz der Arbeit von Meinhof, als vielmehr fiur
die Verdnderung in ihrer Denk- und Schreibweise, die aus dem Kontakt mit
den betrofienen Middchen resultiert. Vom Schreiben-itber-etwas gelangt sie
zum Schreiben-mit-dem-Beschriebenen: Thr Denken wird empfindsam und
spekulativ und miindet in einen fiktionalen Film, den sie auf der Grundlage
der mit den Midchen gefiithrten Gespriche entwickelt. Kraus schreibt, Mein-
hof »verliebte [..] sich in die verwirrte Logik der Stimmen dieser Méidchen.
Ihr fiel auf, dass es ihr unmoglich war, sie zu objektivieren.«®8 Eine solche
Blockierung der Objektivierung durch Zuneigung und Empathie hatte auch
filr Kraus in I love Dick die entscheidende methodische, autotheoretische
Wendung ihres Schreibens erbracht. Die empathische Schreibweise folgt der
assoziativen, affektiven und psychischen Beweglichkeit der Fiktion. Dank der

55 Kraus 2021 (wie Anm. 44), S. 18.

56 Ebd., S.19.

57 Bambule ist ein Fernsehfilm des SWR aus dem Jahr 1970, Meinhof hat das Dreh-
buch geschrieben. Bis Mitte der 199Qer Jahre unterlag der Film in Deutsch-
land einem Sendeverbot. Kurz vor dem ersten Ausstrahlungstermin war Meinhof
an der gewaltsamen Befreiung Andreas Baaders aus dem Gefangnis beteiligt.
Meinhof hatte in ihrer journalistischen Arbeit Kritik an der Jugendfirsorge
und ihrer schwarzen Padagogik gelbt. Vor dem Film hatte Meinhof bereits Ra-
diofeatures mit dem Interview-Material produziert. Sie selbst hat den Film
dafir kritisiert, dass Schauspielerinnen die Rolle der Madchen Ubernommen
haben.

58 Kraus 2021 (wie Anm. 44), S. 20.

149

14.02.2026, 12:45:42. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ EHm—


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kathrin Busch

»iibersinnlichen Mobilitit der Fiktion«®® beginnt Meinhof mit den Stimmen
derjenigen zu sprechen, iiber die sie etwas sagen will. Anstelle einer sachli-
chen Reportage uiber die Verhiltnisse in den deutschen »Fiirsorge«-Anstalten
keimt ein anderes Denken auf, in dem sich Meinhof in eine aufRergewohnliche
Empfianglichkeit fiir den schwebenden Zustand des Verlorenseins dieser
Midchen versetzt.?® In diesem Zusammenhang fillt in Kraus’ Buch zum
ersten Mal der Begriff »Alien«, ein provozierendes Wort, das die Erfahrung
des »Anders-Werdens« iiberzeichnet, wenn Meinhof in ihrem revolutioniren,
spater auch Weil in ihrem mystischen Begehren in Konstellation mit »Aliens«
gebracht werden. Beide zielen, in unterschiedlicher Weise, auf das ganz An-
dere ab, auf etwas, das sich aus dem Gegebenen nicht ableiten lisst und das
deshalb streng genommen gar nicht hergestellt, sondern nur empfangen wer-
den kann. Dies gelingt ihnen nur, indem sie durch Heterogenese selbst fremd
werden: »Alien, i.e., someone who has changed«, heif3t es im Text, begabt mit
der Fihigkeit, einen »sensate psychic space«, einen »itbersinnlichen Raum«
zu beziehen, einen Raum psychischer Empfindsamkeit.%1

Im Grunde stellt Fremderfahrung eine Herausforderung fiir autotheore-
tische Literatur dar. Um das Selbst zentriert, scheint sie sich nur am Eigenen
zu orientieren. Wie gebraucht man sich so, dass man nicht nur Eigenes repro-
duziert, sondern sich etwas ereignen kann, das nicht schon im Selbst angelegt
ist?62 Kraus stellt sich die titelgebende Anorexie als eine solche Methode
radikaler Heterogenese vor. Die »Ho6hlen im Korper«®3, die ausgehungerten
Organe, die Liicken eines aufgegebenen Ichs werden zu Rezeptoren fiir das
Andere. Durch Abmagerung und Selbstnivellierung wird man empfinglich
fiir das Aulen. Kraus’ Text ist durchzogen von Motiven der Porositit und der
Idee, dass sich dadurch ein geteilter Raum der Empfindsamkeit herstellt, in
dem man diesseits klar artikulierbarer Getfithle oder Erfahrungen nur dank
erhohter Sensibilitit kommuniziert. Porositit ist ein »Zustand, in dem es
keine Grenzen zwischen dem gibt, der man ist, und dem, was man sieht«54,
was man wahrnimmt oder fithlt. So wie Meinhof sich von den widerstindigen
Midchen anstecken ldsst, so fithrt auch bei der anorektischen Mystikerin
Weil ihre Schmerz-Porositit zu einem »panische[n] Altruismus. Sie empfand
das Leiden anderer in ihrem eigenen Korper«.6° Weil gebraucht ihre Schmer-
zempfinglichkeit, um sich von sich selbst zu entfernen und sich zu verlieren.
»Sie will sich verlieren, um gréRer als sie selbst zu sein. Eine Rhapsodie des

59 Ebd., S.22.

60 Ebd., S.22.

61 Kraus, Chris: Aliens & Anorexia, New York 2000, S. 38f. (dt. S. 23f.).

62 Eben dies ist Fremderfahrung im strengen Sinne: eine Bewegung, »die niemals
zum Selben zurickkehrt«, heifft es bei Emmaunel Lévinas: Die Spur des Ande-
ren. Untersuchungen zur Phianomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg / Min-
chen 1987, S. 215.

63 Kraus 2021 (wie Anm. 44), S. 25.

64 Ebd., S.35.

65 Ebd., S. 34f.

150

14.02.2026, 12:45:42. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ EHm—


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autotheorie

Verlangens itberkommt sie. Sie will wirklich sehen.«%6 Eine desubjektivieren-
de Erkenntnis durch Steigerung der Empfindsamkeit. »Weil war getrieben
von einem panischen Altruismus, einer Empathie, die so absolut war, dass sie
jenes Leiden, das sie nur beobachtete, nicht von ihrem eigenen unterscheiden
konnte.«87

Fiir Menschen, die den mystischen Zustand ablehnen, scheinen diese
Formen von Selbstverlust masochistisch — als sei Sex die einzige Kategorie,
um den Willen zur Selbstausloschung zu legitimieren. Fiir Kraus hingegen
geht es um Figuren des Selbstgebrauchs, die es erlauben, aus Zeit und Raum
auszubrechen und einen nicht-subjektiven, einen »auerirdischen Zustand«58
zu erreichen: eine Art »Hyperraum aus dichter Emotion«®?, der auferhalb der
individuellen Getfiihle existiert. Im Fiihlen scheint es moglich, sich selbst zu
verlassen. Die Emotion ist im AuRen, sie ist ein Ort. »Sie ist ortsspezifisch«,”?
schreibt Kraus, ortsspezifisch wie ortsspezifische Kunst, also abhingig von
den Kontexten, in denen sie aufkeimt, abhingig von den gesellschaftlichen
und kulturellen Rahmungen, in denen sie steht. Alle Empfindung ist situiert.
Die duferen, materiellen Bedingungen der Existenz, die Praktiken und Dis-
kurse, haben Teil an dem Empfindungsraum, der in einem entsteht. Konzepte,
wie der romantische Liebesbegriff, prigen das Verliebtsein ebenso wie die
Medien seiner Ubertragung, der Liebesbrief oder Telefonsex und E-Mails,
in denen Kraus eine neue literarische Form entdeckt’l — all das formt das
Gefiihl mit, all das ist Teil des Fiihlens. Die Umgebung gehért in die Emp-
findung hinein, sie empfindet mit, das Gefiihl ist »eine Stromung, die die
Grenzen der Subjektivitit eines Menschen auflost. Sie ist ein Land.«’2 Diese
Idee eines ausgedehnten verraumlichten Fithlens bedeutet zum einen, dass
das Auflen das Getfiihl informiert, es priagt und durchsetzt. Zum anderen, dass
das Gefiihl iiber das Eigene hinausgeht, es verlisst die Grenzen des Selbst
und weitet sich zur Umgebungs-Empathie aus. Man empfindet mit anderen
Wesen. Kraus nennt dies an verschiedenen Stellen im Buch einen »panischen
Altruismus«’3. Panisch ist dieser Altruismus, weil er ungewihlt und nicht
moralisch gefordert ist. Anstatt aus Uberzeugung eine altruistische Haltung
des Mitgefithls, der Nichstenliebe oder Fiirsorge einzunehmen, wird man

66 Ebd., S. 36.

67 Ebd., S. 137.
68 Ebd., S.59.
69 Ebd., S. 109.
70 Ebd., S. 124.

71 An die Stelle der Liebesubertragung und der Briefform in I love Dick tritt
in Aliens & Anorexie eine sadomasochistische Telefonsexbekanntschaft, die
Kraus durch kleine SM-Geschichten befeuert, die sie ihrem Partner emailt.
Dadurch wirde sie etwas »iber das Erzdhlen lernen« (S. 106). Sie spirt, wie
»Worte und Gesten in das Reich einer anderen Person« (S. 103) eindringen.
Sie experimentiert damit, wie psychologisch oder verfiihrerisch, wie para-
belhaft oder schelmenhaft das Schreiben sein darf, um Intimitat zu erzeu-
gen.

72 Kraus 2021 (wie Anm. 44), S. 111.

73 Ebd., S. 34 und passim.

151

14.02.2026, 12:45:42. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ EHm—


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kathrin Busch

in eine Empathie hineingetrieben, die einen dezentriert. Kraus nennt dies
»Krampfanfille empathischer Fragmentierung«’4. Mit Lévinas gesprochen
ist es diese unwillkiirliche Heimsuchung durch den Anderen, die das ethische
Subjekt allererst konstituiert. Die Sensibilitit angesichts des Leidens von
Anderen ist keine bewusste Wahl, sondern eine Art Besessenheit, die sich
dem Selbst wie in einer Art Psychose aufdringt.”® Das Gefiihl ist zu groB, es
ist gr6Ber als man selbst: »Es befinden sich in ihm viel zuviele Teile anderer
Menschen, als dass eine einzelne Person sie in sich aufnehmen kénnte.«”6
Kraus entwickelt dieses Denken der desubjektivierten Empfindung in
Kritik an Sartres frither Skizze einer Theorie der Emotionen.”” Diese Skizze
greift seiner spiter in Das Sein und das Nichts im bekannten Blick-Kapitel
ausgearbeiteten Theorie der Fremderfahrung vor. Fiir Sartre fithrt die Begeg-
nung mit etwas Fremden oder Unbeherrschbaren zu einer Art AuBerkraftset-
zung des verniinftigen Weltbezugs. Immer wenn man sich einer ergreifenden
Erfahrung ausgesetzt sieht, in der man nichts mehr ausrichten kann, wechselt
man aus einem rationalen in einen emotionalen Modus. Man verliert den
verniinftigen, pragmatischen Realitatszugriff und erwacht gleichsam in einem
anderen Zustand: in dem des Gefithls. Die Unmoglichkeit, handelnd auf eine
Situation einzuwirken, erzeugt eine Transformation des gesamten Selbst- und
Weltbezugs, in dem nun alle Beziehungen und Verbindungen iiber emotio-
nale Wirksamkeiten verlaufen.”® Etwas Widerstindiges in der Welt, das der
instrumentellen Vernunft entgegensteht, stillpt das Bewusstsein um und
versetzt es in ein affektives Milieu. Passiviert und machtlos ist man dem aus-
gesetzt und fithlend in das eingetaucht, was einem geschieht. An der Schwelle
des Unvermogens oOfinet sich das Reich der Empfindung und mit ihm eine

74 Ebd., S.111.

75 Vgl. Lévinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht,
Freiburg /Minchen 1992, S. 223.

76 Kraus 2021 (wie Anm. 44), S. 118.

77 Siehe Sartre, Jean-Paul: Skizze einer Theorie der Emotionen [1939], in:
ders.: Die Transzendenz des Ego, S. 255-231. Der Bezug auf Sartre ist des-
halb interessant, weil Sartre in dieser Skizze das emotionale Bewusstsein
als eigenstandigen Bewusstseinstypus (vgl. eBd. S. 262) rekonstruiert und
eine Theorie der Transformation von Selbst- und Weltverh&dltnis durch die
Erfahrung von Alteritadt entwickelt. Sartre wertet allerdings den emotiona-
len Bewusstseinsmodus gegeniber einem verniinftigen Welt- und Selbstverhalt-
nis ab, wenn er ihn als »magisch« bezeichnet. Und er entwickelt diese magi-
sche Dimension in Ruckgriff auf Neurasthenikerinnen, die sich einem Zugriff
durch den Psychiater entziehen. Sartre liest diese Widerstandigkeit der
Madchen als manipulative Geste, als wollten sie ihren Arzt bezirzen, ihn
zur teilnehmenden Firsorge verfihren, indem sie ihre eigenen Gefiihle nicht
beschreiben oder erklaren, sondern in Tr&nen ausbrechen und Mitgefiihl pro-
vozieren. Kraus gibt dagegen den Madchen recht: Das Fiihlen Uberschreitet
den Einzelnen und muss als Wissensform der Teilhabe rekonstruiert werden.
Vgl. dazu Gerlek, Selin: »>Der Andere besitzt ein Geheimnis: das Geheimnis
dessen, was ich bin<. Sartre und der unberechenbare Andere«, in: Liggieri,
Kevin (Hg.): Bad Boys der Philosophie. Eine Kritik stereotypisierter Philo-
sophenbilder von Heraklit bis Sartre, Wirzburg 2014, S. 203-228.

78 Gerlek 2014 (wie Anm. 77), S. 209.

152

14.02.2026, 12:45:42. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ EHm—


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autotheorie

andere Denkungsart. Sensibilitit ist, so beschrieben, immer eine Reaktion
der Schwiche. Angesichts einer verstorenden oder iiberwiltigenden Situation
setzt eine Depotenzialisierung des eigenen Vermogens ein, die einen emoti-
onalen Bewusstseinszustand entstehen lasst. Fiir Sartre ist das emotionale
Bewusstsein eine Kapitulation angesichts einer iibermichtigen und daher
Fremdheit signalisierenden Situation und eine Flucht vor Verantwortung in
Magie.”® Mit Kraus wird etwas anderes denkbar: Das depotenzialisierende
Moment der Emotion wendet sie in einen schwichenden Selbstgebrauch. Der
Wechsel im Weltverhiltnis vom aktiv-ergreifenden in einen passiv-ergriffenen
Zustand konstituiert ein desubjektiviertes, fithlendes Selbst und mit ihm eine
andere Wissensform, in der man sich »einen Moment lang auBerhalb des
eigenen Korpers befindet, weil etwas anderes zu einem spricht«.8? Das Selbst
verwandelt sich in einer entmachtenden Situation in ein spirituelles Wesen.
Foucault hatte nachgezeichnet, dass in der Antike die Selbsttechniken
dazu dienen, die Bedingungen des Denkens zu transformieren. Die Selbstsor-
ge ermoglicht eine philosophische Erfahrung und spirituelle Transformation,
durch die sich die Formen des Erkennens wandeln. Auch bei Kraus trans-
formieren die Asthetiken der Existenz die Bedingungen des Denkens. Trauer
und Krankheit, Schmerz, Hunger, Drogengebrauch und verworfene sexuelle
Praktiken als die Kiinste des Daseins der randstindigen, leidenden, infamen
Existenzen werden als Techniken der Selbstminderung kultiviert. Sie sind an-
ders als die iiblichen Selbsttechniken nicht um das Ich, sondern um Alienitét
bemiiht. In einem Selbstgebrauch, der von einem »panischen Altruismus«
durchléchert ist, 6finet sich im Selbst eine Wissensform der Teilhabe.

79 1902/03 war Marcel Mauss' Theorie der Magie erschienen. Fir Mauss ist das
Magische keine primitive Vorstufe der Vernunft, wahrend man bei Sartre ein
pejoratives othering nicht Uberhoren kann, das parallel zur Abwertung des
Gefihls gegeniber der Vernunft verlauft.

80 Kraus 2021 (wie Anm. 44), S. 111.

153

14.02.2026, 12:45:42. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ EHm—


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

:42. https:/Iwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

