
139

»Große Schriftsteller sind oftmals große Theoretiker.«1 Mit diesem Satz be-
ginnt Didier Eribons Buch über Theorien der Literatur. Eribon bezieht sich da-
rin auf Marcel Proust, in dessen Werk er eine originäre Theorie der Sexuali-
tät entfaltet sieht.2 Eribon stellt die Frage, welcher literarischen Instanz diese 
Theoriefähigkeit zuzuschreiben ist: der Figur, dem Erzähler oder dem Autor? 
Er kommt zu dem interessanten Schluss, der Widerstreit zwischen diesen In-
stanzen sei das eigentlich theoriebildende Element. Dem vom Erzähler in den 
Roman eingespeisten Wissen über Homosexualität widerspricht das Leben 
der literarischen Figuren. Literatur wird zur Theorie, indem sie die bestehen-
den Diskurse in der Fiktion erprobt, anficht und transformiert. Die mit Le-
ben begabten literarischen Figuren entpuppen sich als Träger eines anderen 
Wissens, das aus dem Widerstand gegen die herrschenden Diskurse gewon-
nen wird. Wenn also Literatur Theorie vorlegt, dann ist sie aus einem Wider-
streit gewonnen und, wie Eribon unterstreicht, »in grundlegender Weise in-
stabil«3. 

1	 Eribon, Didier: Theorien der Literatur. Geschlechtersystem und Geschlechts-
urteil, Wien 2019 [zuerst Paris 2015].

2	 Den Titel Theorien der Literatur muss man also auch als Genitivus subiecti-
vus lesen: als Ankündigung einer Theorie in und durch Literatur.

3	 Eribon 2019 (wie Anm. 1), S. 19.

Kathrin Busch
Autotheorie

Selbstgebrauch  
als Wissensform

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009 - am 14.02.2026, 12:45:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Kathrin Busch

Diese Verbindung aus verhandeltem Wissen und ästhetischer Figuration wird 
heute in der autotheoretischen Literatur explizit, wobei nun das erschriebene 
Selbst als wissensbildende Figur auftritt.4 Die als wahr geltenden Diskurse 
werden durch den literarischen Gebrauch des Selbst einer Prüfung und Er-
probung unterzogen. Das Ich ist nun diejenige ästhetische Figur, an der sich 
das Wissen bricht oder die mit dem hegemonialen Wissen bricht und dabei 
selbst partiell zerbricht. 

Eine solche Involviertheit der Schreibenden, das legt die autotheoretische 
Literatur der Gegenwart frei, kennzeichnet im Grunde jede Theorieprodukti-
on. Auch sie beruht auf einem ästhetischen Selbstgebrauch, wobei man diesen 
Gebrauch des Selbst zu Wissenszwecken von einer einfachen Rückkehr zum 
Ich abgrenzen muss.5 Streng genommen ist das autotheoretische Schreiben 
der Gegenwart nicht am Ich, sondern – wie man mit Michel Foucault formu-
lieren kann – am Selbst orientiert. Die heutige »so genannte ›Ich‹-Literatur«, 
schreibt er in der 1980er Jahren, könne nur begriffen werden, wenn man sie »in 
den allgemeinen und sehr reichhaltigen Rahmen der Selbstpraktiken« stellt, 
deren Genealogie er bis in die Antike zurückverfolgt.6 Ausgehend von einer 
Kritik am modernen Subjektbegriff wendet er sich der griechisch-römischen 
Selbstkultur zu und findet in den spätantiken Formen der Selbstsorge eine 
neue Konstellation zwischen Selbst und Wahrheit, die von der neuzeitlichen 
Relationierung von Subjekt und Wissen wesentlich abweicht.  

Selbstgebrauch statt Ich-Literatur
Foucault hat in seinen späten Vorlesungen am Collège de France eine Form 
des Selbstgebrauchs herausgearbeitet, die er als freimütige Wahrheitspra-
xis charakterisiert und in der Kunst der Moderne fortleben sieht.7 Für das 

4	 Den Begriff »Autotheorie« hat Paul B. Preciado in Abgrenzung zur Autofik-
tion in die Diskussion eingebracht. Testo Junkie beginnt mit einer deutli-
chen Unterscheidung. Das Buch sei keine Autofiktion konstatiert der erste 
Satz. Im spanischen Original von 2008 heißt es: »Esto libro no es una 
autoficción« (Preciado, Beatriz: Testo Yonqui, Madrid 2008, S. 15) – eine 
Klarstellung, die in der deutschen Übersetzung verschliffen wird: »Bei die-
sem Buch handelt es sich nicht um meine Memoiren.« (Preciado, Paul B.: 
Testo Junkie. Sex, Drogen, Biopolitik in der Ära der Pharmapornographie, 
Berlin 2016, S. 11) Wenn Preciado dennoch einräumt, dass es sich bei sei-
nem »Körperessay« um Fiktion handelt, dann präzisiert er: »Una ficciòn, es 
cierto […] una ficción autopolítica o una autoteoría« – also: eine autopo-
litische Fiktion oder eine Autotheorie – im Deutschen heißt es: »Und den-
noch, eine Fiktion […] eine somapolitische Theorie des Selbst, oder eine 
Selbsttheorie.« (ebd.) Jede Autotheorie hat aufgrund der narrativen Dimen-
sion der Selbstbeschreibung auch fiktionale Anteile, aber nicht jede Auto-
fiktion zielt auf Wissen oder eine theoretische Positionierung ab.

5	 Vgl. Kitnick, Alex: »I, etcetera«, in: October, Bd. 166, Nr. 3–4, 2018, 
S. 45–62.

6	 Foucault, Michel: »Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die lau-
fende Arbeit«, in: ders.: Dits et Ecrits. Schriften in vier Bänden, Bd. IV, 
hg. von Daniel Defert, Frankfurt/M. 2005, S. 461–498, hier: S. 494.  

7	 Die Begriffe »Subjekt«, »Wissen« und »Macht«, die Foucaults Arbeiten durch-

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009 - am 14.02.2026, 12:45:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

Autotheorie

Genre der Autotheorie sind Foucaults späte Vorlesungen auch deshalb er-
hellend, weil schon in den antiken Ästhetiken der Existenz das Schreiben als 
konstitutive Selbsttechnik zur Anwendung kommt. Über sich selbst zu schrei-
ben, gehört zu den Übungspraktiken, in denen sich das Selbst in Beziehung 
zum Wissen erprobt. Foucault stellt das Schreiben als Verfahren der Selbst-
transformation heraus und unterstreicht, dass man es mit höchstinteressan-
ten Formen zu tun hat, in denen sich Theorie und Fiktion mischen, in de-
nen Kunst und Wahrheit zu neuen Wissensformen verwachsen.8 Wissen und 
Selbstgebrauch gehören in den Ästhetiken der Existenz zusammen. 

Unter dem Begriff der »Freimütigkeit« interessiert Foucault sich für die 
Verkörperung devianter Wahrheiten, für widerständige Selbstpraktiken, die 
sich einem verworfenen Wissen verschreiben. Dieses riskante, freimütige 
»Wahrsprechen« muss geduldig eingeübt und verkörpert werden. Es beruht 
auf habitualisierten Praktiken der Selbstsorge. Im Unterschied zum moder-
nen Erkenntniswissen begründen die antiken Praktiken der Selbstsorge eine 
»geistige Modalisierung«9 des Wissens, die eine spirituelle »Transformation 
des Subjekts«10 nach sich zieht. Es ist mit einer Verwandlung der Wissenden, 
mit einem Anders-Werden verbunden, wobei Exerzitien und Meditationen als 
produktive Matrix dieser Selbstverwandlungen dienen. Die geistig-spirituelle 
Transformation vollzieht sich in zwei Richtungen: Einerseits wendet das 
Selbst Übungen des Verlernens auf sich an, um sich von falschen Annahmen 
und Haltungen zu befreien. Das Wissen zieht das Subjekt bis zur inneren 
Zersetzung »in Mitleidenschaft«11, um seine »kritische Umbildung« und eine 
»Entkrustung von störenden Ablagerungen« zu erreichen.12 Andererseits 
wird die Existenzweise an neu gewonnenen Einsichten ausgerichtet, das 
Erkannte schlägt sich im Leben nieder und modifiziert die Wissenden. Das 
Subjekt wird mit einer Wahrheit ausgerüstet, »die es nicht bereits kannte 
und die nicht bereits in ihm vorhanden war«, um aus der »in Anwendung 
gebrachten Wahrheit ein Quasi-Subjekt zu machen,« das souverän im Selbst 

gängig bestimmen, verschiebt er in seinen letzten vier Vorlesungen am 
Collège de France zu »Selbst«, »Wahrheit« und »Regierung«. Im Zentrum der 
Neukonzeption stehen Selbstsorgepraktiken, die Foucault als »Ästhetiken 
der Existenz« fasst, und der »Mut zur Wahrheit«, der für die »Regierung des 
Selbst und der anderen« notwendig sind. Die Titel der vier Vorlesungen lau-
ten Subjektivität und Wahrheit [1981], Die Hermeneutik des Subjekts [1982], 
Die Regierung des Selbst und der anderen [1983] und Mut zur Wahrheit [1984].

8	 Vgl. Foucault, Michel: Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de 
France 1981/82, Frankfurt/M. 2004, S. 437. 

9	 Ebd., S. 390. Der von Foucault dort verwendete Begriff »Geistigkeit [spiri-
tualité]« (32f.) könnte missverständlich sein, da gerade körperliche Prak-
tiken für die spirituelle Verwandlung zentral sind. Die Konversion bedeutet 
hier weder eine Befreiung vom Körper noch eine Abwendung von der Welt wie 
im platonischen oder später im christlichen Denken.

10	 Ebd., S. 242.
11	 Ebd., S. 305. 
12	 Ebd., S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009 - am 14.02.2026, 12:45:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

Kathrin Busch

zu herrschen beginnt.13 Die wirksam gewordene Wahrheit hat die Kraft, vom 
Bisherigen zu entfernen und das »aufgezwungene Wertesystem vollkommen 
umzustülpen«14. Das Subjekt arbeitet sich in einer umfassenden Selbstkul-
tivierung – als wäre es das Schiff der Argonauten – um. Entscheidend ist 
dabei jener »höchst wichtige Praxiskomplex, bei dem Lektüre, Schreiben, 
persönliche Aufzeichnungen, Briefwechsel, Zusenden von Abhandlungen und 
ähnliches ein Ensemble von auf sich selbst und auf andere ausgerichteten 
Sorgetätigkeiten darstellen«.15 

Die Schreibpraktiken werden vor allem in zwei Formen kultiviert: Es wer-
den Notizbücher angelegt mit Zitaten aus philosophischen Schriften. Dabei 
handelt es sich um Gebrauchsnotizen für die Meditation, um destillierte Ein-
sichten, die zur geistigen Übung bestimmt sind. Die gesammelten Exzerpte 
sind »Rohstoff und Rahmen« für die Einübung in das Denken. Sie bilden 
einen »Schatz an hilfreichen Diskursen«, die »in die Seele eingepflanzt« 
werden, »damit sie Teil unserer selbst werden.«16 Die Notizen sind also keine 
Selbstdarstellungen oder Bekenntnisse, sondern sie sind umgekehrt Mittel, 
sich zu formen, sie dienen der »Konstituierung des Selbst«17. Lesen und 
Schreiben sind Medien der »Selbstsubjektivierung (auto-subjectivation)«18. 
Die Bildungen des Selbst als Vorgang der Subjektivierung vollzieht sich über 
die Aneignung der »Lesefrüchte«19. Die aufgelesenen Wahrheiten werden 
im Akt des Schreibens verdaut. Das Schreiben verwandelt das Gelesene »in 
›Kräfte und Blut‹«, es entsteht ein »corpus«20, der Körper des Selbst. Er ist 
chorisch, aus vielen Stimmen gemacht. 

Die zweite wichtige Schreibpraxis der antiken Selbstkultur ist die briefli-
che Korrespondenz, um sich selbst und andere in der richtigen Lebensform 
zu unterstützen. »Der Brief, den man schickt, um dem Empfänger zu helfen 
[…] ist für den Schreiber selbst eine Form des Übens.«21 Hier geht es im 
Unterschied zu den Notizbüchern darum, sich in der Öffnung des Herzens 
einem anderen zu erkennen zu geben. Im brieflichen »Austausch von Seelen-
diensten«22 stellt man sich einander dar: »Schreiben heißt also sich zeigen, 
sich sehen lassen, sein eigenes Gesicht vor dem des anderen erscheinen 
lassen.«23 Im Zentrum der brieflichen Selbstbezeugungen steht der Bericht 
13	 Ebd., S. 610f.
14	 Ebd., S. 129. Hierin liegt das widerständige Moment der Selbstsorge, das 

ethische und ästhetische Dimensionen verschränkt.
15	 Ebd., S. 441. Foucault hat diesem Praxiskomplex einen eigenen Aufsatz ge-

widmet. Foucault, Michel: »Über sich selbst schreiben«, in: ders.: Dits 
et Ecrits. Schriften in vier Bänden, Bd. IV, hg. von Daniel Defert, Frank-
furt/M. 2005, S. 503–521.

16	 Foucault 2005 (wie Anm. 15), S. 508.
17	 Ebd., S. 508.
18	 Ebd., S. 270.
19	 Ebd., S. 511.
20	 Ebd., S. 511.
21	 Ebd., S. 513.
22	 Ebd., S. 516.
23	 Ebd., S. 515.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009 - am 14.02.2026, 12:45:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

Autotheorie

über die »Wechselwirkung von Seele und Körper«, vor allem detaillierte 
»Beschreibungen der körperlichen Empfindungen und Missempfindungen«. 
Schreibend soll Erlittenes in einen »guten Gebrauch« überführt und an den 
Regeln der Lebenskunst gemessen werden. Die eigenen Erleidnisse werden 
in »Denkübungen« transformiert, deren extremster Gegenstand der Tod ist.24 
In diesem Erschreiben des leidenden Selbst, so meint Foucault, finde man die 
Anfänge des europäischen Romans und, wie man ergänzen kann, die Quellen 
der autofiktionalen und -theoretischen Literatur.

Das erkennende Selbst liegt also nicht vor, sondern es bildet sich in der 
erschriebenen Selbstbeziehung, es entsteht in den Übungspraktiken, die das 
Selbst auf sich selbst anwendet und die es wahrheitsfähig machen. Diese 
Verschränkung von Selbstgebrauch und Wissenspraxis lebt heute in der au-
totheoretischen Literatur wieder auf. Schreibend verwandelt sich das Selbst, 
um anders zu denken. Die Schreibpraktiken transformieren die Bedingungen 
des Denkens, indem sich das Selbst – bis hinein in seine verkörperten Lebens-
formen – einer Wandlung unterzieht. 

Wie weitreichend und interessant eine solche Annahme ist, wird klar, 
wenn man bedenkt, dass die Philosophie seit Descartes und Kant vom Gegen-
teil ausgeht. Im Unterschied zur selbstransformatorischen Wissensform der 
Antike gilt das Subjekt in der neuzeitlichen Philosophie per se als wahrheits-
fähig. Wie Kant formuliert, bedarf es allein des Mutes, sich seines eigenen 
Verstandes zu bedienen, um das Wahre einzusehen.25 Die Möglichkeiten 
und Grenzen wahrer Erkenntnis bestimmen sich seit der Aufklärung über 
die Vermögen der transzendentalen Subjektivität, die vor jeder Erfahrung 
gegeben und für jedes empirische Wissen vorausgesetzt sind. Mit der Kritik 
der Bewusstseinsphilosophie ändert sich diese Auffassung im 20. Jahrhun-
dert fundamental, wenn das Erkenntnisvermögen erneut entschieden auf ein 
Außen verwiesen wird: auf die geschichtlichen Ordnungen des Wissens, die 
das Sichtbare und Sagbare bestimmen und die unablösbar von Machtverhält-
nissen sind, oder auf den Körper, seinen Gebrauch und das Begehren, für die 
das gleiche gilt. Immer ist eine Situiertheit der Wissenden konstituitiv, die 
über das bloß Faktische hinausweist und in Diskursen und Praktiken fundiert 
ist. Mit dieser Einsicht in das, was Foucault eine empirisch-transzendentale 
Doublette genannt hat, entsteht nun allerdings erneut die schwindelerregen-
de Möglichkeit, an den Bedingungen der Erkenntnis zu arbeiten und sich für 
ein anderes Wissen empfänglich zu machen. Mit der Situiertheit, Materialität 
und Verkörperung des Denkens besteht die Chance, die Voraussetzungen 

24	 Ebd., S. 517.
25	 Kants Text zur »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung« ist durchgän-

gig ein Bezugspunkt für Foucault, um das antike Konzept des Wissens zu kon-
turieren. Siehe seine beiden Texte »Was ist Aufklärung« in: ders.: Dits 
et Ecrits. Schriften in vier Bänden, Bd. IV, hg. von Daniel Defert, Frank-
furt/M. 2005, S. 687–707 und S. 837–848 sowie die erste Vorlesung in: ders.: 
Die Regierung des Selbst und der anderen. I. Vorlesung am Collège de France 
1982/83, Frankfurt/M. 2011 [zuerst Paris 1983], S. 13–62.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009 - am 14.02.2026, 12:45:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

Kathrin Busch

möglicher Erkenntnis durch den Gebrauch des Selbst zu verändern. Wie die-
ser Selbstgebrauch für die Gegenwart aussehen kann, beschreibt Foucault so: 
»Das Hauptziel besteht heute zweifellos nicht darin herauszufinden, sondern 
abzulehnen, was wir sind.«26 Die Idee der antiken Selbsttransformation mit 
ihren Momenten des Verlernens und Verwandelns wird von Foucault radi-
kalisiert und als Widerstehen-Können kultiviert und zur Zersetzung dessen 
fortgeführt, wozu wir gemacht wurden.27 Man müsse aus den gegebenen 
Formen der Subjektivierung und aus den herrschenden Weisen des Wissens 
vertrieben werden. Es geht nicht nur darum, das Subjekt infrage zu stellen, 
sondern seine Infragestellung bedeutet, »eine Erfahrung zu machen, die zu 
seiner realen Zerstörung, seiner Auflösung, seinem Zerbersten, seiner Ver-
kehrung in etwas anderes führen würde.«28 Für Foucault dient das Schreiben 
als eine solche Form von Zersetzung des eigenen Ich: »[I]ch schreibe, um 
mich selbst zu verändern und nicht mehr dasselbe zu denken wie zuvor.«29 
Es ist ein Verfahren, den hegemonialen Formen des Subjektiviert-Werdens zu 
widerstehen und dadurch zu einem anderen Denken zu gelangen. 

Autotheoriefiktion
In einem kurzen Text knüpft Chris Kraus implizit an Foucaults Forschungen 
an, wenn sie ihre eigene Schreibweise in I love Dick mit dem Begriff der »Frei-
mütigkeit« belegt.30 Ganz im Sinne des antiken Wahrsprechens möchte sie 
mit ihren Texten die Unaufrichtigkeit unterbrechen, die darin besteht, sich 
bloß den jeweils vorherrschenden Diskursen anzuschließen. Auch sie grenzt 
die Freimütigkeit vom Bekenntnis ab und greift damit eine von Foucault ge-
troffene Unterscheidung auf: zwischen christlichen Beichtpraktiken, die das 
Innere zu entziffern suchen, und spätantiken Selbstsorgepraktiken, die einen 
Mut zu devianten Wahrheiten kultivieren. 

Für Kraus ist allerdings nicht allein dies riskant freimütige Wahrsprechen 
entscheidend, noch mehr Gewicht legt sie auf die erzeugte Intimität – ein 
Aspekt, der bei Foucault fehlt. Freimütigkeit stellt nach ihrem Verständnis 
vor allem einen Kontakt zu den Lesenden her, sie erzeugt Nähe und affektive 
Anteilnahme. Dadurch unterscheidet sie sich vom Bekenntnis, das allein Auf-
richtigkeit oder Wahrhaftigkeit transportiert. Im freimütigen Schreiben wird 
die Grenze zwischen Erkennen und Empfinden durchlässig. Die intime Nähe 
macht porös für die Verbindungsbahnen zwischen Denken und Fühlen. Der 

26	 Foucault, Michel: »Subjekt und Macht«, in: ders.: Dits et Ecrits. Schrif-
ten in vier Bänden, Bd. IV, hg. von Daniel Defert, Frankfurt/M. 2005, S. 269–
294, hier: S. 280.

27	 Foucault 2004 (wie Anm. 8), S. 128f.
28	 Foucault, Michel: »Gespräch mit Ducio Trombadori«, in: ders.: Dits et 

Ecrits. Schriften in vier Bänden, Bd. IV, hg. von Daniel Defert, Frank-
furt/M. 2005, S. 51–119, hier: S. 61.

29	 Ebd., S. 52.
30	 Kraus, Chris: »Stick to the facts«, in: Texte zur Kunst, 18. Jg., Nr. 70, 

2008, S. 51–55, hier: S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009 - am 14.02.2026, 12:45:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

Autotheorie

Geist wird in das Herz der Lesenden gespült. Deshalb seien Schreiben und 
Lieben verwandt: »Auf eine Art ist […] die Liebe genau wie das Schreiben: in 
einem derart erhöhten Zustand zu leben, dass Genauigkeit und Bewusstsein 
unverzichtbar werden.«31 Das Liebesgefühl verstärkt die intellektuelle Sensi-
bilität, anstatt das Denken einzutrüben. Liebe wird bei Kraus zum Medium 
der Theorie. Sie ist ihr Element und transformiert das Denken. Aus diesem 
Grund hat nicht nur die Literatur, sondern auch die Theorie freimütig zu sein. 
Auch wenn scheinbar distanziert oder objektivierend geschrieben werde, ver-
berge sich dahinter immer, mehr oder weniger verheimlicht, »das Gespenst 
einer Emotion«32. Eben diese affektive Heimsuchung bezeugt Kraus offen, 
wenn sie ihre essayistische Schreibweise, ihre theoretischen Überlegungen 
und kunstkritischen Betrachtungen in I love Dick in eine von Verliebtsein 
getragene Briefform bringt. Und eben darin besteht der theoriepolitische 
Einsatz des Buches. Kraus’ Beitrag zur French Theory kristallisiert sich in 
der Idee, dass das Wissen »erotisiert werden muss, damit man herausfinden 
kann, worum es wirklich geht«.33 Erotisierung meint, dass »Mystizismus, 
Liebe, Obsessionen«34 nicht Gegenstände, sondern die Weisen des Denkens 
sind. Der Liebesbrief als Schreib- und Selbsttechnik eröffnet eine intime 
Wissensform: »Durch die Liebe bringe ich mir selbst zu denken bei«.35 Dank 
diesem durch Liebe sensibilisierten Denken kann auch dasjenige im Bereich 
des Wissens auftauchen, was nicht objektivierbar ist. 

In I love Dick werden die in der ersten Person verfassten Liebesbriefe 
von sogenannten Beweisstücken, essayistischen und erzählerischen Passa-
gen, durchsetzt, in denen in der dritten Person über Chris berichtet wird. 
Der Wechsel zwischen brieflichem Ich-Sagen und Sich-zur-literarischen-Fi-
gur-Machen markiert den autotheoretischen Ansatz – den Selbstgebrauch als 
Wissensform – auf formaler Ebene.36 In einer dieser kurzen Passage tauscht 
sich Chris mit einer Freundin über ihre Schreibtechniken aus. Man schreibe 
nicht über »die Liebe, das Extreme, das Begehren«, sondern artikuliere 
die eigenen Empfindungen mithilfe von Cut-ups aus Theorien. Die Cut-ups 
werden, dies erinnert an Foucaults Beschreibung antiker Schreibtechniken, 
in »dicken Notizbüchern voller Lieblingszitate & Zeichnungen & eigener 
Zeilen«37 gesammelt. Anstatt ein Gefühl entweder zu theoretisieren oder 
scheinbar unmittelbar zum Ausdruck zu bringen, drückt man sich über 
Theoriezitate aus, die geliebt, gesammelt, umgearbeitet, fiktionalisiert und 

31	 Kraus, Chris: I love Dick, Berlin 2017 [zuerst New York 1997], S. 140.
32	 Kraus 2008 (wie Anm. 30), S. 52.
33	 Kraus 2017 (wie Anm. 31), S. 52. 
34	 Ebd., S. 145.
35	 Ebd., S. 142.
36	 An späterer Stelle schreibt Kraus zum Gebrauch der ersten Person, er bringe 

die Schreibenden dem Wandel und der Fragmentierung des Selbst näher. Ihre 
eigene Schreibweise führe vor, dass es gerade keiner fixierten Persona be-
dürfe, um »ich« sagen zu können. Vgl. Kraus 2017 (wie Anm. 31), S. 149f.

37	 Ebd., S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009 - am 14.02.2026, 12:45:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

Kathrin Busch

inkorporiert werden. Dieser expressive Gebrauch der Theorie ist offen »sug-
gestiv«38 und spekulativ. Kraus eignet sich die französische Philosophie nicht 
nur dadurch an, dass sie das »Gespenst der Emotion«39 wirksam werden 
lässt, sondern auch, indem sie die Theorie in die Narration einflicht und da-
durch fiktionalisiert. Ihr Liebesaffekt dient zum einen der Intimisierung und 
Intensivierung, zum anderen der Fiktionalisierung und Virtualisierung von 
Theorie. Das erschriebene, fingierte Selbst theoretisiert, es erfindet Theorie. 
Die Autofiktion wird zur Autotheoriefiktion.40 Nicht nur das Selbst, auch 
die Theoriebezüge werden fiktionalisiert.41 Chris schreibt Dick, bekanntlich 
handelt es sich um Dick Hebdige, fremde Texte als Autor zu.42 Kraus verän-
dert nicht allein den Titel seiner Publikation, sie schiebt ihm auch Aliens & 
Anorexia unter, ein Buch, das sie selbst veröffentlichen wird. Während sie aus 
ihren eigenen Vorarbeiten zitiert, tut sie so, als würde Dick von seiner Mager-
sucht berichten: »›Solange ich nicht berührt werde, ist es unmöglich für mich 
zu essen. […] Allein nach dem Sex kann ich ein wenig essen.‹« Kraus nutzt 
das gefakte Zitat, um eigene Thesen zur Anorexie zu referieren, einen Nexus 
zur Alienität herzustellen und eine Deleuze-Referenz einzustreuen: »Und dass 
es, indem du das Alleinsein deines Körpers anerkennst, möglich wird, nach 
außen zu greifen, ein Außerirdischer zu werden und der vorbestimmten Welt 
zu entkommen: ›Anorexie ist eine aktive Haltung. Die Schöpfung eines voll 
und ganz in sich selbst verwickelten Körpers.‹«43 Dann kommentiert sie diese 
angeblich von Dick stammenden Zeilen: »Eine der unglaublichsten Passagen, 
die ich seit Jahren gelesen habe.«44 Diese unglaublichen Sätze werden vier 
Jahre später unter ihrem eigenen Namen bei Semiotext(e) erscheinen. 

38	 Ebd., S. 145.
39	 Kraus 2008 (wie Anm. 30), S. 52.
40	 Darin artikuliert sich ein ganz neuer Ansatz: Kraus verfährt nicht theo

retisch mit Literatur, sie gewinnt nicht Wissen aus Literatur, sondern ar-
beitet – in einem verkörperten Schreiben – die Theorie literarisch durch 
und gewinnt daraus ein ganz anderes ästhetisches Wissen. 

41	 Dies ist ein Aspekt, der in der Rezeption von Kraus kaum beachtet wird. 
Siehe hierzu Hawkins, Joan: »Smart art and theoretical fiction«, URL: 
https://journals.uvic.ca/index.php/ctheory/article/view/14880/5775 (letzter 
Zugriff: 26. März 2022).

42	 In I love Dick heißt Hebdiges Buch The Ministry of Fear, gemeint ist Hiding 
in the Light. Mag diese Umbenennung noch dem Umstand geschuldet sein, dass 
Hebdige gedroht hatte, gegen Kraus’ Buch vorzugehen und mit der Änderung 
des Publikationstitels seine Identität verschleiert werden sollte, so kann 
man die Unterschiebung eigener Texte als »Dick-Werden« interpretieren, um 
die bis dahin versagte Machtposition als Autorin zu gewinnen, die ihr als 
Ehefrau von Lotringer versagt erscheint: »›Wer ist Chris Kraus?‹, schrie 
sie. ›Sie ist niemand. Sie ist Sylvère Lotringers Frau! Sie ist seine Par-
tybegleitung!‹« (Kraus 2017 [wie Anm. 31], S. 124).

43	 Bei dem Zitat im Zitat handelt es sich um eine Textstelle aus Deleuze, Gil-
les / Parnet, Claire: Dialoge, hg. von Daniela Voss, Berlin 2019, S. 178.

44	 Kraus 2017 (wie Anm. 31), S. 147. Vgl. Kraus, Chris: Aliens & Anorexie, Ber-
lin 2021 [zuerst New York 2000], S. 167.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009 - am 14.02.2026, 12:45:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

Autotheorie

Alientheoriefiktion: Ich ist ein Anderer Alien
Aliens & Anorexie mischt die unterschiedlichsten Genres: Kunstkritik und Es-
say, freimütiger Erfahrungsbericht und theoretische Abhandlung. Es über-
nimmt Tagebucheintragungen, schreibt sich in philosophische wie künst-
lerische Arbeiten hinein, stellt theoretische Bezüge her und enthält ein 
Literaturverzeichnis. Dennoch schreibt Kraus, es handele sich bei dem Buch 
»um ein fiktionales Werk«.45 Die Namen und Figuren, so heißt es im Impres-
sum, seien entweder Erfindungen oder würden fiktional verwandt – zu finden 
sind Namen wie Ulrike Meinhof, Paul Thek oder Simone Weil. Mithilfe dieser 
Figuren wird radikale Fremderfahrung erzählt. Diese Figuren verbindet, dass 
sie sich alle durch extreme Selbstschwächung überempfindlich machen. Sie 
schwächen ihr Ich, bis es porös wird. War schon in I Love Dick die autotheo-
retische Schreibbewegung nicht auf Aneignung des Selbst ausgerichtet, son-
dern auf ein Anders-Werden, treibt Aliens & Anorexie dieses Werden bis hin 
zu einer radikalen Alienität, wenn man unter »Alien« das Fremde verstehen 
will, das sich nicht auf das Eigene zurückführen lässt.46 Das Mittel, um sich 
für dieses ganz Andere empfänglich zu machen, ist »Anorexie«, Aushunge-
rung, ein sich schwächender Selbstgebrauch, der im Subjekt einen Hohlraum 
für Andere und für ein anderes Wissen schafft. In der autotheoretischen Aus-
einandersetzung vor allem mit Weils mystischen Erfahrungen, Meinhofs re-
volutionärem Begehren oder Theks künstlerischer Sensibilität entwickelt das 
Buch Ansätze für eine neue Theoriepraxis, die Selbstverlust, Empfindsam-
keit und Alterität verschränkt. Durchgängig bezieht sich Kraus wie schon in 
I love Dick auf ihren Film Gravity & Grace und berichtet von dessen desaströ-
sen Entstehungs- und Rezeptionsbedingungen.47 Sein Titel nimmt Simone 
Weils Schwerkraft und Gnade auf. Weil ist im Buch die stärkste Theorierefe-
renz. Kraus schreibt, sie habe sich ganz mit ihr identifiziert.48 Es ist, als wür-
de ihr Denken von Kraus autofiktionalisiert, in die Gegenwart versetzt und in 
einen experimentellen Kunstfilm überführt.

Bei Weil kommen die zentralen Motive: Begehren nach Fremdheit, 
Selbstüberschreitung durch Magersucht und politische Radikalität zusam-
men. Zugleich wird sie als Denkerin der Schwäche eingeführt. Anders als die 
»Großen Männlichen Autoren«49, die »von einer Position der Stärke aus eine 

45	 Chris Kraus 2021 (wie Anm. 44), S. 256.
46	 Zur begrifflichen Differenzierung siehe Knoblauch, Hubert / Schnettler, 

Bernt: »›Postsozialität‹, Alterität und Alienität«, in: Schetsche, Michael 
(Hg.): Der maximal Fremde. Begegnungen mit dem Nichtmenschlichen und die 
Grenzen des Verstehens, Würzburg 2004, S. 23–41. Mit Maurice Blanchot könnte 
man sagen, es gehe um die »Erfahrung dessen, was in einer Erfahrung nicht 
begriffen werden kann«, wie er in einem Text zu Simone Weil formuliert. 
Blanchot, Maurice: »Die Behauptung (das Verlangen, das Unglück)«, in: Ak-
zente. Zeitschrift für Literatur, Bd. 45, Nr. 4, 1998, S. 297–330, hier: 
S. 298.

47	 Kraus 2021 (wie Anm. 44), S. 11.
48	 Vgl. ebd., S. 93.
49	 Ebd., S. 106 (Großschreibung i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009 - am 14.02.2026, 12:45:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

Kathrin Busch

verstörende Vision« erzählen, bringt sich Weil in die Position der Schwäche 
und Erniedrigung: »Von Kopfschmerzen geplagt, sich übergebend, Wein-
trauben pflückend und Akkordarbeit in einer Fabrik leistend, zwang sich 
Simone Weil mit all ihrer Kraft in einen Raum der Schwäche hinein, der ihrer 
›verstörenden Vision‹ entsprach.«50 Auch der Film von Kraus, seine prekären 
Produktions- und Vorführbedingungen, kartieren einen Raum der Schwä-
che.51 Er handelt von zwei jungen Mädchen, die titelgebende Grace und 
ihre Freundin Gravity, die sich als kleine Sexbetrügerinnen Geld verdienen, 
in Kontakt mit Leuten kommen, die an Aliens glauben und sich schließlich 
in der New Yorker Kunstszene durchschlagen. Aus Weils Begriffen »Schwer-
kraft« und »Gnade« macht Kraus Filmcharaktere, aus philosophischen Kon-
zepten werden ästhetische Figuren.52 Zwei junge Frauen verkörpern Begriffe 
und aktualisieren Weils Denken. In diesem Verfahren, dem Kunst-Werden 
von Philosophie, besteht Kraus’ Aneignung der französischen Theorie, ihre 
methodische Fortsetzung und Radikalisierung.53 Neben den fiktiven Figuren 
im Film weist Kraus auch die Autorinnen, auf die sie sich stützt, als fiktionali-
sierte aus. Sie schreibt sich in sie, in ihre biografische Situationen hinein und 
macht sie zu Denkfiguren,54 zu erzählten Figuren, mit denen sie ihr eigenes 
Denken vertieft. Sie vertieft es zu einem Denken der Kunst, des mystischen 
Wissens und des politischen Affekts. Kraus denkt in der Figuration anderer, 
im Verbund mit ihnen, in einem Gewebe aus denkerischen Verknüpfungen, 
ungeordnet und verflochten, mehrsträngig, affektiv aufgeladen.

Weil ist nicht nur deshalb die zentrale Figur, weil sie von ihrem Selbst 
einen schwächenden Gebrauch macht, sondern auch weil sie von Schmerzen 
und einer umfänglichen Traurigkeit heimgesucht wird. Sie gilt Kraus als die 
radikalste Philosophin der Traurigkeit. Damit ist der theoretische Einsatz des 
Buches benannt: Kraus entwickelt mit den Figuren ihre Theorie der Intimität 
und Emotion weiter – ein Denken radikalisierter Empfindlichkeit, wobei dies 
weniger ein Denken über als qua Empfindsamkeit meint. Auf diese Weise wür-
de auch Weil den Schmerz als Element ihres Denkens gebrauchen. Sie gerät 

50	 Ebd., S. 110. 
51	 Wie die Theorie und Kunst anderer wird auch das eigene Filmprojekt narrati-

viert und fiktionalisiert, indem ganz im Sinne der postkonzeptuellen Kunst 
die ökonomischen und sozialen Rahmenbedingungen explizit gemacht werden.

52	 Gilles Deleuze und Felix Guattari haben in Was ist Philosophie? [1991] ne-
ben einem begrifflichen Denken in Konzepten auch ein affektives Denken in 
ästhetischen Figuren vorgezeichnet.  

53	 Der gemeinsam mit ihrem Mann Sylvère Lotringer betriebene Verlag SEMIO-
TEXT(E) hatte in den 1990er Jahren – orientiert an der Arbeit des Mer-
ve-Verlags – unter anderem französische Autoren wie Baudrillard, Deleuze, 
Guattari oder Lyotard in englischer Übersetzung für die New Yorker Kunsts-
zene zugänglich gemacht und damit eine Basis für das Theoretischwerden von 
Kunst gelegt, das die postkonzeptuelle Kunst bis hin zur heutigen künstle-
rischen Forschung prägt.

54	 Sie schnürt sie zusammen oder besser verfranst diese Stränge in einem Den-
ken der Empfindung. Sie vertieft die Idee des Denkens im Medium der Affek-
tion und Fiktion und erweitert damit den Selbstgebrauch als Wissensform.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009 - am 14.02.2026, 12:45:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

Autotheorie

durch ihn in eine andere Denkweise, die nicht an rationaler, auf die Vernunft 
zentrierter Erkenntnis orientiert ist. Nicht der Geist, sondern der schmerzen-
de Kopf wird zum Mittel eines anderen, nämlich: empathischen Wissens. Weil 
denkt im Medium des Leidens so wie Kraus es in I love Dick vermittels der 
Liebe getan hat. Vollständig von Schmerz absorbiert, transzendiert sich Weil 
und verbindet sich mit der Welt. Der Schmerz wirkt desubjektivierend und 
wird zum Mittel eines anteilhabenden Erkennens. Statt etwas zum Gegen-
stand einer Betrachtung zu machen, stellen das luzide gewordene Fühlen und 
die selbstenteignende Empathie eine radikale Form denkerischer Teilhabe 
her. 

Neben Weil wird interessanterweise auch Meinhof von Kraus in ihre 
neue Theorie der Empfindsamkeit eingeflochten, die einen affektiven 
Selbstgebrauch als Wissensform beschreibt. Auch Meinhof steht für eine 
»spirituelle« Wandlung und »öffentliche Transformation«55, die in einer 
Auslöschung mündet. Nach Kraus verlässt Meinhof die intellektuelle Welt, 
in der sie als Journalistin Anerkennung genießt, zunächst weniger, um in 
den bewaffneten Widerstand einzutreten, als vielmehr, um in das »Reich der 
reinen Empfindung« zu gelangen.56 Sie wechselt von einer durch Bewusstsein 
und Gewissenhaftigkeit geprägten Welt hinüber in eine Welt des Mitgefühls. 
Diesen Wandel macht Kraus an Bambule57 fest, einem journalistischen 
Projekt, in dem Meinhof die autoritären Zustände in deutschen Mädchen-
heimen Ende der 1960er Jahre aufdeckt. Kraus interessiert sich dabei nicht 
so sehr für den politischen Einsatz der Arbeit von Meinhof, als vielmehr für 
die Veränderung in ihrer Denk- und Schreibweise, die aus dem Kontakt mit 
den betroffenen Mädchen resultiert. Vom Schreiben-über-etwas gelangt sie 
zum Schreiben-mit-dem-Beschriebenen: Ihr Denken wird empfindsam und 
spekulativ und mündet in einen fiktionalen Film, den sie auf der Grundlage 
der mit den Mädchen geführten Gespräche entwickelt. Kraus schreibt, Mein-
hof »verliebte […] sich in die verwirrte Logik der Stimmen dieser Mädchen. 
Ihr fiel auf, dass es ihr unmöglich war, sie zu objektivieren.«58 Eine solche 
Blockierung der Objektivierung durch Zuneigung und Empathie hatte auch 
für Kraus in I love Dick die entscheidende methodische, autotheoretische 
Wendung ihres Schreibens erbracht. Die empathische Schreibweise folgt der 
assoziativen, affektiven und psychischen Beweglichkeit der Fiktion. Dank der 

55	 Kraus 2021 (wie Anm. 44), S. 18.
56	 Ebd., S. 19.
57	 Bambule ist ein Fernsehfilm des SWR aus dem Jahr 1970, Meinhof hat das Dreh-

buch geschrieben. Bis Mitte der 1990er Jahre unterlag der Film in Deutsch-
land einem Sendeverbot. Kurz vor dem ersten Ausstrahlungstermin war Meinhof 
an der gewaltsamen Befreiung Andreas Baaders aus dem Gefängnis beteiligt. 
Meinhof hatte in ihrer journalistischen Arbeit Kritik an der Jugendfürsorge 
und ihrer schwarzen Pädagogik geübt. Vor dem Film hatte Meinhof bereits Ra-
diofeatures mit dem Interview-Material produziert. Sie selbst hat den Film 
dafür kritisiert, dass Schauspielerinnen die Rolle der Mädchen übernommen 
haben.

58	 Kraus 2021 (wie Anm. 44), S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009 - am 14.02.2026, 12:45:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

Kathrin Busch

»übersinnlichen Mobilität der Fiktion«59 beginnt Meinhof mit den Stimmen 
derjenigen zu sprechen, über die sie etwas sagen will. Anstelle einer sachli-
chen Reportage über die Verhältnisse in den deutschen »Fürsorge«-Anstalten 
keimt ein anderes Denken auf, in dem sich Meinhof in eine außergewöhnliche 
Empfänglichkeit für den schwebenden Zustand des Verlorenseins dieser 
Mädchen versetzt.60 In diesem Zusammenhang fällt in Kraus’ Buch zum 
ersten Mal der Begriff »Alien«, ein provozierendes Wort, das die Erfahrung 
des »Anders-Werdens« überzeichnet, wenn Meinhof in ihrem revolutionären, 
später auch Weil in ihrem mystischen Begehren in Konstellation mit »Aliens« 
gebracht werden. Beide zielen, in unterschiedlicher Weise, auf das ganz An-
dere ab, auf etwas, das sich aus dem Gegebenen nicht ableiten lässt und das 
deshalb streng genommen gar nicht hergestellt, sondern nur empfangen wer-
den kann. Dies gelingt ihnen nur, indem sie durch Heterogenese selbst fremd 
werden: »Alien, i.e., someone who has changed«, heißt es im Text, begabt mit 
der Fähigkeit, einen »sensate psychic space«, einen »übersinnlichen Raum« 
zu beziehen, einen Raum psychischer Empfindsamkeit.61 

Im Grunde stellt Fremderfahrung eine Herausforderung für autotheore-
tische Literatur dar. Um das Selbst zentriert, scheint sie sich nur am Eigenen 
zu orientieren. Wie gebraucht man sich so, dass man nicht nur Eigenes repro-
duziert, sondern sich etwas ereignen kann, das nicht schon im Selbst angelegt 
ist?62 Kraus stellt sich die titelgebende Anorexie als eine solche Methode 
radikaler Heterogenese vor. Die »Höhlen im Körper«63, die ausgehungerten 
Organe, die Lücken eines aufgegebenen Ichs werden zu Rezeptoren für das 
Andere. Durch Abmagerung und Selbstnivellierung wird man empfänglich 
für das Außen. Kraus’ Text ist durchzogen von Motiven der Porosität und der 
Idee, dass sich dadurch ein geteilter Raum der Empfindsamkeit herstellt, in 
dem man diesseits klar artikulierbarer Gefühle oder Erfahrungen nur dank 
erhöhter Sensibilität kommuniziert. Porosität ist ein »Zustand, in dem es 
keine Grenzen zwischen dem gibt, der man ist, und dem, was man sieht«64, 
was man wahrnimmt oder fühlt. So wie Meinhof sich von den widerständigen 
Mädchen anstecken lässt, so führt auch bei der anorektischen Mystikerin 
Weil ihre Schmerz-Porosität zu einem »panische[n] Altruismus. Sie empfand 
das Leiden anderer in ihrem eigenen Körper«.65 Weil gebraucht ihre Schmer-
zempfänglichkeit, um sich von sich selbst zu entfernen und sich zu verlieren. 
»Sie will sich verlieren, um größer als sie selbst zu sein. Eine Rhapsodie des 

59	 Ebd., S. 22.
60	 Ebd., S. 22.
61	 Kraus, Chris: Aliens & Anorexia, New York 2000, S. 38f. (dt. S. 23f.).
62	 Eben dies ist Fremderfahrung im strengen Sinne: eine Bewegung, »die niemals 

zum Selben zurückkehrt«, heißt es bei Emmaunel Lévinas: Die Spur des Ande-
ren. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg / Mün-
chen 1987, S. 215.

63	 Kraus 2021 (wie Anm. 44), S. 25.
64	 Ebd., S. 35.
65	 Ebd., S. 34f.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009 - am 14.02.2026, 12:45:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

Autotheorie

Verlangens überkommt sie. Sie will wirklich sehen.«66 Eine desubjektivieren-
de Erkenntnis durch Steigerung der Empfindsamkeit. »Weil war getrieben 
von einem panischen Altruismus, einer Empathie, die so absolut war, dass sie 
jenes Leiden, das sie nur beobachtete, nicht von ihrem eigenen unterscheiden 
konnte.«67

Für Menschen, die den mystischen Zustand ablehnen, scheinen diese 
Formen von Selbstverlust masochistisch – als sei Sex die einzige Kategorie, 
um den Willen zur Selbstauslöschung zu legitimieren. Für Kraus hingegen 
geht es um Figuren des Selbstgebrauchs, die es erlauben, aus Zeit und Raum 
auszubrechen und einen nicht-subjektiven, einen »außerirdischen Zustand«68 
zu erreichen: eine Art »Hyperraum aus dichter Emotion«69, der außerhalb der 
individuellen Gefühle existiert. Im Fühlen scheint es möglich, sich selbst zu 
verlassen. Die Emotion ist im Außen, sie ist ein Ort. »Sie ist ortsspezifisch«,70 
schreibt Kraus, ortsspezifisch wie ortsspezifische Kunst, also abhängig von 
den Kontexten, in denen sie aufkeimt, abhängig von den gesellschaftlichen 
und kulturellen Rahmungen, in denen sie steht. Alle Empfindung ist situiert. 
Die äußeren, materiellen Bedingungen der Existenz, die Praktiken und Dis-
kurse, haben Teil an dem Empfindungsraum, der in einem entsteht. Konzepte, 
wie der romantische Liebesbegriff, prägen das Verliebtsein ebenso wie die 
Medien seiner Übertragung, der Liebesbrief oder Telefonsex und E-Mails, 
in denen Kraus eine neue literarische Form entdeckt71 – all das formt das 
Gefühl mit, all das ist Teil des Fühlens. Die Umgebung gehört in die Emp-
findung hinein, sie empfindet mit, das Gefühl ist »eine Strömung, die die 
Grenzen der Subjektivität eines Menschen auflöst. Sie ist ein Land.«72 Diese 
Idee eines ausgedehnten verräumlichten Fühlens bedeutet zum einen, dass 
das Außen das Gefühl informiert, es prägt und durchsetzt. Zum anderen, dass 
das Gefühl über das Eigene hinausgeht, es verlässt die Grenzen des Selbst 
und weitet sich zur Umgebungs-Empathie aus. Man empfindet mit anderen 
Wesen. Kraus nennt dies an verschiedenen Stellen im Buch einen »panischen 
Altruismus«73. Panisch ist dieser Altruismus, weil er ungewählt und nicht 
moralisch gefordert ist. Anstatt aus Überzeugung eine altruistische Haltung 
des Mitgefühls, der Nächstenliebe oder Fürsorge einzunehmen, wird man 
66	 Ebd., S. 36.
67	 Ebd., S. 137.
68	 Ebd., S. 59.
69	 Ebd., S. 109.
70	 Ebd., S. 124.
71	 An die Stelle der Liebesübertragung und der Briefform in I love Dick tritt 

in Aliens & Anorexie eine sadomasochistische Telefonsexbekanntschaft, die 
Kraus durch kleine SM-Geschichten befeuert, die sie ihrem Partner emailt. 
Dadurch würde sie etwas »über das Erzählen lernen« (S. 106). Sie spürt, wie 
»Worte und Gesten in das Reich einer anderen Person« (S. 103) eindringen. 
Sie experimentiert damit, wie psychologisch oder verführerisch, wie para-
belhaft oder schelmenhaft das Schreiben sein darf, um Intimität zu erzeu-
gen.

72	 Kraus 2021 (wie Anm. 44), S. 111.
73	 Ebd., S. 34 und passim.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009 - am 14.02.2026, 12:45:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

Kathrin Busch

in eine Empathie hineingetrieben, die einen dezentriert. Kraus nennt dies 
»Krampfanfälle empathischer Fragmentierung«74. Mit Lévinas gesprochen 
ist es diese unwillkürliche Heimsuchung durch den Anderen, die das ethische 
Subjekt allererst konstituiert. Die Sensibilität angesichts des Leidens von 
Anderen ist keine bewusste Wahl, sondern eine Art Besessenheit, die sich 
dem Selbst wie in einer Art Psychose aufdrängt.75 Das Gefühl ist zu groß, es 
ist größer als man selbst: »Es befinden sich in ihm viel zuviele Teile anderer 
Menschen, als dass eine einzelne Person sie in sich aufnehmen könnte.«76

Kraus entwickelt dieses Denken der desubjektivierten Empfindung in 
Kritik an Sartres früher Skizze einer Theorie der Emotionen.77 Diese Skizze 
greift seiner später in Das Sein und das Nichts im bekannten Blick-Kapitel 
ausgearbeiteten Theorie der Fremderfahrung vor. Für Sartre führt die Begeg-
nung mit etwas Fremden oder Unbeherrschbaren zu einer Art Außerkraftset-
zung des vernünftigen Weltbezugs. Immer wenn man sich einer ergreifenden 
Erfahrung ausgesetzt sieht, in der man nichts mehr ausrichten kann, wechselt 
man aus einem rationalen in einen emotionalen Modus. Man verliert den 
vernünftigen, pragmatischen Realitätszugriff und erwacht gleichsam in einem 
anderen Zustand: in dem des Gefühls. Die Unmöglichkeit, handelnd auf eine 
Situation einzuwirken, erzeugt eine Transformation des gesamten Selbst- und 
Weltbezugs, in dem nun alle Beziehungen und Verbindungen über emotio-
nale Wirksamkeiten verlaufen.78 Etwas Widerständiges in der Welt, das der 
instrumentellen Vernunft entgegensteht, stülpt das Bewusstsein um und 
versetzt es in ein affektives Milieu. Passiviert und machtlos ist man dem aus-
gesetzt und fühlend in das eingetaucht, was einem geschieht. An der Schwelle 
des Unvermögens öffnet sich das Reich der Empfindung und mit ihm eine 
74	 Ebd., S. 111.
75	 Vgl. Lévinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, 

Freiburg /München 1992, S. 223.
76	 Kraus 2021 (wie Anm. 44), S. 118.
77	 Siehe Sartre, Jean-Paul: Skizze einer Theorie der Emotionen [1939], in: 

ders.: Die Transzendenz des Ego, S. 255–231. Der Bezug auf Sartre ist des-
halb interessant, weil Sartre in dieser Skizze das emotionale Bewusstsein 
als eigenständigen Bewusstseinstypus (vgl. eBd. S. 262) rekonstruiert und 
eine Theorie der Transformation von Selbst- und Weltverhältnis durch die 
Erfahrung von Alterität entwickelt. Sartre wertet allerdings den emotiona-
len Bewusstseinsmodus gegenüber einem vernünftigen Welt- und Selbstverhält-
nis ab, wenn er ihn als »magisch« bezeichnet. Und er entwickelt diese magi-
sche Dimension in Rückgriff auf Neurasthenikerinnen, die sich einem Zugriff 
durch den Psychiater entziehen. Sartre liest diese Widerständigkeit der 
Mädchen als manipulative Geste, als wollten sie ihren Arzt bezirzen, ihn 
zur teilnehmenden Fürsorge verführen, indem sie ihre eigenen Gefühle nicht 
beschreiben oder erklären, sondern in Tränen ausbrechen und Mitgefühl pro-
vozieren. Kraus gibt dagegen den Mädchen recht: Das Fühlen überschreitet 
den Einzelnen und muss als Wissensform der Teilhabe rekonstruiert werden. 
Vgl. dazu Gerlek, Selin: »›Der Andere besitzt ein Geheimnis: das Geheimnis 
dessen, was ich bin‹. Sartre und der unberechenbare Andere«, in: Liggieri, 
Kevin (Hg.): Bad Boys der Philosophie. Eine Kritik stereotypisierter Philo-
sophenbilder von Heraklit bis Sartre, Würzburg 2014, S. 203–228.

78	 Gerlek 2014 (wie Anm. 77), S. 209.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009 - am 14.02.2026, 12:45:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

Autotheorie

andere Denkungsart. Sensibilität ist, so beschrieben, immer eine Reaktion 
der Schwäche. Angesichts einer verstörenden oder überwältigenden Situation 
setzt eine Depotenzialisierung des eigenen Vermögens ein, die einen emoti-
onalen Bewusstseinszustand entstehen lässt. Für Sartre ist das emotionale 
Bewusstsein eine Kapitulation angesichts einer übermächtigen und daher 
Fremdheit signalisierenden Situation und eine Flucht vor Verantwortung in 
Magie.79 Mit Kraus wird etwas anderes denkbar: Das depotenzialisierende 
Moment der Emotion wendet sie in einen schwächenden Selbstgebrauch. Der 
Wechsel im Weltverhältnis vom aktiv-ergreifenden in einen passiv-ergriffenen 
Zustand konstituiert ein desubjektiviertes, fühlendes Selbst und mit ihm eine 
andere Wissensform, in der man sich »einen Moment lang außerhalb des 
eigenen Körpers befindet, weil etwas anderes zu einem spricht«.80 Das Selbst 
verwandelt sich in einer entmachtenden Situation in ein spirituelles Wesen. 

Foucault hatte nachgezeichnet, dass in der Antike die Selbsttechniken 
dazu dienen, die Bedingungen des Denkens zu transformieren. Die Selbstsor-
ge ermöglicht eine philosophische Erfahrung und spirituelle Transformation, 
durch die sich die Formen des Erkennens wandeln. Auch bei Kraus trans-
formieren die Ästhetiken der Existenz die Bedingungen des Denkens. Trauer 
und Krankheit, Schmerz, Hunger, Drogengebrauch und verworfene sexuelle 
Praktiken als die Künste des Daseins der randständigen, leidenden, infamen 
Existenzen werden als Techniken der Selbstminderung kultiviert. Sie sind an-
ders als die üblichen Selbsttechniken nicht um das Ich, sondern um Alienität 
bemüht. In einem Selbstgebrauch, der von einem »panischen Altruismus« 
durchlöchert ist, öffnet sich im Selbst eine Wissensform der Teilhabe. 

79	 1902/03 war Marcel Mauss’ Theorie der Magie erschienen. Für Mauss ist das 
Magische keine primitive Vorstufe der Vernunft, während man bei Sartre ein 
pejoratives othering nicht überhören kann, das parallel zur Abwertung des 
Gefühls gegenüber der Vernunft verläuft. 

80	 Kraus 2021 (wie Anm. 44), S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009 - am 14.02.2026, 12:45:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462201-009 - am 14.02.2026, 12:45:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

