
6. Der Deutsche Kindergarten in Konstantinopel
zwischen Missionierung und
„Stärkung des Deutschtums“

Mit dem Waffenstillstand von Mudros am 30. Oktober 1918 wurden alle Deut-
schen des Landes verwiesen (zur Okkupation Istanbuls siehe: Criss 2005). Dass 
dies das Ende der 66jährigen Kaiserswerther Präsenz in Konstantinopel bedeuten 
sollte, wies der Leiter der Diakonie von sich: 

Wir mögen nicht denken, dass der Sturm des Krieges so über unsere Arbeit dahingefah-
ren, dass sie nun vernichtet sein soll. Wie schwer die Zeiten auch sind und tatsächlich so 
viele Arbeit schon hat aufgegeben werden müssen, wir verlieren die Hoffnung nicht! 
(DDB 1918: 11). 

Tatsächlich glaubten die Kaiserswerther Diakonissen auch nach der Schließung 
und französischen Besetzung der Deutschen Schule und des Kindergartens, dass 
sie wenigstens am Deutschen Krankenhaus ihre Arbeit würden fortsetzen kön-
nen. Doch die Alliierten hielten an ihrer Forderung fest, sodass am 4. Februar 
1919 die letzten deutschen Diakonissen das von Engländern besetzte Kranken-
haus verließen (Lüttichau 1918: 26). Die Worte von Lüttichaus, des letzten Pfar-
rers der deutschen Gemeinde, bringen den Schock der deutschen Gemeinde be-
sonders gut zum Ausdruck: „Unser Werk am Goldenen Horn ist zusammenge-
brochen, so jäh, so furchtbar, dass man sich kaum der Tränen erwehren kann“ 
(ebenda). Man würde sich als Auslandsdeutscher heimatlos vorkommen, heimat-
los im doppelten Sinne: „Entwurzelt da, wo wir unser Zuhause geschaffen, und 
nicht mehr zuhause dort, wo unsere Wiege stand“ (ebenda). 

Am 18. und 22. März 1919 traf der Großteil der Schwestern in Kaiserswerth 
ein (DDB 1919: 6). Die verbliebenen Schwestern wurden innerhalb der nächsten 
Tage erwartet. Der Zusammenbruch 1918 war für die deutsche Gemeinde eine 
Tragödie, war sie doch besonders seit dem Regierungsantritt Wilhelms II. mäch-
tig gewachsen und stark geworden. Erst 1923 durften deutsche Staatsangehörige 
in die Türkei zurückkehren. Allerdings waren die Verhältnisse in der neu gegrün-
deten Türkischen Republik komplett anders. Der Nationalstaat Atatürks war we-
der an einer evangelischen Missionierung noch an der „Stärkung des Deutsch-
tums“ interessiert. Der „kranke Mann am Bosporus“ zeigte sich wieder gesund. 

In der Einleitung habe ich drei Thesen formuliert, die uns durch die vorliegende 
Arbeit begleiteten. In der ersten habe ich die Vermutung ausgesprochen, dass der 
Deutsche Kindergarten (1850-1852) gegründet wurde, um in Konstantinopel le-
benden Kindern deutscher Herkunft Deutsch beizubringen. Die zweite Hypothe-
se behauptete, dass der Kaiserswerther Kindergarten (1864-1875) ein Missionsin-
strument war und sein Schwerpunkt auf der evangelischen Erziehung der Kinder 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819-95 - am 20.01.2026, 01:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 96 

lag. Der Sprachunterricht sei nur von untergeordneter Bedeutung gewesen. Der 
Teutonia-Kindergarten (1882-1928), so die dritte These, habe hingegen möglichst 
vielen Kindern jeglicher Nationalität Deutsch und deutsche Tugenden beibringen 
wollen, um das „Deutschtum im Ausland“ zu stärken. Dies, obwohl die Leiterin-
nen des Kindergartens nach wie vor aus Kaiserswerth kamen. 

Die ersten zwei Thesen stellten sich als richtig heraus. Die Eröffnung des ersten 
Kindergartens von 1850 war die Idee des nach Konstantinopel entsandten Pfar-
rers Konstantin Schlottmann. Er störte sich daran, dass Kinder deutscher Her-
kunft gute Fremdsprachenkenntnisse besaßen, aber kein richtiges Deutsch spra-
chen. Sie sollten im Kindergarten die Gelegenheit haben, vor dem Eintritt in die 
Deutsche Evangelische Schule ihre deutschen Sprachdefizite zu beheben.  

Die Arbeit hat auch gezeigt, dass der Sprachunterricht im 1864 eröffneten Kai-
serswerther Kindergarten keine zentrale Rolle spielte. Viel wichtiger war den Dia-
konissen, die ihnen anvertrauten Kinder zu christlichen Persönlichkeiten heran-
zubilden. Dass sie sich dafür ihrer deutschen Muttersprache bedienten, bedeutete 
nicht, dass sie an einer Verbreitung der deutschen Sprache interessiert waren. Der 
häufig mehrsprachige Unterricht an Kaiserswerther Einrichtungen beweist, dass 
den Diakonissen nur die Verbreitung des religiösen Inhalts wichtig war. 

Die dritte These hat sich nicht als falsch erwiesen, muss aber ergänzt werden. 
Wir haben gesehen, dass der 1882 wiedereröffnete Teutonia-Kindergarten ideo-
logisch gespalten war. Während ihn weiterhin Kaiserswerther Diakonissen leite-
ten, wurde er von einer Gemeinde getragen, die sich ab 1871 immer deutlicher 
über ihren deutschen als über ihren evangelischen Charakter definierte. Während 
sich also die eine Seite um eine Evangelisierung des Orients bemühte, erhoffte 
sich die andere eine „Stärkung des Deutschtums“ in der Türkei. Das Beispiel des 
Kindergartens hat aber bewiesen, dass zwischen ihnen keine Kluft bestand. Im 
Gegenteil: Von 1882 bis 1918 liefen beide Motivationen Hand in Hand. Weder 
griffen die Akteure der „Stärkung des Deutschtums“ in den christlichen Lehrplan 
der Diakonissen ein, noch widersetzten sich die Kaiserswerther Schwestern, einen 
stärkeren Akzent auf den Deutschunterricht zu legen. 

Interessant ist in diesem Kontext, dass die Missionierung und die „Stärkung des 
Deutschtums“ mit ähnlichen Bildern und Methoden arbeiteten. Sowohl die Kai-
serswerther Diakonie als auch die Vertreter der „Stärkung des Deutschtums“ glaub-
ten, das im Todesschlaf befindliche Osmanische Reich erwecken zu müssen. Beide 
Male benutzten sie metaphorisch weibliche Wesen: Die Diakonie sprach vom „To-
desschlummer“ des weiblichen Geschlechts, Goltz und andere vom Schlummer 
des Dornröschens. Auch in ihren Vorgehensweisen stimmten sie größtenteils über-
ein. Sowohl für die Evangelisierung des Orients als auch für die „Stärkung des 
Deutschtums“ sollten Schulen, Waisenhäuser und Hospitäler errichtet werden. Mit 
dieser „Liebes-Arbeit“ (Formulierung der Kaiserswerther Diakonie), dieser „lieben-
den Umarmung“ (Formulierung einer patriotischen Zeitung) glaubten beide, sich 
den Weg für eine christliche oder kulturelle Durchdringung zu ebnen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819-95 - am 20.01.2026, 01:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 97 

Erfolgreich war im Osmanischen Reich weder der Versuch der Missionierung 
noch der der „Stärkung des Deutschtums“. Die Missionierung stieß auf die Ab-
wehr des sich religiös legitimierenden Staates. Dieser war nicht daran interessiert, 
sein Herrschaftsfundament untergraben zu lassen. Auch die verschiedenen reli-
giösen Gruppen interpretierten den Missionierungsversuch als Angriff auf ihre 
soziale Einheit. Aussagen über den Erfolg der Missionierung am Kindergarten zu 
machen, ist schwierig. Wir verfügen, abgesehen von einigen wenigen Erfolgsge-
schichten aus den Kaiserswerther Jahresberichten, über keine Quellen, die uns in 
dieser Frage weiterhelfen könnten. Eine Langzeitwirkung der Kaiserswerther Er-
ziehung auf die Kinder lässt sich anhand unserer Quellen nicht nachzeichnen. 

Das 1871 gegründete Deutsche Reich war im Kampf um Einflusssphären nicht 
weniger aktiv als England und Frankreich. Doch als Deutschland seinen Blick 
nach der Türkei richtete, waren beide Konkurrenten schon seit Jahrzehnten aktiv 
im Land präsent und betrieben eine aktive Schul- und Sprachpolitik. Diesen 
Rückstand aufzuholen, gelang dem Deutschen Reich trotz einer deutsch-
türkischen Annäherung unter Wilhelm II. und Abdulhamid II. nicht. Zu lange 
begnügte sich der „Newcomer“ mit der Entsendung von deutschen Reformoffi-
zieren und Beamten. Eine gezielte Kulturpolitik verfolgte Deutschland erst nach 
der Revolution der Jungtürken 1908. Mit der gemeinsamen Niederlage im Ersten 
Weltkrieg nahm aber auch die „Stärkung des Deutschtums“ ihr vorzeitiges Ende.  

Der Kindergarten war eine wichtige Kultureinrichtung für die Verbreitung der 
deutschen Sprache. Die rasant steigende Kinderzahl um 1900 kann als Sympa-
thiebeweis für Deutschland betrachtet werden, denn nur ein Bruchteil dieser Kin-
der war deutscher Herkunft. Dennoch blieben die goldenen Jahre des Deutschen 
Kindergartens eine kurze Episode in seiner langen Geschichte. Ob der Kindergar-
ten langzeitlich den „deutschen Gedanken“ in der Türkei verbreitet hat, ist zu be-
zweifeln. Der lange Stillstand des Gemeindelebens nach dem Ersten Weltkrieg 
und der schwierige Neubeginn in der Türkischen Republik warfen die ohnehin 
„verspätete Großmacht“ in seiner Kulturpolitik nochmals um Jahre zurück. 

1925 wurde der Deutsche Kindergarten in Konstantinopel wiedereröffnet. Aller-
dings blieb er bis zum Beginn des Zweiten Weltkrieges schwach besucht. Nach-
dem die neutrale Türkei im August 1944 die diplomatischen Beziehungen zum 
Deutschen Reich abgebrochen hatte, wurden alle deutschen Einrichtungen (mit 
Ausnahme des Deutschen Krankenhauses) besetzt und die Besitzer eines deut-
schen Passes des Landes verwiesen oder in Anatolien interniert. Obwohl die 
Deutsche Schule seine Tore 1953 wieder öffnete, blieb der Kindergarten geschlos-
sen. Erst 1961 eröffnete die deutsche Gemeinde den Teutonia-Kindergarten wie-
der. Er konnte die lange Tradition des Deutschen Kindergartens in Istanbul bis 
heute fortsetzen.  

Mit der Zunahme von binationalen Kindern ist in den letzten Jahrzehnten die 
Anzahl der Kindergartenkinder fortlaufend angestiegen. Und auch am ursprüng-
lichen Unterrichtsziel hat sich bis heute nicht viel verändert: Den Kindern mit 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819-95 - am 20.01.2026, 01:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 98 

deutsch(-türkischen) Wurzeln sollen frühzeitig solide deutsche Sprachkenntnisse 
vermittelt werden, um ihnen einen einfacheren Schuleintritt zu ermöglichen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819-95 - am 20.01.2026, 01:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

