
Christian Bermes

Geist und Leib.

Phänomenologie der Person bei Scheier und Merleau-Ponty

Der Begriff der Person wird häufig unterschätzt, indem man Per­
sonalität mit dem Leib identifiziert, oder überschätzt, wenn Person 
mit reinem Bewußtsein gleichgesetzt wird: Die Person, so die phi­
losophische Zwickmühle, kann einerseits nicht unabhängig vom Leib 
gedacht werden, andererseits ist die Person mehr als der Leib - in ihm 
drückt sich nämlich Bewußtes, Geistiges, Individuelles oder eben Per­
sonales aus. Daß gerade der menschliche Leib die Bühne darstellt, auf 
der die Idealität des Geistes resp. des Personalen zum konkreten Aus­
druck ihrer selbst kommt, bewog Edmund Husserl in den Ideen II 
dazu, dem einen Leib eine »zweiseitige Realität« zuzuschreiben: Der 
Leib ist »Realität hinsichtlich der Natur als der anschaulichen Sa­
chenwelt und zugleich Realität hinsichtlich des Geistes«.1 Ähnliches 
hebt auch Ernst Cassirer 1929 im dritten Band seiner Philosophie der 
symbolischen Formen hervor, wenn er ausführt, daß das Verhältnis 
von Seele und Leib »das erste Vorbild und Musterbild für eine rein 
symbolische Relation«1 2 ist, in der gleichursprünglich Innen und Au­
ßen, Vorher und Nachher, Wirken und Bewirktes walten.

Blickt man nun auf die Philosophien Scheiers und Merleau- 
Pontys, so werden vordergründig zwei unterschiedliche Angebote 
vorgestellt, die einer Überschätzung resp. Unterschätzung der Person 
nahekommen. Der eine - Max Scheier - definiert die Person über den 
Geist als Gesamtsphäre der Akte, der andere - Maurice Merleau- 
Ponty - sieht die Personalität des Menschen als >bloßen< Appendix 
eines anonym fungierenden leiblichen Verhaltens. Folgte man dieser

1 Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie, Zweites Buch, Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution, 
Husserliana IV, hrsg. von Marly Biemel, Den Haag 1952, S. 284.
2 Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Band 3: Phänomenologie der 
Erkenntnis (1929), Darmstadt 91990, S. 117.

Person und Wert A- 139

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Bermes

schlichten Gegenüberstellung, so müßte man nur noch zwischen den 
Alternativen wählen: Leib oder Geist. Mit dieser Wahl würde nun 
aber genau das verspielt, was beide Philosophen in eins zu denken 
versuchen und was beide als Phänomenologen kennzeichnet. Es geht 
Scheier wie auch Merleau-Ponty um eine phänomenologische Aus­
legung des Menschen, die jenseits der etablierten Kategorien von 
Idealismus und Empirismus ein personales Menschsein aufweist als 
ein in der weltlichen und leiblichen Verankerung sich übersteigendes 
und gleichzeitig wieder zentrierendes Verhalten. Wie Verankerung, 
Überstieg und Zentrierung von beiden Philosophen gedacht wird, 
dies soll im folgenden geschildert werden.

In einem ersten Teil wird die Scheier-Rezeption Merleau-Pontys 
nachgezeichnet, um kenntlich zu machen, in welcher Perspektive 
Merleau-Ponty Scheier liest und welche Themen den französischen 
Phänomenologen bei Scheier besonders interessieren. In einem zwei­
ten Abschnitt soll im Ausgang von Scheiers Untersuchungen im For­
malismus gezeigt werden, daß sein Begriff der Person, obwohl von 
ihm emphatisch herausgestellt, in einem anthropologischen Sinne 
ein offenes Projekt bleibt. Und insoweit weisen Scheiers und Mer­
leau-Pontys Philosophien mit Blick auf eine Phänomenologie der 
Person als anthropologische Fragestellung eine strukturelle Ähnlich­
keit auf: Personalität ist keine zuständliche Auszeichnung des Men­
schen, so daß sie ihm einfach gegeben oder mittels seiner empiri­
schen Organisation schlicht mitgegeben wäre, Personalität ist 
vielmehr dem Menschen als Menschen aufgegeben. In einem dritten 
Teil soll abschließend die Differenz zwischen Scheier und Merleau- 
Ponty angedeutet werden. Der Unterschied zwischen beiden Den­
kern besteht, so wird zu zeigen sein, nicht in der Deutung der Rela­
tion zwischen Personalität und Leiblichkeit; sie gründet vielmehr in 
einer weiterführenden Auslegung der Person durch Scheier, wonach 
der Person noch ein Korrelat, nämlich >die Welt<, zugesprochen wer­
den muß.

I. Merleau-Pontys Scheier-Rezeption

Als Scheier 1928 verstarb, besuchte Merleau-Ponty, der im Jahre 
1908 geboren wurde, die ficole Normale Superieure. Er lernte dort 
neben Jean-Paul Sartre und Simone de Beauvoir auch Jean Hyppolite 
kennen, dessen Hegel-Studien aus den späten vierziger Jahren Mer- 

140 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geist und Leib

leau-Ponty sehr schätzte.3 Im Rückblick Sartres auf den Beginn sei­
ner Freundschaft mit Merleau-Ponty heißt es: »In der ficole Normale 
Superieure kannten wir uns, ohne uns häufig zu sehen. [...] Dennoch 
bereiteten wir uns, ohne es zu wissen, darauf vor, uns zu begegnen: 
jeder von uns versuchte, so gut er konnte und mit den Mitteln, die 
ihm zur Hand waren, die Welt zu verstehen. Und wir hatten diesel­
ben Mittel - sie hießen damals Husserl und Heidegger [...].«4 Für 
Merleau-Ponty war in der Tat das erste philosophische Mittel, die 
Welt zu verstehen, die Phänomenologie Edmund Husserls. Freilich 
kannte und schätze er auch Heidegger, doch dessen ontologischen 
Differenzierungen folgte er ungern. In der 1945 publizierten Phäno­
menologie der Wahrnehmung bemerkt Merleau-Ponty lapidar, daß 
Sein und Zeit »aus einem Hinweis Husserls« hervorgegangen sei 
»und nichts anderes als die Auslegung des matürlichen Welt­
begriffs^ zum Thema habe.5 Heidegger selbst bestätigt in einem 
Brief von 1972 an Hannah Arendt die Einschätzung, daß Merleau- 
Ponty eigentlich nie richtig bei seiner, also der Heideggerschen, Fun­
damentalontologie angelangt sei, wenn er in mehrdeutigen und auch 
selbstgefälligen Worten ausführt, daß Merleau-Ponty »auf dem Weg 
von Husserl zu Heidegger« war, er aber das Ziel nicht erreichte.6

Die Husserlsche Phänomenologie ist für Merleau-Ponty das 

3 Zu Sartre vgl. Maurice Merleau-Ponty, Un auteur scandaleux (1947), in: ders, Sens et 
non-sens (1948), Paris 1996, S. 53-60; zu Hyppolite vgl. Maurice Merleau-Ponty, L'exi- 
stentialisme chez Hegel (1946), in: ders., Sens et non-sens, a.a.O., S. 79-87. Einen Über­
blick über Merleau-Pontys philosophischen Gedankenweg bis 1945 bietet: Theodore 
F. Geraets, Vers une nouvelle philosophie transcendentale. La genese de la philosophie 
de Maurice Merleau-Ponty jusqu'ä la >Phenomenologie de la perceptiom, Den Haag 
1971. Einen Einstieg in Biographie und Philosophie Merleau-Pontys findet sich in: 
Christian Bermes, Maurice Merleau-Ponty zur Einführung, Hamburg 1998; Bernhard 
Waidenfels, Phänomenologie in Frankreich, Frankfurt/M. 1987, S. 142-216.
4 Jean-Paul Sartre, Freundschaft und Widersprüche, in: ders., Sartre über Sartre. Auf­
sätze und Interviews 1940-1976, hrsg. von Traugott König, Reinbek bei Hamburg 1997, 
S. 68-118, hier: S. 68 f.; Sartres Aufsatz erschien zuerst 1961 als Merleau-Ponty vivant 
in der Sonderausgabe der lange Zeit von Merleau-Ponty mitgestalteten Zeitschrift 
>Temps Modernes< (Nr. 184/185) anläßlich des Todes von Merleau-Ponty.
5 Maurice Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung (1945), aus dem 
Französischen übers, und eingef. durch eine Vorrede von Rudolf Boehm, Berlin 1966, 
S. 3/1 (Wird aus den deutschen Übersetzungen der Schriften Merleau-Pontys zitiert, so 
verweist die zweite Ziffer der Seitenangabe auf die entsprechende Seite der einschlägi­
gen französischen Ausgabe).
6 Vgl. Hannah Arendt/Martin Heidegger. Briefe 1925 bis 1975 und andere Zeugnisse, 
aus den Nachlässen hrsg. von Ursula Ludz, Frankfurt/M. 1998, S. 226. Obgleich Hei­
degger zugesteht, daß er Merleau-Pontys »Arbeiten nicht genügend« kenne, gestattet er

Person und Wert /V- 141

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Bermes

Medium schlechthin, mittels dessen er sich philosophisch orientiert. 
Die Methodik Husserls - die er insbesondere durch das Studium des 
Nachlasses aus der späten Schaffensphase Husserls kennenlernt - gilt 
ihm dabei nicht als starre Dogmatik des Philosophierens; auch faßt er 
die Husserlschen Texte nicht als Gegenstand philologischer Beschäf­
tigung auf. In seiner zu Anfang der 50er Jahre gehaltenen Vorlesung 
am College de France Die Humanwissenschaften und die Phänome­
nologie - auf die später noch zurückzukommen ist, da Merleau-Pon- 
ty dort das Verhältnis Heideggers und Scheiers zu Husserl bespricht 
- erläutert er seine Zugangsart zu den phänomenologischen Texten. 
Merleau-Ponty führt aus, daß er »die Gedanken der Phänomenolo- 
gen« »nicht aufgrund ihrer Texte, sondern vermehrt ihrer Intention 
nach auslegen« werde und daß er nicht »davor zurückschrecke«, 
»phänomenologische Texte anhand phänomenologiefremder Krite­
rien zu erhellen«.* * 7 Für Merleau-Ponty gilt, was er schon 1945 kurz 
und bündig zum Ausdruck gebracht hat: »Phänomenologie ist zu­
gänglich nur in phänomenologischer Methode«8 - und diese Metho­
de bedeutet für ihn besonders zu Anfang seiner philosophischen 
Laufbahn Arbeit an den wissenschaftlichen Fakten der Psychologie. 
Daß angesichts dieser Art der Integration Husserlscher Gedanken in 
das eigene Philosophieren die Konturen zwischen Husserl und Mer­
leau-Ponty sich zuweilen verwischen, dieser Sachlage ist sich der 
Nachdenker Husserls sehr wohl bewußt. Er formuliert den Sachver­
halt 1959 explizit in dem Aufsatz Der Philosoph und sein Schatten, 
den er anläßlich der hundertsten Wiederkehr des Husserlschen Ge­
burtstags veröffentlicht und der als Merleau-Pontys Credo der Phä­
nomenologie gelesen werden kann.9 Gleich im zweiten Satz führt 
Merleau-Ponty aus, daß gerade wenn man Husserl viel verdanke, 
man zugleich außerstande sei, »genau zu erkennen, was eigentlich 

sich doch die Einschätzung, daß die »Franzosen [...] sich schwer [tun] mit ihrem einge­
borenen Cartesianismus.«
7 Maurice Merleau-Ponty, Die Humanwissenschaften und die Phänomenologie, in: 
ders., Vorlesungen I, aus dem Französischen übers, und eingef. durch ein Vorwort von 
Alexandre Metraux, Berlin/New York 1973, S. 131-226, hier: S. 133/3 (frz. Paris 1951)
8 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a. a. O., S. 4/II
9 Es ist freilich darauf zu verweisen, daß diese Schrift in die späte Schaffensphase Mer­
leau-Pontys gehört und dementsprechend das Phänomenologieverständnis wiedergibt, 
wie es sich besonders in dem Fragment gebliebenen Nachlaßband Das Sichtbare und das 
Unsichtbare ausdrückt. Gleichwohl gelten die oben angeführten Äußerungen auch für 
den Merleau-Ponty der Phänomenologie der Wahrnehmung.

142 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geist und Leib

ihm gehöre«.10 11 Doch so nah Merleau-Ponty auch Husserl immer 
stand, und so sehr der Leser in seinen Schriften immer wieder an 
Husserlsche Gedankengänge erinnert wird, so sehr unterscheidet 
sich der französische Denker von seinem deutschen Vordenker. Mer­
leau-Ponty philosophiert, wie bereits der Titel des genannten Auf­
satzes von 1959 anzeigt, mit Absicht aus dem Schatten Husserls, aus 
dem Schatten und den dunklen Rändern der offiziellen Phänomeno­
logie. Der Schatten nämlich ist ausgezeichnet: Er konnte nur Schat­
ten werden durch die Phänomenologie. Husserls Denken wirft nicht 
nur Licht in vergessenes oder übersehenes Terrain, es schattet zu­
gleich neue Gebiete ab, die zuvor noch nicht einmal im Dunklen lie­
gen konnten. Diese Zonen sind selbst nur indirekt, im Ausgang von 
dem noch Unbedachten und im Durchgang durch die phänomenolo­
gische Methode zu begreifen. Zudem zeigt Merleau-Pontys Sprach­
spiel mit Licht und Schatten, daß die Phänomenologie selbst nicht 
vollständig transparent ist, sondern ihr ein Grad an Unvollständig­
keit zukommt, der sich z. B. darin ausdrückt, daß die Leistung der 
phänomenologischen Reduktion nie vollständig durchgeführt wer­
den kann.

Wenn Simone de Beauvoir 1963, zwei Jahre nach dem Tod Mer­
leau-Pontys, im Rückblick schreibt, daß dieser »eine Vorliebe für Nu­
ancen« hatte, so bestätigt sie insbesondere den Unterschied zu Sartre, 
der im Vergleich zu Merleau-Ponty hastig durch die philosophischen 
Probleme eilt, ohne sich um die Details zu sorgen; wenn die Gefähr­
tin Sartres dann aber fortfährt und ausführt, daß Merleau-Ponty 
»sich mehr für die Randbezirke des Denkens, für die dunklen Seiten 
des Daseins als für den festen Kern«11 interessierte, so trifft sie genau 

10 Maurice Merleau-Ponty, Der Philosoph und sein Schatten (1959), in: ders.: Das Auge 
und der Geist. Philosophische Essays, hrsg. und übers, von Hans Werner Arndt, Ham­
burg 1984, S. 45-67, hier: S. 45/201 (die Seitenangabe des französischen Textes bezieht 
sich auf den Sammelband Signes (1960) von Merleau-Ponty).
11 Simone de Beauvoir, Der Lauf der Dinge (1963), übers, von Paul Baudisch, Reinbek 
bei Hamburg 1970, S. 67. Vgl. hierzu beispielsweise das Urteil eines Zeitgenossen Sche­
iers zu dessen Philosophie: Paul Menzer, Deutsche Metaphysik der Gegenwart, Berlin 
1931, S. 78: »Vor allem war er [Scheier] in einzigartiger Weise mit den geistigen Strö­
mungen der Gegenwart verbunden, er hatte eine eigentümliche Witterung für das, was 
in einer bestimmten Lage gesagt werden mußte, man kann geradezu sagen für das Sen­
sationelle. Ideen aus dem Moment geboren und vielleicht von kurzer Lebensdauer. Die 
Kritik ist seinen Gedanken gegenüber in schwieriger Lage, da ein früher Tod ihn an der 
Vollendung seines Werkes hinderte. So wie sie ausgesprochen sind, bestehen sie kaum 
vor einer schärferen Prüfung.«

Person und Wert A- 143

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Bermes

den Punkt: Merleau-Ponty philosophiert auf die Phänomenologie zu; 
er philosophiert nicht im Ausgang von einem unbekümmerten, re­
duzierenden phänomenologischen Ich, sondern er sucht von den un­
wägbaren, gleichzeitig aber grundlegenden faktischen Vollzügen her, 
die Möglichkeit der Phänomenologie als einer der Wirklichkeit nach­
folgenden und diese aufhellenden Denkweise zu etablieren.

Diese Vorgehensweise findet sich 1934 bereits angedeutet in 
einem Verlängerungsantrag eines Stipendiums, das Merleau-Ponty 
1933 gewährt wurde. 1934, als er 26jährig auch seine beiden Dokto­
ratsthemen einreicht - La nature de la perception und Le probleme 
de la perception dans la phenomenologie et dans la >Gestaltpsycho- 
logie< begründet Merleau-Ponty die herausgehobene Stellung der 
Phänomenologie: Sie zeichne sich gegenüber der traditionellen Phi­
losophie dadurch aus, daß sie erstens eine Grundlegung der Erkennt­
nistheorie liefert, die von den kritizistischen Ansätzen, die eine Er­
kenntnistheorie postulieren, verschieden ist; und zweitens sei es die 
phänomenologische Reduktion, die es gestattet, die psychologischen 
Grundbegriffe im Terrain der Psychologie selbst aufzuklären, ohne 
in einen Psychologismus zu verfallen und ohne die Psychologie 
durch die Phänomenologie ersetzen zu wollen.12 Derartige Ankündi­
gungen bleiben für Merleau-Ponty in den kommenden Jahren keine 
bloßen Versprechen. In einer beeindruckenden Manier bearbeitet er 
die psychologische Literatur seiner Zeit. Dabei kam ihm eine sozusa­
gen philosophische, wenn nicht gar phänomenologische Neuorientie­
rung der Psychologie, wie er sie in der Gestaltpsychologie, aber auch 
in anderen psychologischen Schulen vorfand, zu Hilfe.

Erinnert sei hier z. B. an die Überlegungen Paul Schilders in sei­
ner 1923 erschienen Schrift Das Körperschema, auf die auch Scheier 
im Vorwort zur dritten Auflage des Formalismus verweist, wenn er 
auf den Umstand aufmerksam macht, daß gerade der Formalismus 
bis in die Psychologie hinein gewirkt hat (GW II, 24). Schilder plä­
diert für eine fruchtbare Aufnahme unterschiedlicher psychologi­
scher Strömungen; und es ist seiner Ansicht nach irrig zu meinen, 
Phänomenologie und Psychoanalyse müßten bei der Lösung patho­
logischer Organ- oder Gehirnstörungen »abseits stehen«. Schilder ist 
gegenüber assoziationspsychologischen Ansichten seiner Zeit der 
Auffassung, »daß die Lehre vom Organismus sich [besser] einfügen 

12 Maurice Merleau-Ponty, Le primat de la perception et ses consequences philosophi- 
ques, Grenoble 1989, S. 21 ff.

144 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geist und Leib

läßt in eine psychologische Betrachtungsweise, welche das Leben und 
das Ich als Ganzes sieht«.13 Schließlich kann Schilder darlegen, daß 
eine adäquate Beschreibung des Phantomglieds - ein paradigmati­
sches Beispiel für Merleau-Ponty, die Grundkategorien seiner Phi­
losophie herauszustellen14 - nur möglich ist, wenn mit den Katego­
rien von Wahrnehmungs- und Bedeutungsintention gearbeitet wird 
und nicht mit den traditionellen Begriffen von Reiz und Empfin­
dung.15 Auf derartige Überlegungen stößt Merleau-Ponty in der psy­
chologischen Literatur. Es handelt sich um phänomenologische An­
sätze, die z.T. zumindest von Scheier initiiert wurden und die sich 
bereits in psychologischen Forschungen niedergeschlagen haben. 
Von hier aus führt Merleau-Pontys Weg zurück zur Philosophie resp. 
Phänomenologie, indem er die z. T. noch unklaren Begriffe der Psy­
chologie aufklärt und gleichzeitig die phänomenologischen Ansätze 
zurückbezieht auf die faktische Forschungsarbeit.

1935 publiziert Merleau-Ponty - zu jener Zeit war er Repetitor 
an der ficole Normale Superieure - seine erste kleine akademische 
Schrift. Es handelt sich um eine Besprechung der französischen Über­
setzung von Scheiers Ressentiment im Aufbau des Moralen, die 
1933, also mehr als 20 Jahre nach der deutschen Publikation, in Paris 
erschien.16 Merleau-Pontys kundige und umfangreiche Auseinander­
setzung mit Scheiers Aufsatz besitzt weniger den Charakter einer 
Kritik, die voraussetzen darf, daß der zu kritisierende Gegenstand - 
also der phänomenologische Ansatz Scheiers - bereits wohlbekannt 

13 Paul Schilder, Das Körperschema. Ein Beitrag zur Lehre vom Bewußtsein des eigenen 
Körpers, Berlin 1923, S. 1 f. Ähnlich argumentiert auch Rümke - auf den Scheier ebenso 
verweist - mit Blick auf den Jaspersschen und Schelerschen Begriff der Phänomenolo­
gie; Henricus Cornelius Rümke, Zur Phänomenologie und Klinik des Glücksgefühls, 
Berlin 1924: »Die phänomenologische Bearbeitung erwies sich als eine durchaus not­
wendige Vorarbeit beim Bestreben, die klinisch beobachteten Glückssyndrome näher zu 
charakterisieren.« (S. III) »Eine sehr merkwürdige und wie ich glaube für weiteres Stu­
dium ergiebige Analyse des Glücksgefühls gibt der Philosoph Max Scheier in seinem 
Buche >Der Formalismus in der materiellen [sic!] Wertethik.« (S. 7, vgl. S. 7ff., S. 96f.).
14 Vgl. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 100-114/92- 
105.
15 Schilder, Das Körperschema, a.a.O., S. 29.
16 Die zuerst in der Zeitschrift >La Vie Intellectuelle< abgedruckte Rezension ist neuer­
dings wieder leichter zugänglich in einem Sammelband früher Schriften Merleau-Pon­
tys; vgl. Maurice Merleau-Ponty, Christianisme et Ressentiment. Compte rendu de la 
traduction fran^aise de Fouvrage de Max Scheier >L'Homme du ressentiment<, in: ders., 
Parcours. 1935-1951, mit einführenden Bemerkungen zusammengestellt von Jacques 
Prunair, Paris 1997, S. 9-33.

Person und Wert A- 145

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Bermes

sei. Eher darstellend und an einigen Stellen auch die phänomenolo­
gische Methode Husserls und Scheiers explizierend und dem fran­
zösischen Publikum vorstellend offeriert Merleau-Ponty den Inhalt 
der Schelerschen Schrift. In einer Fußnote fragt sich der Autor, war­
um eine derartig lange Zeit vergehen mußte, bis Scheiers Text ins 
Französische übersetzt wurde.17 Merleau-Ponty gibt darauf keine 
Antwort, doch zeigt seine Rezension, warum er an Scheier inter­
essiert ist. In Scheiers Denken findet er eine Phänomenologie, die 
die phänomenologische Methode auf psychologische Fragestellungen 
anwendet und mittels einer Wesensuntersuchung ein von Idealismus 
und Empirismus verschiedenes Beschreibungsmodell am Faktum, 
dem Faktum der Erlebnisse aufzeigt.18 So verteidigt Merleau-Ponty 
Scheier beispielsweise gegen idealistische Einwände, indem er auf­
zeigt, daß eine vollständige Definition des reinen Denkens, wie sie 
der Idealismus anstrebt, der Philosophie zwar eine gewisse Trans­
parenz verleihe, dieser Ansatz aber auch dazu führe, daß die Philo­
sophie nicht mehr erkennen kann, was ist, wenn sie allein einem 
reinen Denken nachspürt.19

In Merleau-Pontys 1938 abgeschlossenem, aber erst 1942 publi­
ziertem Werk Die Struktur des Verhaltens findet sich noch eine An­
spielung auf Scheiers Schrift über das Ressentiment.20 Doch Mer­
leau-Ponty beschränkt sich zu jenem Zeitpunkt nicht mehr auf die 
zuvor rezensierte Schelersche Publikation, er bezieht sich zugleich 
auf den Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, die 
Wissensformen und die Gesellschaft und die Stellung des Menschen 
im Kosmos. Und in seinem Magnum opus, der 1945 erschienenen 

17 Vgl. Merleau-Ponty, Christianisme et Ressentiment, a.a.O., S. 17 in Fn. 18. Später, 
1955, wird in der von Merleau-Ponty und Sartre betreuten Reihe >Bibliotheque de phi- 
losophie< Scheiers Formalismus in einer Übersetzung von Maurice de Gandillac erschei­
nen.
18 Vgl. Merleau-Ponty, Christianisme et Ressentiment, a.a.O., S. 17 f., 32 f.
19 Vgl. Merleau-Ponty, Christianisme et Ressentiment, a.a.O., S. 33. Dieses Argument 
taucht in den folgenden Schriften Merleau-Pontys immer wieder auf, und es begründet 
seine Forderung, die Transzendentalphilosophie als sozusagen einzig richtige Variante 
des Idealismus wieder rückzubinden an die faktische Erfahrung, aus der sie auch aller­
erst entstehen konnte. Nicht soll das Wirkliche dem Möglichen nachfolgen; vielmehr 
gründet das Mögliche im Wirklichen.
20 Vgl. den Hinweis von Bernhard Waidenfels auf S. 206 in Fn. (a), in: Maurice Mer­
leau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens (1942), aus dem Französischen übers, und ein- 
gef. durch ein Vorwort von Bernhard Waidenfels, Berlin/New York 1976 (in der fran­
zösischen Ausgabe vgl. S. 194.).

146 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geist und Leib

Phänomenologie der Wahrnehmung, nennt er neben den bereits an­
geführten Schriften des weiteren die französische Übersetzung der 
Phänomenologie und Theorie der Sympathiegefühle und die 1927/ 
28 im Philosophischen Anzeigen publizierte Schelersche Arbeit 
Idealismus-Realismus.

Es kann nach dem bisher Ausgeführten nicht mehr verwundern, 
daß sich Merleau-Ponty in den beiden großen Werken von 1942 und 
1945 auf die Schelersche Kritik an einem postivistischen oder em­
piristischen Empfindungs- resp. Reizbegriff beruft und Teile der 
Schelerschen Wahrnehmungsbeschreibungen übernimmt. Merleau- 
Ponty stimmt mit Scheier darin überein, daß eine reine und be­
stimmte Empfindung, wenn überhaupt, dann nur in einer späten 
Lebensphase »auf eine annähernde Realisierung der Idee der Emp­
findung« zulaufe21 - die reine Empfindung ist somit kein Faktum, 
sondern eine bloße Idee. Und nicht anders verhält es sich mit dem 
Begriff der Qualität, von dem Merleau-Ponty sagt, daß ein reines 
quäle uns nur gegeben sein könne, »wäre die Welt ein Schauspiel 
und der eigene Leib ein Mechanismus, von welchen beiden ein unbe­
teiligter Geist bloß Kenntnis nähme«.22 Und bei Scheier heißt es, daß 
derartige Theorien, »im Grunde nur aus der älteren mechanischen 
Naturansicht geschlossen waren« (GW VIII, 323).

In Übereinstimmung mit Scheiers Ansichten kommt Merleau- 
Ponty auch auf dessen Untersuchungen im dritten Abschnitt des For­
malismus - >Materiale Ethik und Erfolgsethik< - zu sprechen, die u. a. 
eine phänomenologische Fundierung des Reizbegriffs beinhalten.23 
Merleau-Ponty und Scheier stimmen hinsichtlich der Ablehnung 
des »prinzipiellen Irrtums« überein, dem Organismus als Korrelat 
eine tote Natur gegenüberzustellen und die Umwelt als bloße Vor­
stellung anzusehen (GW II, 168). Die traditionelle und philosophisch 
wirksame, nach Scheiers Ansicht gleichwohl aber »mythologische« 

21 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 30/19, vgl. auch 
S. 375/370 L; das Zitat Scheiers findet sich in Scheiers Die Wissensformen und die Ge­
sellschaft (1926), GW VIII, 426. Zur Analyse von Halluzinationen und Illusionen vgl. 
Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 40f./28, 45/33, 433/ 
435; und Merleau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens, a.a.O., S. 238/222. An diesen 
Stellen bezieht sich der französische Philosoph positiv auf Scheiers Idole der Selbst­
erkenntnis und Die Wissensformen und die Gesellschaft.
22 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 75/64.
23 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 371/371; vgl. GW II, 
165 ff.

Person und Wert Ar- 147

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Bermes

Differenzierung des Geistes in Verstand und Sinnlichkeit (GW II, 
175, 259) ist angesichts der tatsächlichen Wahrnehmungen nicht 
mehr haltbar; dieser Dualismus, so fordern Scheier und Merleau- 
Ponty einmütig, ist zugunsten einer dynamischen Beziehung eines 
Organismus zu seiner Umwelt resp. Milieuwelt zu ersetzen (GW II, 
168).24

Diese Aufnahme und Integration Schelerscher Untersuchungen 
in das Projekt Merleau-Pontys gründet in der gemeinsamen Front­
stellung der beiden Autoren gegenüber bloß empiristischen oder rein 
idealistischen Ansätzen.25 Die meisten psychologischen, aber auch 
philosophischen Versuche, die Wahrnehmung zu erklären, verken­
nen die Komplexität leiblichen Verhaltens, wenn Teile des Verhaltens 
isoliert werden und eine an der Physik orientierte kausale Verbin­
dung der Teile zueinander postuliert wird.26 Die Wahrnehmung, so 
Scheier und Merleau-Ponty, öffnet sich demgegenüber bereits im 
Vorgriff mittels einer ihr inhärenten Bedeutungsintention den Rei­
zen, das Verhalten ist eingebettet in Milieus resp. Strukturen, und 
das Verhältnis des Menschen zur Welt ist nicht das einer Abhängig­

24 Vgl des weiteren GW II, 251, wo Scheier ausführt, daß die Umweltdinge nicht als 
Reize gegeben sind. Scheier spricht (GW II, 154) auch davon, daß die Milieudinge einem 
»Zwischenreich« »zwischen unserem Perzeptionsinhalt und seinen Gegenständen und 
jenen objektiv gedachten Gegenständen angehören«. Es ist Merleau-Ponty, der immer 
wieder die Rede auf das Zwischenfeld oder Zwischenreich lenkt, aus dem heraus sich die 
Wahrnehmungsleistungen erst adäquat verstehen lassen. Und bezeichnend ist in diesem 
Kontext der Rekurs Merleau-Pontys auf die Rede Scheiers von der >Kryptomechanik< 
der natürlichen Anschauung, die es aufzubrechen gilt: »Nichts ist schwerer zu wissen, 
als was wir eigentlich sehen. >So steckt in der natürlichen Anschauung selbst schon eine 
Art >Kryptomechanik<, die wir gerade zerbrechen müssen, um zum phänomenalen Sein 
zu gelangen< [es folgt ein Verweis auf Scheiers Idole der Selbsterkenntnis], oder eine 
Dialektik, durch die die Wahrnehmung sich vor sich selbst verbirgt«; vgl. Merleau- 
Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 82/71; das Zitat Scheiers findet 
sich in Die Idole der Selbsterkenntnis (1912), GW III, 272.
25 So schreibt z. B. Merleau-Ponty: »Der Intellektualismus lebt von der Widerlegung 
des Empirismus, und zumeist bedient er sich der Berufung auf das Urteil, um der 
Möglichkeit einer Zerstreuung aller Empfindungen entgegenzutreten«; Merleau-Ponty, 
Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 53/40. Und er verweist auf die Scheler- 
sche Formulierung: «... die Humesche Natur bedürfte eines Kantischen Verstandes, um 
zu existieren; und der Hobbesche Mensch bedürfte einer Kantischen praktischen Ver­
nunft, sofern sich beide dem Tatbestände der natürlichen Erfahrung wieder annähern 
sollen«; vgl. GW II, 85.
26 Vgl. hierzu z.B. GW II, 72, 85, wo Scheier gegen die »mythologische Annahme« 
argumentiert, ein Chaos von Empfindungen sei gegeben, das erst mittels einer synthe­
tischen Leistung zu einem Kosmos der Erfahrung geformt werden müsse.

148 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geist und Leib

keit, aber auch nicht das einer Beherrschung, sondern in einem ersten 
Sinne das einer leiblichen Verankerung.27

So sehr Merleau-Ponty auch in diesen Problemfeldern den 
Schelerschen Untersuchungen folgen kann, so wenig bezieht er sich 
auf die Ausführungen Scheiers zum Begriff der Person. Wenn auch 
dem Leser der Phänomenologie der Wahrnehmung bald klar wird, 
daß die Prädikate wie z. B. >reine Aktualität im Erlebnisvollzug< und 
>Gegenstandsunfähigkeit<, die Scheier im Formalismus dem Akt resp. 
der Person zuschreibt, von Merleau-Ponty dem Leib zugesprochen 
werden, so wird Scheier dennoch nicht explizit kritisiert. Die Kritik 
reicht Merleau-Ponty in seiner bereits genannten Vorlesung Die Hu­
manwissenschaften und die Phänomenologie nach. Merleau-Ponty 
ist zwischenzeitlich Professor für Kinderpsychologie und Pädagogik 
an der Sorbonne geworden, und er steht kurz vor der Berufung zum 
Philosophieprofessor an das College de France. In seiner letzten Vor­
lesung an der Sorbonne, der einzigen in jenen Jahren, in der ein phi­
losophisches Thema wieder im Mittelpunkt steht,28 kommt Merleau- 
Ponty auf das Verhältnis Husserls zu seinen >Schülern< Heidegger 
und Scheier zu sprechen.

Merleau-Ponty zeigt sich hier verwundert, denn aus seiner Sicht 
versuchten Heidegger und Scheier eigentlich »früher als Husserl, 
nicht-rationale Elemente [...] in die Philosophie einzuflechten.« »Sie 
haben«, so Merleau-Ponty weiter, »die Analyse nicht nur der Er­
kenntnis, eines bei Husserl noch privilegierten Gebietes, sondern 

27 Vgl. z.B. GW II, 152: »Der Mensch ist nicht das passive Wesen, [...] das zuerst von 
den Dingen um es her Einwirkungen und daraus resultierende sinnliche Gefühlszustän­
de erhalten müßte, um seinem Wollen einen Inhalt zu geben, der sich dann nach der 
Auswahl solcher Inhalte bestimmte, welche die größte Lust bereiten und am wenigsten 
Unlust. Diese sinnlichen Zustände sind fundiert und folgen erst auf die erlebten Wider­
stände [...], denen sein Wollen begegnet. Es ist das dynamische Verhältnis von >Wirken 
und Leidem, >Siegen und Unterliegen^ von >Überwinden und Nachgebenmüssem, das 
unserer praktischen Erfahrung primärer Gehalt ist. Und es ist nicht erst der Erfolg 
faktischen Tuns, sondern es sind die im reinen Wollen bereits (erfahrungsmäßig) erleb­
ten Widerstände, welche die Absichtsinhalte des Tunwollens bestimmen.« Vgl. ebenso 
GW II, 146 ff., wo Scheier die Bewegungsintention als in einem gewissen Sinne unab­
hängig von der Bewegungsempfindung herausstellt.
28 Merleau-Ponty verweist in den Jahren an der Sorbonne, in denen er zumeist psycho­
logische Fragestellungen erörtert, zuweilen noch auf Scheier; vgl. Maurice Merleau- 
Ponty, Keime der Vernunft. Vorlesungen an der Sorbonne 1949-1952, hrsg. und mit 
einem Vorwort versehen von Bernhard Waidenfels, aus dem Französischen von Antje 
Kapust, mit Anmerkungen von Antje Kapust und Burkhard Liebsch, München 1994, 
S. 52, 57, 59, 61 ff.

Person und Wert A- 149

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Bermes

auch der >Logique du coeur<, wie Scheier sagt, und des >In-der-Welt- 
Seins^ wie Heidegger sich ausdrückt, willentlich in Angriff genom­
men.«29 Man könnte Merleau-Ponty zufolge also vermuten, daß 
Scheier bereits im Formalismus den späten Husserl der Lebenswelt­
analysen vorwegnimmt. Doch nichts dergleichen findet sich bei 
Scheier. Heidegger wie Scheier, so der Vorwurf Merleau-Pontys, blei­
ben philosophisch naiv und sind nicht naiv in einem guten phänome­
nologischen Sinne. Scheier ist philosophisch naiv hinsichtlich der Be­
hauptung im Formalismus, eine materiale Wertethik könne »von 
gegenständlicher Erfahrung (erst recht von der Erfahrung der Wir­
kung der Gegenstände auf das Subjekt) völlig unabhängig« sein 
(GW II, 61 f., vgl. 166). Auch ist er in einem negativen Sinne naiv, 
wenn er an einer anderen Stelle ausführt, daß es im Wesen der phä­
nomenologischen Analyse liege, »von den spezifischen Organisatio­
nen der Aktträger und den Wirklichkeitssetzungen der Gegenstände 
abzusehen, um herauszuarbeiten, was im Wesen dieser Aktarten und 
ihrer Materien gründet«, und somit die Phänomenologie »von aller 
Psychologie und Anthropologie so verschieden« sei »wie die phäno­
menologische Analyse des Denkens von der Denkpsychologie« 
(GW II, 84). Dies alles ist für Merleau-Ponty noch keine radikale 
Philosophie,30 da der Philosoph sich noch als Souverän seiner Gedan­
ken zu überblicken vermag und eine »absolute Macht philosophi­
schen Denkens«31 einfordert, die, nach Merleau-Pontys Auffassung, 
prinzipiell jedoch nicht zu erreichen ist. Das »Postulat einer un­
bedingten philosophischen Intuition« scheint Scheier »keinerlei 
Schwierigkeiten zu bereiten.«32 Ohne weiteres Nachdenken, so Mer­
leau-Ponty, beharren Scheier wie Heidegger »auf der einfachen Ge­
gensätzlichkeit von Philosophie und Humanwissenschaften«.33 Im 
eigentlichen und positiv-phänomenologischen Sinne naiv kann eine 
Philosophie aber nur dann sein, wenn der Philosoph im Philosophie­
ren sich selbst bedenkt und an dem Faktum der leiblichen Veranke-

29 Merleau-Ponty, Die Humanwissenschaften und die Phänomenologie, a.a.O., S. 186.
30 Zum Begriff einer radikalen Reflexiom vgl. Merleau-Ponty, Phänomenologie der 
Wahrnehmung, a.a.O., S. 257/253: »Radikal ist erst eine Reflexion, die mich erfaßt im 
Begriff, die Idee des Subjekts und die Idee des Objekts zu bilden und zu formulieren, die 
den Ursprung beider Ideen zutage legt, die nicht allein operierende, sondern in dieser 
Operation ihrer selbst bewußte ist.«
31 Merleau-Ponty, Die Humanwissenschaften und die Phänomenologie, a.a.O., S. 187.
32 Merleau-Ponty, Die Humanwissenschaften und die Phänomenologie, a.a.O., S. 187.
33 Merleau-Ponty, Die Humanwissenschaften und die Phänomenologie, a.a.O., S. 188.

150 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard/ (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geist und Leib

rung in der Welt erkennt, daß - wie Merleau-Ponty in der Phänome­
nologie der Wahrnehmung formuliert - die »wichtigste Lehre der 
Reduktion« »die Unmöglichkeit der vollständigen Reduktion«34 ist - 
und dies heißt die Unmöglichkeit, sich vollständig aus der leiblichen 
Weltverankerung zu lösen.

Merleau-Ponty achtet Scheiers weitreichende Aufnahme psy­
chologischer und soziologischer Fakten; im einzelnen wird er kaum 
einer der durchgeführten Wahrnehmungsanalysen in Zweifel zie­
hen. Jedoch verkennt Scheier in den Augen Merleau-Pontys die 
Funktion seiner Wesensanalysen. Sie können nicht im Dienst einer 
letztgültigen philosophischen Transparenz stehen, ob diese nun wie 
der Idealismus ein reines Ich oder wie Scheier einen Kosmos von 
Werten entdeckt. Werte und Wesen verdanken ihre Existenz viel­
mehr dem Faktum des Menschseins und müssen auf dieses Faktum 
auch wieder zurückbezogen werden. »Wie Netze vom Meeresgrund« 
- so Merleau-Ponty - »das zuckende Leben der Fische und Algen ans 
Licht heben, so müssen die Wesen Husserls [und man könnte hin­
zufügen: die Werte Scheiers] in sich die Erfahrung in all ihren leben­
digen Bezügen einfangen.«35

Merleau-Ponty vermutet bei Scheier noch Reste idealistischen 
Denkens, gegen die Scheier nicht radikal genug vorgegangen ist. Eine 
ähnliche Kritik an Scheier findet sich in Ernst Blochs 1935 erschiene­
ner Schrift Erbschaft dieser Zeit: Der »feudale Idealismus« der Sche- 
lerschen Wert- und Wesensanalysen, wie Bloch sich ausdrückt, 
enthülle allenfalls eine interessante, jedoch keine echte Person.36

Vielleicht jedoch stand Scheier Merleau-Ponty hinsichtlich der 
Relation zwischen Personalität und Leiblichkeit näher, als dieser ver­
mutete. Dies soll im folgenden untersucht werden, indem insbeson­
dere Merleau-Pontys Ausführungen in der Phänomenologie der 
Wahrnehmung und Scheiers Untersuchungen im Formalismus zu­
grunde gelegt werden.

34 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 11/VIII.
35 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 12/X. »Der notwen­
dige Durchgang durchs Wesen bedeutet nicht, daß es zum Gegenstände der Philosophie 
wird, sondern im Gegenteil, daß unsere Existenz so gänzliche benommen ist von der 
Welt, daß sie nicht im gleichen Moment, in dem sie der Welt sich zuwirft, sich selbst als 
solche zu kennen vermag, es vielmehr, um ihre Faktizität selbst zu erkennen und uns 
zuzueignen, des Feldes der Idealität bedarf« (S. llf./IX).
36 Ernst Bloch, Erbschaft dieser Zeit (1935), in: ders., Gesamtausgabe, Bd. 4, Frank- 
furt/M. 1977, S. 304 f.

Person und Wert A- 151

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Bermes

II. Die Wirklichkeit des Leibes und die Möglichkeit der Person

Die offensichtlich durch die zeitliche Differenz bedingten Unter­
schiede zwischen Scheier und Merleau-Ponty sollen im Verlauf der 
folgenden Darstellung, die auf der Suche nach Berührungspunkten 
zwischen beiden Denkern bezüglich der Frage nach der Personalität 
ist, nicht überdeckt werden. Sie müssen in Rechnung gestellt und 
fixiert werden; sie dürfen aber nicht voreilig, bevor die eigentliche 
philosophische Frage formuliert ist, als Argument benutzt werden. 
Die Unterschiede resultieren z. T. aus der phänomenologischen Per­
spektive selbst. Es ist evident, daß eine Phänomenologie, die die Lo­
gischen Untersuchungen zur Grundlage hat, anders an die Fragestel­
lungen herangeht als ein Philosophieren, das sich auf die Ideen oder 
auf die Krisis der europäischen Wissenschaften beruft. Merleau- 
Ponty stützt sich im wesentlichen auf die Spätschriften Husserls, die 
eine transzendentalphilosophische Grundlegung der Phänomenolo­
gie im Ausgang von der Lebenswelt intendieren. Er greift dement­
sprechend auf den umgedeuteten transzendentalen Ansatz Husserls 
zurück,37 wie er auch die Notwendigkeit einer genetischen Betrach­
tung nicht nur in Rechnung stellt, sondern sie geradezu mit der 
Hilfestellung Eugen Finks resp. Hegelscher Gedanken potenziert.38 
Scheier hingegen philosophiert im Ausgang von der eidetischen Phi­
losophie und betont immer wieder, vielleicht auch zu häufig, eine 
reine und absolute Wesensanalyse.

Neben der Methode ist aber auch die einleitende Aufgabenstel­
lung und Zielsetzung eine andere. Merleau-Pontys Absicht ist es, wie 
er gleich zu Anfang der Struktur des Verhaltens ankündigt, »ein Ver­
ständnis zu gewinnen von den Beziehungen zwischen dem Bewußt­
sein und der Natur - der organischen, der psychologischen oder 
selbst der sozialen Natur«39. Scheier hingegen kündigt im Formalis­

37 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 5/3: »Zurückgehen 
auf die >Sachen selbst< heißt zurückgehen auf diese aller Erkenntnis vorausliegende 
Welt, von der alle Erkenntnis spricht und bezüglich deren alle Bestimmung der Wissen­
schaft notwendig abstrakt, signitiv, sekundär bleibt, so wie die Geographie gegenüber 
der Landschaft, in der wir zuerst lernten, was dergleichen wie Wald, Wiese und Fluß 
überhaupt ist.«
38 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 153f./146f.: »Die 
Rückkehr zu kausalem Denken und Naturalismus wird solange gerechtfertigt bleiben, 
[...] solange die Phänomenologie nicht zur genetischen Phänomenologie geworden ist.«
39 Merleau-Ponty, Struktur des Verhaltens, a.a.O., S. 1/1; vgl. auch Merleau-Ponty, 

152 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geist und Leib

mus eine wissenschaftliche Grundlegung der philosophischen Ethik 
an, die »im Geist eines strengen ethischen Absolutismus und Objek­
tivismus« als Versuch einer in der Person fundierten und materialen 
Werten folgenden Ethik aufzufassen ist.40 Und im Anschluß an das 
Vorhaben, den Personbegriff zu bestimmen und das Wesen der Per­
son zu erfassen,41 sucht Scheier zwischen Körper, Leib, Bewußtsein, 
Ich (empirisches und transzendentales Ich), Person und den dazu­
gehörigen Korrelaten Grenzen zu ziehen (GW II, 157 f. in En. 1, 195, 
334 ff.).

Demgegenüber besteht Merleau-Pontys Interesse nicht in erster 
Linie darin, eine Konzeption der Personalität im Unterschied zum Ich 
oder zum Leib zu entwickeln oder einen elaborierten Begriff der Per­
son selbst aufzuzeigen.42 Jedoch schweigt er sich hinsichtlich der phi­
losophischen Frage nach der Personalität nicht aus. Bevor jedoch 
sinnvoll von >Person< gesprochen werden kann, ist es dem Autor der 
Phänomenologie der Wahrnehmung mehr als ein Anliegen zu er­
weisen, daß »der Leib, mit dem wir wahrnehmen, gleichsam ein 
natürliches Ich und selbst das Subjekt der Wahrnehmung ist.«43 Die 
phänomenologische Analyse der leiblichen Verankerung in der Welt, 
wie Merleau-Ponty sie durchführt, entdeckt ein personales Sein als 
sekundäres Phänomen; die Analyse der Wahrnehmungserfahrung 

Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 185/180, wo er das Ziel seiner Unter­
suchungen gleichsam tiefer legt, indem er den Ausgangspunkt des Philosophierens im 
Vollzug der Akte in statu nascendi erkennt: »Unser beständiges Ziel ist die Aufklärung 
der primordinalen Funktion, durch die wir Raum, Gegenstände und Werkzeuge für uns 
sein lassen und uns zu eigen machen, und die Beschreibung des Leibes als des Vollzugs­
ortes dieser Zueignung.«
40 Scheier, Der Formalismus in der Ethik, a. a. O., S. 9, 14.
41 Eine sehr konzise Darstellung des Schelerschen Personalismus bietet Heinz Leonardy, 
Liebe und Person. Max Scheiers Versuch eines >phänomenologischen< Personalismus, 
Den Haag 1976, vgl. bes. S. 115-192.
42 An diesem Punkt wurden z. T. die Unterschiede zwischen Scheier und Merleau-Ponty 
fixiert; vgl. Bernhard Lorscheid, Das Leibphänomen. Eine systematische Darbietung der 
Schelerschen Wesensschau des Leiblichen in Gegenüberstellung zu leibontologischen 
Auffassungen der Gegenwartsphilosophie, Bonn 1962, S. 130: »Obschon Merleau-Pon­
ty mit dem nicht in Psychisches und Physisches aufzugliedernden Leiberleben sachlich 
die psychophysische Indifferenz des Leibes herausstellt, obschon er in dem Vergleich des 
in die Welt verflochtenen Leibes mit dem >Sich-zu-einer-Welt-Verhalten< des Tieres 
wohl die Tatsache berührt, daß der Leib Bezugszentrum für die Umwelt ist, gelangt doch 
auch er nicht [etwa im Gegensatz zu Scheier, wie der Autor meint] zur eigentlichen 
Erhellung des subjektiv erlebten Leibes.«
43 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 243/239.

Person und Wert A- 153

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Bermes

zeigt primär, »daß man in mir wahrnimmt, nicht, daß ich wahr­
nehme.«44 Personale Akte greifen auf die Anonymität vorgängiger 
Wahrnehmungen zurück und schaffen neue Situationen, ohne sich 
jedoch von der Permanenz des Leibes je lösen zu können.45 »Das ei­
gentlich persönliche Existieren« ist in den Augen Merleau-Pontys, 
»ein je und je zeitweiliges, und sowie seine Flut sich zurückzieht, 
vermögen die in ihm gefaßten Entschlüsse dem Leben nur mehr 
einen gezwungenen Sinn zu geben.«46 Dies bedeutet nicht, daß Mer- 
leau-Ponty eine bloß aktualistische Theorie der Person vertritt. Per­
sonale Akte sedimentieren sich im habituellen Leib und wirken dort 
als Stil des menschlichen Lebens fort. Man kann demgemäß Persona­
lität bei Merleau-Ponty als die ausgezeichnete Möglichkeit des Men­
schen ansehen, die in seinem wirklichen Verhalten als Zur-Welt-sein 
mittels leiblicher Verhaltungen gegeben ist. Das Zur-Welt-sein selbst 
erlaubt es, die Wirklichkeit der natürlichen und leiblichen Veranke­
rung in der Welt ständig zu einer kulturellen und sinnfälligen Ver­
ankerung hin zu übersteigen, ohne daß der Leib jedoch in einem 
absoluten Sinne je transzendiert werden könnte.

Auf einen ersten Blick scheint Scheier Merleau-Ponty z. T. zu­

44 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 253/249; vgl. S. 280/ 
277.
45 Vgl. dazu die bereits von Merleau-Ponty in der Struktur des Verhaltens, a.a.O., 
S. 197/186, geäußerten Vorbehalte gegenüber einer voreiligen Auffassung des Bewußt­
seins: »Da die Unterscheidung von sinnlichem Gehalt und apriorischer Struktur eine 
sekundäre Unterscheidung ist, berechtigt zwar in der Welt der Naturobjekte, von der 
das Erwachsenenbewußtsein Kenntnis hat, aber undurchführbar im kindlichen Bewußt­
sein, - da es bestimmte Arten von >materialem Apriori< [es folgt ein Verweis auf Sche­
iers Formalismus] gibt, wandelt sich die Idee, die wir vom Bewußtsein zu bilden haben, 
von Grund auf. Man kann das Bewußtsein nicht mehr definieren als universale Funk­
tion der Ordnung der Erfahrung, die all ihre Gegenstände den Bedingungen der logi­
schen und der physischen Existenz unterwirft [...] und die ihre Spezifikation einzig der 
Mannigfaltigkeit der Gehalte verdankt.«
46 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 109/100. Die Bedeu­
tung der Zeit für die Untersuchungen Merleau-Pontys wird ersichtlich, wenn er an 
gleicher Stelle ausführt: »Die Verschmelzung von Leib und Seele im Akt, die Sublimie­
rung des biologischen Daseins zur persönlichen Existenz und der natürlichen Welt zur 
Kulturwelt empfängt ihre Möglichkeit wie auch ihre Gebrechlichkeit aus der Zeitstruk­
tur unserer Erfahrung. Jede Gegenwart erfaßt letztlich durch ihre Horizonte unmittel­
barer Vergangenheit und nächster Zukunft hindurch das Ganze aller möglichen Zeit; sie 
überwindet so die Zerstreuung der Augenblicke und vermag selbst der Vergangenheit 
noch erst ihren endgültigen Sinn zu geben, ja der persönlichen Existenz noch jene Ver­
gangenheit aller Vergangenheiten anzueignen, die uns die Stereotypie des Organischen 
am Ursprung alles willentlichen Seins erraten läßt.«

154 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geist und Leib

zustimmen, um sich dann aber um so radikaler von ihm abzugren­
zen. Scheier stellt bekanntlich heraus, daß die Person die »unmit­
telbar miterlebte Einheit des Er-Lebens« ist und »nicht ein nur ge­
dachtes Ding hinter und außer dem unmittelbar Erlebten«.47 Diese 
Bestimmung der Person ergänzt Scheier durch eine strenge Abgren­
zung vom Leib. Dem Autor des Formalismus gilt nämlich jede end­
liche Person als ein Individuum qua Person - »und auch nicht erst 
durch den Leib« (GW II, 371). So wie Personalität nach Scheier nur 
dem »wesenhaft vollsinnigen und mündigen Menschen« (GW II, 
472) zukommen kann, so muß die Person als Person auch unabhän­
gig vom Leib gedacht werden, wie auch das Ich des Erlebens vom Leib 
getrennt werden muß: »Auch einer faktischen, bestimmten Leib­
lichkeit oder gar eines bestimmten organischen Körpers bedarf das 
individuelle Erlebnisich nicht zu seiner Identifizierung als dieses 
individuellen.« (GW II, 377) Und als wollte Scheier direkt gegen 
Merleau-Ponty argumentieren, führt er aus, daß das »mit Person 
Gemeinte« »dem Ich gegenüber etwas von einer Totalität« hat, »die 
sich selbst genügt« (GW II, 389), daß »der Leib nicht zur Person­
sphäre und Aktspähre, sondern zur Gegenstandssphäre eines jegli­
chen Bewußtseins von etwas< und seiner Arten und Weisen gehört« 
(GW II, 397), um schließlich auszuführen, daß Personalität »Herr- 

47 Zum Begriff der Person vgl. GW II, 14: »[...] alle Werte [sind] den Personwerten 
unterzuordnen«; GW II, 50f.: »Denn die Person ist weder selbst ein Ding, noch trägt 
sie das Wesen der Dinghaftigkeit in sich, wie dies allen Wertdingen wesentlich ist. Als 
die konkrete Einheit aller nur möglichen Akte steht sie der ganzen Sphäre möglicher 
>Gegenstände< [...] gegenüber [...]. Sie existiert nur im Vollzug ihrer Akte«; GW II, 103 
in Fn. 1: »Person ist kontinuierliche Aktualität«; GW II, 371: »[...] daß nämlich Person 
niemals als ein Ding oder eine Substanz gedacht werden darf [...] Person ist vielmehr 
die unmittelbar erlebte Einheit des Er-lebens - nicht ein nur gedachtes Ding hinter und 
außer dem unmittelbar Erlebten«; GW II, 382 f.: »Person ist die konkrete, selbst wesen­
hafte Seinseinheit von Akten verschiedenartigen Wesens, die an sich [...] allen wesen­
haften Aktdifferenzen [...] vorhergeht. Das Sein der Person >fundiert< alle wesenhaft 
verschiedenen Akte«; GW II, 384: »Vielmehr steckt in jedem voll konkreten Akt die 
ganze Person und >variiert< in und durch jeden Akt auch die ganze Person«; GW II, 385: 
»Da die Person ihre Existenz ja eben erst im Erleben ihrer möglichen Erlebnisse voll­
zieht, hat es gar keinen Sinn, sie in den gelebten Erlebnissen erfassen zu wollen [...] 
Vielmehr ist es die Person selbst, die, in jedem ihrer Akte lebend, auch jeden voll mit 
Eigenart durchdringt«; GW II, 389: »D.h. zum Wesen der Person gehört; daß sie nur 
existiert und lebt im Vollzug intentionaler Akte. Sie ist also wesenhaft kein Gegen­
stands; GW II, 471: »[...] 1) Jede psychologische Objektivierung ist mit Entpersonali- 
sierung identisch. 2) Person ist jedenfalls als Vollzieher intentionaler Akte gegeben, die 
durch die Einheit eines Sinnes verbunden sind«; vgl. auch GW II, 475.

Person und Wert A- 155

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Bermes

schäft über den Leib« voraussetzt: »Das Phänomen der Personalität 
ist aber nicht nur auf den wesenhaft vollsinnigen und mündigen 
Menschen beschränkt, sondern auch nur auf solche Menschen, in 
denen die Herrschaft über ihren Leib unmittelbar in die Erscheinung 
tritt und die sich selbst unmittelbar als Herren ihres Leibes fühlen, 
wissen und erleben. [...] Wer vorwiegend in seinem Leibbewußtsein 
so lebt, daß er sich mit dessen Gehalt identifiziert, ist keine Person.« 
(GW II, 472)

Um diese Sätze adäquat zu verstehen, ist die Perspektive nach­
zuvollziehen, die Scheier einnimmt. Scheier sagt nicht, daß der 
Mensch prinzipiell nichts mit dem Leib zu tun hat, sondern er sagt, 
daß, wenn Personalität als Möglichkeit des Menschseins zum Thema 
wird, so muß dies als unabhängig von der faktischen Situation und 
Organisation des Menschen geschehen; denn es ist gerade das Cha­
rakteristikum des Menschen, sich über das Wirkliche zu erheben, 
indem er sich als Person zu begreifen vermag. Man würde - mit an­
deren Worten - das Phänomen der Personalität reduzieren und auch 
am Menschen vorbeigehen, würde Personalität einzig auf den kon­
kreten Leib als Körper reduziert. Ähnliches konstatiert auch Mer- 
leau-Ponty, wenn er ausführt, daß personale Existenz sich nur im 
Überstieg aus der leiblichen Verankerung ergeben kann, daß der 
Keim der Personalität im Vollzug des Zur-Welt-seins zu suchen ist. 
Hier kommt die noch stumme Erfahrung zum Ausdruck ihres eige­
nen Sinnes.

Unter dieser Perspektive werden auch die Sätze Scheiers ver­
ständlich, die in einem ersten Durchgang den zuvor angeführten 
Aussagen bezüglich der Unabhängigkeit der Person vom Leib zu wi­
dersprechen scheinen. Gleichzeitig nämlich gilt für Scheier, daß die 
Leiblichkeit im Sinne einer »materialen Wesensgegebenheit« »als 
Form der Wahrnehmung fungiert« (GW II, 397) und daß der »Zu­
sammenhang von >Ich< und >Leib< selbst« ein »Wesenszusammen­
hang« (GW II, 402) ist. Und dies wird noch einmal deutlich von Sche­
ier unterstrichen durch die Aussage, »daß wir durchaus nicht erst 
durch >Erfahrung< [...] >lernen< müssen, daß wir keine Engel sind, 
sondern einen Leib besitzen« (GW II, 401). Diese Aussagen blieben 
unverständlich, faßte man die zuvor angeführten Sätze Scheiers zur 
Person als Aussagen über den Menschen. Der Wesensbegriff der Per­
son ist unabhängig vom Wesensbegriff des Menschen, gerade weil 
Person und Mensch einen Wesenskern teilen: Der Mensch »ist ein 
Ding, das sich selbst und sein Leben und alles Leben transzendiert.

156 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geist und Leib

Sein Wesenskern - abgesehen von aller besonderen Organisation - 
ist ebenjene Bewegung, jener geistige Akt des Sichtranszendierens!« 
(GW II, 293)

Im Resume dieser Gedankengänge ergibt sich, daß Scheier den 
Menschen als ein sich über seine leibliche und milieubedingte Ver- 
faßtheit transzendierendes Wesen begreift und daß der Mensch sich 
in diesem Überstieg unabhängig vom Faktum des Leibes zu seiner 
Personalität als Einheit aller Akte hin zentrieren kann. Der Mensch 
ist das Wesen, das sich im Vollzug seiner Akte, wie Scheier 1928 in 
der Philosophischen Weltanschauung sagen wird, zur Person »nur [!] 
aktiv sammeln kann« (GW IX, 83), ohne eine letzte Gegenständlich­
keit oder Zuständlichkeit in einer Personensubstanz je erreichen zu 
können. Personalität kommt dem Menschen demnach als Aufgabe 
zu, ohne daß jedoch eine objektivierte Person je erreicht werden 
könnte.48 In diesem Sinne nähert sich Scheier Merleau-Pontys Auf­
fassung bis auf die Tatsache, daß Merleau-Ponty erstens dem Leib 
weitgehendere Fähigkeiten zuspricht und er zweitens die Rede von 
Gott und Welt, die Scheier insbesondere mit der Person verknüpft, 
vermeidet.

Hinsichtlich der Fähigkeiten, die Merleau-Ponty dem Leib zu­
spricht, ist zu sagen, daß der französische Phänomenologe tatsächlich 
in seinen Forschungen zu zeigen vermag, daß dem Leib als handeln­
dem Leib mehr zuerkannt werden muß als Scheier vermutet. Mer­
leau-Ponty lehnt die berühmte Schelersche Differenzierung zwi­
schen >Seele<, >Körperleib<, >Ich< und >Leib< auf der einen Seite und 
den dazugehörigen Korrelaten >Leibich<, >toter Körper<, >Außenwelt< 
und >Umwelt< auf anderen Seite als strikte und endgültige - nicht 
jedoch als funktionale - Trennungen ab, weil er in seinen Unter­
suchungen aufzeigen kann, daß diese Differenzen - sowohl in ver­
tikaler Hinsicht auf die Stufen als auch in horizontaler Hinsicht auf 

48 Vgl. auch Scheiers Tod und Fortleben (1913/14), GW X, 46 f: »Was gehört zum We­
sen der Person, wenn im Sterbensakt der Leib aufhört zu sein - zur Person als der selbst 
noch aktuellen, konkreten Einheit aller Akte, zur Idee dieses einheitlichen, konkreten 
Tatfaktors, der an keine sog. >Substanz< angeheftet werden darf? Ich antworte: Es gehört 
dann zum Wesen der Person genau das nämliche, was zu ihrem Wesen gehörte, als der 
Mensch lebte - nichts Neues also daß so, wie sich während des Lebens ihre Akte 
>hinausschwangen< über die Leibzustände, sich nun sie selbst auch hinausschwinge über 
ihres Leibes Zerfall. Und nur dieses Schwingen, dieses Fort- und Hinausschwingen, 
dieser dynamische Actus, der zu ihrem Wesen gehört - er allein wird und muß im 
Sterben das volle Erleben und Sein der Person sein.«

Person und Wert A- 157

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Bermes

die Korrelate - im faktischen Verhalten des Eigenleibes ineinander 
übergehen resp. die Unterschiede im leiblichen Verhalten selbst 
gründen. Doch eine derartige Auffassung führt nicht dazu, daß die 
Dignität der persönlichen Existenz bei Merleau-Ponty dadurch ge­
fährdet würde. Ganz im Gegenteil: Wenn bereits dem leiblichen Ver­
halten beispielsweise die Konstitution von Subjektivität und Objek­
tivität zugesprochen werden kann,49 so kann erst die personale 
Existenz diese zur Aussprache ihres eigenen Sinnes bringen. - An­
ders aber steht es mit der von Scheier der Person als Korrelat zuge­
ordneten Welt.

III. Die Welt als Korrelat der Person und 
der Mensch als Gottsucher

Die vorigen Ausführungen thematisierten den Begriff der Person als 
anthropologisches Radikal im Kontext einer phänomenologischen 
Analyse des Menschseins. Hiervon unterscheiden kann man einen 
metaphysischen Begriff der Person, der über den genuin anthropolo­
gischen Kontext hinausreicht. Erkennbar wird dieser metaphysische 
Ansatz, wenn Scheier der Person als Sachkorrelat die Welt im Gegen­
satz zur Umwelt zuordnet. Hier, und nicht in der Auffassung von 
Person und Leib, liegen die entscheidenden Thesen, die Scheier von 
Merleau-Ponty trennen.

Erst der Person kann nach Scheiers Ansicht im Unterschied zum 
Ich oder zum Leib, dem eine Umwelt gegeben ist, eine Welt als Kor­
relat zugesprochen werden, die alle Umwelten umgreift. Diese Welt 
aber ist die Welt einer Person, nicht die aller Personen. Erst mit 

49 In diesen Kontext gehört Merleau-Pontys Beispiel, das er von Husserl übernommen 
hat, daß die Berührungen der rechten Hand durch die linke Hand und umgekehrt im 
Keim die Kategorien von Subjektivität in sich tragen. Scheier kommt selbst auf dieses 
Beispiel zu sprechen, jedoch diskutiert er es einzig unter dem Gesichtspunkt der Identi­
tät des Eigenleibes, nicht unter dem der Etablierung kategorialer Begriffe; vgl. GW II, 
399: »Mag es auch eines Lernens und einer allmählichen >Entwicklung< bedürfen, die 
rechte Hand, deren Sein, Gestalt, Fingerbewegung ich als Bestandteil meines inneren 
Leibbewußtseins besitze und in der es mir z.B. jetzt >weh< tut, als dasselbe Ding zu 
nehmen, das ich jetzt mit der Linken befühle und dem mein optisches Bild entspricht 
[...], so betrifft dieser Lernprozeß doch immer nur 1. die Zuordnung der sich entspre­
chenden Teile der >Seiten< des einen >Leibes< [...], bei der die unmittelbare Identität des 
ganzen von außen und innen gegebenen Leib-Gegenstandes bereits vorgegeben ist 
[...].«

158 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geist und Leib

einem als konkreter Person mitgesetzten Gott50 kann der Mikrokos­
mos der Personalwelt zu einem Makrokosmos einer einheitlichen 
und identischen Welt aller Personalwelten werden.

Zugleich aber qualifiziert Scheier den Menschen als »Gott­
sucher«. Der Mensch ist als transzendierendes Wesen nur Träger 
einer Tendenz in »Richtung auf das Göttliche« (GW II, 296); inner­
halb dieses Vollzugs kann er sich zur Person sammeln. Auf einer 
höheren Stufe, und hier scheidet sich der anthropologische vom me­
taphysischen Ansatz, muß diese Person, wie gesehen, mit dem Postu­
lat eines Makrokosmos als Einheit aller konkreten Personalwelten 
zugleich Gott als eine konkrete Person mitsetzen.

Merleau-Ponty weicht an diesem Punkt von Scheier entschei­
dend ab. Die Welt ist kein Korrelat der Person; der Mensch ist viel­
mehr als Mensch zur Welt. Für Merleau-Ponty ist die Vorstellung 
phänomenologisch nicht ausweisbar, eine Person könne sich auf ihre 
Personalwelt oder einen Makrokosmos beziehen, wenn die Person als 
Einheit des Erlebens bestimmt wird. Hierfür können weder Anhalts­
punkte in der faktischen Wahrnehmung gefunden werden noch ist 
eine derartige Ansicht durch phänomenologische Intuition zu erfas­
sen. Die Hypothese Scheiers ist aus der Sicht Merleau-Pontys eine 
bloße, nicht ausgewiesene Konstruktion. Phänomenologisch einsich­
tig ist einzig die Welt als Horizont, in dessen Atmosphäre sich der 
Mensch verhält, nicht jedoch als starres Korrelat. Deutlich wird die­
ses Problem bei Scheier, wenn er ausführt: »Nur die Person ist nie­
mals ein >Teil<, sondern stets das Korrelat einer >Welt<: der Welt, in 
der sie sich erlebt.« (GW II, 392) Hierauf würde Merleau-Ponty ant­
worten, daß die Person, wenn sie sich in einer Welt erlebt, freilich ein 
Teil derselben sein muß, Personalität aber nicht ausgezeichnet ist, 
durch das Sein in Differenz zu einer Welt, sondern durch das Sein 
zu einer Welt als Horizont.

Hinsichtlich der Personalität als anthropologischer Konstante 
stimmt Merleau-Ponty mit Scheier überein. Er würde sicherlich auch 
noch Scheier zustimmen können, wenn dieser den Menschen als 
Gott-Sucher beschreibt, ohne daß jedoch je Gott gesetzt oder im Be­

50 Vgl. GW II, 396: »Und wer >die< konkrete absolute Welt sagt und setzt, und dabei 
nicht seine eigene meint, der setzt auch die konkrete Person Gottes unweigerlich mit.« 
Scheier selbst verweist freilich im Vorwort zur dritten Auflage des Formalismus (GW II, 
17) darauf, daß er die hier vorgestellten Ansichten nicht mehr teile und daß gerade seine 
anthropologischen Untersuchungen darüber Aufschluß geben werden.

Person und Wert A- 159

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Bermes

zug auf den Makrokosmos mitgesetzt wird. Der These Scheiers je­
doch, daß sich die Person selbst wiederum einen Halt schaffen könne 
jenseits der menschlichen Sammlungsbewegung und leiblichen Ver­
ankerung, so wie Scheier dies zumindest insinuiert,51 bestreitet Mer- 
leau-Ponty.

Merleau-Pontys Gründe hierfür liegen auf der Hand. Wenn die 
Person nichts anderes sein kann als die Einheit des Erlebens, so ist sie 
genau das und nichts weiter. Der Person kann gar kein Korrelat zu­
geordnet werden, wenn sie sich nicht selbst objektivierte, was aber 
nach Scheier eigentlich nicht möglich ist. Dies bedeutet nach Mer- 
leau-Ponty aber nicht, daß der Mensch oder die Person welt-los 
wären: Der Mensch als sich transzendierendes Wesen und als Gott­
sucher, trägt im Erleben selbst und stets den Keim der Welt, nämlich 
als Zur-Welt-sein, wie der Terminus technicus bei Merleau-Ponty 
heißt. Einen Makrokosmos oder eine Personalwelt kann der Mensch 
sich zwar als eine sich bewährende Hypothese bilden, jedoch immer 
nur eingedenk der Konstitutionsleistung des Zur-Welt-seins: »Das 
Problem der Welt, und zu allem Anfang das des eigenen Leibes, ist 
eben dies, daß alles darin bleibt.«52

Wieder anders verhält es sich mit dem ethischen Personalismus 
Scheiers. Wenngleich Merleau-Ponty mit guten Gründen Scheiers 
metaphysischen Personbegriff ablehnt, so stellt sich doch die Frage, 
ob die Ethik nicht einen Begriff der Person benötigt, der über die 
anthropologische Charakterisierung hinausreicht. Hierauf gibt Mer­
leau-Ponty keine explizite Antwort. Der französische Denker scheint 
nur das auszuführen, was Friedrich Hebbel 1838 in seinen Tagebü­
chern zur Philosophie notiert hat. Hebbel skizziert kurz, daß die Phi­
losophie eigentlich nur eine »höhere Pathologie« ist: »Es ist nicht 
nötig, daß alle Fragen beantwortet werden, es reicht bei den wichtig­
sten schon hin, wenn sie nur aufgeworfen werden«.53 Freilich müssen 
sich Hebbel und Merleau-Ponty nicht nur fragen lassen, inwieweit 
denn eine Ethik ohne Antworten auskommen kann, sie müssen sich 

51 Vgl. GW II, 396: »[...] so ist auch alle Wesensgemeinschaft von individuellen Per­
sonen nicht in irgendeiner >Vernunftgesetzmäßigkeit< oder einer abstrakten Vernunfti­
dee gegründet, sondern allein in der möglichen Gemeinschaft dieser Personen zur Per­
son der Personen, d.h. in der Gemeinschaft mit Gott. Alle anderen Gemeinschaften 
sittlichen und rechtlichen Charakters haben diese Gemeinschaft zum Fundament.«
52 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 233/230.
53 Friedrich Hebbel, Tagebücher, Auswahl und Nachwort von Anni Metz, Stuttgart 
1987, S. 58 (Nr. 1170 und 1171).

160 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geist und Leib

darüber hinaus auch fragen lassen, wie eine Ethik durch eine Patho­
logie begründet werden kann, wo doch die Ethik dafür sorgen sollte, 
daß der Mensch zumindest nicht allzu früh in die Hände des Patho­
logen gerät.

Person und Wert A- 161

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

