Christian Bermes

Geist und Leib.

Phinomenologie der Person bei Scheler und Merleau-Ponty

Der Begriff der Person wird haufig unterschétzt, indem man Per-
sonalitdt mit dem Leib identifiziert, oder iiberschitzt, wenn Person
mit reinem BewufStsein gleichgesetzt wird: Die Person, so die phi-
losophische Zwickmiihle, kann einerseits nicht unabhingig vom Leib
gedacht werden, andererseits ist die Person mehr als der Leib — in ihm
driickt sich namlich Bewuftes, Geistiges, Individuelles oder eben Per-
sonales aus. Daf3 gerade der menschliche Leib die Biihne darstellt, auf
der die Idealitit des Geistes resp. des Personalen zum konkreten Aus-
druck ihrer selbst kommt, bewog Edmund Husserl in den Ideen II
dazu, dem einen Leib eine »zweiseitige Realitdt« zuzuschreiben: Der
Leib ist »Realitdt hinsichtlich der Natur als der anschaulichen Sa-
chenwelt und zugleich Realitit hinsichtlich des Geistes«.! Ahnliches
hebt auch Ernst Cassirer 1929 im dritten Band seiner Philosophie der
symbolischen Formen hervor, wenn er ausfiihrt, dafd das Verhaltnis
von Seele und Leib »das erste Vorbild und Musterbild fiir eine rein
symbolische Relation«? ist, in der gleichurspriinglich Innen und Au-
Ben, Vorher und Nachher, Wirken und Bewirktes walten.

Blickt man nun auf die Philosophien Schelers und Merleau-
Pontys, so werden vordergriindig zwei unterschiedliche Angebote
vorgestellt, die einer Uberschitzung resp. Unterschitzung der Person
nahekommen. Der eine — Max Scheler — definiert die Person iiber den
Geist als Gesamtsphire der Akte, der andere — Maurice Merleau-
Ponty — sieht die Personalitdt des Menschen als >bloflen< Appendix
eines anonym fungierenden leiblichen Verhaltens. Folgte man dieser

! Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen
Philosophie, Zweites Buch, Phdnomenologische Untersuchungen zur Konstitution,
Husserliana IV, hrsg. von Marly Biemel, Den Haag 1952, S. 284.

? Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Band 3: Phdnomenologie der
Erkenntnis (1929), Darmstadt 1990, S. 117.

Person und Wert A 139

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

140

Christian Bermes

schlichten Gegeniiberstellung, so miifite man nur noch zwischen den
Alternativen wahlen: Leib oder Geist. Mit dieser Wahl wiirde nun
aber genau das verspielt, was beide Philosophen in eins zu denken
versuchen und was beide als Phinomenologen kennzeichnet. Es geht
Scheler wie auch Merleau-Ponty um eine phanomenologische Aus-
legung des Menschen, die jenseits der etablierten Kategorien von
Idealismus und Empirismus ein personales Menschsein aufweist als
ein in der weltlichen und leiblichen Verankerung sich tibersteigendes
und gleichzeitig wieder zentrierendes Verhalten. Wie Verankerung,
Uberstieg und Zentrierung von beiden Philosophen gedacht wird,
dies soll im folgenden geschildert werden.

In einem ersten Teil wird die Scheler-Rezeption Merleau-Pontys
nachgezeichnet, um kenntlich zu machen, in welcher Perspektive
Merleau-Ponty Scheler liest und welche Themen den franzdsischen
Phinomenologen bei Scheler besonders interessieren. In einem zwei-
ten Abschnitt soll im Ausgang von Schelers Untersuchungen im For-
malismus gezeigt werden, daf sein Begriff der Person, obwohl von
ihm emphatisch herausgestellt, in einem anthropologischen Sinne
ein offenes Projekt bleibt. Und insoweit weisen Schelers und Mer-
leau-Pontys Philosophien mit Blick auf eine Phdnomenologie der
Person als anthropologische Fragestellung eine strukturelle Ahnlich-
keit auf: Personalitit ist keine zustdndliche Auszeichnung des Men-
schen, so daf sie ihm einfach gegeben oder mittels seiner empiri-
schen Organisation schlicht mitgegeben wire, Personalitdt ist
vielmehr dem Menschen als Menschen aufgegeben. In einem dritten
Teil soll abschliefend die Differenz zwischen Scheler und Merleau-
Ponty angedeutet werden. Der Unterschied zwischen beiden Den-
kern besteht, so wird zu zeigen sein, nicht in der Deutung der Rela-
tion zwischen Personalitat und Leiblichkeit; sie griindet vielmehr in
einer weiterfithrenden Auslegung der Person durch Scheler, wonach
der Person noch ein Korrelat, nimlich >die Welt¢, zugesprochen wer-
den mu§.

I. Merleau-Pontys Scheler-Rezeption

Als Scheler 1928 verstarb, besuchte Merleau-Ponty, der im Jahre
1908 geboren wurde, die Ecole Normale Supérieure. Er lernte dort
neben Jean-Paul Sartre und Simone de Beauvoir auch Jean Hyppolite

kennen, dessen Hegel-Studien aus den spiten vierziger Jahren Mer-

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geist und Leib

leau-Ponty sehr schitzte.> Im Riickblick Sartres auf den Beginn sei-
ner Freundschaft mit Merleau-Ponty heifit es: »In der Ecole Normale
Supérieure kannten wir uns, ohne uns haufig zu sehen. [...] Dennoch
bereiteten wir uns, ohne es zu wissen, darauf vor, uns zu begegnen:
jeder von uns versuchte, so gut er konnte und mit den Mitteln, die
ihm zur Hand waren, die Welt zu verstehen. Und wir hatten diesel-
ben Mittel — sie hieflen damals Husserl und Heidegger [...].«* Fiir
Merleau-Ponty war in der Tat das erste philosophische Mittel, die
Welt zu verstehen, die Phinomenologie Edmund Husserls. Freilich
kannte und schitze er auch Heidegger, doch dessen ontologischen
Differenzierungen folgte er ungern. In der 1945 publizierten Phéino-
menologie der Wahrnehmung bemerkt Merleau-Ponty lapidar, daf8
Sein und Zeit »aus einem Hinweis Husserls« hervorgegangen sei
»und nichts anderes als die Auslegung des >natiirlichen Welt-
begriffsc«« zum Thema habe.® Heidegger selbst bestitigt in einem
Brief von 1972 an Hannah Arendt die Einschitzung, dafl Merleau-
Ponty eigentlich nie richtig bei seiner, also der Heideggerschen, Fun-
damentalontologie angelangt sei, wenn er in mehrdeutigen und auch
selbstgefilligen Worten ausfiihrt, dafl Merleau-Ponty »auf dem Weg
von Husserl zu Heidegger« war, er aber das Ziel nicht erreichte.®
Die Husserlsche Phdnomenologie ist fiir Merleau-Ponty das

3 Zu Sartre vgl. Maurice Merleau-Ponty, Un auteur scandaleux (1947), in: ders, Sens et
non-sens (1948), Paris 1996, S. 53-60; zu Hyppolite vgl. Maurice Merleau-Ponty, L'exi-
stentialisme chez Hegel (1946), in: ders., Sens et non-sens, a.a.O., S. 79-87. Einen Uber-
blick iiber Merleau-Pontys philosophischen Gedankenweg bis 1945 bietet: Theodore
E. Geraets, Vers une nouvelle philosophie transcendentale. La genése de la philosophie
de Maurice Merleau-Ponty jusqu’a la >Phénoménologie de la perception, Den Haag
1971. Einen Einstieg in Biographie und Philosophie Merleau-Pontys findet sich in:
Christian Bermes, Maurice Merleau-Ponty zur Einfiihrung, Hamburg 1998; Bernhard
Waldenfels, Phinomenologie in Frankreich, Frankfurt/M. 1987, S. 142-216.

4 Jean-Paul Sartre, Freundschaft und Widerspriiche, in: ders., Sartre iiber Sartre. Auf-
sitze und Interviews 1940-1976, hrsg. von Traugott Kénig, Reinbek bei Hamburg 1997,
S. 68-118, hier: S. 68f.; Sartres Aufsatz erschien zuerst 1961 als Merleau-Ponty vivant
in der Sonderausgabe der lange Zeit von Merleau-Ponty mitgestalteten Zeitschrift
»>Temps Modernes« (Nr. 184/185) anldflich des Todes von Merleau-Ponty.

5 Maurice Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung (1945), aus dem
Franzosischen iibers. und eingef. durch eine Vorrede von Rudolf Boehm, Berlin 1966,
S. 3/1 (Wird aus den deutschen Ubersetzungen der Schriften Merleau-Pontys zitiert, so
verweist die zweite Ziffer der Seitenangabe auf die entsprechende Seite der einschlagi-
gen franzosischen Ausgabe).

¢ Vgl. Hannah Arendt/Martin Heidegger. Briefe 1925 bis 1975 und andere Zeugnisse,
aus den Nachléssen hrsg. von Ursula Ludz, Frankfurt/M. 1998, S. 226. Obgleich Hei-
degger zugesteht, daf8 er Merleau-Pontys »Arbeiten nicht geniigend« kenne, gestattet er

Person und Wert A 141

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

142

Christian Bermes

Medium schlechthin, mittels dessen er sich philosophisch orientiert.
Die Methodik Husserls — die er insbesondere durch das Studium des
Nachlasses aus der spiten Schaffensphase Husserls kennenlernt — gilt
ihm dabei nicht als starre Dogmatik des Philosophierens; auch fafit er
die Husserlschen Texte nicht als Gegenstand philologischer Beschif-
tigung auf. In seiner zu Anfang der 50er Jahre gehaltenen Vorlesung
am College de France Die Humanwissenschaften und die Phanome-
nologie — auf die spater noch zuriickzukommen ist, da Merleau-Pon-
ty dort das Verhiltnis Heideggers und Schelers zu Husserl bespricht
— erldutert er seine Zugangsart zu den phanomenologischen Texten.
Merleau-Ponty fiihrt aus, dafl er »die Gedanken der Phanomenolo-
gen« »nicht aufgrund ihrer Texte, sondern vermehrt ihrer Intention
nach auslegen« werde und daf8 er nicht »davor zuriickschreckex,
»phanomenologische Texte anhand phidnomenologiefremder Krite-
rien zu erhellen«.” Fiir Merleau-Ponty gilt, was er schon 1945 kurz
und biindig zum Ausdruck gebracht hat: »Phidnomenologie ist zu-
ginglich nur in phdnomenologischer Methode«® — und diese Metho-
de bedeutet fiir ihn besonders zu Anfang seiner philosophischen
Laufbahn Arbeit an den wissenschaftlichen Fakten der Psychologie.
Dal3 angesichts dieser Art der Integration Husserlscher Gedanken in
das eigene Philosophieren die Konturen zwischen Husserl und Mer-
leau-Ponty sich zuweilen verwischen, dieser Sachlage ist sich der
Nachdenker Husserls sehr wohl bewuft. Er formuliert den Sachver-
halt 1959 explizit in dem Aufsatz Der Philosoph und sein Schatten,
den er anlafllich der hundertsten Wiederkehr des Husserlschen Ge-
burtstags veroffentlicht und der als Merleau-Pontys Credo der Pha-
nomenologie gelesen werden kann.” Gleich im zweiten Satz fiihrt
Merleau-Ponty aus, daf3 gerade wenn man Husserl viel verdanke,
man zugleich auferstande sei, »genau zu erkennen, was eigentlich

sich doch die Einschitzung, daf die »Franzosen [...] sich schwer [tun] mit ihrem einge-
borenen Cartesianismus.«

7 Maurice Merleau-Ponty, Die Humanwissenschaften und die Phinomenologie, in:
ders., Vorlesungen 1, aus dem Franzédsischen iibers. und eingef. durch ein Vorwort von
Alexandre Métraux, Berlin/New York 1973, S. 131-226, hier: S. 133/3 (frz. Paris 1951)
¢ Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 4/11

° Es ist freilich darauf zu verweisen, daf diese Schrift in die spite Schaffensphase Mer-
leau-Pontys gehoért und dementsprechend das Phdanomenologieverstiandnis wiedergibt,
wie es sich besonders in dem Fragment gebliebenen NachlaBband Das Sichtbare und das
Unsichtbare ausdriickt. Gleichwohl gelten die oben angefiihrten Auerungen auch fiir
den Merleau-Ponty der Phinomenologie der Wahrnehmung.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.


https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geist und Leib

ihm gehére«.’® Doch so nah Merleau-Ponty auch Husser] immer
stand, und so sehr der Leser in seinen Schriften immer wieder an
Husserlsche Gedankenginge erinnert wird, so sehr unterscheidet
sich der franzosische Denker von seinem deutschen Vordenker. Mer-
leau-Ponty philosophiert, wie bereits der Titel des genannten Auf-
satzes von 1959 anzeigt, mit Absicht aus dem Schatten Husserls, aus
dem Schatten und den dunklen Réndern der offiziellen Phianomeno-
logie. Der Schatten namlich ist ausgezeichnet: Er konnte nur Schat-
ten werden durch die Phanomenologie. Husserls Denken wirft nicht
nur Licht in vergessenes oder iibersehenes Terrain, es schattet zu-
gleich neue Gebiete ab, die zuvor noch nicht einmal im Dunklen lie-
gen konnten. Diese Zonen sind selbst nur indirekt, im Ausgang von
dem noch Unbedachten und im Durchgang durch die phanomenolo-
gische Methode zu begreifen. Zudem zeigt Merleau-Pontys Sprach-
spiel mit Licht und Schatten, daf§ die Phanomenologie selbst nicht
vollstandig transparent ist, sondern ihr ein Grad an Unvollstindig-
keit zukommt, der sich z.B. darin ausdriickt, da8 die Leistung der
phédnomenologischen Reduktion nie vollstindig durchgefiihrt wer-
den kann.

Wenn Simone de Beauvoir 1963, zwei Jahre nach dem Tod Mer-
leau-Pontys, im Riickblick schreibt, dafi dieser »eine Vorliebe fiir Nu-
ancen« hatte, so bestitigt sie insbesondere den Unterschied zu Sartre,
der im Vergleich zu Merleau-Ponty hastig durch die philosophischen
Probleme eilt, ohne sich um die Details zu sorgen; wenn die Gefahr-
tin Sartres dann aber fortfahrt und ausfiihrt, dafl Merleau-Ponty
»sich mehr fiir die Randbezirke des Denkens, fiir die dunklen Seiten
des Daseins als fiir den festen Kern«!! interessierte, so trifft sie genau

12 Maurice Merleau-Ponty, Der Philosoph und sein Schatten (1959), in: ders.: Das Auge
und der Geist. Philosophische Essays, hrsg. und iibers. von Hans Werner Arndt, Ham-
burg 1984, S. 45-67, hier: S. 45/201 (die Seitenangabe des franzdsischen Textes bezieht
sich auf den Sammelband Signes (1960) von Merleau-Ponty).

' Simone de Beauvoir, Der Lauf der Dinge (1963), iibers. von Paul Baudisch, Reinbek
bei Hamburg 1970, S. 67. Vgl. hierzu beispielsweise das Urteil eines Zeitgenossen Sche-
lers zu dessen Philosophie: Paul Menzer, Deutsche Metaphysik der Gegenwart, Berlin
1931, S. 78: »Vor allem war er [Scheler] in einzigartiger Weise mit den geistigen Stro-
mungen der Gegenwart verbunden, er hatte eine eigentiimliche Witterung fiir das, was
in einer bestimmten Lage gesagt werden mufSte, man kann geradezu sagen fiir das Sen-
sationelle. Ideen aus dem Moment geboren und vielleicht von kurzer Lebensdauer. Die
Kritik ist seinen Gedanken gegeniiber in schwieriger Lage, da ein frither Tod ihn an der
Vollendung seines Werkes hinderte. So wie sie ausgesprochen sind, bestehen sie kaum
vor einer schirferen Priifung.«

Person und Wert A 143

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

144

Christian Bermes

den Punkt: Merleau-Ponty philosophiert auf die Phanomenologie zu;
er philosophiert nicht im Ausgang von einem unbekiimmerten, re-
duzierenden phdnomenologischen Ich, sondern er sucht von den un-
wigbaren, gleichzeitig aber grundlegenden faktischen Vollziigen her,
die Méglichkeit der Phdanomenologie als einer der Wirklichkeit nach-
folgenden und diese aufhellenden Denkweise zu etablieren.

Diese Vorgehensweise findet sich 1934 bereits angedeutet in
einem Verlingerungsantrag eines Stipendiums, das Merleau-Ponty
1933 gewiahrt wurde. 1934, als er 26jihrig auch seine beiden Dokto-
ratsthemen einreicht — La nature de la perception und Le probléme
de la perception dans la phénoménologie et dans la >Gestaltpsycho-
logie« —, begriindet Merleau-Ponty die herausgehobene Stellung der
Phidnomenologie: Sie zeichne sich gegeniiber der traditionellen Phi-
losophie dadurch aus, daf8 sie erstens eine Grundlegung der Erkennt-
nistheorie liefert, die von den kritizistischen Ansitzen, die eine Er-
kenntnistheorie postulieren, verschieden ist; und zweitens sei es die
phdnomenologische Reduktion, die es gestattet, die psychologischen
Grundbegriffe im Terrain der Psychologie selbst aufzukldren, ohne
in einen Psychologismus zu verfallen und ohne die Psychologie
durch die Phanomenologie ersetzen zu wollen.? Derartige Ankiindi-
gungen bleiben fiir Merleau-Ponty in den kommenden Jahren keine
bloflen Versprechen. In einer beeindruckenden Manier bearbeitet er
die psychologische Literatur seiner Zeit. Dabei kam ihm eine sozusa-
gen philosophische, wenn nicht gar phinomenologische Neuorientie-
rung der Psychologie, wie er sie in der Gestaltpsychologie, aber auch
in anderen psychologischen Schulen vorfand, zu Hilfe.

Erinnert sei hier z.B. an die Uberlegungen Paul Schilders in sei-
ner 1923 erschienen Schrift Das Korperschema, auf die auch Scheler
im Vorwort zur dritten Auflage des Formalismus verweist, wenn er
auf den Umstand aufmerksam macht, daf3 gerade der Formalismus
bis in die Psychologie hinein gewirkt hat (GW II, 24). Schilder pla-
diert fiir eine fruchtbare Aufnahme unterschiedlicher psychologi-
scher Stromungen; und es ist seiner Ansicht nach irrig zu meinen,
Phanomenologie und Psychoanalyse miifiten bei der Losung patho-
logischer Organ- oder Gehirnstorungen »abseits stehen«. Schilder ist
gegeniiber assoziationspsychologischen Ansichten seiner Zeit der
Auffassung, »daf3 die Lehre vom Organismus sich [besser] einfiigen

2 Maurice Merleau-Ponty, Le primat de la perception et ses conséquences philosophi-
ques, Grenoble 1989, S. 21 ff.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geist und Leib

148t in eine psychologische Betrachtungsweise, welche das Leben und
das Ich als Ganzes sieht«.”® SchliefSlich kann Schilder darlegen, daf8
eine addquate Beschreibung des Phantomglieds — ein paradigmati-
sches Beispiel fiir Merleau-Ponty, die Grundkategorien seiner Phi-
losophie herauszustellen'* — nur méglich ist, wenn mit den Katego-
rien von Wahrnehmungs- und Bedeutungsintention gearbeitet wird
und nicht mit den traditionellen Begriffen von Reiz und Empfin-
dung.’ Auf derartige Uberlegungen st68t Merleau-Ponty in der psy-
chologischen Literatur. Es handelt sich um phanomenologische An-
sitze, die z. T. zumindest von Scheler initiiert wurden und die sich
bereits in psychologischen Forschungen niedergeschlagen haben.
Von hier aus fithrt Merleau-Pontys Weg zuriick zur Philosophie resp.
Phanomenologie, indem er die z. T. noch unklaren Begriffe der Psy-
chologie aufklart und gleichzeitig die phanomenologischen Ansitze
zuriickbezieht auf die faktische Forschungsarbeit.

1935 publiziert Merleau-Ponty — zu jener Zeit war er Repetitor
an der Ecole Normale Supérieure — seine erste kleine akademische
Schrift. Es handelt sich um eine Besprechung der franzésischen Uber-
setzung von Schelers Ressentiment im Aufbau des Moralen, die
1933, also mehr als 20 Jahre nach der deutschen Publikation, in Paris
erschien.’® Merleau-Pontys kundige und umfangreiche Auseinander-
setzung mit Schelers Aufsatz besitzt weniger den Charakter einer
Kritik, die voraussetzen darf, daf8 der zu kritisierende Gegenstand —
also der phanomenologische Ansatz Schelers — bereits wohlbekannt

1 Paul Schilder, Das Kérperschema. Ein Beitrag zur Lehre vom Bewuftsein des eigenen
Kérpers, Berlin 1923, S. 1. Ahnlich argumentiert auch Riimke — auf den Scheler ebenso
verweist — mit Blick auf den Jaspersschen und Schelerschen Begriff der Phinomenolo-
gie; Henricus Cornelius Riimke, Zur Phinomenologie und Klinik des Gliicksgefiihls,
Berlin 1924: »Die phinomenologische Bearbeitung erwies sich als eine durchaus not-
wendige Vorarbeit beim Bestreben, die klinisch beobachteten Gliickssyndrome niher zu
charakterisieren.« (S. IlI) »Eine sehr merkwiirdige und wie ich glaube fiir weiteres Stu-
dium ergiebige Analyse des Gliicksgefiihls gibt der Philosoph Max Scheler in seinem
Buche >Der Formalismus in der materiellen [sic!] Wertethik.« (S. 7, vgl. S. 7ff., S. 96 £.).
" Vgl. Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S.100-114/92-
105.

5 Schilder, Das Kérperschema, a.a.0., S. 29.

16 Die zuerst in der Zeitschrift sLa Vie Intellectuellec abgedruckte Rezension ist neuer-
dings wieder leichter zuginglich in einem Sammelband frither Schriften Merleau-Pon-
tys; vgl. Maurice Merleau-Ponty, Christianisme et Ressentiment. Compte rendu de la
traduction francaise de I’ouvrage de Max Scheler sL'Homme du ressentiments, in: ders.,
Parcours. 1935-1951, mit einfithrenden Bemerkungen zusammengestellt von Jacques
Prunair, Paris 1997, S. 9-33.

Person und Wert A- 145

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

146

Christian Bermes

sei. Eher darstellend und an einigen Stellen auch die phanomenolo-
gische Methode Husserls und Schelers explizierend und dem fran-
zdsischen Publikum vorstellend offeriert Merleau-Ponty den Inhalt
der Schelerschen Schrift. In einer Fufinote fragt sich der Autor, war-
um eine derartig lange Zeit vergehen mufite, bis Schelers Text ins
Franzosische iibersetzt wurde.” Merleau-Ponty gibt darauf keine
Antwort, doch zeigt seine Rezension, warum er an Scheler inter-
essiert ist. In Schelers Denken findet er eine Phanomenologie, die
die phanomenologische Methode auf psychologische Fragestellungen
anwendet und mittels einer Wesensuntersuchung ein von Idealismus
und Empirismus verschiedenes Beschreibungsmodell am Faktum,
dem Faktum der Erlebnisse aufzeigt. So verteidigt Merleau-Ponty
Scheler beispielsweise gegen idealistische Einwinde, indem er auf-
zeigt, daf3 eine vollstindige Definition des reinen Denkens, wie sie
der Idealismus anstrebt, der Philosophie zwar eine gewisse Trans-
parenz verleihe, dieser Ansatz aber auch dazu fiihre, da8 die Philo-
sophie nicht mehr erkennen kann, was ist, wenn sie allein einem
reinen Denken nachspiirt.”

In Merleau-Pontys 1938 abgeschlossenem, aber erst 1942 publi-
ziertem Werk Die Struktur des Verhaltens findet sich noch eine An-
spielung auf Schelers Schrift iiber das Ressentiment.?” Doch Mer-
leau-Ponty beschrinkt sich zu jenem Zeitpunkt nicht mehr auf die
zuvor rezensierte Schelersche Publikation, er bezieht sich zugleich
auf den Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, die
Wissensformen und die Gesellschaft und die Stellung des Menschen
im Kosmos. Und in seinem Magnum opus, der 1945 erschienenen

7 Vgl. Merleau-Ponty, Christianisme et Ressentiment, a.a.O., S. 17 in Fn. 18. Spiter,
1955, wird in der von Merleau-Ponty und Sartre betreuten Reihe >Bibliotheque de phi-
losophie« Schelers Formalismus in einer Ubersetzung von Maurice de Gandillac erschei-
nen.

18 Vgl. Merleau-Ponty, Christianisme et Ressentiment, a.a.O., S. 17{,, 32f.

¥ Vgl. Merleau-Ponty, Christianisme et Ressentiment, a.a.O., S. 33. Dieses Argument
taucht in den folgenden Schriften Merleau-Pontys immer wieder auf, und es begriindet
seine Forderung, die Transzendentalphilosophie als sozusagen einzig richtige Variante
des Idealismus wieder riickzubinden an die faktische Erfahrung, aus der sie auch aller-
erst entstehen konnte. Nicht soll das Wirkliche dem Méglichen nachfolgen; vielmehr
griindet das Mégliche im Wirklichen.

© Vgl. den Hinweis von Bernhard Waldenfels auf S. 206 in Fn. (a), in: Maurice Mer-
leau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens (1942), aus dem Franzésischen iibers. und ein-
gef. durch ein Vorwort von Bernhard Waldenfels, Berlin/New York 1976 (in der fran-
zosischen Ausgabe vgl. S. 194.).

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geist und Leib

Phianomenologie der Wahrnehmung, nennt er neben den bereits an-
gefithrten Schriften des weiteren die franzésische Ubersetzung der
Phianomenologie und Theorie der Sympathiegefiihle und die 1927/
28 im >Philosophischen Anzeiger< publizierte Schelersche Arbeit
Idealismus-Realismus.

Es kann nach dem bisher Ausgefiihrten nicht mehr verwundern,
daf sich Merleau-Ponty in den beiden grofen Werken von 1942 und
1945 auf die Schelersche Kritik an einem postivistischen oder em-
piristischen Empfindungs- resp. Reizbegriff beruft und Teile der
Schelerschen Wahrnehmungsbeschreibungen iibernimmt. Merleau-
Ponty stimmt mit Scheler darin iiberein, dafl eine reine und be-
stimmte Empfindung, wenn iiberhaupt, dann nur in einer spiten
Lebensphase »auf eine anndhernde Realisierung der Idee der Emp-
findung« zulaufe?* - die reine Empfindung ist somit kein Faktum,
sondern eine blofe Idee. Und nicht anders verhilt es sich mit dem
Begriff der Qualitit, von dem Merleau-Ponty sagt, daf3 ein reines
quale uns nur gegeben sein konne, »wire die Welt ein Schauspiel
und der eigene Leib ein Mechanismus, von welchen beiden ein unbe-
teiligter Geist blo8 Kenntnis nahme«.?? Und bei Scheler heifit es, daf3
derartige Theorien, »im Grunde nur aus der dlteren mechanischen
Naturansicht geschlossen waren« (GW VIII, 323).

In Ubereinstimmung mit Schelers Ansichten kommt Merleau-
Ponty auch auf dessen Untersuchungen im dritten Abschnitt des For-
malismus — >Materiale Ethik und Erfolgsethik< - zu sprechen, die u. a.
eine phanomenologische Fundierung des Reizbegriffs beinhalten.?
Merleau-Ponty und Scheler stimmen hinsichtlich der Ablehnung
des »prinzipiellen Irrtums« iiberein, dem Organismus als Korrelat
eine tote Natur gegeniiberzustellen und die Umwelt als blofle Vor-
stellung anzusehen (GW II, 168). Die traditionelle und philosophisch
wirksame, nach Schelers Ansicht gleichwohl aber »mythologische«

2 Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S.30/19, vgl. auch
S. 375/3701,; das Zitat Schelers findet sich in Schelers Die Wissensformen und die Ge-
sellschaft (1926), GW VIII, 426. Zur Analyse von Halluzinationen und Illusionen vgl.
Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S.40f£./28, 45/33, 433/
435; und Merleau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens, a.a.O., S.238/222. An diesen
Stellen bezieht sich der franzésische Philosoph positiv auf Schelers Idole der Selbst-
erkenntnis und Die Wissensformen und die Gesellschaft.

2 Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a. 0., S. 75/64.

B Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 371/371; vgl. GW 11,
165 ff.

Person und Wert A 147

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

148

Christian Bermes

Differenzierung des Geistes in Verstand und Sinnlichkeit (GW II,
175, 259) ist angesichts der tatsdchlichen Wahrnehmungen nicht
mehr haltbar; dieser Dualismus, so fordern Scheler und Merleau-
Ponty einmiitig, ist zugunsten einer dynamischen Beziehung eines
Organismus zu seiner Umwelt resp. Milieuwelt zu ersetzen (GW 1I,
168).%

Diese Aufnahme und Integration Schelerscher Untersuchungen
in das Projekt Merleau-Pontys griindet in der gemeinsamen Front-
stellung der beiden Autoren gegeniiber blof§ empiristischen oder rein
idealistischen Ansitzen.”® Die meisten psychologischen, aber auch
philosophischen Versuche, die Wahrnehmung zu erkldren, verken-
nen die Komplexitat leiblichen Verhaltens, wenn Teile des Verhaltens
isoliert werden und eine an der Physik orientierte kausale Verbin-
dung der Teile zueinander postuliert wird.*® Die Wahrnehmung, so
Scheler und Merleau-Ponty, 6ffnet sich demgegeniiber bereits im
Vorgriff mittels einer ihr inhirenten Bedeutungsintention den Rei-
zen, das Verhalten ist eingebettet in Milieus resp. Strukturen, und
das Verhaltnis des Menschen zur Welt ist nicht das einer Abhingig-

# Vgl. des weiteren GW 11, 251, wo Scheler ausfiihrt, daf§ die Umweltdinge nicht als
Reize gegeben sind. Scheler spricht (GW II, 154) auch davon, daf die Milieudinge einem
»Zwischenreich« »zwischen unserem Perzeptionsinhalt und seinen Gegenstinden und
jenen objektiv gedachten Gegenstinden angehéren. Es ist Merleau-Ponty, der immer
wieder die Rede auf das Zwischenfeld oder Zwischenreich lenkt, aus dem heraus sich die
Wahrnehmungsleistungen erst addquat verstehen lassen. Und bezeichnend ist in diesem
Kontext der Rekurs Merleau-Pontys auf die Rede Schelers von der >Kryptomechanik«
der natiirlichen Anschauung, die es aufzubrechen gilt: »Nichts ist schwerer zu wissen,
als was wir eigentlich sehen. »So steckt in der natiirlichen Anschauung selbst schon eine
Art Kryptomechanik., die wir gerade zerbrechen miissen, um zum phanomenalen Sein
zu gelangenc« [es folgt ein Verweis auf Schelers Idole der Selbsterkenntnis], oder eine
Dialektik, durch die die Wahrnehmung sich vor sich selbst verbirgt; vgl. Merleau-
Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 82/71; das Zitat Schelers findet
sich in Die Idole der Selbsterkenntnis (1912), GW III, 272.

% So schreibt z.B. Merleau-Ponty: »Der Intellektualismus lebt von der Widerlegung
des Empirismus, und zumeist bedient er sich der Berufung auf das Urteil, um der
Maoglichkeit einer Zerstreuung aller Empfindungen entgegenzutreten«; Merleau-Ponty,
Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 53/40. Und er verweist auf die Scheler-
sche Formulierung: «... die Humesche Natur bediirfte eines Kantischen Verstandes, um
zu existieren; und der Hobbesche Mensch bediirfte einer Kantischen praktischen Ver-
nunft, sofern sich beide dem Tatbestande der natiirlichen Erfahrung wieder annahern
sollen«; vgl. GW 11, 85.

% Vgl. hierzu z.B. GW I, 72, 85, wo Scheler gegen die »mythologische Annahme«
argumentiert, ein Chaos von Empfindungen sei gegeben, das erst mittels einer synthe-
tischen Leistung zu einem Kosmos der Erfahrung geformt werden miisse.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geist und Leib

keit, aber auch nicht das einer Beherrschung, sondern in einem ersten
Sinne das einer leiblichen Verankerung.?”

So sehr Merleau-Ponty auch in diesen Problemfeldern den
Schelerschen Untersuchungen folgen kann, so wenig bezieht er sich
auf die Ausfithrungen Schelers zum Begriff der Person. Wenn auch
dem Leser der Phianomenologie der Wahrnehmung bald klar wird,
dafl die Pradikate wie z.B. >reine Aktualitit im Erlebnisvollzugc und
»Gegenstandsunfihigkeit¢, die Scheler im Formalismus dem Akt resp.
der Person zuschreibt, von Merleau-Ponty dem Leib zugesprochen
werden, so wird Scheler dennoch nicht explizit kritisiert. Die Kritik
reicht Merleau-Ponty in seiner bereits genannten Vorlesung Die Hu-
manwissenschaften und die Phianomenologie nach. Merleau-Ponty
ist zwischenzeitlich Professor fiir Kinderpsychologie und Padagogik
an der Sorbonne geworden, und er steht kurz vor der Berufung zum
Philosophieprofessor an das College de France. In seiner letzten Vor-
lesung an der Sorbonne, der einzigen in jenen Jahren, in der ein phi-
losophisches Thema wieder im Mittelpunkt steht,?® kommt Merleau-
Ponty auf das Verhiltnis Husserls zu seinen >Schiilern< Heidegger
und Scheler zu sprechen.

Merleau-Ponty zeigt sich hier verwundert, denn aus seiner Sicht
versuchten Heidegger und Scheler eigentlich »frither als Husser],
nicht-rationale Elemente [...] in die Philosophie einzuflechten.« »Sie
haben«, so Merleau-Ponty weiter, »die Analyse nicht nur der Er-
kenntnis, eines bei Husserl noch privilegierten Gebietes, sondern

7 Vgl. z.B. GW II, 152: »Der Mensch ist nicht das passive Wesen, [...] das zuerst von
den Dingen um es her Einwirkungen und daraus resultierende sinnliche Gefiithlszustén-
de erhalten miifite, um seinem Wollen einen Inhalt zu geben, der sich dann nach der
Auswahl solcher Inhalte bestimmte, welche die groite Lust bereiten und am wenigsten
Unlust. Diese sinnlichen Zustinde sind fundiert und folgen erst auf die erlebten Wider-
stande [...], denen sein Wollen begegnet. Es ist das dynamische Verhaltnis von >Wirken
und Leidens, >Siegen und Unterliegen, von >Uberwinden und Nachgebenmiissen, das
unserer praktischen Erfahrung primdrer Gehalt ist. Und es ist nicht erst der Erfolg
faktischen Tuns, sondern es sind die im reinen Wollen bereits (erfahrungsmifig) erleb-
ten Widerstinde, welche die Absichtsinhalte des Tunwollens bestimmen.« Vgl. ebenso
GW II, 146 ff., wo Scheler die Bewegungsintention als in einem gewissen Sinne unab-
hingig von der Bewegungsempfindung herausstellt.

% Merleau-Ponty verweist in den Jahren an der Sorbonne, in denen er zumeist psycho-
logische Fragestellungen erértert, zuweilen noch auf Scheler; vgl. Maurice Merleau-
Ponty, Keime der Vernunft. Vorlesungen an der Sorbonne 1949-1952, hrsg. und mit
einem Vorwort versehen von Bernhard Waldenfels, aus dem Franzésischen von Antje
Kapust, mit Anmerkungen von Antje Kapust und Burkhard Liebsch, Miinchen 1994,
S.52,57,59, 61ff.

Person und Wert A 149

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

150

Christian Bermes

auch der >Logique du cceur¢, wie Scheler sagt, und des >In-der-Welt-
Seins¢, wie Heidegger sich ausdriickt, willentlich in Angriff genom-
men.«<* Man konnte Merleau-Ponty zufolge also vermuten, daf$
Scheler bereits im Formalismus den spiten Husserl der Lebenswelt-
analysen vorwegnimmt. Doch nichts dergleichen findet sich bei
Scheler. Heidegger wie Scheler, so der Vorwurf Merleau-Pontys, blei-
ben philosophisch naiv und sind nicht naiv in einem guten phanome-
nologischen Sinne. Scheler ist philosophisch naiv hinsichtlich der Be-
hauptung im Formalismus, eine materiale Wertethik kénne »von
gegenstandlicher Erfahrung (erst recht von der Erfahrung der Wir-
kung der Gegenstinde auf das Subjekt) villig unabhingig« sein
(GWII, 61f, vgl. 166). Auch ist er in einem negativen Sinne naiv,
wenn er an einer anderen Stelle ausfiihrt, daf es im Wesen der pha-
nomenologischen Analyse liege, »von den spezifischen Organisatio-
nen der Akttrager und den Wirklichkeitssetzungen der Gegenstinde
abzusehen, um herauszuarbeiten, was im Wesen dieser Aktarten und
ihrer Materien griindet«, und somit die Phanomenologie »von aller
Psychologie und Anthropologie so verschieden« sei »wie die phéno-
menologische Analyse des Denkens von der Denkpsychologie«
(GWI, 84). Dies alles ist fiir Merleau-Ponty noch keine radikale
Philosophie,® da der Philosoph sich noch als Souverin seiner Gedan-
ken zu iiberblicken vermag und eine »absolute Macht philosophi-
schen Denkens«* einfordert, die, nach Merleau-Pontys Auffassung,
prinzipiell jedoch nicht zu erreichen ist. Das »Postulat einer un-
bedingten philosophischen Intuition« scheint Scheler »keinerlei
Schwierigkeiten zu bereiten.«** Ohne weiteres Nachdenken, so Mer-
leau-Ponty, beharren Scheler wie Heidegger »auf der einfachen Ge-
gensitzlichkeit von Philosophie und Humanwissenschaften«.® Im
eigentlichen und positiv-phanomenologischen Sinne naiv kann eine
Philosophie aber nur dann sein, wenn der Philosoph im Philosophie-
ren sich selbst bedenkt und an dem Faktum der leiblichen Veranke-

¥ Merleau-Ponty, Die Humanwissenschaften und die Phinomenologie, a.a.O., S. 186.
% Zum Begriff einer >radikalen Reflexion¢ vgl. Merleau-Ponty, Phinomenologie der
Wahrnehmung, a.a.O., S. 257/253: »Radikal ist erst eine Reflexion, die mich erfaft im
Begriff, die Idee des Subjekts und die Idee des Objekts zu bilden und zu formulieren, die
den Ursprung beider Ideen zutage legt, die nicht allein operierende, sondern in dieser
Operation ihrer selbst bewuf3te ist.«

31 Merleau-Ponty, Die Humanwissenschaften und die Phanomenologie, a.a.O., S. 187.
2 Merleau-Ponty, Die Humanwissenschaften und die Phanomenologie, a.a.O., S. 187.
* Merleau-Ponty, Die Humanwissenschaften und die Phdanomenologie, a.a.O., S. 188.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geist und Leib

rung in der Welt erkennt, dafl — wie Merleau-Ponty in der Phinome-
nologie der Wahrnehmung formuliert — die »wichtigste Lehre der
Reduktion« »die Unmoglichkeit der vollstindigen Reduktion«** ist —
und dies heift die Unmoglichkeit, sich vollstindig aus der leiblichen
Weltverankerung zu lésen.

Merleau-Ponty achtet Schelers weitreichende Aufnahme psy-
chologischer und soziologischer Fakten; im einzelnen wird er kaum
einer der durchgefiihrten Wahrnehmungsanalysen in Zweifel zie-
hen. Jedoch verkennt Scheler in den Augen Merleau-Pontys die
Funktion seiner Wesensanalysen. Sie konnen nicht im Dienst einer
letztgiiltigen philosophischen Transparenz stehen, ob diese nun wie
der Idealismus ein reines Ich oder wie Scheler einen Kosmos von
Werten entdeckt. Werte und Wesen verdanken ihre Existenz viel-
mehr dem Faktum des Menschseins und miissen auf dieses Faktum
auch wieder zuriickbezogen werden. »Wie Netze vom Meeresgrund«
— 50 Merleau-Ponty — »das zuckende Leben der Fische und Algen ans
Licht heben, so miissen die Wesen Husserls [und man kénnte hin-
zufiigen: die Werte Schelers] in sich die Erfahrung in all ihren leben-
digen Beziigen einfangen.«*

Merleau-Ponty vermutet bei Scheler noch Reste idealistischen
Denkens, gegen die Scheler nicht radikal genug vorgegangen ist. Eine
ahnliche Kritik an Scheler findet sich in Ernst Blochs 1935 erschiene-
ner Schrift Erbschaft dieser Zeit: Der »feudale Idealismus« der Sche-
lerschen Wert- und Wesensanalysen, wie Bloch sich ausdriickt,
enthiille allenfalls eine interessante, jedoch keine echte Person.*

Vielleicht jedoch stand Scheler Merleau-Ponty hinsichtlich der
Relation zwischen Personalitdt und Leiblichkeit niher, als dieser ver-
mutete. Dies soll im folgenden untersucht werden, indem insbeson-
dere Merleau-Pontys Ausfithrungen in der Phinomenologie der
Wahrnehmung und Schelers Untersuchungen im Formalismus zu-
grunde gelegt werden.

* Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.0., S. 11/VIIL

** Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 12/X. »Der notwen-
dige Durchgang durchs Wesen bedeutet nicht, daf es zum Gegenstande der Philosophie
wird, sondern im Gegenteil, dafl unsere Existenz so ginzliche benommen ist von der
Welt, daf8 sie nicht im gleichen Moment, in dem sie der Welt sich zuwirft, sich selbst als
solche zu kennen vermag, es vielmehr, um ihre Faktizitit selbst zu erkennen und uns
zuzueignen, des Feldes der Idealitdt bedarf« (S. 11£./1X).

* Ernst Bloch, Erbschaft dieser Zeit (1935), in: ders., Gesamtausgabe, Bd. 4, Frank-
furt/M. 1977, S. 304£.

Person und Wert A~ 151

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

152

Christian Bermes

II. Die Wirklichkeit des Leibes und die Moglichkeit der Person

Die offensichtlich durch die zeitliche Differenz bedingten Unter-
schiede zwischen Scheler und Merleau-Ponty sollen im Verlauf der
folgenden Darstellung, die auf der Suche nach Beriihrungspunkten
zwischen beiden Denkern beziiglich der Frage nach der Personalitit
ist, nicht iiberdeckt werden. Sie miissen in Rechnung gestellt und
fixiert werden; sie diirfen aber nicht voreilig, bevor die eigentliche
philosophische Frage formuliert ist, als Argument benutzt werden.
Die Unterschiede resultieren z.T. aus der phianomenologischen Per-
spektive selbst. Es ist evident, daf8 eine Phinomenologie, die die Lo-
gischen Untersuchungen zur Grundlage hat, anders an die Fragestel-
lungen herangeht als ein Philosophieren, das sich auf die Ideen oder
auf die Krisis der europdischen Wissenschaften beruft. Merleau-
Ponty stiitzt sich im wesentlichen auf die Spdtschriften Husserls, die
eine transzendentalphilosophische Grundlegung der Phinomenolo-
gie im Ausgang von der Lebenswelt intendieren. Er greift dement-
sprechend auf den umgedeuteten transzendentalen Ansatz Husserls
zuriick,” wie er auch die Notwendigkeit einer genetischen Betrach-
tung nicht nur in Rechnung stellt, sondern sie geradezu mit der
Hilfestellung Eugen Finks resp. Hegelscher Gedanken potenziert.*
Scheler hingegen philosophiert im Ausgang von der eidetischen Phi-
losophie und betont immer wieder, vielleicht auch zu héufig, eine
reine und absolute Wesensanalyse.

Neben der Methode ist aber auch die einleitende Aufgabenstel-
lung und Zielsetzung eine andere. Merleau-Pontys Absicht ist es, wie
er gleich zu Anfang der Struktur des Verhaltens ankiindigt, »ein Ver-
standnis zu gewinnen von den Beziehungen zwischen dem Bewuft-
sein und der Natur — der organischen, der psychologischen oder
selbst der sozialen Natur«®. Scheler hingegen kiindigt im Formalis-

7 Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 5/3: »Zuriickgehen
auf die >Sachen selbst« heiflt zuriickgehen auf diese aller Erkenntnis vorausliegende
Welt, von der alle Erkenntnis spricht und beziiglich deren alle Bestimmung der Wissen-
schaft notwendig abstrakt, signitiv, sekundar bleibt, so wie die Geographie gegeniiber
der Landschaft, in der wir zuerst lernten, was dergleichen wie Wald, Wiese und Fluf8
iiberhaupt ist.«

% Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S.153f./146f.: »Die
Riickkehr zu kausalem Denken und Naturalismus wird solange gerechtfertigt bleiben,
[...] solange die Phanomenologie nicht zur genetischen Phinomenologie geworden ist.«
* Merleau-Ponty, Struktur des Verhaltens, a.a.O., S.1/1; vgl. auch Merleau-Ponty,

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geist und Leib

mus eine wissenschaftliche Grundlegung der philosophischen Ethik
an, die »im Geist eines strengen ethischen Absolutismus und Objek-
tivismus« als Versuch einer in der Person fundierten und materialen
Werten folgenden Ethik aufzufassen ist.® Und im Anschlufl an das
Vorhaben, den Personbegriff zu bestimmen und das Wesen der Per-
son zu erfassen, ! sucht Scheler zwischen Korper, Leib, Bewuftsein,
Ich (empirisches und transzendentales Ich), Person und den dazu-
gehorigen Korrelaten Grenzen zu ziehen (GW II, 157 f. in Fn. 1, 195,
334ff).

Demgegeniiber besteht Merleau-Pontys Interesse nicht in erster
Linie darin, eine Konzeption der Personalitit im Unterschied zum Ich
oder zum Leib zu entwickeln oder einen elaborierten Begriff der Per-
son selbst aufzuzeigen.® Jedoch schweigt er sich hinsichtlich der phi-
losophischen Frage nach der Personalitdt nicht aus. Bevor jedoch
sinnvoll von >Person« gesprochen werden kann, ist es dem Autor der
Phdanomenologie der Wahrnehmung mehr als ein Anliegen zu er-
weisen, dafl »der Leib, mit dem wir wahrnehmen, gleichsam ein
natiirliches Ich und selbst das Subjekt der Wahrnehmung ist.«* Die
phidnomenologische Analyse der leiblichen Verankerung in der Welt,
wie Merleau-Ponty sie durchfiihrt, entdeckt ein personales Sein als
sekundédres Phinomen; die Analyse der Wahrnehmungserfahrung

Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 185/180, wo er das Ziel seiner Unter-
suchungen gleichsam tiefer legt, indem er den Ausgangspunkt des Philosophierens im
Vollzug der Akte in statu nascendi erkennt: »Unser bestindiges Ziel ist die Aufklarung
der primordinalen Funktion, durch die wir Raum, Gegenstinde und Werkzeuge fiir uns
sein lassen und uns zu eigen machen, und die Beschreibung des Leibes als des Vollzugs-
ortes dieser Zueignung.«

% Scheler, Der Formalismus in der Ethik, a.a.0., S. 9, 14.

1 Eine sehr konzise Darstellung des Schelerschen Personalismus bietet Heinz Leonardy,
Liebe und Person. Max Schelers Versuch eines sphanomenologischen« Personalismus,
Den Haag 1976, vgl. bes. S. 115-192.

2 An diesem Punkt wurden z. T. die Unterschiede zwischen Scheler und Merleau-Ponty
fixiert; vgl. Bernhard Lorscheid, Das Leibphdnomen. Eine systematische Darbietung der
Schelerschen Wesensschau des Leiblichen in Gegeniiberstellung zu leibontologischen
Auffassungen der Gegenwartsphilosophie, Bonn 1962, S. 130: »Obschon Merleau-Pon-
ty mit dem nicht in Psychisches und Physisches aufzugliedernden Leiberleben sachlich
die psychophysische Indifferenz des Leibes herausstellt, obschon er in dem Vergleich des
in die Welt verflochtenen Leibes mit dem >Sich-zu-einer-Welt-Verhalten« des Tieres
wohl die Tatsache beriihrt, daf8 der Leib Bezugszentrum fiir die Umwelt ist, gelangt doch
auch er nicht [etwa im Gegensatz zu Scheler, wie der Autor meint] zur eigentlichen
Erhellung des subjektiv erlebten Leibes.«

% Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 243/239.

Person und Wert A 153

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

154

Christian Bermes

zeigt primir, »da8 man in mir wahrnimmt, nicht, daf ich wahr-
nehme.«* Personale Akte greifen auf die Anonymitét vorgingiger
Wahrnehmungen zuriick und schaffen neue Situationen, ohne sich
jedoch von der Permanenz des Leibes je l6sen zu kénnen.* »Das ei-
gentlich personliche Existieren« ist in den Augen Merleau-Pontys,
»ein je und je zeitweiliges, und sowie seine Flut sich zuriickzieht,
vermogen die in ihm gefallten Entschliisse dem Leben nur mehr
einen gezwungenen Sinn zu geben.«* Dies bedeutet nicht, daf8 Mer-
leau-Ponty eine blof8 aktualistische Theorie der Person vertritt. Per-
sonale Akte sedimentieren sich im habituellen Leib und wirken dort
als Stil des menschlichen Lebens fort. Man kann demgemif3 Persona-
litdt bei Merleau-Ponty als die ausgezeichnete Méglichkeit des Men-
schen ansehen, die in seinem wirklichen Verhalten als Zur-Welt-sein
mittels leiblicher Verhaltungen gegeben ist. Das Zur-Welt-sein selbst
erlaubt es, die Wirklichkeit der natiirlichen und leiblichen Veranke-
rung in der Welt stindig zu einer kulturellen und sinnfélligen Ver-
ankerung hin zu iibersteigen, ohne daf8 der Leib jedoch in einem
absoluten Sinne je transzendiert werden konnte.

Auf einen ersten Blick scheint Scheler Merleau-Ponty z.T. zu-

# Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 253/249; vgl. S. 280/
277.

% Vgl. dazu die bereits von Merleau-Ponty in der Struktur des Verhaltens, a.a.O.,
S.197/186, geduflerten Vorbehalte gegeniiber einer voreiligen Auffassung des Bewufit-
seins: »Da die Unterscheidung von sinnlichem Gehalt und apriorischer Struktur eine
sekundire Unterscheidung ist, berechtigt zwar in der Welt der Naturobjekte, von der
das Erwachsenenbewuf3tsein Kenntnis hat, aber undurchfiihrbar im kindlichen Bewuf3t-
sein, — da es bestimmte Arten von >materialem Apriori¢ [es folgt ein Verweis auf Sche-
lers Formalismus] gibt, wandelt sich die Idee, die wir vom Bewuftsein zu bilden haben,
von Grund auf. Man kann das Bewuf3tsein nicht mehr definieren als universale Funk-
tion der Ordnung der Erfahrung, die all ihre Gegenstinde den Bedingungen der logi-
schen und der physischen Existenz unterwirft [...] und die ihre Spezifikation einzig der
Mannigfaltigkeit der Gehalte verdankt.«

4 Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 109/100. Die Bedeu-
tung der Zeit fiir die Untersuchungen Merleau-Pontys wird ersichtlich, wenn er an
gleicher Stelle ausfiihrt: »Die Verschmelzung von Leib und Seele im Akt, die Sublimie-
rung des biologischen Daseins zur personlichen Existenz und der natiirlichen Welt zur
Kulturwelt empfingt ihre Moglichkeit wie auch ihre Gebrechlichkeit aus der Zeitstruk-
tur unserer Erfahrung. Jede Gegenwart erfafit letztlich durch ihre Horizonte unmittel-
barer Vergangenheit und nichster Zukunft hindurch das Ganze aller méglichen Zeit; sie
iiberwindet so die Zerstreuung der Augenblicke und vermag selbst der Vergangenheit
noch erst ihren endgiiltigen Sinn zu geben, ja der persénlichen Existenz noch jene Ver-
gangenheit aller Vergangenheiten anzueignen, die uns die Stereotypie des Organischen
am Ursprung alles willentlichen Seins erraten 1a8t.«

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geist und Leib

zustimmen, um sich dann aber um so radikaler von ihm abzugren-
zen. Scheler stellt bekanntlich heraus, dafi die Person die »unmit-
telbar miterlebte Einheit des Er-Lebens« ist und »nicht ein nur ge-
dachtes Ding hinter und aufler dem unmittelbar Erlebten«.? Diese
Bestimmung der Person ergidnzt Scheler durch eine strenge Abgren-
zung vom Leib. Dem Autor des Formalismus gilt ndmlich jede end-
liche Person als ein Individuum qua Person — »und auch nicht erst
durch den Leib« (GW II, 371). So wie Personalitit nach Scheler nur
dem »wesenhaft vollsinnigen und miindigen Menschen« (GWII,
472) zukommen kann, so muf8 die Person als Person auch unabhin-
gig vom Leib gedacht werden, wie auch das Ich des Erlebens vom Leib
getrennt werden muf): »Auch einer faktischen, bestimmten Leib-
lichkeit oder gar eines bestimmten organischen Kérpers bedarf das
individuelle Erlebnisich nicht zu seiner Identifizierung als dieses
individuellen.« (GW II, 377) Und als wollte Scheler direkt gegen
Merleau-Ponty argumentieren, fiihrt er aus, daff das »mit Person
Gemeinte« »dem Ich gegeniiber etwas von einer Totalitit« hat, »die
sich selbst geniigt« (GW II, 389), daf3 »der Leib nicht zur Person-
sphdre und Aktspdhre, sondern zur Gegenstandssphdre eines jegli-
chen >Bewuf3tseins von etwas< und seiner Arten und Weisen gehort«
(GW I, 397), um schlieflich auszufithren, daf8 Personalitit »Herr-

7 Zum Begriff der Person vgl. GW II, 14: »[...] alle Werte [sind] den Personwerten
unterzuordnen«; GW II, 50£.: »Denn die Person ist weder selbst ein Ding, noch trigt
sie das Wesen der Dinghaftigkeit in sich, wie dies allen Wertdingen wesentlich ist. Als
die konkrete Einheit aller nur méglichen Akte steht sie der ganzen Sphire méglicher
»Gegenstinde« [...] gegeniiber [...]. Sie existiert nur im Vollzug ihrer Akte«; GW 11, 103
in Fn. 1: »Person ist kontinuierliche Aktualitit«; GW II, 371: »[...] da8 nimlich Person
niemals als ein Ding oder eine Substanz gedacht werden darf [...] Person ist vielmehr
die unmittelbar erlebte Einheit des Er-lebens — nicht ein nur gedachtes Ding hinter und
aufler dem unmittelbar Erlebten«; GW 11, 382f.: »Person ist die konkrete, selbst wesen-
hafte Seinseinheit von Akten verschiedenartigen Wesens, die an sich [...] allen wesen-
haften Aktdifferenzen [...] vorhergeht. Das Sein der Person >fundiertc alle wesenhaft
verschiedenen Akte«; GW II, 384: »Vielmehr steckt in jedem voll konkreten Akt die
ganze Person und »variiert<in und durch jeden Akt auch die ganze Person«; GW I, 385:
»Da die Person ihre Existenz ja eben erst im Erleben ihrer méglichen Erlebnisse voll-
zieht, hat es gar keinen Sinn, sie in den gelebten Erlebnissen erfassen zu wollen [...]
Vielmehr ist es die Person selbst, die, in jedem ihrer Akte lebend, auch jeden voll mit
Eigenart durchdringt<; GW II, 389: »D.h. zum Wesen der Person gehirt; daf8 sie nur
existiert und lebt im Vollzug intentionaler Akte. Sie ist also wesenhaft kein >Gegen-
stand«; GW II, 471: »[...] 1) Jede psychologische Objektivierung ist mit Entpersonali-
sierung identisch. 2) Person ist jedenfalls als Vollzieher intentionaler Akte gegeben, die
durch die Einheit eines Sinnes verbunden sind«; vgl. auch GW 11, 475.

Person und Wert A- 155

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

156

Christian Bermes

schaft tiber den Leib« voraussetzt: »Das Phanomen der Personalitat
ist aber nicht nur auf den wesenhaft vollsinnigen und miindigen
Menschen beschrinkt, sondern auch nur auf solche Menschen, in
denen die Herrschaft iiber ihren Leib unmittelbar in die Erscheinung
tritt und die sich selbst unmittelbar als Herren ihres Leibes fiihlen,
wissen und erleben. [...] Wer vorwiegend in seinem Leibbewuftsein
so lebt, daf8 er sich mit dessen Gehalt identifiziert, ist keine Person.«
(GW 11, 472)

Um diese Sitze addquat zu verstehen, ist die Perspektive nach-
zuvollziehen, die Scheler einnimmt. Scheler sagt nicht, daf8 der
Mensch prinzipiell nichts mit dem Leib zu tun hat, sondern er sagt,
daf3, wenn Personalitit als Moglichkeit des Menschseins zum Thema
wird, so muf8 dies als unabhingig von der faktischen Situation und
Organisation des Menschen geschehen; denn es ist gerade das Cha-
rakteristikum des Menschen, sich iiber das Wirkliche zu erheben,
indem er sich als Person zu begreifen vermag. Man wiirde — mit an-
deren Worten — das Phianomen der Personalitit reduzieren und auch
am Menschen vorbeigehen, wiirde Personalitit einzig auf den kon-
kreten Leib als Kérper reduziert. Ahnliches konstatiert auch Mer-
leau-Ponty, wenn er ausfiihrt, dafl personale Existenz sich nur im
Uberstieg aus der leiblichen Verankerung ergeben kann, dafl der
Keim der Personalitit im Vollzug des Zur-Welt-seins zu suchen ist.
Hier kommt die noch stumme Erfahrung zum Ausdruck ihres eige-
nen Sinnes.

Unter dieser Perspektive werden auch die Sdtze Schelers ver-
standlich, die in einem ersten Durchgang den zuvor angefiihrten
Aussagen beziiglich der Unabhingigkeit der Person vom Leib zu wi-
dersprechen scheinen. Gleichzeitig namlich gilt fiir Scheler, daf8 die
Leiblichkeit im Sinne einer »materialen Wesensgegebenheit« »als
Form der Wahrnehmung fungiert« (GW II, 397) und daf$ der »Zu-
sammenhang von sIch< und >Leib¢< selbst« ein »Wesenszusammen-
hang« (GW I, 402) ist. Und dies wird noch einmal deutlich von Sche-
ler unterstrichen durch die Aussage, »da wir durchaus nicht erst
durch >Erfahrungc [...] >lernen< miissen, daf8 wir keine Engel sind,
sondern einen Leib besitzen« (GW II, 401). Diese Aussagen blieben
unverstindlich, falte man die zuvor angefiihrten Sdtze Schelers zur
Person als Aussagen iiber den Menschen. Der Wesensbegriff der Per-
son ist unabhingig vom Wesensbegriff des Menschen, gerade weil
Person und Mensch einen Wesenskern teilen: Der Mensch »ist ein
Ding, das sich selbst und sein Leben und alles Leben transzendiert.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geist und Leib

Sein Wesenskern — abgesehen von aller besonderen Organisation —
ist eben jene Bewegung, jener geistige Akt des Sichtranszendierens!«
(GW I1, 293)

Im Resumé dieser Gedankenginge ergibt sich, daf Scheler den
Menschen als ein sich iiber seine leibliche und milieubedingte Ver-
faBtheit transzendierendes Wesen begreift und dafl der Mensch sich
in diesem Uberstieg unabhingig vom Faktum des Leibes zu seiner
Personalitit als Einheit aller Akte hin zentrieren kann. Der Mensch
ist das Wesen, das sich im Vollzug seiner Akte, wie Scheler 1928 in
der Philosophischen Weltanschauung sagen wird, zur Person »nur [!]
aktiv sammeln kann« (GW IX, 83), ohne eine letzte Gegenstandlich-
keit oder Zustandlichkeit in einer Personensubstanz je erreichen zu
konnen. Personalitit kommt dem Menschen demnach als Aufgabe
zu, ohne daf8 jedoch eine objektivierte Person je erreicht werden
konnte.* In diesem Sinne ndhert sich Scheler Merleau-Pontys Auf-
fassung bis auf die Tatsache, dafl Merleau-Ponty erstens dem Leib
weitgehendere Fahigkeiten zuspricht und er zweitens die Rede von
Gott und Welt, die Scheler insbesondere mit der Person verkniipft,
vermeidet.

Hinsichtlich der Fahigkeiten, die Merleau-Ponty dem Leib zu-
spricht, ist zu sagen, dafl der franzosische Phanomenologe tatsichlich
in seinen Forschungen zu zeigen vermag, dafl dem Leib als handeln-
dem Leib mehr zuerkannt werden muf3 als Scheler vermutet. Mer-
leau-Ponty lehnt die beriihmte Schelersche Differenzierung zwi-
schen >Seele¢, »Koérperleibs, >Ich< und >Leib< auf der einen Seite und
den dazugehorigen Korrelaten >Leibichg, >toter Kérper, >AufSenweltc
und >Umwelt< auf anderen Seite als strikte und endgiiltige — nicht
jedoch als funktionale — Trennungen ab, weil er in seinen Unter-
suchungen aufzeigen kann, daf8 diese Differenzen — sowohl in ver-
tikaler Hinsicht auf die Stufen als auch in horizontaler Hinsicht auf

# Vgl. auch Schelers Tod und Fortleben (1913/14), GW X, 46 {.: »Was gehort zum We-
sen der Person, wenn im Sterbensakt der Leib aufhdrt zu sein — zur Person als der selbst
noch aktuellen, konkreten Einheit aller Akte, zur Idee dieses einheitlichen, konkreten
Tatfaktors, der an keine sog. >Substanz« angeheftet werden darf? Ich antworte: Es gehort
dann zum Wesen der Person genau das namliche, was zu ihrem Wesen gehérte, als der
Mensch lebte — nichts Neues also —: daf3 so, wie sich wiahrend des Lebens ihre Akte
>hinausschwangenc iiber die Leibzustidnde, sich nun sie selbst auch hinausschwinge iiber
ihres Leibes Zerfall. Und nur dieses Schwingen, dieses Fort- und Hinausschwingen,
dieser dynamische Actus, der zu ihrem Wesen gehort — er allein wird und muf8 im
Sterben das volle Erleben und Sein der Person sein.«

Person und Wert A 157

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

158

Christian Bermes

die Korrelate — im faktischen Verhalten des Eigenleibes ineinander
tibergehen resp. die Unterschiede im leiblichen Verhalten selbst
griinden. Doch eine derartige Auffassung fiihrt nicht dazu, daf} die
Dignitét der personlichen Existenz bei Merleau-Ponty dadurch ge-
fahrdet wiirde. Ganz im Gegenteil: Wenn bereits dem leiblichen Ver-
halten beispielsweise die Konstitution von Subjektivitit und Objek-
tivitdit zugesprochen werden kann,* so kann erst die personale
Existenz diese zur Aussprache ihres eigenen Sinnes bringen. — An-
ders aber steht es mit der von Scheler der Person als Korrelat zuge-
ordneten Welt.

lll. Die Welt als Korrelat der Person und
der Mensch als Gottsucher

Die vorigen Ausfithrungen thematisierten den Begriff der Person als
anthropologisches Radikal im Kontext einer phidnomenologischen
Analyse des Menschseins. Hiervon unterscheiden kann man einen
metaphysischen Begriff der Person, der iiber den genuin anthropolo-
gischen Kontext hinausreicht. Erkennbar wird dieser metaphysische
Ansatz, wenn Scheler der Person als Sachkorrelat die Welt im Gegen-
satz zur Umwelt zuordnet. Hier, und nicht in der Auffassung von
Person und Leib, liegen die entscheidenden Thesen, die Scheler von
Merleau-Ponty trennen.

Erst der Person kann nach Schelers Ansicht im Unterschied zum
Ich oder zum Leib, dem eine Umwelt gegeben ist, eine Welt als Kor-
relat zugesprochen werden, die alle Umwelten umgreift. Diese Welt
aber ist die Welt einer Person, nicht die aller Personen. Erst mit

# In diesen Kontext gehort Merleau-Pontys Beispiel, das er von Husserl iibernommen
hat, da die Berithrungen der rechten Hand durch die linke Hand und umgekehrt im
Keim die Kategorien von Subjektivitit in sich tragen. Scheler kommt selbst auf dieses
Beispiel zu sprechen, jedoch diskutiert er es einzig unter dem Gesichtspunkt der Identi-
tt des Eigenleibes, nicht unter dem der Etablierung kategorialer Begriffe; vgl. GW II,
399: »Mag es auch eines Lernens und einer allmahlichen >Entwicklungc bediirfen, die
rechte Hand, deren Sein, Gestalt, Fingerbewegung ich als Bestandteil meines inneren
Leibbewuftseins besitze und in der es mir z.B. jetzt >weh« tut, als dasselbe Ding zu
nehmen, das ich jetzt mit der Linken befiihle und dem mein optisches Bild entspricht
[...], so betrifft dieser Lernprozefl doch immer nur 1. die Zuordnung der sich entspre-
chenden Teile der >Seitenc des einen >Leibes« [...], bei der die unmittelbare Identitit des
ganzen von auflen und innen gegebenen Leib-Gegenstandes bereits vorgegeben ist

[...].«

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geist und Leib

einem als konkreter Person mitgesetzten Gott® kann der Mikrokos-
mos der Personalwelt zu einem Makrokosmos einer einheitlichen
und identischen Welt aller Personalwelten werden.

Zugleich aber qualifiziert Scheler den Menschen als »Gott-
sucher«. Der Mensch ist als transzendierendes Wesen nur Triger
einer Tendenz in »Richtung auf das Gottliche« (GW 11, 296); inner-
halb dieses Vollzugs kann er sich zur Person sammeln. Auf einer
héheren Stufe, und hier scheidet sich der anthropologische vom me-
taphysischen Ansatz, muf diese Person, wie gesehen, mit dem Postu-
lat eines Makrokosmos als Einheit aller konkreten Personalwelten
zugleich Gott als eine konkrete Person mitsetzen.

Merleau-Ponty weicht an diesem Punkt von Scheler entschei-
dend ab. Die Welt ist kein Korrelat der Person; der Mensch ist viel-
mehr als Mensch zur Welt. Fiir Merleau-Ponty ist die Vorstellung
phidnomenologisch nicht ausweisbar, eine Person konne sich auf ihre
Personalwelt oder einen Makrokosmos beziehen, wenn die Person als
Einheit des Erlebens bestimmt wird. Hierfiir kénnen weder Anhalts-
punkte in der faktischen Wahrnehmung gefunden werden noch ist
eine derartige Ansicht durch phdnomenologische Intuition zu erfas-
sen. Die Hypothese Schelers ist aus der Sicht Merleau-Pontys eine
bloBe, nicht ausgewiesene Konstruktion. Phdanomenologisch einsich-
tig ist einzig die Welt als Horizont, in dessen Atmosphire sich der
Mensch verhalt, nicht jedoch als starres Korrelat. Deutlich wird die-
ses Problem bei Scheler, wenn er ausfiihrt: »Nur die Person ist nie-
mals ein >Teilc, sondern stets das Korrelat einer »Welt<: der Welt, in
der sie sich erlebt.« (GW II, 392) Hierauf wiirde Merleau-Ponty ant-
worten, daf3 die Person, wenn sie sich in einer Welt erlebt, freilich ein
Teil derselben sein muf3, Personalitdt aber nicht ausgezeichnet ist,
durch das Sein in Differenz zu einer Welt, sondern durch das Sein
zu einer Welt als Horizont.

Hinsichtlich der Personalitit als anthropologischer Konstante
stimmt Merleau-Ponty mit Scheler iiberein. Er wiirde sicherlich auch
noch Scheler zustimmen kénnen, wenn dieser den Menschen als
Gott-Sucher beschreibt, ohne daf jedoch je Gott gesetzt oder im Be-

% Vgl. GWII, 396: »Und wer »>diec konkrete absolute Welt sagt und setzt, und dabei
nicht seine eigene meint, der setzt auch die konkrete Person Gottes unweigerlich mit.«
Scheler selbst verweist freilich im Vorwort zur dritten Auflage des Formalismus (GW 11,
17) darauf, daf er die hier vorgestellten Ansichten nicht mehr teile und daf gerade seine
anthropologischen Untersuchungen dariiber Aufschluf8 geben werden.

Person und Wert A 159

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

160

Christian Bermes

zug auf den Makrokosmos mitgesetzt wird. Der These Schelers je-
doch, daf3 sich die Person selbst wiederum einen Halt schaffen kénne
jenseits der menschlichen Sammlungsbewegung und leiblichen Ver-
ankerung, so wie Scheler dies zumindest insinuiert,” bestreitet Mer-
leau-Ponty.

Merleau-Pontys Griinde hierfiir liegen auf der Hand. Wenn die
Person nichts anderes sein kann als die Einheit des Erlebens, so ist sie
genau das und nichts weiter. Der Person kann gar kein Korrelat zu-
geordnet werden, wenn sie sich nicht selbst objektivierte, was aber
nach Scheler eigentlich nicht maglich ist. Dies bedeutet nach Mer-
leau-Ponty aber nicht, dafl der Mensch oder die Person welt-los
wiren: Der Mensch als sich transzendierendes Wesen und als Gott-
sucher, tragt im Erleben selbst und stets den Keim der Welt, namlich
als Zur-Welt-sein, wie der Terminus technicus bei Merleau-Ponty
heif3t. Einen Makrokosmos oder eine Personalwelt kann der Mensch
sich zwar als eine sich bewihrende Hypothese bilden, jedoch immer
nur eingedenk der Konstitutionsleistung des Zur-Welt-seins: »Das
Problem der Welt, und zu allem Anfang das des eigenen Leibes, ist
eben dies, daf8 alles darin bleibt.«%

Wieder anders verhalt es sich mit dem ethischen Personalismus
Schelers. Wenngleich Merleau-Ponty mit guten Griinden Schelers
metaphysischen Personbegriff ablehnt, so stellt sich doch die Frage,
ob die Ethik nicht einen Begriff der Person benétigt, der iiber die
anthropologische Charakterisierung hinausreicht. Hierauf gibt Mer-
leau-Ponty keine explizite Antwort. Der franzosische Denker scheint
nur das auszufiihren, was Friedrich Hebbel 1838 in seinen Tagebii-
chern zur Philosophie notiert hat. Hebbel skizziert kurz, daf} die Phi-
losophie eigentlich nur eine »héhere Pathologie« ist: »Es ist nicht
notig, daf alle Fragen beantwortet werden, es reicht bei den wichtig-
sten schon hin, wenn sie nur aufgeworfen werden«.* Freilich miissen
sich Hebbel und Merleau-Ponty nicht nur fragen lassen, inwieweit
denn eine Ethik ohne Antworten auskommen kann, sie miissen sich

1 Vgl. GW I, 396: »[...] so ist auch alle Wesensgemeinschaft von individuellen Per-
sonen nicht in irgendeiner >Vernunftgesetzmafigkeit< oder einer abstrakten Vernunfti-
dee gegriindet, sondern allein in der méglichen Gemeinschaft dieser Personen zur Per-
son der Personen, d.h. in der Gemeinschaft mit Gott. Alle anderen Gemeinschaften
sittlichen und rechtlichen Charakters haben diese Gemeinschaft zum Fundament.«

52 Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., S. 233/230.

53 Friedrich Hebbel, Tagebiicher, Auswahl und Nachwort von Anni Metz, Stuttgart
1987, S. 58 (Nr. 1170 und 1171).

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geist und Leib

dariiber hinaus auch fragen lassen, wie eine Ethik durch eine Patho-
logie begriindet werden kann, wo doch die Ethik dafiir sorgen sollte,
daf3 der Mensch zumindest nicht allzu friih in die Hiande des Patho-
logen gerit.

Person und Wert A 161

https://dol.org/10.5771/9783495883613-139 - am 16.01.2026, 08:44:31.


https://doi.org/10.5771/9783495993613-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

