RdJ B 12010 Ozsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik

Beispiele aus dem anstehenden Aufgabenfeld. Nach welchen Mal3stiben die Klarung der wesent-
lichen Inhalte des Religionsunterrichts geschieht, die Fragen nach Kern und Rand, nach Kons-
tanz und Wandel sind elementar hierfiir. Die padagogische und/oder theologische Begriindung
des Kerns eines islamischen Religionsunterrichts ist ebenso interessant wie die Frage nach den
Zielen und ihrer Begriindung. Mogliche Diskrepanzen und Spannungen zwischen unterschied-
lichen Zielvorgaben werden auf der Grundlage des Grundgesetzes konstruktiv und reflexiv zu
16sen sein. Padagogische, religiose und politische Ziele miissen in diesem Gefiige so ausgerichtet
sein, dass sie einander ausgleichen. Nicht nur die Frage der Akzeptanzkriterien durch Politik,
Rechtsordnung und Mehrheitsgesellschaft, nicht nur die Forderungen muslimischer Eltern und
Verbandsvertreter, sondern auch die konkrete Entwicklung in der Klasse und die Erwartungen der
Schiilerschaft selbst werden von gréfiter Bedeutung sein fiir die Etablierung einer modernen, sich
auf Augenhdhe mit den etablierten christlichen Fachdidaktiken befindenden Islamischen Religi-
onspddagogik. Ebenso miissen selbstverstindlich hermeneutische Ableitungen und kontextuelle
Schlussfolgerungen aus islamischen Priméirquellen und Erkenntnisse der modernen Padagogik in
diese Uberlegungen einfliefen.

Verf.: Prof. Dr. Biilent Ucar, Universitdit Osnabriick, FB 3 Erziehungs- und Kulturwissenschaften,
Lehrstuhl fiir Islamische Religionspddagogik, Geschdftsfiihrender Leiter des Zentrums fiir
Interkulturelle Islamstudien, 49069 Osnabriick, E-Mail: bucar@uni-osnabrueck.de

Omer Ozsoy/Ertugrul Sahin

Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik und
soziale Komponenten ihrer Etablierung in Deutschland

1 Einflihrung: Das Verortungsproblem der innerislamischen Debatte
tiber die Koranhermeneutik

Der Koran ist in eine gelebte gesellschaftliche Realitét offenbart worden, in der die Suche der Glau-
bigen nach der gottlichen Anleitung unverkennbar war. Das Bediirfnis der ersten Muslime nach
Wegweisungen beinhaltete Sachlagen aus der Lebenswelt, die die Offenbarung nicht unberiicksich-
tigt lieB. Aus diesem Grund etablierte der Koran eine intensive Beziehung zu seinen muslimischen
Adressaten in der Offenbarungszeit, indem er in alle Lebensbereiche ohne Ausnahme eingriff. Da-
gegen beschéftigte er sich mit Anhidngern anderer Religionen insofern, als von diesen keine Gefahr
fiir die Verwurzelung und den Fortbestand der neuen religids-politischen Bewegung ausging. Aus
diesem Grund kénnen wir im Korantext sowohl Anweisungen bzw. Bestimmungen in vielen Le-
bensbereichen als auch Spuren von zahlreichen Ereignissen der damaligen Zeit finden. Von daher
gilt das im Koran enthaltene Gesetz als die authentischste Verkdrperung islamischer Weltanschau-
ung. Die darauf basierende Vorbildfunktion der ersten Generation der Muslime erklért nicht nur die
Etablierung der Sunna als unverzichtbare Quelle des Islam bei allen Nachfolgegenerationen jenseits
ihrer theologischen Auseinandersetzungen, sondern macht dariiber hinaus auch die essentialisti-
schen Bestrebungen im ganzen Verlauf der islamischen Geistesgeschichte verstindlich.

.73.216.38, am 18.01.2026, 04:32:43. i
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

29


https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29

30

Ozsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik RdJ B 12010

Der Universalitdtsanspruch des Islam ist nicht allein auf die zeitlose Omniprésenz seines Ge-
setzes bezogen zu verstehen, sondern vor allem auf die Fahigkeit, sich als Manifestation der
gottlichen Offenbarung in andere Kontexte integrieren zu lassen. Denn die Intention der Scharia
in der Entstehungsphase war die Etablierung der Ergebenheit gegeniiber dem einzigen Gott und
einer moralischen und religiosen Weltanschauung, der das Gerechtigkeitsideal kosmisch wie ge-
sellschaftlich zugrunde lag. Auch wenn die Geschichtswissenschaft fiir die Erforschung und Do-
kumentierung der Einlosung dieses Universalititsanspruchs im Laufe der Geschichte zustindig
und von entscheidender Bedeutung ist, ist deren Deutung letztlich eine hermeneutische Frage.
Hinter allen hermeneutischen Auseinandersetzungen beziiglich Koran und Geschichte liegt die
historische Tatsache, dass der rechtliche Teil der Scharia nach der Offenbarungszeit niemals und
nirgends vollstdndige Anwendung im buchstiblichen Sinne erfahren hat.

Neuere deutschsprachige Publikationen iiber zeitgendssische muslimische Koranhermeneu-
tik sind durch die Schwiche gekennzeichnet, diese existenzielle Dimension auszublenden. Aus
diesem eingeschriinkten Betrachtungswinkel heraus fuBt ihre Problematisierung in der Uberbeto-
nung des europdischen Gehaltes, dessen Aufkldarungsmomente nicht selten christlich-theologisch
monopolisiert werden. Nicht nur wurde ihre bisherige Erkenntnisleistung dem Wesenskern der
Problematik nicht gerecht, mehr noch drohten diese die Legitimitdtsbasis gegenstdndlicher his-
torischer Ansitze selbst bei Muslimen zu entkréften. Dieser Text hat nicht den Anspruch, diesen
Mangel zu beheben, méchte aber die Aufmerksamkeit auf die innerislamisch-existenzielle Kom-
ponente lenken und sich in erster Linie daran messen lassen.

Zeitgendssische muslimische Theologen, die den innerhalb der frilhen Auslegungstradition
etablierten geschichtlichen Ansétzen neuere hermeneutische Dimensionen verleihen wollen, ver-
korpern die Reaktion des geschichtlichen Bewusstseins gegen die Uberinterpretationen metaphy-
sischer Ansitze einerseits und gegen den kognitiven Atheismus bzw. den radikalen Relativismus
andererseits. Geschichtliches Bewusstsein in ihrer Konzeption nimmt den Koran als primér seine
eigene geschichtliche Epoche adressierend an und versucht ihn so zu verstehen, wie die Erstad-
ressaten ihn verstanden haben. Der Hauptbeweggrund des geschichtlichen Bewusstseins ist das
Ideal, die authentische Bedeutung des Koran in seinem eigenen historischen Bedeutungskosmos
zu begreifen, um es dann in neuere Kontexte zu iibertragen.'

2 Ubertragung der innerislamischen Debatte {iber die Koranhermeneutik
nach Deutschland

Seit einigen Jahren hat sich dieser innerislamisch-theologische Diskurs durch einige Publikatio-
nen und Ubersetzungen sowie den Dialog der Theologien ein beachtliches Gehér in Deutschland
verschafft. Felix Korner beispiclsweise stellte in seinem viel zitierten Werk ,,Alter Text — neuer
Kontext“?, in dem er die spannenden hermeneutischen Grundsatzartikel der von ihm so bezeich-
neten ,,Ankaraner Schule* dokumentieren wollte, fest, ,,dass die Tiirkei theologisch wirklich Neues
zu bieten hat ... und billigt der tiirkischen Theologie zu ,,... gerade in ihren Neuansétzen, fiir
islamisches Denken weltweit bedeutsam® zu sein. Wie er weiter bekundet, {ibe die ,,neue Schule*

1 Siehe Tatar, B., Rezension zu Omer Ozsoys Buch ,Kuran ve Tarihsellik Yazilar1® (Schriften zu Koran und Historizitit),
in: islamiyat & kitabiyat biilteni, Heft 11, 2004.
2 Korner, F., Alter Text — neuer Kontext. Koranhermeneutik in der Tiirkei heute, Herder, Freiburg u.a. 2006, S. 14.

.73.216.38, am 18.01.2026, 04:32:43. i
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29

RdJ B 12010 Ozsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik

einen gewissen Einfluss auf die jungen Nachwuchstheologen in Zentralasien und auf dem Balkan
aus, blieb allerdings im arabischen Raum noch weitgehend unbeachtet.

Zieht man die Herkunft der muslimischen Migranten in Deutschland und die vielfiltigen In-
formations- und Kommunikationskanéle in einer globalisierten Welt als erleichternde Umsténde
fiir die Ausbreitung der neueren theologischen Orientierungen der islamischen Welt in Erwégung,
wiren die Erwartung und Prognose sicherlich nicht verfehlt gewesen, dass die ,,neue* Koran-
hermeneutik leicht Eingang in Deutschland finden wiirde und sich ihre Auswirkungen in der
theologischen Debatte schnell niederschlagen konnten. Zu den ,,neuen” Denkern kdnnen neben
den tiirkischen Theologen sicherlich weitere Namen wie Nasr Hamid Abu Zaid, Muhammad
Schahrrour, Mahmud Muhammad Taha, Mohammad Mojtahed Shabestari, Abdolkarim Sorusch
etc. gezihlt werden. Demgegeniiber ist festzuhalten, dass die Ubertragung der neuen koranherme-
neutischen Debatte in Deutschland noch begrenzt und auf den akademischen Kreis der Theologen
und Islamwissenschaftler beschrénkt ist. Folgerichtig war nicht nur die Theologie in der Tiirkei
vom weitgehenden Ausbleiben der Rezeption neuerer, an Reform bzw. Erneuerung orientierter
moderner theologischer Stromungen, durch breite muslimische Kreise in Deutschland betrof-
fen. In den politischen Orientierungen der organisierten Muslime in Deutschland, die zwischen
sozialdemokratisch-liberal, konservativ-orthodox und islamistisch schwanken wiirden, fehle — so
Johannes Kandel — ,,eine liberale Reformstromung, die etwa an kritische Diskurse zu Islam und
Moderne ankniipft (,Liberaler Islam’, ,Euro-Islam’) (...) trotz einiger zaghafter Ansétze. Es sind
nur einzelne Muslime, die sich substantiell mit historisch-kritischer Koranhermeneutik auseinan-
dersetzen, mit Neuinterpretationen der Tradition (Sunna) und der Anschlussfihigkeit des Islam
im Blick auf den sékularen Staat, pluralistischer Demokratie und Menschenrechten.*?

Der Theologiebetrieb einer ,,Ankaraner Schule® wie aber auch einer jeden reformorientierten
oder ,,neuen” Schule, sei er auch wissenschaftlich noch so solide und anspruchsvoll, ist gezwun-
gen, sich gegen die Widersacher im akademischen und gesellschaftlichen Umfeld zu behaupten.
Eine breitere gesellschaftliche Durchschlagskraft wird erst dann erzielt, wenn ihre theoretischen
und allgemeinen Aussagen in praktische Bedeutungssysteme und Handlungsanweisungen® ein-
flieBen. Wenn auch die theologische Verarbeitung der Lebenswelten einen vorangeschrittenen
Praxisbezug erreicht hat, wird es insgesamt mehrere Generationen brauchen, bis das Neue wirk-
lich verinnerlicht ist und einen umfassenden Paradigmenwechsel aufzeigen kann. Die neue her-
meneutische Orientierung in der muslimischen Welt erfreut sich ohne Zweifel akademischer und
intellektueller Anerkennung. Sie kann selbstbewusst auftreten, weil eine {iber die traditionelle
Abwehrhaltung hinausgehende sachliche Kritik bisweilen ausgeblieben ist. Sie weist allerdings
noch groBe Liicken in der Ubersetzung ihrer Aussagen in die lebensweltliche Praxis aus, so dass
daraus (noch) kein Massenphidnomen entstehen konnte.

Erst die Uberleitungen in die Praxis und ein ausgiebiger Diskursprozess werden zeigen, ob
und inwiefern die ,,neue* Koranhermeneutik Uberzeugungskraft erlangen kann. Es ist freilich
aus heutiger Sicht zu erwarten, dass die Offenheit der neuen Koranhermeneutik gegeniiber Fra-
gestellungen im europdischen und deutschen Kontext und ihr historisch-kritischer Umgang mit

3 Kandel, J., Was ist Islam? Islam und Islamische Organisationen in Deutschland, in: Bundeszentrale fiir politische
Bildung, Materialien: Islam in Deutschland, 22. Dezember 2004.

4 In diesem Zusammenhang ist die Auspragung im Bereich des islamischen Rechts von ausschlaggebender Bedeutung.
Siehe fiir eine ausgiebige Diskussion iiber die ,,Sharia“ und ihre Anwendungsmoglichkeiten und Perspektiven in einer
globalisierten Welt und im européischen Kontext: Rohe, M., Das islamische Recht. Geschichte und Gegenwart, Miin-
chen 2009.

.73.216.38, am 18.01.2026, 04:32:43. i
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

31


https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29

32

Ozsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik RdJ B 12010

der ,,Scharia“ als Rechtssystem rasch Eingang in das akademisch-intellektuelle Diskursfeld in
Deutschland und Europa finden und den Diskurs richtungsweisend beeinflussen wird.

Sowohl die Hiirden eines Transports nach Europa als auch die Erschwernisse fiir die Ent-
stehung einer neuen Koranhermeneutik in Deutschland sollen im Folgenden diskutiert werden.
Doch zunichst muss die Frage nach den an das islamische Denken in Europa herangetragenen
Erwartungen vorangestellt werden, weil diese den Weg und die Instrumente, somit die Problem-
lage und Schwierigkeiten veranschaulichen und mitbestimmen.

3 Was wird erwartet? Wohin soll eine Koranhermeneutik fihren?

Die in den letzten Jahren gingige Betitelung der Debatte iiber den Islam in Deutschland, ndm-
lich die ,,Einbiirgerung des Islam*’, miindete in Teilen in eine Debatte iiber die ,,Einbiirgerung
des Koran*’, in der die Aufforderung nach einer neuen, historisch-kritischen Koranhermeneutik
erneut und nachdriicklich verlautbart wird. Ohne ausfiihrliche Beweisfithrung mit Quellenanga-
ben ldsst sich zusammenfassend feststellen, dass die Erwartungen nicht darauf beschrankt sind,
die islamische Theologie mit der christlichen Theologie, der Islamwissenschaft oder anderen in
Frage kommenden Wissenschaftsdisziplinen ins Gesprach zu bringen und einen akademischen
Dialog und Austausch zu fiihren, sondern sie sind in erster Linie gerichtet auf die Etablierung
einer bestimmten Geisteshaltung und — damit verkniipft — praktischen Handlungsorientierung der
breiten Masse der Glaubigen. Die zu Beginn dieses Beitrags angesprochene Feststellung, dass die
Scharia als Rechtssystem in der Geschichte nach der Offenbarungszeit niemals in vollem Umfang
angewandt worden ist, kann als rechtfertigender Ausgangspunkt einer solchen Erwartung dienen.
Die von groflen Teilen der Nicht-Européer als schmiahlich empfundene, seit zwei Jahrhunderten
andauernde Debatte iiber die Riickstdndigkeit bzw. Unterentwicklung und die Aufklarung bzw.
Modernisierung stellt schlieBlich die Argumentationsgrundlage fiir die historische Notwendigkeit
einer reformerischen Hermeneutik bereit.

Uber die Angemessenheit der Erwartung, dass erstens die Muslime die Aufklirungsdebatte
nachahmen, den universalistischen Weg der Moderne einschlagen und Methoden sowie inhalt-
liche Schlussfolgerungen durch Blaupausen in ihr Denksystem samt ihrer Religion und ihrer
Theologie einfiihren miissten und dass zweitens aus dem theologisch-intellektuellen Diskurs eine
Massenorientierung entstehen miisste, 1dsst sich freilich streiten (dazu sogleich unten). Dennoch
bleibt die Forderung — zugleich die Hoffnung — nicht unbegriindet, legt man die Besonderheit der
historischen Konstellation zugrunde, ndmlich dass der Islam und der Westen in der einen und sel-
ben Gesellschaft aufeinander treffen, ohne vom Konflikt- oder Kriegszustand ausgehen zu miis-
sen, und dass sich die Muslime in der Minderheit befinden und sich in eine Gesamtgesellschaft
eingliedern miissen. Der neue historische Kontext, in dem sich der Islam befindet, begiinstigt
und erzwingt gleichzeitig ein ,,neues* Denken von Muslimen, mit dem die Herausforderungen

5 Der Ursprung des Ausdrucks liegt zwar ein paar Jahre zuriick; die Integrationsbeauftragte der Bundesregierung sowie
die Deutsche Islam Konferenz verschafften ihm schlieBlich seine 6ffentliche Brisanz. Vgl. Beauftragte der Bundesre-
gierung fiir Migration, Fliichtlinge und Integration, Islam einbiirgern — Auf dem Weg zur Anerkennung muslimischer
Vertretungen in Deutschland, Berlin, November 2005.

6 A. Jacobs schrieb in seinem Artikel ,,Einbiirgerung des Koran“ am 14.07.2006 in der Financial Times Deutschland:
,,Die Integration von Muslimen wird letztlich nur dann gelingen, wenn diese ihre religis-theologischen Grundlagen
klaren.” Zu lesen ist der Artikel unter: http://aicgs.org/documents/jacobs072006.pdf

.73.216.38, am 18.01.2026, 04:32:43. i
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29

RdJ B 12010 Ozsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik

des Zusammenlebens mit dem ,,Anderen‘’ gemeistert werden sollen und kénnen. Damit ist auch
gesagt, dass die Entstehung einer neuen Koranhermeneutik mit dem Hervortreten eines neuen
islamischen Denkens eng verbunden ist.

Dass die beschriebene Erwartung bisher nicht oder nicht ausreichend erfiillt ist und in voller
Form nicht erfiillt werden kann, hat verschiedene Griinde, die wir in zwei Kategorien zusammen-
fassen und behandeln wollen. Sie liegen zum einen in den soziokulturellen Entstehungsbedin-
gungen eines neuen islamischen Denkens im Allgemeinen und einer neuen Koranhermeneutik
im Besonderen und zum anderen im Erwartungshorizont selbst begriindet. Die Richtung und der
Umfang der Erwartungshaltung bestimmen die Rahmenbedingungen nachhaltig mit, und somit
machen sie selbst einen wesentlichen Teil der Problematik aus. Von der grundsitzlichen Frage
— ,,Ist der beschriebene Erwartungshorizont unproblematisch? — ausgehend, miissen in diesem
Zusammenhang mindestens zwei Aspekte diskutiert werden:

1. Kann der universalistische Duktus, der an eine neue Koranhermeneutik gerichtet ist, kritiklos
hingenommen werden?

2. Lasst sich das Herantragen der handlungsorientierten Aufforderung an die Masse der Glaubi-
gen problemlos argumentieren?

4 Gilt der eurozentrisch-evolutiondre Erwartungshorizont kritiklos?®

Wie eingangs erwihnt, vereinen der Glaube an die Offenbartheit des Koran und die Uberzeu-
gung, dass die koranische Botschaft in neue historische Kontexte tibertragen werden kann und
somit ihre elementaren Inhalte sich bestatigen lassen kdnnen, die Koranexegesen gegenwértiger
muslimischer Theologen unterschiedlicher Provenienz. Diese Einigkeit zerfallt allerdings alsbald
in der Thematisierung der Fragen, auf welche Weise die authentische Bedeutung des Koran in-
haltlich und methodologisch zu rekonstruieren ist und mit welchen Erneuerungsmdglichkeiten
des Scharia-Rechts der Bedeutungskosmos des Koran in die neue Zeit iibertragen werden kann.

Die historische Sichtweise erhebt in erster Linie Einwinde gegen die Uberinterpretationen
metaphysischer, ibergeschichtlicher Ansitze, in denen die Scharia ohne das geschichtliche Be-
wusstsein in vollen Ziigen zur Geltung kommt. Antagonisten unter den Muslimen (Textfunda-
mentalisten und Traditionalisten) verweigern sich dem Aufklarungsdiskurs; Protagonisten teilen
sich in zwei Stromungen: radikale Aufklarer und relativistische Reformer. Die zweite Gruppe, die
dem eurozentrischen Modernisierer lieb ist und von der man in Europa annimmt, sie wiirde den
Erneuerungshoffnungen entsprechen, gerit in eine eklektische’ Unterwerfung, indem sie nicht

7 Siehe fiir die theologisch-hermeneutischen Herausforderungen des Verhaltnisses zwischen Islam und Christentum den
Tagungsband von Schmid et al. (Hrsg.), Identitét durch Differenz? Wechselseitige Abgrenzungen in Christentum und
Islam, Regensburg 2009.

8 In diesem Abschnitt flieBen teilweise Erkenntnisse aus der Dritte-Welt-Forschung und der sozialwissenschaftlichen
Debatte iiber die Modernisierungstheorien ein. Diese Debatte hat reichlich zu Tage gefordert, dass eine modernisie-
rungstheoretische Unilinearitét nicht zu halten ist. Vgl. hierzu exemplarisch Noklen, D./Nuschler, F. (Hrsg.), Hand-
buch der Dritten Welt, Bd. 1, Grundprobleme, Theorien, Strategien, Bonn 1992.

9 Ein methodologischer Eklektizismus wird hier nicht pauschal abgelehnt. Er kann durchaus sinnvoll eingesetzt werden
und neue Erkenntnisse hervorbringen. Er ist abzulehnen, wenn er zu einer Beliebigkeit und zur dogmatischen Ab-
schirmung der eigenen Position bei der Selektion zutreffender oder widerlegter Aussagen aus verschiedenen Ansétzen
fiihrt.

.73.216.38, am 18.01.2026, 04:32:43. i
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

33


https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29

34

Ozsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik RdJ B 12010

nur auf die briichige Handhabung der Scharia in der Geschichte hinweist, sondern fortfahrend
einen Relativismus hervorbringt, in dem sowohl der Aufklarungshorizont als auch die Scharia des
Korantexts aus ihrem Bedeutungszusammenhang herausgerissen und abgeblendet werden.

Diese Vorgehensweise der relativistischen Reformer wiirde dem eurozentrisch-evolutionédren
Erwartungshorizont in vollem Mafle gerecht, wire sie imstande, die Opportunismusgefahr auszu-
schlieBen und das innerislamisch-existenzielle Legitimitdtsdefizit der muslimischen Dispositionen
in der Koranhermeneutik und in den Gedankenwelten der Muslime aufheben zu kénnen. Sie ist
geeignet, eine ,,nachahmende* Aufklarung und hermeneutische Erneuerung zustande zu bringen.
Ihre Hermeneutik ist allerdings partiell und punktuell. Sie greift nur dort, wo der Widerspruch der
Koranischen Scharia zur Gegenwart unverkennbar wird und der Modernisierer diesen anprangert.
Die Frage nach dem offenbarten und im Korantext verschriftlichten Bedeutungskosmos kommt
erst gar nicht auf. Dieser wird nicht nur verdréngt, sondern verliert mit dem Fortschreiten der nach-
ahmenden partiellen Hermeneutik allmédhlich seine Aussagekraft und Offenbarungsrelevanz.

Die Reformisten verfehlen oder vermeiden eine Grundsatzdiskussion der hermeneutischen
Methoden. Thr Beweggrund ist das Ankommen in der Gegenwart. Die kritiklose Ergebnisorien-
tierung verbindet sie mit den Eurozentristen. Fiir beide Gruppen gilt: Die Errungenschaften der
Moderne liegen auf der Hand, der Islam muss/kann sich die vorliegenden Methoden aneignen,
evolutiondre Schritte durchlaufen und zum vorgegebenen Ziel kommen. Der Zweck heiligt die
Mittel. Die verheiBungsvolle historisch-kritische Methode wird den Islam zu dem ein und dem-
selben Endpunkt bringen. Dieser schlichte Eurozentrismus ldsst auch mit einem auf die stringente
Methodik fixierten erkenntnistheoretischen Interesse kaum Freirdume fiir die Option, dass die
Anwendung der historisch-kritischen Hermeneutik ergebnisoffen erfolgen und eventuell zu Kor-
rekturen der Moderne oder zu neuartigen Aufklarungsufern gelangen kann. Fiir die Notwendig-
keit einer kritischen Koranhermeneutik 1dsst sich in der Tat einfacher argumentieren als fiir die
Preisgabe der Ergebnisoffenheit wissenschaftlichen Strebens. Die Option der Ergebnisoffenheit
muss nicht zwangslaufig zur Neuerfindung des Rads fiihren. Der Koranhermeneutik — und einer
islamischen Theologie — sollte allerdings in Deutschland und Europa mindestens der Anspruch
der nachmetaphysischen Philosophie nach Habermas zugestanden werden, die kognitiven Ge-
halte der religiosen Uberlieferung ,,im Schmelztiegel begriindender Diskurse aus ihrer urspriing-
lich dogmatischen Verkapselung freizusetzen®, um anschliefend ,,eine inspirierende Kraft fiir die

ganze Gesellschaft entfalten zu konnen®."

Die der Koranhermeneutik auferlegte Zielorientierung fiihrt uns weiter zu der Problematik der
aus ihr folgenden Handlungsorientierung bzw. der Ubermittlung einer solchen Handlungsorien-
tierung an die Masse der Glidubigen. Die eurozentrisch-evolutionire Grundhaltung geht mit einer

vorschnellen Handlungsorientierung einher, deren Pramissen die Entstehungsvoraussetzungen
einer Koranhermeneutik erschweren.

5 Soziale Hintergriinde der muslimischen Migranten
und Mangel an intellektueller Verarbeitung ihrer Lebenswelten

Muslime verstehen sich als Teil der internationalen islamischen Gemeinschaft (umma), die sich
die Koran- und Prophetentreue und das geistige Erbe der islamischen Geschichte zu eigen macht.

10 Habermas, J., Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsitze, Frankfurt/Main 2005, S. 149.

.73.216.38, am 18.01.2026, 04:32:43. i
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29

RdJ B 12010 Ozsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik

Die gegenwirtige Globalisierung und weltweite Vernetzung der unterschiedlichen Quellen und
Denkstromungen tragen zum Erhalt und zur Verstirkung dieses in erster Linie existenziellen'
Eigenverstindnisses bei. Kulturelle Pluralitit sowie die multikulturelle Gesinnung der Postmo-
derne liefern zudem einen guten Nihrboden fiir eine unkritische und unreflektierte Ubernahme
des Gedankenguts jeglicher Provenienz. Von den konfessionellen Glaubensrichtungen und inner-
konfessionellen Untergruppen tiiber die ldnderspezifischen oder landeriibergreifenden politisch-
ideologischen Bewegungen bis hin zu den Sekten sind unzihlige mystische, traditionelle, radikale,
fundamentalistische, modernistische Stromungen vertreten. Dieser Umstand liefert seinerseits
ausreichend Stoff fiir ausgiebige Debatten und heftigen Schlagabtausch.'” Ohne die pauschali-
sierende Islamkritik eines radikalen Aufklérers, der der Postmoderne eine kulturrelativistische
Fetischisierung von Andersheit und Differenz vorwirft und die Stigmatisierung einer emanzi-
patorischen Kritik an den Islam beklagt, akzeptieren zu miissen, stimmen wir seiner Warnung
insofern zu, dass der Kulturrelativismus der Postmoderne nicht zur leichtgliubigen Ubernah-
me einer Untertanenkultur und zur Verharmlosung des Gedankenguts, welches Hass und Gewalt
predigt, fithren darf. Auf den Punkt gebracht: Weder hiusliche Gewalt und Ehrenmorde, noch
Aufruf zu Hass, Feindseligkeit, Gewalt oder Menschenrechtverletzungen diirfen im Namen der
postmodernen Toleranz bagatellisiert werden. Aufgrund der Brisanz dieser Diskussion muss je-
doch hinzugefiigt werden, dass der ,,Fundamentalist der Aufkldarung® die Errungenschaften der
Moderne verrét, wenn er eine Fiille der Negativerscheinungen wie Radikalismus, Fundamenta-
lismus, Terror etc. im Namen des Islam unter ,,Symbole* subsumiert und z.B. keine Mdglichkeit
ungenutzt lasst, gegen den Bau von Moscheen und Minaretten aufzutreten. Er wird in diesem
Falle kaum iiberzeugende Erkldrungen finden konnen, wenn wir die Religionsfreiheit oder die
Neutralitdt des sdkularen Staates gegeniiber Religionen und Weltanschauungen weiterhin zu den
Errungenschaften der Moderne zdhlen wollen.

Die Berechtigung der hierzulande erhobenen Forderung nach einer neuen Koranhermeneutik,
die sich der Herausforderung der Aufkldrung und des Einheimischwerdens eines européischen
Islam stellt, ist nicht von der Hand zu weisen, zumal sich der géngige Theologiebetrieb und die
intellektuelle Welt in den muslimischen Landern dieser Herausforderung nicht nur nicht verwei-
gerten, sondern sich vielmehr seit Jahrzehnten auf der Grundlage geistiger und methodologischer
Anleihen aus dem Westen mit der Koranhermeneutik beschéftigen."

Die Kehrseite der Medaille darf jedoch nicht in Vergessenheit geraten und den Blick auf die
gesamte Dimension des Gegenstandes triiben. Eine politisch und ideologisch motivierte, zwang-
hafte Neuorientierung einer geistigen Gesinnung ist oft zum Scheitern verurteilt. Die Geschichte
und Gegenwart der Ideen, Weltanschauungen und Religionen sind voller Zeugnisse dafiir, dass
Traditionalismus, Fundamentalismus, Reformismus und Erneuerung zeitgleich und geographi-
sche Grenzen iibergreifend nebeneinander und in Wechselwirkung miteinander existierten und
existieren. Viele von oben oktroyierte Modernisierungsstrategien — nicht zuletzt in den isla-
mischen Léndern —, die die Menschen zu Biirgern westlichen Standards auferziehen wollten,

11 Vgl. Ozsoy, O., Zwischen Verteidigung und Anpassung. Koranhermeneutik im européischen Kontext, in: Herder Kor-
respondenz, Die unbekannte Religion. Muslime in Deutschland, 2-2009.

12 Siehe zu einer solchen international gefiihrten intellektuellen Debatte, die den Multikulturalismus und Kulturrelativis-
mus sowie (falsche) Toleranz im Visier hatte und alsbald in einen heftigen Schlagabtausch mit gegenseitigen Vorwiirfen
(,,Fundamentalismus bzw. Dogmatismus der Aufklarung™ und ,,Rassismus der Antirassisten) miindete. Chervel, T./
Seeliger, A. (Hrsg.), Islam in Europa. Eine internationale Debatte, Frankfurt 2007.

13 Hierzu sei erwéhnt, dass die Problematisierung der Erneuerung des islamischen Denkens sowie des Zweigespanns Is-
lam/Westen durch grole Namen wie Dschamaladdin al-Afghani, Muhammad Abduh, Muhammad Igbal bis zu Fazlur
Rahman eine intellektuelle Tradition der islamischen Neuzeit hervorbrachte.

.73.216.38, am 18.01.2026, 04:32:43. i
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

35


https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29

36

Ozsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik RdJ B 12010

brachten vielmehr biirokratische Apparate der Machterhaltung und Unterdriickung hervor als
aufgeklarte Zivilgesellschaften. Wir meinen, dass man aus diesen oft schmerzlichen historischen
Erfahrungen und Fehlern auch in Europa lernen kann und sollte.

Wird eine entsprechende Forderung nach einer Neuorientierung an die Masse der Glaubigen
gerichtet, so wird die Schwierigkeit der Umsetzung eines solchen Anliegens noch offensichtli-
cher. Wenn wir uns die Perspektive von breiten Teilen der muslimischen Bevolkerung vergegen-
wirtigen, ldsst sich insgesamt festhalten, dass die Abhédngigkeit der Gedankenwelten von den Ur-
sprungsldandern noch allgegenwirtig ist. Die mitgebrachten Vorstellungen iiber den Islam sowie
die hermeneutischen Deutungsgewohnheiten und Alltagspraktiken beherrschen im Wesentlichen
die Wahrnehmung des sozialen Umfelds und prigen die Selbstsicht und die Sicht des Anderen'.
Eine diskursiv-kommunikative Interaktion der muslimischen Bevdlkerung mit der gesellschaft-
lichen Umwelt befindet sich noch im Anfangsstadium. Die ausschlaggebende und empirisch
mehrfach belegte Ursache dafiir besteht in der urspriinglichen gesellschaftlichen Herkunft der
muslimischen Migranten und in ihren gegenwértigen sozialen Milieus sowie in dem eng damit
zusammenhdngenden Fehlen einer intellektuellen islamischen Elite.

Weltanschauliche Wandlungsprozesse in den Einstellungen und Uberzeugungen der breiten Be-
volkerung bediirfen einer langeren Zeit, die sich iiber Jahrzehnte hinstrecken kann. Die Zeitspanne,
in der sich ein intellektuell-akademischer Reichtum hétte entwickeln und Einfluss auf die Muslime
ausiiben konnen, ist kurz und umfasst nur zwei Jahrzehnte, sofern man als Ausgangspunkt fiir die
Maoglichkeit des Autkommens einer ausgebildeten intellektuellen Elite nicht die 60er Jahre, d.h. die
Anfénge der gesamten Migrationsgeschichte in Deutschland, ansieht, sondern zutreffend das Ende
der 80er und den Anfang der 90er Jahre. Denn eine ernsthafte Orientierung an die neue Heimat
entstand erst in dieser Zeit, unter anderen die Uberzeugung, die junge Generation mit mehr Ausbil-
dung fiir die Zukunft auszuriisten. Die wenigen, der Offentlichkeit bekannten Namen" diirfen nicht
dartiber hinwegtduschen, dass eine Mammutaufgabe wie die Auseinandersetzung mit den Heraus-
forderungen der heutigen Zeit an den Islam und — damit verbunden — die Etablierung eines neuen
weltanschaulichen oder religiosen Denkens ohne die Entwicklung und Mobilisierung von intellek-
tuellen, akademischen und humanen Kapazititen nicht zu bewiltigen sind. Nicht zu vergessen ist
auch die Tatsache, dass eine islamische Theologie in Deutschland derzeit noch keine akademische
Infrastruktur aufweisen kann und die Koranhermeneutik nur eine, wenn auch bedeutende Disziplin
eines gesamten Fachgebiets ist. Es gibt inzwischen erste Versuche in Deutschland'®, eine universitire
Ausbildung mit islamisch-theologischen Inhalten zu etablieren, wobei diese strukturell und konzep-
tionell noch weit davon entfernt sind, den Bedarf an einem universitidren Studium der islamischen
Theologie abzudecken. Denn sie sind hauptséchlich mit dem Schwerpunkt der Religionspadagogik
fiir die Ausbildung von Religionslehrern eingerichtet worden. Sicherheitsdenken, den islamischen
Radikalismus zu unterbinden, war dabei das groBere Motiv als die Uberzeugung, den Muslimen freie
Entfaltungschancen ihres Islamverstindnisses durch die eigene Theologie einzuriumen.'”

14 Waardenburg, J., Selbstsicht und Sicht des Anderen. Alte Abgrenzungen und neue Wege zur Offenheit im christlich-
islamischen Verhiltnis, in: Schmid et al. (Hrsg.), Identitit durch Differenz? Wechselseitige Abgrenzungen in Chris-
tentum und Islam, Regensburg 2009, S. 21-40.

15 Einige dieser Namen wurden vorgestellt in: Ammann, L./Amirpur, K. (Hrsg.), Der Islam am Wendepunkt. Liberale
und konservative Reformer einer Weltreligion, Freiburg 2006.

16 Diese Initiativen in Deutschland und Europa sind dargestellt in: Weile, W. (Hrsg.), Theologie im Plural. Eine akade-
mische Herausforderung, Miinster, 2009.

17 Vgl. Sahin, E., Der schwierige Weg zur Einbiirgerung des Islam. Plddoyer fiir eine islamische Theologie an deut-
schen Universitéten, in: Forschung Frankfurt, Das Wissenschaftsmagazin der Goethe Universitit Frankfurt am Main,
1.2008, S. 81-85.

.73.216.38, am 18.01.2026, 04:32:43. i
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29

RdJ B 12010 Ozsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik

Gegen die beschriebenen elitdren Anforderungen ist einzuwenden, dass Lebenswelten und Pro-
blemlagen lehrreicher sind als intellektuelle Vorgaben und das Auswendiglernen von Lésungsscha-
blonen. Die kritischen Problemstellungen in der Gesinnung und den Ideenwelten der Bevolkerung
entstehen in der sozialen Realitit und verfestigen sich, wenn die Sachzwinge der Lebenswelt ein-
setzen und Losungen aufzwingen. Nicht die scharfe Kritik an den Koranschulen der Hinterhofmo-
scheen bewegte die muslimischen Eltern, den Islamunterricht in Deutsch fiir ihre Kinder in den
reguldren Schulen zu akzeptieren, gar einzufordern, sondern die Einsicht, dass die Kinder in diesen
Schulen keine angemessene Artikulierungsfahigkeit in Glaubensfragen erwerben kdnnen. Nicht der
wortgewaltige Affront von Feministinnen gegen das Kopftuch oder das Fernhalten der Médchen
von der Schule war die hauptsichliche Ursache fiir die geistige und praktische Umstellung, sondern
die sozialen und wirtschaftlichen Umsténde. Die aktuelle, intellektuell-mediale Stigmatisierung von
Moscheen und Minaretten als Ausdruck eines radikalen Islam wird die Muslime weniger von ihrem
Bau abbringen als die Finanzierungsnote oder die riicklaufigen Zahlen der Moscheeginger. Dem zu
erwartenden Einwand, hinter dieser sozialen Realitét verberge sich ein groes Potential an Funda-
mentalismus und Radikalismus, ist entgegen zu halten, dass die Fundamentalismus- und Radikalis-
muskritik die Gefahr beinhaltet, die Uberforderung der muslimischen Migranten durch die Heraus-
forderungen der Hybriditit'® zu verkennen und in eine Dialektik des Negierens zu verfallen."”

Abschlieflend sollte, ohne ihre Relevanz fiir die Einbiirgerung des Islam zu unterschitzen, nicht
unerwihnt bleiben, dass der islamischen Theologie im Allgemeinen und der Koranhermeneutik
im Besonderen keinesfalls die Bewaltigungsrolle jeglicher soziopolitischer Herausforderungen,
die die Muslime und den Islam in Deutschland betreffen, zugesprochen werden kann. Weder darf
die islamische Theologie den Anspruch erheben, fiir letzte Wahrheiten in allen Lebensbereichen
zustandig zu sein, noch ermdglicht die fehlende akademische Infrastruktur die gebithrende Auf-
nahme theologierelevanter Fragen.

6 Schlusswort

Wir wollen mit diesen Ausfithrungen nicht den Eindruck entstehen lassen, wir wiirden dem intel-
lektuellen Geist jede Moglichkeit eines maf3geblichen Einflusses auf die Gesellschaft absprechen.
Mitnichten. Vielmehr gehen wir von der Aufklarungsaufgabe und der ethischen Verantwortung
der Eliten aus, argumentieren aber gegen die Verabsolutierung der eigenen Positionen und pléadie-
ren fiir die MaBigung der Erwartungen.

Hier sind eher eine gelassene Zuriickhaltung und eine sich selbst und eigene Methoden immer
wieder kritisch reflektierende Vorgehensweise ohne die Aufgabe eines niichternen Optimismus
angesagt, um die Masse der Gldubigen nicht zu iiberfordern und vor den Kopf zu stoflen. Die

18 ,Hybriditit tritt auf in Situationen kultureller Uberschneidung, d. h. teilweise antagonistische Denkinhalte und Lo-
giken aus unterschiedlichen kulturellen, sozialen oder religiosen Lebenswelten werden zu neuen Handlungs- und
Denkmustern zusammengesetzt.“ Vgl. Foroutan, N./Schdfer, I., Hybride Identititen — muslimische Migrantinnen und
Migranten in Deutschland und Europa, in: Aus Politik und Zeitgeschichte (APuZ 5/2009), S. 11-18.

19 Nikola Tietze weiit eindrucksvoll auf die Gefahr hin: ,,Diese Kluft zwischen den Bildern tiber die Muslime und der
gesellschaftlichen Realitét ihrer religidsen Praxis sowie ihrer Konzeption vom Islam birgt die Gefahr, daB3 die radi-
kalsten und politisiertesten Ausdrucksformen religioser Identifikation zur Erkldrung jeglicher Islamitit herangezogen
werden. Damit werden die Glaubigen in ein Zuschreibungsschema geprefit, dem sie sich im Alltag immer weniger
entziechen konnen und das sie letztendlich als einzig mogliche ,anerkannte’ islamische Religiositit anzunehmen ge-
zwungen sind. Tietze N., Muslimische Religiositét in Deutschland: Welche Perspektiven hat die Forschung?. In:
Berliner Debatte Initial. 14(2003),4/5; S. 197-207

.73.216.38, am 18.01.2026, 04:32:43. i
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

37


https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29

38  Doerfer-Kir, Die verfassungsrechtliche Stellung RdJ B 12010

offentlich-mediale Aufregung eines nicht seltenen Dilettantismus iiber die ideelle Riicksténdig-
keit und das orientalisch anmutende Erscheinen und Handeln der muslimischen Migranten in der
Offentlichkeit kann hochstens die eigenen Gemiiter besinftigen; sie ist keineswegs der Sache
dienlich. Das darf keineswegs als ein Pladoyer fiir die Toleranz der Intoleranz verstanden wer-
den, sondern fiir ein reflektiertes gemeinsames Nachdenken iiber die Grenzen der Toleranz und
Intoleranz. Muslime brauchen daher, gerade auch mit Blick auf ihre wohlverstandene Teilhabe
am sozialen Leben, einen gesellschaftlichen und akademischen Raum fiir eine ausgiebige inner-
islamische Diskussion, um die Herausforderung anzunehmen und selbstbewusst und auch selbst-
kritisch ihre Theologie und Koranhermeneutik entwickeln und etablieren zu kdnnen.

Verf.: Prof. Dr. Omer Ozsoy: Leiter des Instituts fiir Studien der Kultur und Religion des Islam,
Goethe-Universitdit Frankfurt am Main, Fachbereich 9, Grdfstr. 78, 60486 Frankfurt am
Main, E-Mail: oezsoy@em.uni-frankfurt.de

Ertugrul Sahin: Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir Studien der Kultur und
Religion des Islam, Goethe-Universitdt Frankfurt am Main, Fachbereich 9, Grdfstr. 78,
60486 Frankfurt am Main, E-Mail: sahin@em.uni-frankfurt.de

Hdale Doerfer-Kir

Die verfassungsrechtliche Stellung
islamischer Bildungseinrichtungen

1 Einflihrung

In Deutschland melden seit einiger Zeit vor allem islamische Vereinigungen die Teilhabe an der
Bildung in Deutschland beheimateter muslimischer Kinder und Jugendlicher an. So entwickelt
sich seit Jahrzehnten eine Vielfalt an islamischen Bildungseinrichtungen, die vermehrt gesell-
schaftspolitische und juristische Beachtung finden. Kernproblem des religiésen Erziehungswir-
kens sind die politischen Haltungen und die fundamentalistischen Zielsetzungen einiger hinter
den Bildungseinrichtungen stehender Vereinigungen. So geht es in den Diskussionen zum einen
um privatschulisches Bildungswirken im Sinne der Art. 7 Abs. 4 und 5 GG, zum anderen um
die Erziehung in sog. Koranschulen und anderen religiosen Einrichtungen. Zentral ist dabei die
Frage, ob die mafB3geblichen Verfassungsbedingungen segregierenden Einfliissen islamisch orien-
tierter Bildungsarbeit hinreichend standhalten.

2 Bedeutung der Privatschulfreiheit

Der rechtswissenschaftliche Blick auf islamisches privatschulisches Bildungswirken in Deutsch-
land kann nicht vollstédndig gelingen, ohne die Zielvorgaben und die Bedeutung der Privatschul-
freiheit im Verfassungsgefiige zu beriicksichtigen. Zunéchst soll die in Art. 7 Abs. 4 und 5 GG
garantierte Privatschulfreiheit sicherstellen, dass gesellschaftlich determinierte Bildungsalterna-

.73.216.38, am 18.01.2026, 04:32:43. i
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29

