
29RdJB 1/2010 Özsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik

Beispiele aus dem anstehenden Aufgabenfeld. Nach welchen Maßstäben die Klärung der wesent-
lichen Inhalte des Religionsunterrichts geschieht, die Fragen nach Kern und Rand, nach Kons-
tanz und Wandel sind elementar hierfür. Die pädagogische und/oder theologische Begründung 
des Kerns eines islamischen Religionsunterrichts ist ebenso interessant wie die Frage nach den 
Zielen und ihrer Begründung. Mögliche Diskrepanzen und Spannungen zwischen unterschied-
lichen Zielvorgaben werden auf der Grundlage des Grundgesetzes konstruktiv und refl exiv zu 
lösen sein. Pädagogische, religiöse und politische Ziele müssen in diesem Gefüge so ausgerichtet 
sein, dass sie einander ausgleichen. Nicht nur die Frage der Akzeptanzkriterien durch Politik, 
Rechtsordnung und Mehrheitsgesellschaft, nicht nur die Forderungen muslimischer Eltern und 
Verbandsvertreter, sondern auch die konkrete Entwicklung in der Klasse und die Erwartungen der 
Schülerschaft selbst werden von größter Bedeutung sein für die Etablierung einer modernen, sich 
auf Augenhöhe mit den etablierten christlichen Fachdidaktiken befi ndenden Islamischen Religi-
onspädagogik. Ebenso müssen selbstverständlich hermeneutische Ableitungen und kontextuelle 
Schlussfolgerungen aus islamischen Primärquellen und Erkenntnisse der modernen Pädagogik in 
diese Überlegungen einfl ießen.

Verf.: Prof. Dr. Bülent Ucar, Universität Osnabrück, FB 3 Erziehungs- und Kulturwissenschaften, 
Lehrstuhl für Islamische Religionspädagogik, Geschäftsführender Leiter des Zentrums für 
Interkulturelle Islamstudien, 49069 Osnabrück, E-Mail: bucar@uni-osnabrueck.de

Ömer Özsoy/Ertugrul Sahin

Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik und 
soziale Komponenten ihrer Etablierung in Deutschland

1  Einführung: Das Verortungsproblem der innerislamischen Debatte 
über die Koranhermeneutik

Der Koran ist in eine gelebte gesellschaftliche Realität offenbart worden, in der die Suche der Gläu-
bigen nach der göttlichen Anleitung unverkennbar war. Das Bedürfnis der ersten Muslime nach 
Wegweisungen beinhaltete Sachlagen aus der Lebenswelt, die die Offenbarung nicht unberücksich-
tigt ließ. Aus diesem Grund etablierte der Koran eine intensive Beziehung zu seinen muslimischen 
Adressaten in der Offenbarungszeit, indem er in alle Lebensbereiche ohne Ausnahme eingriff. Da-
gegen beschäftigte er sich mit Anhängern anderer Religionen insofern, als von diesen keine Gefahr 
für die Verwurzelung und den Fortbestand der neuen religiös-politischen Bewegung ausging. Aus 
diesem Grund können wir im Korantext sowohl Anweisungen bzw. Bestimmungen in vielen Le-
bensbereichen als auch Spuren von zahlreichen Ereignissen der damaligen Zeit fi nden. Von daher 
gilt das im Koran enthaltene Gesetz als die authentischste Verkörperung islamischer Weltanschau-
ung. Die darauf basierende Vorbildfunktion der ersten Generation der Muslime erklärt nicht nur die 
Etablierung der Sunna als unverzichtbare Quelle des Islam bei allen Nachfolgegenerationen jenseits 
ihrer theologischen Auseinandersetzungen, sondern macht darüber hinaus auch die essentialisti-
schen Bestrebungen im ganzen Verlauf der islamischen Geistesgeschichte verständlich.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:32:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29


30 RdJB 1/2010Özsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik

Der Universalitätsanspruch des Islam ist nicht allein auf die zeitlose Omnipräsenz seines Ge-
setzes bezogen zu verstehen, sondern vor allem auf die Fähigkeit, sich als Manifestation der 
göttlichen Offenbarung in andere Kontexte integrieren zu lassen. Denn die Intention der Scharia 
in der Entstehungsphase war die Etablierung der Ergebenheit gegenüber dem einzigen Gott und 
einer moralischen und religiösen Weltanschauung, der das Gerechtigkeitsideal kosmisch wie ge-
sellschaftlich zugrunde lag. Auch wenn die Geschichtswissenschaft für die Erforschung und Do-
kumentierung der Einlösung dieses Universalitätsanspruchs im Laufe der Geschichte zuständig 
und von entscheidender Bedeutung ist, ist deren Deutung letztlich eine hermeneutische Frage. 
Hinter allen hermeneutischen Auseinandersetzungen bezüglich Koran und Geschichte liegt die 
historische Tatsache, dass der rechtliche Teil der Scharia nach der Offenbarungszeit niemals und 
nirgends vollständige Anwendung im buchstäblichen Sinne erfahren hat.

Neuere deutschsprachige Publikationen über zeitgenössische muslimische Koranhermeneu-
tik sind durch die Schwäche gekennzeichnet, diese existenzielle Dimension auszublenden. Aus 
diesem eingeschränkten Betrachtungswinkel heraus fußt ihre Problematisierung in der Überbeto-
nung des europäischen Gehaltes, dessen Aufklärungsmomente nicht selten christlich-theologisch 
monopolisiert werden. Nicht nur wurde ihre bisherige Erkenntnisleistung dem Wesenskern der 
Problematik nicht gerecht, mehr noch drohten diese die Legitimitätsbasis gegenständlicher his-
torischer Ansätze selbst bei Muslimen zu entkräften. Dieser Text hat nicht den Anspruch, diesen 
Mangel zu beheben, möchte aber die Aufmerksamkeit auf die innerislamisch-existenzielle Kom-
ponente lenken und sich in erster Linie daran messen lassen.

Zeitgenössische muslimische Theologen, die den innerhalb der frühen Auslegungstradition 
etablierten geschichtlichen Ansätzen neuere hermeneutische Dimensionen verleihen wollen, ver-
körpern die Reaktion des geschichtlichen Bewusstseins gegen die Überinterpretationen metaphy-
sischer Ansätze einerseits und gegen den kognitiven Atheismus bzw. den radikalen Relativismus 
andererseits. Geschichtliches Bewusstsein in ihrer Konzeption nimmt den Koran als primär seine 
eigene geschichtliche Epoche adressierend an und versucht ihn so zu verstehen, wie die Erstad-
ressaten ihn verstanden haben. Der Hauptbeweggrund des geschichtlichen Bewusstseins ist das 
Ideal, die authentische Bedeutung des Koran in seinem eigenen historischen Bedeutungskosmos 
zu begreifen, um es dann in neuere Kontexte zu übertragen.1

2  Übertragung der innerislamischen Debatte über die Koranhermeneutik 
nach Deutschland

Seit einigen Jahren hat sich dieser innerislamisch-theologische Diskurs durch einige Publikatio-
nen und Übersetzungen sowie den Dialog der Theologien ein beachtliches Gehör in Deutschland 
verschafft. Felix Körner beispielsweise stellte in seinem viel zitierten Werk „Alter Text – neuer 
Kontext“2, in dem er die spannenden hermeneutischen Grundsatzartikel der von ihm so bezeich-
neten „Ankaraner Schule“ dokumentieren wollte, fest, „dass die Türkei theologisch wirklich Neues 
zu bieten hat …“ und billigt der türkischen Theologie zu „… gerade in ihren Neuansätzen, für 
islamisches Denken weltweit bedeutsam“ zu sein. Wie er weiter bekundet, übe die „neue Schule“ 

1 Siehe Tatar, B., Rezension zu Ömer Özsoys Buch ‚Kuran ve Tarihsellik Yazıları‘ (Schriften zu Koran und Historizität), 
in: islâmiyât & kitâbiyât bülteni, Heft 11, 2004.

2 Körner, F., Alter Text – neuer Kontext. Koranhermeneutik in der Türkei heute, Herder, Freiburg u.a. 2006, S. 14.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:32:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29


31RdJB 1/2010 Özsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik

einen gewissen Einfl uss auf die jungen Nachwuchstheologen in Zentralasien und auf dem Balkan 
aus, blieb allerdings im arabischen Raum noch weitgehend unbeachtet. 

Zieht man die Herkunft der muslimischen Migranten in Deutschland und die vielfältigen In-
formations- und Kommunikationskanäle in einer globalisierten Welt als erleichternde Umstände 
für die Ausbreitung der neueren theologischen Orientierungen der islamischen Welt in Erwägung, 
wären die Erwartung und Prognose sicherlich nicht verfehlt gewesen, dass die „neue“ Koran-
hermeneutik leicht Eingang in Deutschland fi nden würde und sich ihre Auswirkungen in der 
theologischen Debatte schnell niederschlagen könnten. Zu den „neuen“ Denkern können neben 
den türkischen Theologen sicherlich weitere Namen wie Nasr Hamid Abu Zaid, Muhammad 
Schahrrour, Mahmud Muhammad Taha, Mohammad Mojtahed Shabestari, Abdolkarim Sorusch 
etc. gezählt werden. Demgegenüber ist festzuhalten, dass die Übertragung der neuen koranherme-
neutischen Debatte in Deutschland noch begrenzt und auf den akademischen Kreis der Theologen 
und Islamwissenschaftler beschränkt ist. Folgerichtig war nicht nur die Theologie in der Türkei 
vom weitgehenden Ausbleiben der Rezeption neuerer, an Reform bzw. Erneuerung orientierter 
moderner theologischer Strömungen, durch breite muslimische Kreise in Deutschland betrof-
fen. In den politischen Orientierungen der organisierten Muslime in Deutschland, die zwischen 
sozialdemokratisch-liberal, konservativ-orthodox und islamistisch schwanken würden, fehle – so 
Johannes Kandel – „eine liberale Reformströmung, die etwa an kritische Diskurse zu Islam und 
Moderne anknüpft (‚Liberaler Islam’, ‚Euro-Islam’) (…) trotz einiger zaghafter Ansätze. Es sind 
nur einzelne Muslime, die sich substantiell mit historisch-kritischer Koranhermeneutik auseinan-
dersetzen, mit Neuinterpretationen der Tradition (Sunna) und der Anschlussfähigkeit des Islam 
im Blick auf den säkularen Staat, pluralistischer Demokratie und Menschenrechten.“3 

Der Theologiebetrieb einer „Ankaraner Schule“ wie aber auch einer jeden reformorientierten 
oder „neuen“ Schule, sei er auch wissenschaftlich noch so solide und anspruchsvoll, ist gezwun-
gen, sich gegen die Widersacher im akademischen und gesellschaftlichen Umfeld zu behaupten. 
Eine breitere gesellschaftliche Durchschlagskraft wird erst dann erzielt, wenn ihre theoretischen 
und allgemeinen Aussagen in praktische Bedeutungssysteme und Handlungsanweisungen4 ein-
fl ießen. Wenn auch die theologische Verarbeitung der Lebenswelten einen vorangeschrittenen 
Praxisbezug erreicht hat, wird es insgesamt mehrere Generationen brauchen, bis das Neue wirk-
lich verinnerlicht ist und einen umfassenden Paradigmenwechsel aufzeigen kann. Die neue her-
meneutische Orientierung in der muslimischen Welt erfreut sich ohne Zweifel akademischer und 
intellektueller Anerkennung. Sie kann selbstbewusst auftreten, weil eine über die traditionelle 
Abwehrhaltung hinausgehende sachliche Kritik bisweilen ausgeblieben ist. Sie weist allerdings 
noch große Lücken in der Übersetzung ihrer Aussagen in die lebensweltliche Praxis aus, so dass 
daraus (noch) kein Massenphänomen entstehen konnte.

Erst die Überleitungen in die Praxis und ein ausgiebiger Diskursprozess werden zeigen, ob 
und inwiefern die „neue“ Koranhermeneutik Überzeugungskraft erlangen kann. Es ist freilich 
aus heutiger Sicht zu erwarten, dass die Offenheit der neuen Koranhermeneutik gegenüber Fra-
gestellungen im europäischen und deutschen Kontext und ihr historisch-kritischer Umgang mit 

3 Kandel, J., Was ist Islam? Islam und Islamische Organisationen in Deutschland, in: Bundeszentrale für politische 
Bildung, Materialien: Islam in Deutschland, 22. Dezember 2004.

4 In diesem Zusammenhang ist die Ausprägung im Bereich des islamischen Rechts von ausschlaggebender Bedeutung. 
Siehe für eine ausgiebige Diskussion über die „Sharia“ und ihre Anwendungsmöglichkeiten und Perspektiven in einer 
globalisierten Welt und im europäischen Kontext: Rohe, M., Das islamische Recht. Geschichte und Gegenwart, Mün-
chen 2009.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:32:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29


32 RdJB 1/2010Özsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik

der „Scharia“ als Rechtssystem rasch Eingang in das akademisch-intellektuelle Diskursfeld in 
Deutschland und Europa fi nden und den Diskurs richtungsweisend beeinfl ussen wird.

Sowohl die Hürden eines Transports nach Europa als auch die Erschwernisse für die Ent-
stehung einer neuen Koranhermeneutik in Deutschland sollen im Folgenden diskutiert werden. 
Doch zunächst muss die Frage nach den an das islamische Denken in Europa herangetragenen 
Erwartungen vorangestellt werden, weil diese den Weg und die Instrumente, somit die Problem-
lage und Schwierigkeiten veranschaulichen und mitbestimmen.

3  Was wird erwartet? Wohin soll eine Koranhermeneutik führen?

Die in den letzten Jahren gängige Betitelung der Debatte über den Islam in Deutschland, näm-
lich die „Einbürgerung des Islam“5, mündete in Teilen in eine Debatte über die „Einbürgerung 
des Koran“6, in der die Aufforderung nach einer neuen, historisch-kritischen Koranhermeneutik 
erneut und nachdrücklich verlautbart wird. Ohne ausführliche Beweisführung mit Quellenanga-
ben lässt sich zusammenfassend feststellen, dass die Erwartungen nicht darauf beschränkt sind, 
die islamische Theologie mit der christlichen Theologie, der Islamwissenschaft oder anderen in 
Frage kommenden Wissenschaftsdisziplinen ins Gespräch zu bringen und einen akademischen 
Dialog und Austausch zu führen, sondern sie sind in erster Linie gerichtet auf die Etablierung 
einer bestimmten Geisteshaltung und – damit verknüpft – praktischen Handlungsorientierung der 
breiten Masse der Gläubigen. Die zu Beginn dieses Beitrags angesprochene Feststellung, dass die 
Scharia als Rechtssystem in der Geschichte nach der Offenbarungszeit niemals in vollem Umfang 
angewandt worden ist, kann als rechtfertigender Ausgangspunkt einer solchen Erwartung dienen. 
Die von großen Teilen der Nicht-Europäer als schmählich empfundene, seit zwei Jahrhunderten 
andauernde Debatte über die Rückständigkeit bzw. Unterentwicklung und die Aufklärung bzw. 
Modernisierung stellt schließlich die Argumentationsgrundlage für die historische Notwendigkeit 
einer reformerischen Hermeneutik bereit.

Über die Angemessenheit der Erwartung, dass erstens die Muslime die Aufklärungsdebatte 
nachahmen, den universalistischen Weg der Moderne einschlagen und Methoden sowie inhalt-
liche Schlussfolgerungen durch Blaupausen in ihr Denksystem samt ihrer Religion und ihrer 
Theologie einführen müssten und dass zweitens aus dem theologisch-intellektuellen Diskurs eine 
Massenorientierung entstehen müsste, lässt sich freilich streiten (dazu sogleich unten). Dennoch 
bleibt die Forderung – zugleich die Hoffnung – nicht unbegründet, legt man die Besonderheit der 
historischen Konstellation zugrunde, nämlich dass der Islam und der Westen in der einen und sel-
ben Gesellschaft aufeinander treffen, ohne vom Konfl ikt- oder Kriegszustand ausgehen zu müs-
sen, und dass sich die Muslime in der Minderheit befi nden und sich in eine Gesamtgesellschaft 
eingliedern müssen. Der neue historische Kontext, in dem sich der Islam befi ndet, begünstigt 
und erzwingt gleichzeitig ein „neues“ Denken von Muslimen, mit dem die Herausforderungen 

5 Der Ursprung des Ausdrucks liegt zwar ein paar Jahre zurück; die Integrationsbeauftragte der Bundesregierung sowie 
die Deutsche Islam Konferenz verschafften ihm schließlich seine öffentliche Brisanz. Vgl. Beauftragte der Bundesre-
gierung für Migration, Flüchtlinge und Integration, Islam einbürgern – Auf dem Weg zur Anerkennung muslimischer 
Vertretungen in Deutschland, Berlin, November 2005.

6 A. Jacobs schrieb in seinem Artikel „Einbürgerung des Koran“ am 14.07.2006 in der Financial Times Deutschland: 
„Die Integration von Muslimen wird letztlich nur dann gelingen, wenn diese ihre religiös-theologischen Grundlagen 
klären.“ Zu lesen ist der Artikel unter: http://aicgs.org/documents/jacobs072006.pdf

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:32:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29


33RdJB 1/2010 Özsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik

des Zusammenlebens mit dem „Anderen“7 gemeistert werden sollen und können. Damit ist auch 
gesagt, dass die Entstehung einer neuen Koranhermeneutik mit dem Hervortreten eines neuen 
islamischen Denkens eng verbunden ist.

Dass die beschriebene Erwartung bisher nicht oder nicht ausreichend erfüllt ist und in voller 
Form nicht erfüllt werden kann, hat verschiedene Gründe, die wir in zwei Kategorien zusammen-
fassen und behandeln wollen. Sie liegen zum einen in den soziokulturellen Entstehungsbedin-
gungen eines neuen islamischen Denkens im Allgemeinen und einer neuen Koranhermeneutik 
im Besonderen und zum anderen im Erwartungshorizont selbst begründet. Die Richtung und der 
Umfang der Erwartungshaltung bestimmen die Rahmenbedingungen nachhaltig mit, und somit 
machen sie selbst einen wesentlichen Teil der Problematik aus. Von der grundsätzlichen Frage 
– „Ist der beschriebene Erwartungshorizont unproblematisch?“ – ausgehend, müssen in diesem 
Zusammenhang mindestens zwei Aspekte diskutiert werden:

1. Kann der universalistische Duktus, der an eine neue Koranhermeneutik gerichtet ist, kritiklos 
hingenommen werden?

2. Lässt sich das Herantragen der handlungsorientierten Aufforderung an die Masse der Gläubi-
gen problemlos argumentieren?

4  Gilt der eurozentrisch-evolutionäre Erwartungshorizont kritiklos?8

Wie eingangs erwähnt, vereinen der Glaube an die Offenbartheit des Koran und die Überzeu-
gung, dass die koranische Botschaft in neue historische Kontexte übertragen werden kann und 
somit ihre elementaren Inhalte sich bestätigen lassen können, die Koranexegesen gegenwärtiger 
muslimischer Theologen unterschiedlicher Provenienz. Diese Einigkeit zerfällt allerdings alsbald 
in der Thematisierung der Fragen, auf welche Weise die authentische Bedeutung des Koran in-
haltlich und methodologisch zu rekonstruieren ist und mit welchen Erneuerungsmöglichkeiten 
des Scharia-Rechts der Bedeutungskosmos des Koran in die neue Zeit übertragen werden kann.

Die historische Sichtweise erhebt in erster Linie Einwände gegen die Überinterpretationen 
metaphysischer, übergeschichtlicher Ansätze, in denen die Scharia ohne das geschichtliche Be-
wusstsein in vollen Zügen zur Geltung kommt. Antagonisten unter den Muslimen (Textfunda-
mentalisten und Traditionalisten) verweigern sich dem Aufklärungsdiskurs; Protagonisten teilen 
sich in zwei Strömungen: radikale Aufklärer und relativistische Reformer. Die zweite Gruppe, die 
dem eurozentrischen Modernisierer lieb ist und von der man in Europa annimmt, sie würde den 
Erneuerungshoffnungen entsprechen, gerät in eine eklektische9 Unterwerfung, indem sie nicht 

7 Siehe für die theologisch-hermeneutischen Herausforderungen des Verhältnisses zwischen Islam und Christentum den 
Tagungsband von Schmid et al. (Hrsg.), Identität durch Differenz? Wechselseitige Abgrenzungen in Christentum und 
Islam, Regensburg 2009.

8 In diesem Abschnitt fl ießen teilweise Erkenntnisse aus der Dritte-Welt-Forschung und der sozialwissenschaftlichen 
Debatte über die Modernisierungstheorien ein. Diese Debatte hat reichlich zu Tage gefördert, dass eine modernisie-
rungstheoretische Unilinearität nicht zu halten ist. Vgl. hierzu exemplarisch Nohlen, D./Nuschler, F. (Hrsg.), Hand-
buch der Dritten Welt, Bd. 1, Grundprobleme, Theorien, Strategien, Bonn 1992.

9 Ein methodologischer Eklektizismus wird hier nicht pauschal abgelehnt. Er kann durchaus sinnvoll eingesetzt werden 
und neue Erkenntnisse hervorbringen. Er ist abzulehnen, wenn er zu einer Beliebigkeit und zur dogmatischen Ab-
schirmung der eigenen Position bei der Selektion zutreffender oder widerlegter Aussagen aus verschiedenen Ansätzen 
führt.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:32:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29


34 RdJB 1/2010Özsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik

nur auf die brüchige Handhabung der Scharia in der Geschichte hinweist, sondern fortfahrend 
einen Relativismus hervorbringt, in dem sowohl der Aufklärungshorizont als auch die Scharia des 
Korantexts aus ihrem Bedeutungszusammenhang herausgerissen und abgeblendet werden.

Diese Vorgehensweise der relativistischen Reformer würde dem eurozentrisch-evolutionären 
Erwartungshorizont in vollem Maße gerecht, wäre sie imstande, die Opportunismusgefahr auszu-
schließen und das innerislamisch-existenzielle Legitimitätsdefi zit der muslimischen Dispositionen 
in der Koranhermeneutik und in den Gedankenwelten der Muslime aufheben zu können. Sie ist 
geeignet, eine „nachahmende“ Aufklärung und hermeneutische Erneuerung zustande zu bringen. 
Ihre Hermeneutik ist allerdings partiell und punktuell. Sie greift nur dort, wo der Widerspruch der 
Koranischen Scharia zur Gegenwart unverkennbar wird und der Modernisierer diesen anprangert. 
Die Frage nach dem offenbarten und im Korantext verschriftlichten Bedeutungskosmos kommt 
erst gar nicht auf. Dieser wird nicht nur verdrängt, sondern verliert mit dem Fortschreiten der nach-
ahmenden partiellen Hermeneutik allmählich seine Aussagekraft und Offenbarungsrelevanz.

Die Reformisten verfehlen oder vermeiden eine Grundsatzdiskussion der hermeneutischen 
Methoden. Ihr Beweggrund ist das Ankommen in der Gegenwart. Die kritiklose Ergebnisorien-
tierung verbindet sie mit den Eurozentristen. Für beide Gruppen gilt: Die Errungenschaften der 
Moderne liegen auf der Hand, der Islam muss/kann sich die vorliegenden Methoden aneignen, 
evolutionäre Schritte durchlaufen und zum vorgegebenen Ziel kommen. Der Zweck heiligt die 
Mittel. Die verheißungsvolle historisch-kritische Methode wird den Islam zu dem ein und dem-
selben Endpunkt bringen. Dieser schlichte Eurozentrismus lässt auch mit einem auf die stringente 
Methodik fi xierten erkenntnistheoretischen Interesse kaum Freiräume für die Option, dass die 
Anwendung der historisch-kritischen Hermeneutik ergebnisoffen erfolgen und eventuell zu Kor-
rekturen der Moderne oder zu neuartigen Aufklärungsufern gelangen kann. Für die Notwendig-
keit einer kritischen Koranhermeneutik lässt sich in der Tat einfacher argumentieren als für die 
Preisgabe der Ergebnisoffenheit wissenschaftlichen Strebens. Die Option der Ergebnisoffenheit 
muss nicht zwangsläufi g zur Neuerfi ndung des Rads führen. Der Koranhermeneutik – und einer 
islamischen Theologie – sollte allerdings in Deutschland und Europa mindestens der Anspruch 
der nachmetaphysischen Philosophie nach Habermas zugestanden werden, die kognitiven Ge-
halte der religiösen Überlieferung „im Schmelztiegel begründender Diskurse aus ihrer ursprüng-
lich dogmatischen Verkapselung freizusetzen“, um anschließend „eine inspirierende Kraft für die 
ganze Gesellschaft entfalten zu können“.10 

Die der Koranhermeneutik auferlegte Zielorientierung führt uns weiter zu der Problematik der 
aus ihr folgenden Handlungsorientierung bzw. der Übermittlung einer solchen Handlungsorien-
tierung an die Masse der Gläubigen. Die eurozentrisch-evolutionäre Grundhaltung geht mit einer 
vorschnellen Handlungsorientierung einher, deren Prämissen die Entstehungsvoraussetzungen 
einer Koranhermeneutik erschweren.

5  Soziale Hintergründe der muslimischen Migranten 
und Mangel an intellektueller Verarbeitung ihrer Lebenswelten

Muslime verstehen sich als Teil der internationalen islamischen Gemeinschaft (umma), die sich 
die Koran- und Prophetentreue und das geistige Erbe der islamischen Geschichte zu eigen macht. 

10 Habermas, J., Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, Frankfurt/Main 2005, S. 149.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:32:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29


35RdJB 1/2010 Özsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik

Die gegenwärtige Globalisierung und weltweite Vernetzung der unterschiedlichen Quellen und 
Denkströmungen tragen zum Erhalt und zur Verstärkung dieses in erster Linie existenziellen11 
Eigenverständnisses bei. Kulturelle Pluralität sowie die multikulturelle Gesinnung der Postmo-
derne liefern zudem einen guten Nährboden für eine unkritische und unrefl ektierte Übernahme 
des Gedankenguts jeglicher Provenienz. Von den konfessionellen Glaubensrichtungen und inner-
konfessionellen Untergruppen über die länderspezifi schen oder länderübergreifenden politisch-
ideologischen Bewegungen bis hin zu den Sekten sind unzählige mystische, traditionelle, radikale, 
fundamentalistische, modernistische Strömungen vertreten. Dieser Umstand liefert seinerseits 
ausreichend Stoff für ausgiebige Debatten und heftigen Schlagabtausch.12 Ohne die pauschali-
sierende Islamkritik eines radikalen Aufklärers, der der Postmoderne eine kulturrelativistische 
Fetischisierung von Andersheit und Differenz vorwirft und die Stigmatisierung einer emanzi-
patorischen Kritik an den Islam beklagt, akzeptieren zu müssen, stimmen wir seiner Warnung 
insofern zu, dass der Kulturrelativismus der Postmoderne nicht zur leichtgläubigen Übernah-
me einer Untertanenkultur und zur Verharmlosung des Gedankenguts, welches Hass und Gewalt 
predigt, führen darf. Auf den Punkt gebracht: Weder häusliche Gewalt und Ehrenmorde, noch 
Aufruf zu Hass, Feindseligkeit, Gewalt oder Menschenrechtverletzungen dürfen im Namen der 
postmodernen Toleranz bagatellisiert werden. Aufgrund der Brisanz dieser Diskussion muss je-
doch hinzugefügt werden, dass der „Fundamentalist der Aufklärung“ die Errungenschaften der 
Moderne verrät, wenn er eine Fülle der Negativerscheinungen wie Radikalismus, Fundamenta-
lismus, Terror etc. im Namen des Islam unter „Symbole“ subsumiert und z.B. keine Möglichkeit 
ungenutzt lässt, gegen den Bau von Moscheen und Minaretten aufzutreten. Er wird in diesem 
Falle kaum überzeugende Erklärungen fi nden können, wenn wir die Religionsfreiheit oder die 
Neutralität des säkularen Staates gegenüber Religionen und Weltanschauungen weiterhin zu den 
Errungenschaften der Moderne zählen wollen.

Die Berechtigung der hierzulande erhobenen Forderung nach einer neuen Koranhermeneutik, 
die sich der Herausforderung der Aufklärung und des Einheimischwerdens eines europäischen 
Islam stellt, ist nicht von der Hand zu weisen, zumal sich der gängige Theologiebetrieb und die 
intellektuelle Welt in den muslimischen Ländern dieser Herausforderung nicht nur nicht verwei-
gerten, sondern sich vielmehr seit Jahrzehnten auf der Grundlage geistiger und methodologischer 
Anleihen aus dem Westen mit der Koranhermeneutik beschäftigen.13 

Die Kehrseite der Medaille darf jedoch nicht in Vergessenheit geraten und den Blick auf die 
gesamte Dimension des Gegenstandes trüben. Eine politisch und ideologisch motivierte, zwang-
hafte Neuorientierung einer geistigen Gesinnung ist oft zum Scheitern verurteilt. Die Geschichte 
und Gegenwart der Ideen, Weltanschauungen und Religionen sind voller Zeugnisse dafür, dass 
Traditionalismus, Fundamentalismus, Reformismus und Erneuerung zeitgleich und geographi-
sche Grenzen übergreifend nebeneinander und in Wechselwirkung miteinander existierten und 
existieren. Viele von oben oktroyierte Modernisierungsstrategien – nicht zuletzt in den isla-
mischen Ländern –, die die Menschen zu Bürgern westlichen Standards auferziehen wollten, 

11 Vgl. Özsoy, Ö., Zwischen Verteidigung und Anpassung. Koranhermeneutik im europäischen Kontext, in: Herder Kor-
respondenz, Die unbekannte Religion. Muslime in Deutschland, 2-2009.

12 Siehe zu einer solchen international geführten intellektuellen Debatte, die den Multikulturalismus und Kulturrelativis-
mus sowie (falsche) Toleranz im Visier hatte und alsbald in einen heftigen Schlagabtausch mit gegenseitigen Vorwürfen 
(„Fundamentalismus bzw. Dogmatismus der Aufklärung“ und „Rassismus der Antirassisten“) mündete. Chervel, T./
Seeliger, A. (Hrsg.), Islam in Europa. Eine internationale Debatte, Frankfurt 2007.

13 Hierzu sei erwähnt, dass die Problematisierung der Erneuerung des islamischen Denkens sowie des Zweigespanns Is-
lam/Westen durch große Namen wie Dschamaladdin al-Afghani, Muhammad Abduh, Muhammad Iqbal bis zu Fazlur 
Rahman eine intellektuelle Tradition der islamischen Neuzeit hervorbrachte.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:32:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29


36 RdJB 1/2010Özsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik

brachten vielmehr bürokratische Apparate der Machterhaltung und Unterdrückung hervor als 
aufgeklärte Zivilgesellschaften. Wir meinen, dass man aus diesen oft schmerzlichen historischen 
Erfahrungen und Fehlern auch in Europa lernen kann und sollte.

Wird eine entsprechende Forderung nach einer Neuorientierung an die Masse der Gläubigen 
gerichtet, so wird die Schwierigkeit der Umsetzung eines solchen Anliegens noch offensichtli-
cher. Wenn wir uns die Perspektive von breiten Teilen der muslimischen Bevölkerung vergegen-
wärtigen, lässt sich insgesamt festhalten, dass die Abhängigkeit der Gedankenwelten von den Ur-
sprungsländern noch allgegenwärtig ist. Die mitgebrachten Vorstellungen über den Islam sowie 
die hermeneutischen Deutungsgewohnheiten und Alltagspraktiken beherrschen im Wesentlichen 
die Wahrnehmung des sozialen Umfelds und prägen die Selbstsicht und die Sicht des Anderen14. 
Eine diskursiv-kommunikative Interaktion der muslimischen Bevölkerung mit der gesellschaft-
lichen Umwelt befi ndet sich noch im Anfangsstadium. Die ausschlaggebende und empirisch 
mehrfach belegte Ursache dafür besteht in der ursprünglichen gesellschaftlichen Herkunft der 
muslimischen Migranten und in ihren gegenwärtigen sozialen Milieus sowie in dem eng damit 
zusammenhängenden Fehlen einer intellektuellen islamischen Elite.

Weltanschauliche Wandlungsprozesse in den Einstellungen und Überzeugungen der breiten Be-
völkerung bedürfen einer längeren Zeit, die sich über Jahrzehnte hinstrecken kann. Die Zeitspanne, 
in der sich ein intellektuell-akademischer Reichtum hätte entwickeln und Einfl uss auf die Muslime 
ausüben können, ist kurz und umfasst nur zwei Jahrzehnte, sofern man als Ausgangspunkt für die 
Möglichkeit des Aufkommens einer ausgebildeten intellektuellen Elite nicht die 60er Jahre, d.h. die 
Anfänge der gesamten Migrationsgeschichte in Deutschland, ansieht, sondern zutreffend das Ende 
der 80er und den Anfang der 90er Jahre. Denn eine ernsthafte Orientierung an die neue Heimat 
entstand erst in dieser Zeit, unter anderen die Überzeugung, die junge Generation mit mehr Ausbil-
dung für die Zukunft auszurüsten. Die wenigen, der Öffentlichkeit bekannten Namen15 dürfen nicht 
darüber hinwegtäuschen, dass eine Mammutaufgabe wie die Auseinandersetzung mit den Heraus-
forderungen der heutigen Zeit an den Islam und – damit verbunden – die Etablierung eines neuen 
weltanschaulichen oder religiösen Denkens ohne die Entwicklung und Mobilisierung von intellek-
tuellen, akademischen und humanen Kapazitäten nicht zu bewältigen sind. Nicht zu vergessen ist 
auch die Tatsache, dass eine islamische Theologie in Deutschland derzeit noch keine akademische 
Infrastruktur aufweisen kann und die Koranhermeneutik nur eine, wenn auch bedeutende Disziplin 
eines gesamten Fachgebiets ist. Es gibt inzwischen erste Versuche in Deutschland16, eine universitäre 
Ausbildung mit islamisch-theologischen Inhalten zu etablieren, wobei diese strukturell und konzep-
tionell noch weit davon entfernt sind, den Bedarf an einem universitären Studium der islamischen 
Theologie abzudecken. Denn sie sind hauptsächlich mit dem Schwerpunkt der Religionspädagogik 
für die Ausbildung von Religionslehrern eingerichtet worden. Sicherheitsdenken, den islamischen 
Radikalismus zu unterbinden, war dabei das größere Motiv als die Überzeugung, den Muslimen freie 
Entfaltungschancen ihres Islamverständnisses durch die eigene Theologie einzuräumen.17

14 Waardenburg, J., Selbstsicht und Sicht des Anderen. Alte Abgrenzungen und neue Wege zur Offenheit im christlich-
islamischen Verhältnis, in: Schmid et al. (Hrsg.), Identität durch Differenz? Wechselseitige Abgrenzungen in Chris-
tentum und Islam, Regensburg 2009, S. 21–40.

15 Einige dieser Namen wurden vorgestellt in: Ammann, L./Amirpur, K. (Hrsg.), Der Islam am Wendepunkt. Liberale 
und konservative Reformer einer Weltreligion, Freiburg 2006.

16 Diese Initiativen in Deutschland und Europa sind dargestellt in: Weiße, W. (Hrsg.), Theologie im Plural. Eine akade-
mische Herausforderung, Münster, 2009.

17 Vgl. Sahin, E., Der schwierige Weg zur Einbürgerung des Islam. Plädoyer für eine islamische Theologie an deut-
schen Universitäten, in: Forschung Frankfurt, Das Wissenschaftsmagazin der Goethe Universität Frankfurt am Main, 
1.2008, S. 81–85.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:32:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29


37RdJB 1/2010 Özsoy/Sahin, Existenzielle Voraussetzungen der Koranhermeneutik

Gegen die beschriebenen elitären Anforderungen ist einzuwenden, dass Lebenswelten und Pro-
blemlagen lehrreicher sind als intellektuelle Vorgaben und das Auswendiglernen von Lösungsscha-
blonen. Die kritischen Problemstellungen in der Gesinnung und den Ideenwelten der Bevölkerung 
entstehen in der sozialen Realität und verfestigen sich, wenn die Sachzwänge der Lebenswelt ein-
setzen und Lösungen aufzwingen. Nicht die scharfe Kritik an den Koranschulen der Hinterhofmo-
scheen bewegte die muslimischen Eltern, den Islamunterricht in Deutsch für ihre Kinder in den 
regulären Schulen zu akzeptieren, gar einzufordern, sondern die Einsicht, dass die Kinder in diesen 
Schulen keine angemessene Artikulierungsfähigkeit in Glaubensfragen erwerben können. Nicht der 
wortgewaltige Affront von Feministinnen gegen das Kopftuch oder das Fernhalten der Mädchen 
von der Schule war die hauptsächliche Ursache für die geistige und praktische Umstellung, sondern 
die sozialen und wirtschaftlichen Umstände. Die aktuelle, intellektuell-mediale Stigmatisierung von 
Moscheen und Minaretten als Ausdruck eines radikalen Islam wird die Muslime weniger von ihrem 
Bau abbringen als die Finanzierungsnöte oder die rückläufi gen Zahlen der Moscheegänger. Dem zu 
erwartenden Einwand, hinter dieser sozialen Realität verberge sich ein großes Potential an Funda-
mentalismus und Radikalismus, ist entgegen zu halten, dass die Fundamentalismus- und Radikalis-
muskritik die Gefahr beinhaltet, die Überforderung der muslimischen Migranten durch die Heraus-
forderungen der Hybridität18 zu verkennen und in eine Dialektik des Negierens zu verfallen.19

Abschließend sollte, ohne ihre Relevanz für die Einbürgerung des Islam zu unterschätzen, nicht 
unerwähnt bleiben, dass der islamischen Theologie im Allgemeinen und der Koranhermeneutik 
im Besonderen keinesfalls die Bewältigungsrolle jeglicher soziopolitischer Herausforderungen, 
die die Muslime und den Islam in Deutschland betreffen, zugesprochen werden kann. Weder darf 
die islamische Theologie den Anspruch erheben, für letzte Wahrheiten in allen Lebensbereichen 
zuständig zu sein, noch ermöglicht die fehlende akademische Infrastruktur die gebührende Auf-
nahme theologierelevanter Fragen.

6  Schlusswort

Wir wollen mit diesen Ausführungen nicht den Eindruck entstehen lassen, wir würden dem intel-
lektuellen Geist jede Möglichkeit eines maßgeblichen Einfl usses auf die Gesellschaft absprechen. 
Mitnichten. Vielmehr gehen wir von der Aufklärungsaufgabe und der ethischen Verantwortung 
der Eliten aus, argumentieren aber gegen die Verabsolutierung der eigenen Positionen und plädie-
ren für die Mäßigung der Erwartungen.

Hier sind eher eine gelassene Zurückhaltung und eine sich selbst und eigene Methoden immer 
wieder kritisch refl ektierende Vorgehensweise ohne die Aufgabe eines nüchternen Optimismus 
angesagt, um die Masse der Gläubigen nicht zu überfordern und vor den Kopf zu stoßen. Die 

18 „Hybridität tritt auf in Situationen kultureller Überschneidung, d. h. teilweise antagonistische Denkinhalte und Lo-
giken aus unterschiedlichen kulturellen, sozialen oder religiösen Lebenswelten werden zu neuen Handlungs- und 
Denkmustern zusammengesetzt.“ Vgl. Foroutan, N./Schäfer, I., Hybride Identitäten – muslimische Migrantinnen und 
Migranten in Deutschland und Europa, in: Aus Politik und Zeitgeschichte (APuZ 5/2009), S. 11–18.

19 Nikola Tietze weißt eindrucksvoll auf die Gefahr hin: „Diese Kluft zwischen den Bildern über die Muslime und der 
gesellschaftlichen Realität ihrer religiösen Praxis sowie ihrer Konzeption vom Islam birgt die Gefahr, daß die radi-
kalsten und politisiertesten Ausdrucksformen religiöser Identifi kation zur Erklärung jeglicher Islamität herangezogen 
werden. Damit werden die Gläubigen in ein Zuschreibungsschema gepreßt, dem sie sich im Alltag immer weniger 
entziehen können und das sie letztendlich als einzig mögliche ‚anerkannte’ islamische Religiosität anzunehmen ge-
zwungen sind.“ Tietze N., Muslimische Religiosität in Deutschland: Welche Perspektiven hat die Forschung?. In: 
Berliner Debatte Initial. 14(2003),4/5; S. 197–207

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:32:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29


38 RdJB 1/2010Doerfer-Kir, Die verfassungsrechtliche Stellung

öffentlich-mediale Aufregung eines nicht seltenen Dilettantismus über die ideelle Rückständig-
keit und das orientalisch anmutende Erscheinen und Handeln der muslimischen Migranten in der 
Öffentlichkeit kann höchstens die eigenen Gemüter besänftigen; sie ist keineswegs der Sache 
dienlich. Das darf keineswegs als ein Plädoyer für die Toleranz der Intoleranz verstanden wer-
den, sondern für ein refl ektiertes gemeinsames Nachdenken über die Grenzen der Toleranz und 
Intoleranz. Muslime brauchen daher, gerade auch mit Blick auf ihre wohlverstandene Teilhabe 
am sozialen Leben, einen gesellschaftlichen und akademischen Raum für eine ausgiebige inner-
islamische Diskussion, um die Herausforderung anzunehmen und selbstbewusst und auch selbst-
kritisch ihre Theologie und Koranhermeneutik entwickeln und etablieren zu können.

Verf.: Prof. Dr. Ömer Özsoy: Leiter des Instituts für Studien der Kultur und Religion des Islam, 
Goethe-Universität Frankfurt am Main, Fachbereich 9, Gräfstr. 78, 60486 Frankfurt am 
Main, E-Mail: oezsoy@em.uni-frankfurt.de 

 Ertugrul Sahin: Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Studien der Kultur und 
Religion des Islam, Goethe-Universität Frankfurt am Main, Fachbereich 9, Gräfstr. 78, 
60486 Frankfurt am Main, E-Mail: sahin@em.uni-frankfurt.de

Hâle Doerfer-Kir

Die verfassungsrechtliche Stellung 
islamischer Bildungseinrichtungen

1  Einführung

In Deutschland melden seit einiger Zeit vor allem islamische Vereinigungen die Teilhabe an der 
Bildung in Deutschland beheimateter muslimischer Kinder und Jugendlicher an. So entwickelt 
sich seit Jahrzehnten eine Vielfalt an islamischen Bildungseinrichtungen, die vermehrt gesell-
schaftspolitische und juristische Beachtung fi nden. Kernproblem des religiösen Erziehungswir-
kens sind die politischen Haltungen und die fundamentalistischen Zielsetzungen einiger hinter 
den Bildungseinrichtungen stehender Vereinigungen. So geht es in den Diskussionen zum einen 
um privatschulisches Bildungswirken im Sinne der Art. 7 Abs. 4 und 5 GG, zum anderen um 
die Erziehung in sog. Koranschulen und anderen religiösen Einrichtungen. Zentral ist dabei die 
Frage, ob die maßgeblichen Verfassungsbedingungen segregierenden Einfl üssen islamisch orien-
tierter Bildungsarbeit hinreichend standhalten.

2  Bedeutung der Privatschulfreiheit

Der rechtswissenschaftliche Blick auf islamisches privatschulisches Bildungswirken in Deutsch-
land kann nicht vollständig gelingen, ohne die Zielvorgaben und die Bedeutung der Privatschul-
freiheit im Verfassungsgefüge zu berücksichtigen. Zunächst soll die in Art. 7 Abs. 4 und 5 GG 
garantierte Privatschulfreiheit sicherstellen, dass gesellschaftlich determinierte Bildungsalterna-

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:32:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2010-1-29

