
1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens

Der empirisch-kulturwissenschaftliche Ansatz

Ausgangspunkt der folgenden Überlegungen ist die sogenannte Ästhetisie-

rung des Alltagslebens (Selle 1983; Bubner 1989; Featherstone 1992; Böhme

2001: 19-22; Oldemeyer 2008; Schrage 2009; Hieber/Moebius 2011; Kittlausz

2011; Maase 2011; Reckwitz 2012; Bänziger 2020). Deren sachlichen Kern bil-

det die Feststellung, dass mittlerweile in Europa und Nordamerika ästhe-

tisch gestaltete Artefakte und ästhetisch-symbolische Kommunikationen eine

erstrangige Rolle für Selbstverständigung und Orientierung der Gesellschaft

wie der Individuen spielen. ›Ästhetisch‹ bezeichnet in diesem Zusammen-

hang zum einen die äußerliche Gestaltung von Dingen, Umwelten und In-

szenierungen: Sie soll sinnliches Wohlgefallen auslösen. Hier betrachtet die

Forschung vor allem Waren und Konsumwerbung (Haug 1971, 2009; Schrage

2009; Drügh/Metz/Weyand 2011; Baßler/Drügh 2019), die baulicheUmwelt so-

wie politische Inszenierungen und Propagandakonzepte, dazu auch Phäno-

mene wie den Tourismus. Zum anderen geht es um Strategien instrumen-

teller Kommunikation, die sich künstlerischer Techniken bedienen, von der

Schock-Montage bis zur auktorialen Erzählung.

Untersucht werden zumeist Angebote und die hinter ihnen stehenden Ab-

sichten. Zwar unterscheiden sich soziologische Interpretationen erheblich von

solchen kunsthistorischer Provenienz, und die Kritische Theorie argumen-

tiert anders als die philosophische Ästhetik. Entsprechend unterschiedlich

werden Ästhetisierungsprozesse beurteilt. Besorgnisse aufgrund künstleri-

scher Ansprüche sowie kultur- und kommerzialisierungskritische Einwände

haben wenig gemein mit sozialwissenschaftlichen (Fischer 2018a) oder histo-

rischen Bestandsaufnahmen (Bänziger 2020), die sich um vorurteilslose Be-

trachtung bemühen. Doch teilen diese Ansätze neben Einsichten, die sie ver-

mitteln, zwei Defizite: Sie lassen sich nur am Rande auf die Perspektiven de-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Schönes alltäglich erleben

rer ein, die als Nutzerinnen Ästhetisierungsprozesse praktisch vorantreiben.

Und die Rede vomAlltag bleibtmeist deskriptiv. Sie akzentuiert Omnipräsenz

und Durchdringungskraft der Prozesse; selten liefert der Begriff analytische

Erklärungen.

Hier setzt die vorliegende Studie ein. Sie nutzt Denkstil und Einsichten

empirischer Kulturforschung, um die Bedeutung von Ästhetisierungsprozes-

sen in westlich-modernen Gesellschaften seit dem 19. Jahrhundert zu erhel-

len. Will man konsequent die Perspektiven ›durchschnittlicher‹ Nutzerinnen

in ›alltäglichen‹ Zusammenhängen rekonstruieren, dann muss man das äs-

thetische Erleben von jederfrau und jedermann in den Vordergrund rücken. Mög-

lich wird das durch ein funktionales Verständnis ästhetischer Interaktion, das

sich zunächst einmal von jeder Wertung freihält. ›Ästhetisch‹ bezeichnet in

diesem Text nichts Herausgehobenes, besonders Bedeutungsvolles. Gemeint

ist eine bestimmte Art interaktiver oder kommunikativer Beziehungen zwi-

schen Menschen und deren Gegenübern: materiell präsenten oder imaginier-

ten Gegenständen, Situationen, Geschehnissen.1 Normative Annahmen zu

den Qualitäten ästhetischer Gegenstände wie ästhetischen Erlebens werden

nicht benötigt; sie gehören allerdings zumKontext ästhetischer Praktiken wie

der Forschung und sind insofern zu reflektieren.

Ästhetisierung bezeichnet im Folgenden die zunehmende Häufigkeit, In-

tensität und gezielte Herstellung von Konstellationen, in denen ästhetisches

Erleben stattfindet – positiv wie negativ empfundenes. Verbreitet ist allerdings

eine andere Lesart: Ästhetisierung als meist äußerliche oder oberflächliche

Verschönerung und Steigerung von Angenehmem. Interessanterweise wird

meist fraglos davon ausgegangen, es handele sich um ein modernes oder gar

rezentes, eng mit kapitalistischer Massenproduktion und Verstädterung ver-

knüpftes Phänomen. Solche Ästhetisierung wird überwiegend kritisch gese-

hen, oft mit Hinweis auf dahinterstehende wirtschaftliche Interessen: »Äs-

thetisierung [wirke; KM] als Motor und Zwang postindustrieller ›Prosumer‹-

Ökonomie« (Pfütze 2018: 3). Bereits 1989 diagnostizierte Wolfgang Welsch

(1990: 13) »eine den Konsum ankurbelnde Ästhetisierung«, verknüpft mit »ei-

ner zunehmendenDesensibilisierung für die gesellschaftlichen Kehrseiten ei-

ner ästhetisch narkotisierten Zweidrittel-Gesellschaft« (ebd.: 15).

1 Auch Menschen gehören zu den Gegenübern in ästhetischer Interaktion, wenn wir sie

auf ihre ›Schönheit‹ hin betrachten; solche Beziehungen haben jedoch besondere Ei-

genschaften und werden im Folgenden nicht thematisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 19

Kulturanthropologisch ist Ästhetisierung jedoch als offene Entwicklung

zu betrachten, in deren Verlauf menschliche Empfindsamkeit für ästhetische

Wahrnehmungen aller Art – angenehme wie unangenehme – sich quantita-

tiv ausweitet und qualitativ ausdifferenziert. Derartige Prozesse haben ver-

mutlich die Entwicklung des Homo sapiens seit mehr als 300.000 Jahren be-

gleitet. Menschliches (Zusammen-)Leben ist ohne ästhetische Kommunikati-

on und Interaktion nicht vorstellbar. Diesen Gedanken haben Ansätze unter-

schiedlicher disziplinärer Herkunft entfaltet; einige sollen hier knapp vorge-

stellt werden.

Ästhetische Interaktion und Ästhetisierung als Basiselemente
menschlicher Entwicklung

Lebensenergie und ästhetische Gewalt – Katya Mandoki

Die mexikanische Philosophin Katya Mandoki (2007: 61-64) verknüpft die äs-

thetische Dimension menschlichen Daseins mit dessen Körperlichkeit, mit

der Fähigkeit zu fühlen und mit der grundlegenden biologischen Energie (sie

zitiert Bergsons élan vital), ohne die Leben nicht vorstellbar ist.2 Anders for-

muliert: Ästhetische Beziehungen zur Umwelt sind grundlegend körperba-

siert und körpergetragen. Damit sind sie auch so unterschiedlich wie die ein-

zelnen Körper mit ihrer je einmaligen Geschichte und Lebenssituation (ebd.:

63).

Als ästhetisch versteht Mandoki jede intensivierte, bedeutungshaltige

sinnliche Wahrnehmung, die uns mit Wirklichkeit, mit der materiellen und

ideellen Lebensumwelt von Gesellschaft und Natur verbindet. Sie bezeichnet

die Verbindung als Einrasten (latching-on) und verwendet ein starkes Bild

für diese Kopplung, welche gewissermaßen in der Struktur der belebten,

bedeutungsvollen Welt und in deren morphologischen Interdependenzen

vorgesehen ist: die Verbindung, die jeder Babymund zur Brustwarze der

Mutter sucht und findet. »If reality can be understood as a semiosic in-

tersubjective network that we share with others, aesthetics is that cohesive

structure that allows us to adhere to it« (ebd.: 67).

2 Im Feld der Everyday Aesthetics ragt Mandokis Ansatz heraus durch seine anthropolo-

gisch-lebenswissenschaftliche Grundlegung. Vgl. für einen Überblick Saito (2019).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Schönes alltäglich erleben

Emotionen bilden für Mandoki gewissermaßen die Vermittler, die auf

menschlicher Seite das Einrasten praktisch werden lassen. Dafür spricht der

vehemente Appetit auf ästhetisches Erleben. Menschen reagieren auf sinn-

liche und bedeutungsgeladene Wahrnehmungen – unaufhörlich und unver-

zichtbar. »We are captivated by what is affectionately significant, valued, and

brimful of meaning« (ebd.: 68). ›Einrasten‹ beinhalte Faszination, Verfüh-

rung, Antrieb, Ernährung und Appetit. Es geht für Mandoki weit über Kon-

templation oder pure Rezeptivität hinaus; es handele sich um die praktische

Öffnung zur Kommunikation mit der Welt und gehöre somit zu den Grund-

lagen höherer Lebensformen (ebd.).

Ästhetische Aktivität in diesem Sinn zielt fürMandoki nicht nur auf ange-

nehme Empfindungen oder Vergnügen. Sie ist notwendig, denn sie dient dazu

– hier nimmt sie Gedanken von Dewey (1980) auf –, Vitalität und Lebensener-

gie zu erzeugen und gedeihen zu lassen (Mandoki 2007: 69). Als Deutscher ist

man aus gutem Grund skeptisch gegenüber vitalistischen Begrifflichkeiten;

in unserer Tradition wurden sie oft antiaufklärerisch und biologistisch-so-

zialdarwinistisch eingesetzt. Doch zählen Mandoki wie Dewey fraglos zum

entgegengesetzten Theorielager. Der Grundgedanke, dass positive ästheti-

sche Erfahrungen Lebensenergie und Lebenssteigerung zugute kommen, ist

nicht a priori zu verwerfen.

Zur basalen Rolle ästhetischer Kommunikation gehört, dass sinnliches

Wahrnehmen, Empfinden und Austauschen stets von Bedeutungen durch-

drungen ist. Es gibt für Mandoki kein Einrasten ohne ein Subjekt, das ei-

nem Objekt Bedeutung zuschreibt (ebd.: 123). Bedeutungen stehen und wir-

ken stets in sozialen Kontexten; sie legen Bewertungen und Handlungen na-

he. Es sei die Verbindung mit emotional affizierenden, anziehenden oder ab-

stoßenden sinnlichen Effekten, die ästhetischer Wahrnehmung erstrangige

Wirkkraft verleiht. Mandoki befasst sich daher ausführlich mit Strategien,

wie soziale Akteure mittels elaborierter ästhetischer Gestaltung ihre Interes-

sen besonders eindringlich zu kommunizieren versuchen. Letztlich geht es

ihr um ein neues Selbstverständnis akademischer Ästhetik; sie solle Wissen

über ästhetische Prozesse im erwähnten Sinn erzeugen. Dazu gelte es, an

ästhetisches Erleben mit dem Ziel einer Erhellung sozialen Verhaltens und

sozialer Probleme heranzugehen. Ästhetik als Wissenschaft erforsche alltäg-

liche Wahrnehmungen, Empfindungen und Praktiken, um das Verständnis

aktueller Gesellschaften und letztlich auch deren Lebensverhältnisse zu ver-

bessern (ebd.: Kap. 13).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 21

Mandoki entwickelt dazu einen Gedanken, der vielleicht ihren wichtigs-

ten Beitrag zur alltagsästhetischenTheoriebildung darstellt: die elementareRol-

le negativer ästhetischer Erfahrungen im Leben vielerMenschen –global gesehen,

der großen Mehrheit. Den Gegenpol zum erstrebten und lebensfördernden

›Einrasten‹ bildet das ästhetische ›Eingezwängtwerden‹ oder gar ›Deformiert-

werden‹ (being latched-by) – eine passive und passivierende Erfahrung.

»In this case the subject feels not captivated but captured by the object in sit-

uations of intrusion. In latching-on there is intentionality, impetus toward an

object, Kant’s ›free play between imagination and understanding‹, whereas

in being latched-by there is aesthetic poisoning, loss of capacity for ›free play‹,

and the numbing or lesion of sensibility by aesthetic violence. Latched-by is

therefore equally relevant to aesthetic theory as a depletive condition of sen-

sibility. […] Latching-on is an opening, an act of amplitude, while aesthetic

latched-by is enclosure and narrowness of sensibility in its impotence« (ebd.:

69; Herv.i.O.).

Mit ihrem Blick auf die verbreitete ›ästhetische Gewalt‹ holt Mandoki die

globale, aber auch innerhalb der westlichen ›Wohlstands‹-Gesellschaften prä-

sente Ungleichheit von Lebensverhältnissen und Entwicklungsmöglichkeiten

drastisch in die Theorie der Ästhetisierung des Alltags. Vielfach verursacht

die elementare, gleichermaßen unverzichtbare wie unvermeidbare sinnliche

Kommunikation mit der Umwelt Leiden und Abstumpfung. Und dagegen

kann man sich nicht verteidigen oder schützen, da ästhetische Gewalt die

Offenheit unserer Sinne ausnutzt!

»Normally sensibility should flow freely at each opportunity that presents

itself, since joy is our natural disposition to life. Aesthetic violence, however,

blocks sensibilitywhen it ceases to be a source of joy causing only pain. Those

who lead a privileged life of aesthetic nourishment and stimuli in benevo-

lent environments can maintain their sensibility open. On the other hand,

those who are continually exposed to aesthetic violence by inhabiting sor-

did, noisy, malodorous spaces, or lead a stressful and aggressively competi-

tive life are latched-by and forced to block their sensibility to avoid suffering.

[…] When sensibility is latched-by aesthetic sordidness, the subject seeks to

unblock it. Defensive numbness of the senses is a reaction of survival and

resistance to aesthetic latched-by« (ebd.; Herv.i.O.).

Sehr viel mehr soziale Probleme als angenommen seien als Folgen ästheti-

scher Deprivation (aesthetic negligence) zu verstehen (ebd.: 99).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Schönes alltäglich erleben

Die gleichrangige Einbeziehung negativer ästhetischer Erfahrungen ist

wichtig und wirkt im Kontext europäischen Denkens über Kunst und Schön-

heit geradezu befreiend. Sie entzieht die ästhetischen Praktiken des Alltags

der Gravitation von Kunst und ›Schönheit‹ und stellt sie in den Rahmen ge-

wöhnlicher Lebensbedingungen und sozialer Interaktionenmit Folgen für die

Entwicklungsmöglichkeiten der Einzelnen.Damit öffnet sich ein Forschungs-

feld von hoher gesellschaftlicher Relevanz.

Ich gehe auf diesen Strang allerdings nicht weiter ein.3 Es gibt einfach

zu wenig empirische Forschung, die hier einschlägig wäre. Wir folgen der

Spur, die Mandoki mit der konzeptionellen Metapher vom sinnlich-emotio-

nalen ›Einrasten‹ legt.4 In der industriellen Moderne nicht nur des Westens

ist nämlich die Suche nach positiven Gefühlen in Unterhaltung und Vergnü-

gung zum erstrangigen Ziel der Lebensführung geworden. Dafür haben die

›gewöhnlichen‹ Menschen über Generationen ein Instrumentarium aus spe-

zifischen Praktiken und Gewohnheiten, Sensibilitäten, Kompetenzen und In-

teressen entwickelt. Es wurde zur Grundlage für eine Populärkultur, in und

mit der die Bevölkerungweiter Teile derWelt einenGroßteil ihrer wachen Zeit

verbringt. Dazu gehören vielfältige mittels (Massen-)Kunst realisierte ästhe-

tische Praktiken ebenso wie die unüberschaubare Menge ästhetischer Wahr-

nehmungen und Erlebnisse, die uns mit anderen Potenzialen unserer Um-

welt verbinden, von Tagträumen über Konsumgüter bis zur Natur. Für die

Beschreibung solcher Interaktionen ist ein begriffliches Instrumentarium zu

entwickeln.

Das Interesse an massenhaft geschätzten ästhetischen Erlebnissen leitet

auch die im Folgenden vorgestellten Ansätze. Sie sind nicht in allen Punkten

kohärent; doch in ihrer Gesamtheit und mit dem Fokus auf der Omnipräsenz

3 Ich stelle die Bedeutung positiv bewerteter Empfindungen in den Mittelpunkt – weil

die breitenwirksamenÄsthetisierungsprozesse seit dem 19. Jahrhundert nur zu verste-

hen sind,wennmandenNutzerinnen Freiwilligkeit undSuchenach reizvollemErleben

zuschreibt. Die ›dunkle‹ Dimension ästhetischer Interaktionen – Abwehr, Belastung

oder gar sinnliche Deprivation – gehört zwar grundsätzlich zum ästhetischen Feld.

Für die Entwicklung hin zu denMassenkünsten und zur Alltagsästhetik der Gegenwart

kann man sie jedoch ausklammern.

4 Mandoki geht es nicht umdas Auswechseln von Begriffen. Kategorien seien keine Ant-

worten, siemüssten selbst geklärtwerden.Doch verweise der Bezug zumprimordialen

Akt des Saugens auf die phänomenologische Grundlage eines Konzepts von aisthesis

(Mandoki 2007: 71).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 23

ästhetischer Praktiken bilden sie die kulturanthropologische Grundlage der

anschließenden Argumentation.

Erfahrung und Alltag – John Dewey

Der pragmatistische Universaldenker John Dewey geht in seiner 1934 er-

schienenen Studie Art as Experience nicht ausdrücklich auf anthropologische

Grundlagen ein. Sie sind jedoch unverkennbar schon im Ansatz, den er wählt;

der brach damals wirklich mit grundlegenden philosophischen Konventio-

nen. Dewey beginnt nicht mit der üblichen Frage, welche Eigenschaften

ein Kunstwerk charakterisieren. Er interessiert sich für die Eigenschaften

eines besonderen Typs von Erfahrungen, die Menschen machen. So startet er

mit Grundelementen, die jede/r aus dem Alltag kennt – »Ereignissen und

Szenen, die das aufmerksame Auge und Ohr des Menschen auf sich lenken,

sein Interesse wecken und, während er schaut und hört, sein Gefallen hervor-

rufen«. Als Beispiel nennt er »das Behagen dessen […], der ein Holzfeuer im

Kamin anfacht und dabei die hochschießenden Flammen und die zerfallende

Glut betrachtet. […] Von dem sprühenden Farbenspiel, das vor seinen Augen

abläuft, ist er […] fasziniert, und seine Phantasie nimmt daran lebhaften

Anteil« (Dewey 1980: 11).

Für Dewey enthält alles praktische Handeln und jedes konturierte Wahr-

nehmen ein ästhetisches Potenzial. Kunst bezeichnet aus dieser Perspektive

eine besondere, relativ seltene Art von Ressource. Ihre Angebote sind einzig

dafür bestimmt, ästhetische Erfahrungen zu machen (ebd.: 12). Die Mono-

funktionalität unterscheidet sie von den meisten Dingen und Tätigkeiten, die

unsere Sinne anziehen und dabei primär anderen Zwecken dienen. Wichti-

ger als dieser Unterschied ist Dewey aber – und ein solches Vorgehen kann

man als anthropologisch charakterisieren –, was allen Erfahrungen welcher

Art auch immer gemeinsam ist: Wir machen sie im strengen Sinn des Wortes.

Eine Erfahrung ist nichts, was einer Person ohne ihr Zutun geschieht. Wir

erzeugen sie aktiv. Für Dewey ist Erfahren eine Tätigkeit, deren Produkt die

Erfahrung ist. Ästhetische Erfahrung ragt aus dem Gleichmaß und Gleich-

lauf des Alltags heraus und hebt die Menschen ein Stück weit darüber hinaus.

Doch bleibt sie mit dem gewöhnlichen Leben verbunden; sie gehört keinem

wesentlich anderen Bereich des Handelns und Denkens an.

Diese Sicht folgt auch daraus, dass fürDewey alltägliches Vergnügen (plea-

sure) keine Trivialität darstellt, sondern hohe Bedeutung für die Lebensfüh-

rung hat. Der pragmatistische Philosoph Richard Shusterman (2000: 29) hat

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Schönes alltäglich erleben

diese Auffassung pointiert zugespitzt: »[…] [W]e humans, philosophers in-

cluded, live primarily not for truth but for sensual and emotional satisfac-

tion.« Freilich kennt Dewey (1980: 62f.) auch ein Vergnügen am Erkennen und

formalen Analysieren. Aber das könne nicht den einzigen Maßstab für ästhe-

tischen Genuss bilden; den entdeckt er auch im Schmecken eines Gerichts,

wenn es Wissen um die Ursache des Geschmacks und Anerkennung für die

Art der Zubereitung einschließe. In diesem umfassenden Sinn versteht Dew-

ey »ästhetische Empfindungen« als »notwendige Bestandteile des Glückes«

(ebd.: 17). Die Engführung auf das Vergnügen und seine alltäglichen Funk-

tionen hin markiert im Vergleich mit Mandoki die Grenzen seines Zugriffs.

Zugleich benennt Dewey damit einen wesentlichen Aspekt der Ästhetisierung

des Alltags.

Deweys Ansatz hat zweifellos eine vitalistische Färbung.5 Mit der Beto-

nung von Energie, Dynamik, Integration und ermächtigender Befriedigung

zielt er auf eine Gestalt von Erfahrung, die als steigernde Verdichtung ele-

mentarer Lebenskräfte konzipiert ist. Zwar verläuft Erleben in der Praxis oft

deutlich weniger fokussiert und in sich geschlossen, doch hat Deweys Ein-

stieg von den Erfahrungen der Menschen her den Blick für die ästhetischen

Momente im Alltag geöffnet. Wir haben auszugehen von Praktiken, mit de-

nen jedefrau und jedermann positiv bewertete Empfindungen zu erzeugen

suchen. Als Material dafür nutzen sie starke sinnliche Eindrücke und Vor-

stellungen, die spürbar mit Emotionen verbunden sind.

Interphänomenalität und massenhaftes ästhetisches Begehren –

Joachim Fischer

Der Soziologe Joachim Fischer (2018a) stellt ästhetische Kommunikation

und rezente Ästhetisierungsprozesse ebenfalls in einen universellen, die

Menschenwelt übergreifenden Zusammenhang; in der Tradition der Philoso-

phischen Anthropologie spricht er von Interphänomenalität (Fischer 2018b).

Den empirischen Ausgangspunkt bilden für ihn weit gespannte Tendenzen

der Gegenwartsgesellschaft. Er fasst sie als Kunstprozesse, insofern sie alle-

samt auf die »Frage der gelingenden Gestaltung der sinnlichen Erscheinung

des Lebens« (2018a: 507) bezogen seien.

Als wichtige Felder nennt er »das Design der Dinge, das die Familiensee-

len und -ressourcen okkupiert, vom Spielzeug der Kinder bis hin zum äs-

5 Vgl. dazu umfassender Jung (2004); Niklas (2014: 106-123).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 25

thetisch gelungenen Interieur der Wohnräume« (2018a: 508, Herv.i.O.); die

ästhetischen Aspekte von Architektur und Städtebau; Faszination und subjek-

tive Bedeutung der Mode als unaufhörlicher »Versuch, einander die je eige-

ne Unergründlichkeit in den unerschöpflichen vestimentären Ausdrucksva-

rianten interphänomenal zu zeigen oder zu verbergen, sich einander in den

unendlichen Schnittmöglichkeiten die Expressivitätspotentiale in der Öffent-

lichkeit vorzuführen« (ebd.: 509); kosmetische Chirurgie und Tätowierungs-

boom; Selbstdarstellungen bei Facebook; Popmusik, Konzerte und Diskothe-

ken, die die »individualisierten Massen durch die ihnen jeweils […] auf die

Ohren und Seelen, auf ihre nach Ausdruck hungernden idiosynkratischen In-

nenwelten, auf ihren aufgedeckten und facettierten Geschmack hin kompo-

nierte Musik in verzückte Schwingungen versetzen« (ebd.: 510); die Spektakel

des Schausports; die »hunderttausendfach gepflegten Gärten […], die alle der

aufwendigen, kultivierten Naturästhetik frönen in dem, was sie […] zum schön

angeordneten Keimen und Blühen bringen – ihren Nachbarn und Gästen zur

Schaulust« (ebd.: 511; Herv.i.O.); der Tourismus als »Genießen der Ästhetik

anderer Gesellschaften, ihrer sinnlichen Erscheinungsweise« (ebd.); schließ-

lich die renommierten Kunstmuseen als die »eigentlichen Sakralräume […]

der großen Metropolen« und die allgegenwärtigen Graffiti (ebd.: 512).

Wie Mandoki (2007: 57-60) mit Bezug auf Identität und sinnlich verstärk-

te Kommunikation, so versteht auch Fischer das Bemühen um eindrucksvolle

Selbstdarstellung von Personen – »das Voreinandererscheinen-Wollen« (Fi-

scher 2018a: 513) – als eine wesentliche Triebkraft von Ästhetisierungspro-

zessen; diese ließen sich historisch weit zurückverfolgen. In der jüngeren

Vergangenheit betont Fischer den Massencharakter solcher Praktiken wech-

selseitiger Selbstpräsentation. Dem müsse die Forschung Rechnung tragen,

wenn sie »die Ästhetisierung als den Basiszug moderner Vergesellschaftung«

(ebd.: 505; Herv.i.O.) und die Rolle der auf »Kunst« (in der skizzierten Brei-

te!) bezogenen ästhetischen Praktiken »als eigentliches Kraftzentrum der Ge-

genwartsgesellschaft« (ebd.: 507) verstehen wolle. Kulturwissenschaftlerin-

nen sollten »sich tief und in neutraler Beobachterhaltung vor allem und in

erster Linie auf die omnipräsenten ästhetischen Praxen der individualisier-

ten Massen einlassen« (ebd.: 506f.).

Fischer konstatiert verbreitetes Verlangen nach einem »offensichtlich

existentiell wichtigen Zugang der Rezipienten zu ästhetischen Ressourcen«

wie Spielfilmen und Musik (ebd.: 507). Dieses »ästhetische Begehren« bestätige

die bereits von Gerhard Schulze (1992) in seiner Studie zur »Erlebnisgesell-

schaft« umfassend herausgearbeitete »erlebnisrationale Orientierung am

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Schönes alltäglich erleben

Projekt des schönen Lebens, des Ästhetischen« (Fischer 2018a: 507; Herv.i.O.).

Kaum etwas sei gegenwärtig für die Einzelnen wie für die Institutionen

wichtiger als »die sinnlichen Erscheinungsverhältnisse, also die je spezifische

Gestalt der sinnlich affizierenden Erscheinungen, einerseits des Subjektes

vor und für sich selbst, andererseits der Subjekte interphänomenal vor- und

füreinander« (ebd.: 508; Herv.i.O.). Angesichts dieser vielfach geteilten Be-

obachtungen müsse man sich ernsthaft auf »den élan vital der ästhetischen

Praxen der individualisierten Massen […] einlassen« (ebd.: 515).

Das Konzept der Interphänomenalität hat Fischer (2012; 2018b) im Rah-

men der Philosophischen Anthropologie entwickelt. Er versteht darunter

grundlegend »das Faktum eines universellen Ausdrucksüberschusses im

Kosmos, eine ›Interexpressivität‹« (2018b: 120). Das bedeutet, dass Phäno-

mene »als Phänomene vor- und füreinander erscheinen, also auf so etwas

wie Ausdruck und Eindruck bzw. Ausdruckswahrnehmung und Eindrucks-

manöver untereinander eingestellt sind« (ebd.: 119f.). Damit ist sozusagen

eine universelle ›Ästhetisierungsdisposition‹ gegeben. Sie bilde auch die

Grundlage aktueller ästhetischer Steigerungsprozesse, sei jedoch keineswegs

auf menschliche Bestrebungen und Praktiken beschränkt, sondern eine

allgemeine Eigenschaft des belebten wie unbelebten Kosmos.

Ontologisch bedeute das,

»dass es bereits vor oder neben und auch nach menschlichen Lebewesen

Ausdrucksphänomene im Kosmos gibt – nämlich in der Pflanzen- und Tier-

welt, in derWelt des Lebendigen, in der die Organismen von sich her bereits

auf expressive Erscheinung (voreinander) angelegt sind. Es gibt eine vita-

le Zone des Interphänomenalen vor und neben der zwischenmenschlichen

Lebenswelt« (ebd.: 120).

Fischer leitet daraus eine kognitiv-emotionale Disposition menschlicher We-

sen ab,

»tendenziell oder primär […] alles Gegebene im Universum und Kosmos als

Ausdrucksphänomen auffassen zu können […]. Menschliche Lebewesen sind

ausdrucks-projizierende Lebewesen, sie vermuten – weit über ihresgleichen

undweit über tierische undpflanzlicheAusdrucksverhältnisse hinaus – auch

Ausdrucksverhältnisse in der sogenannten unbelebten Natur« (ebd.).

Sie seien grundlegend offen für und begierig auf die Perzeption von Erschei-

nungen, die durch ihre sinnliche Gestalt die Erwartung auf Expression eines

Anderen nähren und befriedigen.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 27

Wie Mandoki bezieht sich auch Fischer auf natur- und lebenswis-

senschaftliche Befunde. Für uns ist zunächst das gemeinsame Argument

festzuhalten, wonach Ausdrucksbedürfnis und Begehren nach Interakti-

on beziehungsweise Kommunikation mittels sinnlich starker Eindrücke

Grundelemente menschlicher Entwicklung bilden. Das widerspricht der

Hauptthese der Ästhetisierungskritik, wonach es sich um Ergebnisse rezen-

ter Einflussnahme handele – um Strategien, den Konsum fremden Einflüssen

zu unterwerfen und ästhetische Steigerung zur Verhaltenslenkung auf emo-

tionalem statt rationalem Wege einzusetzen. Dass es solche Intentionen

gibt und dass sie nicht ohne Wirkung bleiben, steht außer Frage. Hier aber

ausschließlich Manipulation und Entfremdung zu diagnostizieren, bleibt

angesichts differenzierter Studien zur Konsumforschung (Campbell 1987;

Schrage 2009; Drügh/Metz/Weyand 2011; Ullrich 2013) sowie zur ›ästheti-

schen Ökonomie‹ und ›ästhetischen Arbeit‹ (Böhme 1995; 2001; 2008; 2016)

unterkomplex.

In Verfolg der angedeuteten lebenswissenschaftlichen Linie ist es ange-

bracht, auf evolutionistische Ansätze einzugehen – wenngleich eher exem-

plarisch als systematisch –, die die menschliche Disposition zu ästhetischer

Kommunikation entwicklungsgeschichtlich herleiten.

Fitness und Wahrnehmungslust – Evolutionistische Perspektiven

Verschiedene Disziplinen haben Konzepte vorgelegt, die eine solche Veranla-

gung zu belegen suchen. Biologen und Psychologinnen fragen vor allem nach

evolutionären Vorteilen für Individuen; sie nehmen in erster Linie Mechanis-

men der Wahrnehmung und Informationsverarbeitung sowie der Auswahl

von Fortpflanzungspartnern in den Blick und betrachten deren Funktionie-

ren als genetisch fundiert. Anthropologinnen suchen eher nach den Vorteilen für

Menschengruppen und sind offen für die kulturelle Implementierung vermuteten

(proto-)ästhetischen Handelns. In allen Fällen geht es um Fitness im Sinne

optimierter Chancen zur Weitergabe der eigenen Gene.

Tätigkeiten wie Schmücken und Verzieren, Darstellen von nicht Wirkli-

chem, Singen usw. erscheinen aus biologischer Sicht auf den ersten Blick

überflüssig, ohne evidente Funktion. Evolutionäre Ästhetik sucht den Nutzen

solchen Tuns in einer frühen Entwicklungsphase der GattungHomo plausibel

zu machen, seit sich vor ca. zwei Millionen Jahren das moderne menschliche

Gehirn zu bilden begann. Argumentiert wird beispielsweise mit den Vortei-

len, die es bot, die komplexe Reizverarbeitung des Hirns in der Beschäfti-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Schönes alltäglich erleben

gung mit ›Ausgedachtem‹ zu entfalten, zu trainieren und zu eichen (Tooby/

Cosmides 2001; Eibl 2004, 2009); mit der Überlegenheit, die es brachte, in

der Flut von Außenweltreizen nach Ordnung zu suchen (Sütterlin 1994, 2003;

Richter 1999); mit der ›protoästhetischen‹ akustischen Kommunikation zwi-

schen Müttern und Kleinkindern, die den Nachwuchs besser gedeihen ließ

(Dissanayake 2001); mit der hirnfördernden Entwicklung der Fähigkeit, an-

dere zu täuschen (Knight 1999; Power 1999; Watts 1999).

Das sind zunächst ziemlich spekulative Thesen; Kulturwissenschaftlerin-

nen können sie nicht im Einzelnen bewerten. Doch erscheinen viele Überle-

gungen miteinander vereinbar; manche in diesem Zusammenhang benann-

te Potenziale kann man sich zu wechselseitigem Vorteil vernetzt vorstellen.

Evolutionär orientierte Argumentationen suchen jedenfalls das Ästhetische

in der psychosensorischen Ausstattung und Interaktion der Menschen, nicht

in ›Werken‹; »all people are aesthetes«, formuliert Thornhill (2003: 15). Der

Grundgedanke ist stets: Verbreitete Präferenzen für die Wahrnehmung von

Eigenschaften der sinnlichen Umwelt, die heute als schön gelten, sind fest

verknüpft mit Verhaltensdispositionen und neuronalen Strukturen, die mo-

dernen Menschen in der Frühzeit Selektions- und Überlebensvorteile brach-

ten. Solche Dispositionen wurden zu erheblichen Teilen genetisch verankert

und werden als natürliches Erbe tradiert. Der Darwin’sche Grundgedanke

darin ist: Individuen, deren psychophysisches System ›ästhetisches‹ Verhal-

ten intrinsisch mit Wohlgefühl belohnte, waren stärker disponiert zu entspre-

chenden Aktivitäten und verbesserten damit systematisch ihre Chancen zur

Weitergabe der eigenen Erbinformation.

Angenehmes und Nützliches bilden in dieser Sicht zwei Seiten einer Me-

daille. Lebewesen, die als angenehm empfinden – und deswegen tun! –, was

objektiv ihre Fortpflanzungschancen imVergleich zu anderen Individuen der-

selben Art vergrößert, werden so die Disposition, Nützliches ›schön‹ zu fin-

den, weiter innerhalb der Art verbreiten. In Abwandlung der Hume’schen

These, die Schönheit liege im Auge des Betrachters, heißt es evolutionistisch:

»beauty is in the adaptions of the beholder« (Symons 1995, zit.n.Welsch 2009:

98).

Damit Ästhetisierung als Grundbestandteil menschlicher Lebensgestal-

tung plausibel wird, ist noch eine weitere Annahme nötig – dass nämlich

aus den unbewussten Dispositionen eine neue Qualität entstand: ›Wahrneh-

mungslust‹. Die wurde dann nicht mehr genetisch, sondern kulturell weiter-

gegeben und gefördert. Der Begriff meint, dass prähistorische Gruppen von

Menschen und ihren Vorgängern das Erleben von Wohlgefallen an Wahrneh-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 29

mungen und damit verbundenenVorstellungen unter eigene Regie zu bringen

suchten. Sie entwickelten die Neigung und zunehmend auch die Fähigkeit,

jene Konstellationen, unter denen Vergnügen an sinnlicher Wahrnehmung

empfunden werden kann, nicht mehr dem Zufall und der vorsprachlichen

Expertise einzelner zu überlassen. Man begann, solche Interaktionen zuneh-

mend bewusst und kollektiv zu gestalten; letztlich führte das zu jenen Ästhe-

tisierungspraktiken, die neuere Forschung als bewusste und systematische

Formung der sinnlichen Umwelt beschreibt.

Aus der zunächst sprachlosen, angenehmen Empfindung des eigenen

sinnlichenWahrnehmens entwickelte sich ein ganzer Bestand anWissen, Re-

geln und Praktiken zur Gestaltung ästhetischer Interaktionen. In einem von

heute aus gesehen letzten Schritt entstanden dann aus der nutzenorientierten

sinnlich gesteigerten Kommunikation Praktiken, deren vorrangiges Ziel die

Herstellung ästhetischen Wohlgefallens war. Im Lauf der Urgeschichte bil-

dete sich solche Wahrnehmungslust auf evolutionärer Naturgrundlage fort zur

entwicklungsoffenen kulturellen Disposition. In Kurzform: eine Entwicklung

von der vorbewussten Freude am sinnlichen Wahrnehmen zur bewussten

Erzeugung ästhetischen Erlebens.

Sinnliche Ordnung und Wohlgefallen – Eckhard Neumann

Einen Ansatz, der solche evolutionären Perspektiven bündelt und mit Blick

auf die soziale Funktionalität ästhetischer Potenziale und der »Sinnesarbeit«

(Neumann 1996: 15, 53, passim) kulturanthropologisch weiterführt, hat der

Psychologe Eckhard Neumann vorgelegt. Aus seinem ausgreifenden Entwurf

nehme ich einige Grundgedanken zur historischen Verankerung von Ästheti-

sierungspraktiken auf und denke sie weiter.

Für Neumann (ebd.: 194) ist menschliches Dasein »stets auch ein ästhe-

tisch gestaltetes Sein«. Das folge daraus, dass menschliche Existenz nur in

Gruppen mit einer sozialen Ordnung möglich ist. Die Geschichte der Art

Homo sapiens sei nicht denkbar ohne »ästhetische Produktivität«; darun-

ter versteht er »eine universale, spezifisch menschliche Verhaltensweise […],

die sämtliche gestalterischen und wahrnehmenden Verhaltensweisen in al-

len Sinnesbereichen umfasst« (ebd.: 53). Indem sie wahrnehmen, was den

Sinnen zugänglich ist, und Wahrnehmungskonstellationen gestalten, treten

Menschen in ästhetische Beziehungen ein. Sie müssen Neumann zufolge ih-

re sinnliche Umgebung formen, weil es keineWeise menschlichen Lebens ge-

ben kann ohne erfolgreiches Zusammenwirken – und dazu braucht es effektive

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Schönes alltäglich erleben

Kommunikation. Zweckdienliche sinnlich expressive Kommunikation ist mit-

hin unverzichtbar für jede menschliche Ordnung. Menschen führen und ent-

wickeln ihr (Zusammen-)Leben »in sinnlichen Ordnungsstrukturen« (ebd.:

53). Aus dieser Grundgegebenheit ist die gesamte Vor- und Frühgeschichte

als Geschichte fortschreitender »Versinnlichung« (ebd.: 55) des kollektiven Le-

bens herzuleiten.

Verständigung findet nicht allein und nicht zuerst mittels Sprechen

statt (das ja auch sinnlicher Gestaltung und Wahrnehmung von Lauten,

Gesten, Mimik etc. bedarf). Kommunikation nutzt in großem Umfang das

Gestalten und Perzipieren nonverbaler sinnlicher Ausdrucksmittel. Seit der

Frühgeschichte setzen Menschen Farben, Formen, Klänge, Gerüche und die

taktile Qualität von Oberflächen als Mittel ein, um Unterscheidungen als

beachtenswert zu markieren und mittels ritualisierter Inszenierungen auf

angemessenes Verhalten hinzuweisen. Neumann (ebd.: 143-158) zieht hier

ethnologische Befunde heran, etwa von Silvia Schomburg-Scherff (1986),

zum allumfassenden Charakter der »planerischen Inszenierung von Sin-

neserfahrungen« in Stammesgesellschaften (Neumann 1996: 149). Er nennt

»beispielsweise körperliche Pflege und Inszenierung, die Gestaltung von

Bekleidung, Behausung, Geräten bzw. Gebrauchsgegenständen, die ›all-

ästhetische‹ Inszenierung von Sozialisationsprozessen, Festen und Riten,

einschließlich der räumlichen, motorischen, gestisch-mimischen Organisa-

tionsweisen«. Eine Dimension zuspitzend konstatiert er: »Der bekleidete und

geschmückte, mitunter benarbte Körper wird bei den Naturvölkern aus der

funktionalen Perspektive […] zur ›Signaltafel‹ für die gesellschaftlich gelenkte

Kommunikation und Interaktion« (ebd.; Herv.i.O.) – wobei anzumerken

ist, dass jeweils auch Selbstpräsentation der Einzelnen (in den kulturell

möglichen Formen) im Spiel ist.

Die Universalität derartiger »ästhetischer Produktivität« ergibt sich für

Neumann aus der Notwendigkeit des Aufbaus nichtdiskursiver Kommunika-

tions- und Organisationssysteme (ebd.: 189) sowie daraus, dass bewusste, auf

Effekte zielende sinnliche Gestaltung faktisch für alle sozialen Lebensäuße-

rungen einsetzbar war und ist (ebd.: 194). So kann er ästhetische Praktiken

letztlich als »das mediale Instrument gesellschaftlich organisierter Lebenssicherung«

bezeichnen (ebd.: 159; Herv.i.O.).

Analytisch zu unterscheiden sind die hedonische, Wahrnehmungslust er-

zeugende, und die symbolische, bedeutungsvermittelnde Leistung ästheti-

scher Produktion.Die hedonische Funktion ist notwendig, damit die symboli-

sche wirken kann. Negativ empfundeneWahrnehmungen können zwar kurz-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 31

zeitig zurWarnung und Abschreckung eingesetzt werden.Doch nur Kommu-

nikate, deren sinnliche Rezeption als in irgendeinerWeise attraktiv empfundenwird,

werden anhaltende, interessierte,motivierende Aufmerksamkeit auf sich zie-

hen und an sich binden. Auf dieser Kombination basieren jene Praktiken, die

mittels sinnlicher Gestaltung etwas herausheben, markieren, von der Umge-

bung oder gleichen Gegenständen mit anderer Markierung unterscheiden.

Über die Wahrnehmungslust hinaus können Form und Farbe, Größe und ver-

wendetesMaterial nichtsprachliche (›symbolische‹) Bedeutungen tragen; zum

Beispiel wird Rot oft mit dem Bedeutungsfeld des Blutes verbunden, Größe

mit Autorität, Gold mit Strahlen und Seltenheit.

Nonverbale Verständigung und Kooperation funktionieren umso besser,

je kräftiger und prägnanter sinnliche Hinweise die menschlichen Sensorien

und die Signalverarbeitung imHirn ansprechen.Damit das funktioniert, sind

neben der hedonischen Qualität des Gestalteten Sensibilität und Aufmerksam-

keit der Menschen unverzichtbar. Das bedeutet: Training und Verfeinerung

der Empfindsamkeit für die hedonischen wie die symbolischen Dimensio-

nen des sinnlich Gestalteten sind zum Funktionieren sozialer Gruppen und

für deren erfolgreiche Interaktionmit ihrer Umwelt unabdingbar. Zugespitzt:

Fähigkeiten zur Gestaltung sinnlicher Prägnanz und zu sensibler und verstär-

kender Aufnahme dieser Signale verschafften evolutionäre Vorteile. »Senso-

ry apprenticeship« (Leder Mackley/Pink 2014), das alltagspraktische wie auch

gezielte Lernen der Rezeption sinnlicher Botschaftenwar und ist Teilmensch-

licher Gattungsgeschichte.

Körperbemalung und Gestik, die expressive Gestaltung von Dingen und

Ritualen, kurzum die gesamtematerielle Umwelt wird in ihren sinnlich wahr-

nehmbaren Qualitäten nach einem symbolischen Code geformt, an dem sich

die Mitglieder eines Verbandes orientieren.6 Ästhetische Gestaltung und ihre

Potenziale sind also für Neumann keine Surplus-Leistung, die als zweckfreier

Raum der Freiheit und Schönheit jenseits der Zwecke und Lebensimperative

steht. Ästhetische Praktiken dienten in der gesamten Menschheitsgeschich-

te der Entwicklung »sinnlicher Ordnungsstrukturen« des Sozialen (Neumann

1996: 53). Sie wurden eingesetzt zur sinnlich-emotiven Orientierung von In-

dividuen und Verbänden im Aufbau komplexer sozialer Strukturen (ebd.: 79).

Menschheitsgeschichte war Ästhetisierungsgeschichte. Dies zu leugnen, ver-

kennt die Lebenszusammenhänge, die die ästhetische Produktivität und Sen-

sibilität der Gattung Homo seit ihren Anfängen geprägt haben.

6 Vgl. dazu aus funktionalistischer Sicht Schomburg-Scherff (1986).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Schönes alltäglich erleben

Ein weiterer Gesichtspunkt wird von Neumann eher implizit behandelt.

Ästhetische Produktivität als Einheit von Gestaltung und Rezeptivität folg-

te von Beginn an einer inneren Optimierungsdynamik. Die hat sozusagen als

Treibriemen den skizzierten Übergang von der naturgeschichtlichen zur kul-

turellen Qualität ästhetischer Praktiken vermittelt. Das galt schon, bevor mit

zunehmender Arbeitsteilung undHierarchisierung der Personenverbände ein

Wettbewerb unterschiedlicher Akteure um Aufmerksamkeit, Überzeugungs-

und Anziehungskraft einsetzte. Je eindringlicher beispielsweise Trommeln in

Rhythmus, Klangfarbe, Frequenz, Tempo usw. mitteilten, ob es um Arbeit,

Kampf, Zeremonie, schamanisches Ritual oder Feier der Gemeinschaft ging,

und je aufmerksamer und intensiver die Beteiligten die sinnlichen Signale

perzipierten, emotional empfanden und in eigener sinnlich-körperlicher Pra-

xis von Bewegung oder Gesang verstärkend aufnahmen, desto besser war die

Verständigung, desto effektiver die Synchronisierung der Gestimmtheit und

desto klarer die Ausrichtung auf das erwartete Handeln.

Das ist zunächst einmal ein funktionalistisches Argument. Wenn die

Kommunikationsleistung sinnlicher Botschaften lebenswichtig ist, dann

sind Menschengruppen im Vorteil, die das Schaffen wie das Perzipieren

sinnlicher Kommunikate belohnen. Aufmerksames Wahrnehmen kann über

soziale Anerkennung oder über Drohung mit Sanktionen gefördert werden.

›Verlässlicher‹ und effektiver scheint es allerdings, sinnliche Kommunikation

mit positiven emotional-motivationalenMechanismen zu verbinden.

Daher können wir unmittelbare affektive ›Belohnungen‹ ästhetischer Sen-

sibilität annehmen. Schlicht formuliert: Aufmerksame sinnliche Wahrneh-

mung und Gestaltung sind verbunden mit starken und daher reizvollen Ge-

fühlen – nicht immer direkt angenehmen, sondern auch abschreckenden,

warnenden. Die ›sinnlichen Ordnungsstrukturen‹ funktionieren am besten,

wenn grundlegend positive Erwartungen sensuelle Kommunikation begleiten, wenn

also die sinnlichen Phänomene unabhängig von ihrer symbolischen Decodierung

als angenehm, reizvoll, belebend, erregend oder sonst wie positiv wahrneh-

menswert empfunden werden.7 Anerkennung und Belohnung praktizierter

Wahrnehmungslust können über soziales Tradieren auf Dauer gestellt wer-

den; doch legen Befunde von Verhaltensforschung und Paläoanthropologie es

nahe, auch an evolutionäre Verankerung im Erbgut (infolge von Fortpflan-

zungsvorteilen entsprechender Individuen und Gruppen) zu denken.

7 Es geht um das, was in den Diskursen der Ästhetik unter Bezeichnungen wie Wohlge-

fallen, Lust, Reiz als ebenso wesentliches wie unhinterfragtes Element auftaucht.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 33

Heute jedenfalls reagieren Menschen weltweit positiv auf sinnliche

Opulenz und Prägnanz. Vor jeder kulturellen Differenzierung sind dabei

anscheinend unwillkürliche Empfindungsmuster im Spiel, die im Opti-

mierungsprozess8 zunehmend gezielt eingesetzt wurden. Beispielsweise

animiert Rot mehr als Grau – auch wenn die Farbe uns warnt; weich und

warm fühlt sich besser an als stachelig und kalt; glänzende Oberflächen

sind reizvoller als stumpfe.9 Evolutionär-historisch kann man hier das

Überschreiten einer (empirisch schwer zu greifenden) Schwelle annehmen:

Sinnliches Wahrnehmen konnte zunehmend über seine Funktionalität hin-

aus, als solches, angenehm empfunden und um der Empfindungen willen gesucht

und genossen werden. Sinnliche Wahrnehmung, sinnliche Interaktion als

Vergnügen unabhängig von allen Zwecken, rein aus sich heraus – damit war

das ästhetische Weltverhältnis in unserem heutigen Sinn entstanden.

Ästhetische Produktivität in ihren beiden Dimensionen – sinnlich ein-

drucksvolle Gestaltung und deren aufmerksame Rezeption – wurde belohnt

durch soziale Anerkennung wie individuell durch positive Gefühle bei der

Wahrnehmung. Beides trug dazu bei, dass sich mit sinnlicher Perzeption zu-

nehmend positive Erwartungen verbanden, ja dass sich eine explizit als solche

thematisierte Wahrnehmungslust ausbreitete (Serner 1984; Löffler 2014).

So überschritt die Optimierungsdynamik – an verschiedenen Orten zu

unterschiedlichen Zeiten und inwechselnden Formen–einewichtige Schwel-

le. Prägnante Sinneseindrücke werden mittlerweile hedonisch wegen der mit

8 Der hat auch einemateriell-technologische Seite; die Geschichte der Klanginstrumen-

te und ihrer Effektivierung ist da ebenso einschlägig wie die der Farbenherstellung.

Der Kulturanthropologe Alfred Gell (1999) baut hierauf eine ästhetische Theorie auf,

in deren Mittelpunkt »the technology of enchantment and the enchantment of tech-

nology« stehen.

9 Freilich war es auch möglich, weitgehenden Verzicht auf Farbigkeit diskursiv zu hono-

rieren. Schwarzweiße Fotos wurden ästhetisch grundsätzlich über Farbfotos gestellt;

Kunsthistoriker sahen die ästhetische Leistung der Malerei v.a. in den Linien und For-

men und nicht in den Farben (Batchelor 2002). Durch Erziehung und Selbsterziehung

konnte man derartige Prinzipien so verinnerlichen, dass sie spontan Wahrnehmung

und Bewertung bestimmten. Die über 200 Jahre von den ›Gebildeten‹ vertretene und

verspürte Überzeugung, die klassische griechische Plastik in ihrer »edlen Einfalt« und

»stillen Größe« (Winckelmann)müssemarmorweiß gewesen sein, ist durch Belege für

eine kräftige PolychromiederOriginale (Brinkmann2003) auf geradezupeinlicheWei-

se widerlegt worden. Das sollte vor jeder Verachtung des ›Bunten und Lauten‹ warnen;

vgl. dazu auch Taussig (2013).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Schönes alltäglich erleben

ihrer Perzeption verknüpften angenehmen Gefühle gesucht, habituell wie be-

wusst. SinnlicheWahrnehmung als solche ist zum alltäglichen Quell positiver

Empfindungen geworden, zum eigenständigen Handlungsziel, zum Selbst-

zweck.10 Die sinnlich perzipierte Gestalt von Sachen und Tätigkeiten, Perso-

nen und sozialen Figurationenwird über deren Zeichen- und Symbolfunktion

hinaus als – ein moderner Terminus – ›schön‹ empfunden; sie wird als Ver-

mittlerin angenehmer Empfindungen geschätzt, gesucht und bedarfsgerecht

geschaffen.11

Die in diesem Kapitel vorgestellten Ansätze verbindet, dass sie für die

Allgegenwart, wenn nicht gar Lebensnotwendigkeit ästhetischer Interaktion

im menschlichen Zusammenleben argumentieren. Die Thesen zu konkreten

Perzeptionsmechanismen und Wirkungszusammenhängen weichen durch-

aus voneinander ab. Dennoch schließen sie einander nicht völlig aus – vieles

kann man sich additiv oder synergetisch denken. Im Ästhetisierungskontext

liegt es allerdings nahe, sich auf Interaktionen zu konzentrieren, die von den

Menschen freiwillig und mit der Erwartung positiven Erlebens eingegangen wer-

den.Wie die beklemmende Realität der Belastung durch negative ästhetische

Eindrücke wissenschaftlich zu verfolgen ist, sei ebenso Fachdebatten überlas-

sen wie die Widersprüche zwischen den skizzierten Ansätzen. Für das Ver-

ständnis von Ästhetisierung als Massenphänomen und Alltagspraxis in der

jüngeren Vergangenheit undGegenwart scheintmir die Verknüpfung von kol-

lektiver Daseinsgestaltung, Kommunikation und Ästhetik bei Neumann eine

solide Grundlage zu bieten.

Ästhetisierung in Deutschland – Agenten, Phasen, Dimensionen

Kulturanthropologische Ansätze fokussieren ›Alltäglichkeit‹. Sie fragen, auf

welche Weise ›gewöhnliche‹ Menschen ästhetische Interaktionen in Rahmen,

Regeln und Routinen des Alltagslebens einpassen. Im Folgenden gehe ich

von Andreas Reckwitz’ (2012; 2016) soziologischen Studien zur »gesellschaft-

lichen Ästhetisierung« aus und versuche, sie um den Alltäglichkeitsaspekt zu

10 Wobei Selbstzweckhaftigkeit nicht Interesselosigkeit oder Verzichtbarkeit bezeichnet,

sondern gerade ein starkes, spezifisch ästhetisches Interesse (Kleimann 2002: 77-82).

11 Für ein universelles menschliches Schönheitsempfinden argumentiert mit kultur-

anthropologischer Empirie sowie mit evolutionistischen, neuroästhetischen und

Kant’schen Argumenten Welsch (2009).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 35

erweitern. Im Zentrum seiner Lesart steht für die Gegenwart die These ei-

ner »Dopplung von Kreativitätswunsch und Kreativitätsimperativ« (Reckwitz

2012: 10); entsprechende Normen seien seit den 1970er Jahren zunehmend so-

zial verbindlich geworden. Er sieht hier die Universalisierung eines Konzepts

von Ich und Welt, das mit Entwürfen einer modernen Künstlerexistenz seit

dem letztenDrittel des 18. Jahrhunderts aufkam (ebd.: 13). Kunst undKünstle-

rinnen hätten vorbildhafte Impulse gegeben. Künstlerische Bewegungen und

bürgerliche Kunst seien die auffälligsten »Ästhetisierungsagenten« am Be-

ginn der Moderne gewesen (ebd.: 34).

Konkreter unterscheidet Reckwitz (2016: 233) verschiedene Phasen der

modernen Ästhetisierung. Seit dem 18. Jahrhundert gab es eine bürgerliche

»Exklusivästhetisierung«. Radikal äußerte sie sich in den Nischen von Sub-

kulturen, etwa der Bohème oder des Ästhetizismus, moderat in der »Kultur

der Bürgerlichkeit«.Mit deutlich anderer Struktur habe sich dann ab 1900 die

massengesellschaftliche »Inklusivästhetisierung« über Medien und Konsum

entwickelt. Wachsende Teile der Bevölkerung konnten »Sinn und Befriedi-

gung« aus den Erfahrungen eines Konsums ziehen, der nichtmehr primär auf

Gebrauchswerte zielte, sondern »auf den symbolisch-ästhetischen Wert der

Dinge« (ebd.: 234). In dieser Phase habe Ästhetisierung einen wesentlichen

Beitrag zur sozialen Inklusion durch Massenkultur geleistet. Allgemeiner

konstatiert Reckwitz: Erst »diese Expansion ästhetischer Praktiken versorgt

die Moderne mit kultureller Legitimation und affektiven Motivationsquellen«

(ebd.: 231).

In den 1970ern begann für Reckwitz eine weitere Etappe, in der wir

uns noch befinden: die hypermoderne »Aktiv- und Produktivästhetisierung«

(ebd.: 236). Ihr Zentrum bilde die »Kulturalisierung und Ästhetisierung

der Arbeitsformen, der Organisationsstrukturen und des Arbeitsethos«.

Postfordistische Produktion sei »im Kern kulturelle Produktion«: Erzeugt

und gehandelt würden Zeichen, sinnliche Wahrnehmungen und Emotionen,

denen die Qualität der »Singularität« zukommt (ebd.: 237).

Neben Künstlerbewegungen und bürgerlichem Kunstverständnis nennt

Reckwitz weitere Ästhetisierungsagenten. Medienrevolutionen hätten mit

der Veralltäglichung audiovisueller Unterhaltungsangebote eine »Transfor-

mation der Muster sinnlicher Wahrnehmung und ihrer Gefühlsstrukturen«

bewirkt (Reckwitz 2012: 35). Als dritte Triebkraft versteht er die »Kapita-

lisierung«, die zur massenhaften Produktion »ästhetischer Konsumgüter«

geführt habe (ebd.: 36). Das verband sich mit einer »Explosion der Dingwelt

in der Moderne« (ebd.: 37) und resultiere in einer Allgegenwart von Objekten,

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Schönes alltäglich erleben

die sich einer kaum regulierten Vielfalt von »diverse[n] Interpretationen,

sinnliche[n] Aneignungen und Lustgefühle[n]« (ebd.) anbieten. Schließlich

verweist Reckwitz auf denWandel der Beschäftigung mit dem eigenen Selbst

und seinen Gefühlen seit dem Kult der Empfindsamkeit im 18. Jahrhundert.

Diese »Subjektzentrierung« habe zur »Konzentration auf jene sinnlichen

Wahrnehmungen, Lüste und Emotionen« geführt, die Quelle ästhetischer

Erfahrungen werden können (ebd.: 38).

Damit werden relevante Langzeittrends der europäischen Moderne be-

nannt. Definitorisch will Reckwitz nicht alle verdichtete sinnliche Perzeption

dem Ästhetischen zuschlagen. Dazu zähle nur selbstzweckhafte, »eigendyna-

mische« (ebd.: 23) Wahrnehmung, die sich gezielt vom zweckrationalen Han-

deln abkoppelt. Sie sei gekennzeichnet durch das Streben nach »sinnliche[r]

und affektive[r] Erregung« (ebd.: 10) und eine entsprechende »emotionale In-

volviertheit des Subjekts« (ebd.: 23).12

In kulturhistorischer Perspektive wie mit Blick auf die Gegenwart schei-

nen einige Erweiterungen angebracht. Reckwitz’ Darstellung fokussiert die

Moderne, Entwicklungen seit der Sattelzeit. Dass es sich bei der Ästhetisie-

rung um Prozesse der longue durée handeln könne, deutet er kurz an (Reck-

witz 2012: 34). Dieses Herangehen wird problematisch, wenn das Konzept des

modernen Kreativitätsimperativs ästhetische Praxis an Innovation knüpft:

»Kreativität bevorzugt das Neue gegenüber dem Alten, des Abweichende ge-

genüber dem Standard, das Andere gegenüber dem Gleichen« (ebd.: 10). Ins-

besondere für das vergangeneHalbjahrhundert rückt Reckwitz damit einMo-

dell gestaltender Kreativität ins Zentrum, dessen Geltungsbereich sozial erheb-

lich eingeschränkt ist.

Im Bereich der gut qualifizierten und akademischen Mittelschichten las-

sen sich solche Entwicklungen fraglos beobachten. DieThese jedoch, dass mit

der »Ausbildung eines […] wirkungsmächtigen Kreativitätsdispositivs« (ebd.: 15;

12 Exemplarisch wird das »Registrieren der Ampel« durch Fußgänger als »sinnlich-per-

zeptiv, aber nicht ästhetisch« charakterisiert (Reckwitz 2012: 23, Anm. 7). Faktisch un-

terscheiden sich aber die Ampeln, die zu betrachten Fußgänger beimWarten Zeit ha-

ben. Es gibt nicht nur ein Grün, das Rot hat je nachWetter und Betrachtungswinkel ei-

nen anderen Ton, und auch die Ampelfiguren unterscheiden sich. Da kann der schwei-

fende Blick der Städterin durchaus eine selbstzweckhafte Dimension des sinnlichen

Vergleichens (und damit der Sensibilisierung) haben. Reckwitz spricht denn auch als

Empiriker von »Mischpraktiken«, die sich zwischen den Polen »ästhetisch orientiert«

und »ästhetisch imprägniert« bewegen (ebd.: 29).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 37

Herv.i.O.) ehemals minoritäre Vorstellungen von Kreativität »allgemein er-

strebenswert und zugleich für alle verbindlich geworden« (ebd.) seien, ver-

fehlt den Alltag – Arbeit wie Freizeit – der Bevölkerungsmehrheit. Das gilt

insbesondere für die Annahme, dass dabei Kreativität verstanden und prak-

tiziert werde »mit Bezug auf ein Modell des ›Schöpferischen‹, das sie an die

moderne Figur des Künstlers […] zurückbindet« (ebd.: 10). Das scheint al-

lenfalls und in Grenzen auf die von Reckwitz als Kerngruppe der Verände-

rung identifizierte »postmaterialistische Mittelschicht« (ebd.: 12) anwendbar.

Am Ideal des Schöpferischen gemessen, tragen ästhetische Praktiken in der

Masse der Bevölkerung vorwiegend rezeptiven Charakter – was den aktiven

Einsatz von Sinnen, sozialem Austausch, Vorstellungsvermögen und anderen

imaginativ-interpretatorischen Potenzialen stets einschließt!

Dieses Muster dominiert die massengesellschaftliche »Inklusivästhetisie-

rung« von ihren Anfängen bis heute. Aussagekräftige Arbeiten zur Entwick-

lung der Rezeptivität und der ästhetischen Praktiken der Bevölkerung seit

dem Altertum liegen zwar nicht vor. Exploratorische Studien erlauben aber,

imKontext von Religionsausübung, von herrschaftlichen Inszenierungen und

Feiern sowie von ›Freizeit-‹ und Vergnügungsangeboten der ›Volkskultur‹ in

Europa eine gewisse Beständigkeit ästhetischer Produktivität im Sinne Neu-

manns anzunehmen (vgl. etwa Medick 1982; Blessing 1984; Burke 1985; Bach-

tin 1987; Maase 2000; Sassoon 2006; Scott 2008; Grosch 2013; Borsay/Furnée

2016; Frisch/Fritz/Rieger 2018). Das schloss expressiv und materiell kreative

Praktiken der popularen Schichten beim Singen, Tanzen, Erzählen, Feiern,

Sich-Schmücken ein. Diese ›Selbsttätigkeit‹ geriet jedoch mit Industriearbeit

und städtischen Lebensformen an den Rand; rezeptive Praktiken waren nun

weitaus einfacher zugänglich und besser einzupassen. Die Verbreitung popu-

lärer Massenmedien seit dem 19. Jahrhundert hat in Verbindung mit Lohn-

arbeit und Medialisierung die Balance noch stärker zum (nicht unkreativen!)

Aufnehmen hin verschoben.

Allerdings erweitern sich seit der Mitte des 20. Jahrhunderts Formen und

Felder dessen,wasman als ›alltagsästhetische Kreativität‹ bezeichnen könnte.

Die Entwicklung ist vor allem verbunden mit den wachsenden Möglichkeiten

vieler, über den Erwerb von Industriewaren und preiswerten Dienstleistun-

gen die Wohnung, die Kleidung, das Aussehen, die Freizeitvergnügen usw.

durchWahl unter Alternativen zu gestalten. Das wird im folgenden Abschnitt nä-

her ausgeführt. Zunehmend mehr Personen nutzen Soziale Medien, um ei-

nem größeren oder kleineren Publikum Fotos, Videos, Auftritte zu präsentie-

ren und sich über Ästhetisches auszutauschen.Wünsche und Maßstäbe beim

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Schönes alltäglich erleben

Gestalten wie beim Rezipieren richten sich zwar durchaus auf Abwechslung,

aber nicht primär auf Neues, Herausforderndes entsprechend dem profes-

sionellen Verständnis von künstlerischer Innovation (Richard/Grünwald/Ruhl

2008). Der Ästhetik von Spannung und Schönheit, des unmittelbaren Wohl-

fühlens und gemütlicher Vertrautheit (Schmidt-Lauber 2003) gilt die Aus-

einandersetzung mit qualitativ Neuem nicht als Ideal. Die oft erstrebte ›Ab-

wechslung‹ ist etwas anderes als unbedingte Hochschätzung der Suche nach

Irritierendem,meint sozusagen das bekannte oder zumindest ähnliche Neue.

Eine Schlagseite von Reckwitz’ Ästhetisierungsmodell zu den gebildeten

Mittelschichten hin zeigt sich im weitgehenden Ausblenden der moder-

nen Massenkünste. Insbesondere populäre Literatur und Bildmedien sowie

›Straßenmusik‹ haben seit der Mitte des 19. Jahrhunderts das Spektrum von

Schönheitserfahrungen für die einfache Bevölkerung erheblich erweitert.

Darüber hinaus scheint für das Verständnis von Ästhetisierung in der Moder-

ne Jacques Rancières innovativer Blick auf die Verknüpfung von anerkannter

Kunst und Alltäglichkeit im 19. Jahrhundert einschlägig (Rancière 2006; 2008:

41-45). Am Beispiel Stendhals zeigt er eine neue Tendenz der ›bürgerlichen‹

Kunst auf: Als artistisch relevant und reizvoll wird Alltägliches behandelt,

das bislang nicht als darstellungswürdig (und damit erlebenswürdig) in die

legitime Ordnung der Sinnlichkeit aufgenommen war.

Für Rancière beginnt das bereits mit der literarischen Benennung von

sinnlichen Mikro-Ereignissen wie dem Geräusch einer Wasserpumpe oder

Flötenklängen aus dem Nachbarhaus. Damit entstehe ein »ästhetisches

Regime«, das keinen Gegenstand mehr ausschließe, wenn er nur in einem

besonderen Wahrnehmungsmodus (einem sozusagen ›allästhetischen‹) per-

zipiert und künstlerisch repräsentiert wird. Dieser revolutionäre Übergang

veränderte laut Rancière die bis dato hierarchische Aufteilung der Sinn-

lichkeit in eine Richtung, die dann auch ästhetische Innovationen im Populären

und Steigerung sinnlicher Effekte außerhalb tradierter Kunstformen professionell

diskussions-, förderungs- und anerkennungswürdig machte (Varnedoe/

Gopnik 1990; Caduff/Wälchli 2007).

Dass die anerkannte Kunst Alltagsphänomene integrierte, war Teil einer

übergreifenden Entwicklung. Laut Rancière veränderte sich insgesamt die Er-

ziehung der Sinne hin zu einer neuen, ›egalitären‹ Aufteilung der Sinnlichkeit.

Nicht nur in der artistischen Repräsentation, auch im gelebten und erlebten

Alltag und sogar von gebildeten Volkserzieherinnen wurde ›Gewöhnliches‹ als

Gegenstand ästhetischer Wahrnehmung anerkannt. Ein erstaunlicher Beleg

für diese Öffnung des Blicks und für die daraus entspringenden Interventio-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 39

nen ist eine in den 1880ern beginnende Diskussion im Kunstwart, dem Or-

gan des kulturreformerisch und volkspädagogisch engagierten, dabei ästhe-

tisch eindeutig konservativ ausgerichteten Dürerbundes. Der Zirkus (der sich

damals gerade mittels moderner Technologien zum Ort wirkungsgewaltiger

Spektakel entwickelte) und der mit Licht- und Spiegeleffekten überwältigend

gesteigerte Serpentintanz der Amerikanerin Loïe Fuller nährten hier Hoffnun-

gen auf eine neue »Volkskunst« (Maase 2001a: 319-323).

Die Akzeptanz verbreiteter Gegenstände und Inszenierungen als Kunst

oder kunstfähig sowie ihre artistische Repräsentation veränderten auch den

›alltäglichen‹ Blick: Gewohntes konnte ästhetisch bedeutsamwerden.Der bri-

tische Kulturwissenschaftler Ben Highmore (2011: 51) fasst das im Anschluss

an Rancière so zusammen:

»The splendour of the insignificant (which becomes significant precisely to

the degree that its splendour is recognised), enacted by any number of liter-

ary and filmic texts, is also a training ground, sensitising us to the textures

and tempos of the daily. Artworks, then, are part of the general economy of

aesthetics in their pedagogic role of alerting us to different kinds of alert-

ness.«

Zur epochalen Ästhetisierung gehört grundlegend diewachsende Bereitschaft

und Fähigkeit, Naturphänomene und Gebrauchsgüter wie Kunst wahrzuneh-

men. Jeder Sonnenuntergang, jedes Bergpanorama, jeder Sessel und vermut-

lich auch jede Menschengestalt können Gegenstand von Vergleichen mit pro-

fessionellen Bildern desselben Sujets werden, von denen unser Gedächtnis ge-

radezu überfließt. DieseWahrnehmungsdisposition ist freilich nicht denkbar

ohne jene Ausweitung und Steigerung alltäglicher Empfindungsfähigkeiten,

die erst mit höherem Lebensstandard, kürzeren Arbeitszeiten und erleichter-

ter Lebensführung möglich wurden (ebd.: 52f.).

Verdichtungen um 1900

Hieber/Moebius (2011) sowie Katharina Scherke (2011) beziehen den gelebten

Alltag und die Sicht der Alltagsakteurinnen in die Ästhetisierungsgeschichte

ein. Sie verweisen auf längere historische Perspektiven, mindestens zurück

bis zur Renaissance. Doch verdichten sich Hinweise auf massive Ästhetisie-

rungsschübe im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts und damit in jener Phase

der Kulturentwicklung ›um 1900‹ (so eine gängige Formel), die man gerade

mit Blick auf Umbrüche der alltäglichen Lebensführung mehrfach als Beginn

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Schönes alltäglich erleben

unserer Gegenwart charakterisiert hat (Mühlberg/Autorenkollektiv 1983;Maa-

se/Kaschuba 2001; Morat u.a. 2016; Nolte 2016).

Katharina Scherke hat, vorangegangene Diagnosen aufnehmend, die

Veränderungsimpulse um 1900 zu zwei Komplexen verdichtet. Zum einen

konstatiert sie »das verstärkte Eindringen künstlerisch gestalteter Gegen-

stände in den Lebensalltag«; der werde »zunehmend von Gegenständen

überschwemmt, die eine ästhetische Betrachtungsweise direkt herausfor-

dern« (Scherke 2011:17). Damit werde die ästhetische Wahrnehmung »auf

prinzipiell alle Gegenstände hin ausgeweitet« (ebd.). Als zweite Dimension

nennt Scherke (ebd.) eine generelle »Erweiterung der Wahrnehmungs-

möglichkeiten«. Sie begrenzt die »Produktion und Rezeption sinnlicher

Erfahrungen und die Auseinandersetzung damit« nicht auf die bisher an-

geführten Waren und Populärkunsttexte. Mit Verweisen auf Eisenbahn,

Massenmedien und Telefon führt sie Kommunikation und Mobilität als

Quellen erweiterter sinnlicher Wahrnehmung und der Auseinandersetzung

damit an.

In diesem Zusammenhang erscheint die massive Verstädterung als erst-

rangiger ›Ästhetisierungsagent‹. Sie bedeutete nicht nur allgemein eine Zu-

nahme neuer sinnlicher Eindrücke, mit denen sich die wachsende unterbür-

gerliche Stadtbevölkerung auseinandersetzen musste, weil sie hohe Bedeu-

tung für ihren Alltag hatten – vom akustischen Dekodieren und Interpretie-

ren der Verkehrsgeräusche13 bis zurmultisensorischen Prüfung der Produkte,

die man nun zunehmend erwarb. Industrielle Warenwirtschaft, Ausweitung

der Konsumgütererzeugung und vor allem wachsende Kauf- und Freizeit-

möglichkeiten der städtischen Bevölkerung machten das nötig. Im Beson-

deren verlangten und nährten die »Explosion der Dingwelt« (Reckwitz) sowie

das zunehmend reizvolle Warendesign Ästhetisierung und Sensibilisierung

auf Seiten der Alltagsakteurinnen. Der Kultursoziologe Georg Simmel, der

diese Prozesse als einer der ersten analytisch durchdrang, wird oft zitiert mit

seiner Formulierung (aus Anlass der großen Berliner Gewerbeausstellung von

1896) von der massiven »Steigerung dessen, was man Schaufenster-Qualität

der Dinge nennen könnte« (Simmel 2005: 36).

Simmel verallgemeinerte diese Entwicklung bereits. Er sah in ihr sozusa-

gen eine ästhetische Wendung kapitalistischer Wettbewerbsanstrengungen.

»Das Bestreben, dem Nützlichen auch einen Reiz für das Auge zu geben, […]

entspringt […] aus dem Kampfe um den Abnehmer – das Anmutigste aus

13 Die Sound Studies verfolgen dies seit einiger Zeit empirisch.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 41

dem Anmutlosen« (Simmel 2005: 35). Das nahm er als Gegentendenz zur do-

minierenden Ästhetik wahr, die sich individualisierend aus dem Gegensatz

zum gewöhnlichen Leben und seinen angeblich bloß gefälligen Reizen spei-

se. Man kann wohl Simmels Sympathie für einen »positive[n] Geschmack«

und für »das freudige und rückhaltlose Ergreifen des Gefallenden« (Simmel

1992: 211) auch in diesem Zusammenhang sehen.14

Simmel war keineswegs der Einzige, der damals die offensichtlich zuneh-

menden sinnlichen Reize von Gebrauchsgütern auf steigende Durchkapitali-

sierung zurückführte. Ausstellungen wie die von 1896 zeigten den Trend, der

die Warenwirtschaft grundlegend verändern sollte. Der Ökonom Alfons Pa-

quet veröffentlichte 1908 seine Dissertation über »das Ausstellungsproblem

in der Volkswirtschaft«. Darin argumentierte er, die »Erscheinungsform der

äußeren Sichtbarkeits- und Erkennbarkeitseigenschaften der Güter« sei neu-

erdings von solcher Wichtigkeit, dass sie unmittelbar »als Komponente des

Tauschwertes in Betracht kommt« (Paquet 1908: 4). Paquet nannte das den

»Schauwert« der Ware (ebd.) und begründete damit aus heutiger Sicht die

Warenästhetik.

Mit der staatlichen Gewerbeförderung und insbesondere den Gewerbe-

museen des 19. Jahrhunderts (Cleve 1996) hatte begonnen, was unter ande-

rem im Deutschen Werkbund (gegründet 1907) programmatisch wurde (Frie-

mert 1975; Campbell 1989; Schwartz 1996): die Formgestaltung von Gütern

des Massenbedarfs – nicht nur für eine kleine Geschmackselite – als Mittel

zum wirtschaftlichen Erfolg. Zugespitzt: Man funktionalisierte ästhetisches

Vergnügen als Vehikel zum Zweck ökonomischen Gewinns. Seit den späten

1920ern wurde das zum bewussten Prinzip der Gestaltung von Gebrauchsgü-

tern, zunächst als Strategie des Styling in der US-amerikanischen Industrie

(Gaugele 2013: 80-84); das strahlte dann auch nach Europa aus. Faktisch be-

deutete dies eine »gestalterische ›Rangerhöhung‹ erschwinglicher Produkte«

(ebd.: 83) für die breite lohnabhängige Käuferinnen- und Nutzerschaft.

Neben der geradezu exponentiellen Zunahme einer sinnlich lockenden

Präsentation vonWaren (König 2009) und der parallel aufblühendenWerbung

rückt manchmal eine andere kulturrevolutionäre Neuerung der Dekaden um

1900 in den Hintergrund: der Einzug gleich mehrerer Massenkünste in den

häuslichen wie öffentlichen Alltag (Faulstich 2004; Ross 2008; Maase 2007:

64-114; 2012: 32-36; 2015). Zusätzlich zur populären Literatur, die im seriellen

Format der Groschenhefte (Galle 2005/06) wie in preiswerten Zeitschriften

14 Vgl. zu Simmels ›Warenästhetik‹ Drügh (2011: 28-34).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Schönes alltäglich erleben

expandierte, etablierte sich der Film noch vor dem Weltkrieg als nicht täg-

liches, aber doch routiniert alltäglich gepflegtes populäres Vergnügen (Mül-

ler 1994; Maase 2001b; Garncarz 2010; Sabelus/Wietschorke 2015). Preiswer-

te Drucke, Schmuckpapiere (Pieske 1984, 1988; Brakensiek/Krull/Rockel 1993;

Lorenz 2000) und vor allem die Postkarte (Lebeck/Kaufmann 1985; Holzheid

2011) brachten Bilder aller Art in die Wohnungen; die Ärmsten konnten im-

merhin noch Reproduktionen aus Zeitschriften an die Wand pinnen. Mu-

sikautomaten in der Gastwirtschaft und die ersten Grammophone (auch zur

klanglichen Begleitung im Kino) machten Appetit auf Musik zu jeder Zeit und

für jedefrau und jedermann (Gauß 2009); v.a. das Radio ließ den Wunsch

dann seit den 1920ern Wirklichkeit werden (Moores 1988; Lacey 1996; Lenk

1997; Maase 2004).

Wer nach 1900 in städtischen Kontexten aufwuchs, bezog neben Live-

Vergnügungen wie dem Tanzen oder Rummel und Tingeltangel immer mehr

massenmedial verbreitete Kunst-Waren in die sinnliche Möblierung des All-

tagslebens ein. Einen schnappschussartigen Einblick in die routiniert betrie-

bene Erlebnissuche gibt die Antwort eines 15-jährigen Maschinenschlossers

aus Mannheim in der 1912 durchgeführten Kinostudie von Emilie Altenloh

(1914: 67): »Ich besuche fast alles. Montags geht’s ins Kino, Dienstags bleibt’s

zu Haus, Mittwoch geht’s ins Theater, Freitags hab ich Turnen um 1
2 10 Uhr

nachmittags, Sonntags gehe ich mit meinem Nachbarmädchen in den Wald

spazieren.«

Man darf zwar für die Zeit um 1900 die Wirkung der vielen geschmacks-

erzieherischen Initiativen nicht unterschätzen, die dem ›Volk‹ (sprich: imWe-

sentlichen der Arbeiterinnenschaft und deren Kindern) ›wahre Kunst‹ nahe-

bringen wollten (Langewiesche 1989, 2003; Kerbs 2001; Maase 2012: 150-205,

413-415; Wietschorke 2013; Rademacher 2020). Im Erfolgsfall wurden hier ge-

wiss ästhetische Sensibilität und Vergleichsfähigkeiten gefördert. Doch rea-

listischerweise wird man solche Wirkungen vor allem den Massenkunstgü-

tern und wohl noch stärker der Wahrnehmungsherausforderung der sinnlich

reizvoll gestalteten Gebrauchsgüter und den damit sich verbindenden Dis-

kursen über ›schöne‹ und ›schicke‹ Dinge zuschreiben. Eine zeitgenössische

Reflexion der Veränderungen findet sich bei HeinrichWolgast, Volksschulrek-

tor und engagierter Vorkämpfer ästhetischer Erziehung. Pfingsten 1902 hielt

er auf der Deutschen Lehrerversammlung einen Vortrag, in dem er auf die

neue Entwicklung hinwies, die ihn als Volksbildner richtiggehend verstörte.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 43

»Gehen Sie in die Tanzlokale und Musikhallen, in die Theater und Museen,

sehen Sie sich die Wohnung und die Kleidung selbst der Armen an, und Sie

werden finden, dass sich überall ein unwiderstehlicher Drang nach Freude

kundgibt. Gehen wir dieser Freude auf den Grund, so finden wir, oft zu un-

serem Entsetzen, die Freude an der Kunst. Aber in welcher Zerrgestalt! Der

geschmacklose Flitter der Kleidung, der traurige Öldruck an der Zimmer-

wand, dieMusik des Bierkonzerts und Tingeltangels, das Schauerdrama und

der Schauerroman – das alles empfindet die übergroße Mehrheit des deut-

schen Volkes als Kunst!Was uns Ekel bereitet, wird als Lust empfunden. Die-

ser Unterschied im Empfinden teilt unser Volk in zwei Nationen, die sich nie

verstehen werden« (Wolgast 1903: 4).

Mit der Prognose irrte Wolgast offensichtlich; es gibt gute Gründe, die mo-

derne kommerzielle Populärkultur inzwischen als ›gemeinsame Kultur‹ prak-

tisch aller Schichten anzusehen (Maase 2010). Doch hat er früher als viele

Zeitgenossinnen hinter dem, was damals als Schund, Kitsch und »Hausgreu-

el« (Avenarius 1908; Pazaurek 1912) perhorresziert wurde, das Streben nach

eindrucksvollen sinnlich-symbolischen Erfahrungen in möglichst vielen Da-

seinsbereichen, ein massives Bedürfnis nach ästhetischem Erleben mithin,

erkannt.

»Erlebnisorientierung«

Das Erlebnis-Konzept des Soziologen Gerhard Schulze ist in vielen Studien

zur Ästhetisierung des Alltags präsent, auchwenn er nicht immer zitiert wird.

Auf der Grundlage empirischer Studien in den 1980ern hat er eine kulturelle

Veränderung diagnostiziert, die heutigen alltagsästhetischen Praktiken zu-

grunde liegt. Schulze konstatierte eine bis dahin nicht auf den Begriff ge-

brachte, ausgeprägte Dimension in Einstellung und Handeln der Westdeut-

schen. Er nannte sie »Erlebnisorientierung« und charakterisierte sie als »un-

mittelbarste Form der Suche nach demGlück« (Schulze 1992: 14), gerichtet auf

»das Schöne« als »Sammelbegriff für positiv bewertete Erlebnisse« (ebd.: 39).

Damit identifizierte Schulze die »Basismotivation« (ebd.: 22) der von ihm so

genannten »Ästhetisierung des Alltagslebens« (ebd.: 33-89). Für uns sind zwei

Aspekte relevant: Es handelt sich um eine Veränderung im Kern der alltägli-

chen Lebensführung und um ein wesentlich ästhetisches Phänomen. Darüber

hinaus ist klar: Ein tiefgreifender Wandel wie der, den Schulze zur Mitte der

1980er vorfand, kann nicht Ergebnis weniger Jahre sein. Erlebnisorientierung

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Schönes alltäglich erleben

als erstrangiges Ziel der Lebensführung muss sich über einen längeren Zeit-

raum entwickelt haben.

Erlebnisse sind für Schulze subjektive Ereignisse; sie finden in den Ak-

teurinnen des Alltags statt. Erlebnisorientierung meint: Inzwischen haben

die Suche nach und das gezielte Schaffen von Bedingungen15 für positiv be-

wertete Eindrücke, Gefühle, Stimmungen, Assoziationen, Erinnerungen usw.

einen zentralen Platz im alltäglichen Handeln. Das führt weit über pauschale

Diagnosen wie ›Individualisierung‹, ›Subjektivierung‹ oder ›postmaterialisti-

scher Wertewandel‹ hinaus. Schulzes Verdienst ist zum einen, die Entwick-

lung auf der Alltagsebene anschaulich und ihre Bedeutung für die Lebensfüh-

rung greifbar zu machen. Zum anderen nimmt er die umgangssprachliche

Charakterisierung als ›schön‹ ernst und liefert Bausteine zur Beschreibung all-

tagsästhetischen Erlebens als Produkt der Aktivität von Personen in Interaktion mit

äußeren Gegebenheiten.

Die zentrale Praxiskonfiguration dafür bilden laut Schulze »alltagsästhe-

tische Episoden« (ebd.: 98-102). Der Fluss alltäglichen Handelns lässt sich

in Episoden gliedern, etwa Nachhausekommen, Straßenkleidung ausziehen

und Bequemes anziehen, sich vor den Fernseher setzen, einschalten, einen

Film suchen und ansehen, zwischendrin einen Telefonanruf entgegenneh-

men, weiter Schauen usw. Episoden können sich überlappen und überla-

gern, und ihre konkrete Abgrenzung ist jeweils auszuhandeln. Alltagsästhe-

tische Episoden können länger oder kürzer sein, also auch Mikropraktiken äs-

thetischerWahrnehmung umfassen. Auf jeden Fall haben sie drei Eigenschaf-

ten gemeinsam.16 Die äußeren Umstände eröffnen erstensWahlmöglichkeiten.

»Bei einem reich gedeckten Frühstückstisch etwa hat es einen ästhetischen

Einschlag, wenn man zum Honig greift« (ebd.: 98). Zweitens folgt das Han-

deln einer »innenorientierten Sinngebung«, einer »Erlebniserwartung« (ebd.:

99); die kann sich auch, wie etwa das Besteigen des Autos, in dem man sich

wohlfühlt und zugleich zur Arbeit fährt, mit außenorientierten Motiven mi-

schen. In der Sprache der ästhetischen Theorie: Solche Episoden sind selbst-

zweckhaft. Drittens sind sie gekennzeichnet durch ihre Alltäglichkeit, es geht

um das »Handeln von jedermann zu jeder Zeit« (ebd.).

15 »Erlebnisse werden nicht vom Subjekt empfangen, sondern von ihm gemacht« (Schul-

ze 1992: 44).

16 Eine abweichende Definition »ästhetischer Episoden« findet sich bei Reckwitz (2012:

25).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 45

Das Kriterium der Wahlmöglichkeit lässt uns verstehen, wie die skizzier-

ten sozial-, wirtschafts- und mediengeschichtlichen Neuerungen subjekti-

viert wurden. Zu klären ist ja, welcheMechanismen und Routinen dafür sorg-

ten, dass sich Erwartungen undHandlungsmuster des Alltags dynamisch und

dauerhaft veränderten. Grundlegend verschoben sich Sensibilitäten und die

(emotionale wie reflektierte17) Bewertung sinnlicher Eindrücke aufgrund ge-

wandelter Eigenschaften der Alltagswelt und vor allem mit den Handlungs-

anforderungen der Lebensführung – weil neue Aufgaben pragmatisch zu be-

wältigen waren.

Die Zunahme von Wahrnehmungsoptionen und -notwendigkeiten im

Lauf der Verstädterung, also desWohnens und Lebens in urbanen Umwelten,

wurde bereits angesprochen. Mit dem Konzept der Affordanzen (Lepa 2012;

Bareither 2020) lässt sich das differenzierter beschreiben. Grob formuliert

sind Affordanzen begründete Annahmen darüber, welche Handlungen im

Wechselspiel zwischen den Eigenschaften von Phänomenen einerseits, den

historisch gewachsenen Wahrnehmungsmustern und Handlungsrepertoires

menschlicher Akteurinnen andererseits wahrscheinlich, weniger naheliegend

oder völlig unwahrscheinlich sind. Innerhalb kultureller Rahmungen legen

physische Dingeigenschaften und die materialen Konstellationen, in denen

sie wahrgenommen werden, bestimmte Interaktionsweisen und Rezeptions-

formen nahe; andere liegen fern oder sind sachlich schlicht unmöglich. Ich

kann im Kino keine Filmszenen wiederholen; und ein Hocker legt es nahe,

sich darauf zu setzen und zu spüren, wie sich das anfühlt – nicht aber, damit

Nägel einzuschlagen.

Die oben skizzierten Veränderungen ›um 1900‹ schlossen eine massive,

herausfordernde Zunahme von Wahlmöglichkeiten im Alltag Vieler ein. Auch

in der Kleinstadt und auf dem Dorf des 19. Jahrhunderts kamen ab und zu

Kolporteure vorbei, die populäre Lesestoffe anboten. Aber erst vor den Kios-

ken oder in den Buchbinder- und Schreibwarenläden der Städte stand man

vor einer Auswahl, die wirklich zur Entscheidung nötigte. Selbst wo nur ein

Kino in der Nähe war, forderte der häufige Programmwechsel auf, sich Ge-

danken über die eigenen Präferenzen zu machen. Und auch in den Läden mit

Gütern für den täglichen Bedarf nahm die Anzahl der unterschiedlichen An-

17 Als reflektiert und als Reflexion werden Bewusstseinsaktivitäten verstanden, deren

Inhalt sprachlich-begrifflich repräsentiert ist.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Schönes alltäglich erleben

gebote für denselben Zweck zu; welches Tischtuch,18 welche Schürze, welches

Trinkglas sollte man – nach welchen Maßstäben – erwerben?

Pointiert hat Schulze formuliert, wie aus derartigen Ansätzen mit dem

›Wohlstand‹ der Nachkriegsjahrzehnte die Notwendigkeit wurde, ständig

ästhetische Wahlentscheidungen zu treffen. Kaum noch überschaubare

»Möglichkeitsräume« (Schulze 1992: 51)19 verlangten, die eigene Situation

und die eigenen Maßstäbe, eigene Erfahrungen und Erwartungen zu reflek-

tieren. Die Menschen gerieten unter Druck, »sich intensiv mit sich selbst zu

beschäftigen.Was sollen sie wählen? Wie ist die Situation zu interpretieren?«

(Ebd.)

»Täglich stehen wir vor der Notwendigkeit der freien Wahl:20 Kleidung,

Essen, Unterhaltung, Information, Kontakte usw. Fast immer sind jedoch

die Gebrauchswertunterschiede der Alternativen bedeutungslos.21Waschmittel

X wäscht so gut wie Waschmittel Y; Beförderungsprobleme lassen sich

gleich gut mit verschiedenen Autos lösen; für das körperliche Empfinden

ist es gleichgültig, ob man dieses oder jenes Hemd anzieht. Wir spüren

die Folgen unserer Entscheidungen nicht auf der Ebene des primären Nutzens

[…]. Unsere objektive Lebenssituation, soweit sie in Verfügungschancen

über Gegenstände und Dienstleistungen besteht, zwingt uns dazu, ständig

Unterscheidungen nach ästhetischen Kriterien vorzunehmen. Erleben wird vom

Nebeneffekt zur Lebensaufgabe« (ebd.: 55; Herv. KM).

Reckwitz (2012: 195) spricht von einer »ästhetischen Selbstsensibilisierung

der Konsumenten« und benennt damit einen Schlüsselbefund der an Colin

18 Am Tischtuchkauf erläutert Harry Lehmann (2016b: 17-19) die Bedeutung des Erfah-

rungsvergleichs für die Entwicklung ästhetischer Kompetenzen; s.u. S. 133-136.

19 Schulze (1992: 54-58) führt das konkreter aus. Vgl. auch Michael Makropoulos (2008:

11) zur spätmodernenMassenkulturmit ihrer »Entgrenzung der individuellen und kol-

lektiven Erwartungen« und der daraus folgenden »Fiktionalisierung des Selbstverhält-

nisses«, wonach alles auch anders sein könnte.

20 Als Soziologe weiß Schulze (z.B. 1992: 62), dass zur Entlastung Routinen entwickelt

werden und man sich an den Normen von Lebensstil-Gemeinschaften orientiert.

21 Vgl. die Überlegungen zur Warenästhetik und insbesondere Gernot Böhmes (2001;

2008) Konzept der »ästhetischen Arbeit«. Die wird in »die Erscheinung von Dingen,

Menschen, Ideen gesteckt« (Böhme 2001: 22; Herv.i.O.) zwecks Steigerung der »affekti-

ve[n] Betroffenheit, die ein Betrachter, Empfänger, Konsument usw. dadurch erfahren

soll« (ebd.: 53). Insbesondere soll sieWaren einen zusätzlichenWert für die Präsentati-

on des je eigenen Lebensstils nach außen, den »Inszenierungswert« (ebd.: 160, passim)

verleihen.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 47

Campbell (1987) anschließenden neueren Konsumtheorie. Campbell hat

gefragt, wie die moderne Grenzenlosigkeit der Konsumbegehren zustande

kam, und darauf eine im Kern ästhetisch argumentierende Antwort gegeben.

Seit 1800 habe man im Westen gelernt, das eigentliche Vergnügen von den

konkreten Objekten und deren sinnlichen Reizen zu lösen. Was wir letztlich

genießen, seien unsere Emotionen und Tagträume, die Phantasien des Be-

gehrens selbst, die wir an die Welt des materiellen Konsums knüpfen. Dieser

»imaginative hedonism« (Campbell 1987: 77-95) sei unbegrenzt; kein dingli-

cher Überfluss könne ihn befriedigen oder erschöpfen – weil es sich im Kern

um das ästhetische Spiel der Einbildungskraft und deren (Selbst-)Genuss

handelt.

Nach dem Zweiten Weltkrieg ist der imaginative hedonism Teil der habi-

tuellen Grundausstattung westlicher Gesellschaften geworden. Das Streben

nach immer mehr und intensiverem ästhetischem Erleben zählt seit Jahr-

zehnten zu den primären Handlungsmotiven unserer Lebensführung. Man

nimmt Dinge und Situationen wahr als aufgeladen mit symbolischen Bot-

schaften, die dem Dasein eine Dimension jenseits der Alltagspragmatik ver-

leihen. Gesucht und genossen wird, was den Sinnen schmeichelt, was Auge

und Ohr, Geruch und Tastsinn (Leddy 2012: 68-73) bezirzt. Ebenso schätzen

wir jene mentale Auseinandersetzung mit der Welt, die Kunst in allen ihren

Genres anbietet. Wir treffen kaum eine Entscheidung, in die nicht ästheti-

sche Ansprüche einfließen. Und wo die Basics der ökonomischen und phy-

sischen Reproduktion gesichert sind, da orientiert sich die Lebensführung

zunehmend an Vorstellungen von ›Schönheit‹ – nicht selten und durchaus

bewusst auch zu Lasten von Funktionalität und ökonomischer Rationalität.

Da macht es Sinn, statt von Bedürfnissen mit Gernot Böhme (1995: 64) von

ästhetischem Begehren zu sprechen. Bedürfnisse werden irgendwann gesät-

tigt, Begehrnisse »werden durch ihre Befriedigung nicht gestillt, sondern ge-

steigert«.

In diesen Zusammenhang gehört die epochale Erfahrung des allergröß-

ten Teils der Bevölkerung, zunehmend die alltägliche Lebensumwelt selbst

gestalten zu können. Bereits mit der Trennung von Arbeitsplatz undWohnort

infolge der Industrialisierung wurde das eigene ›Heim‹ der Familie emotio-

nal aufgeladen. In verbesserten Wohnverhältnissen und mit größerer Kauf-

kraft konnten die meisten Lohnabhängigen angesichts eines diversifizierten

Güterangebots zumindest punktuell die »Formbarkeit der eigenen Realität«

(Scherke 2011: 18) erleben und als Ich-Stärkung genießen. Auch dies hat sich

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Schönes alltäglich erleben

über Generationen als scheinbar unbegrenzt steigerbar erwiesen und ist in

das Konsum-Begehren eingegangen.

Peter-Paul Bänziger (2020) hat die Ausbildung von Lebensorientierungen

in Deutschland anhand von Selbstzeugnissen untersucht. Er betrachtet die

Entwicklung der subjektiven Bedeutung von Arbeiten einerseits und Konsu-

mieren bzw. Erleben andererseits. Interessanterweise konstatiert er eine zu-

nehmende Suche nach ›schönen Erlebnissen‹ gleich auf zwei Ebenen. Zum

einen darin, welche Episoden aus Arbeit wie Freizeit die Tagebuchführenden

notieren; zum anderen darin, wie sie sie kommentieren und beurteilen. Hier

stellt Bänziger bereits zwischen 1900 und 1940 eine zunehmende »Orientie-

rung an Glück, Spaß und Genuss und eine Relativierung des bürgerlichen

Handlungsmusters der aufgeschobenen Befriedigung« fest. Es setzte sich die

Bewertung von Ereignissen und Dingen anhand ihrer »emotionale[n] Quali-

tät und Intensität« sowie ihrer Eignung zur Abwechslung durch (ebd.: 17).

Besonders eindrucksvoll ist, wie sich die sinnliche Gestaltung der Tagebü-

cher und Aufzeichnungen selbst veränderte. Sie verwandelten sich, wie Bän-

ziger griffig formuliert, aus biographischen Notizen in »Erlebnistagebücher«.

Zum geschriebenen Wort traten farbige Schmuckelemente und Zeichnun-

gen, Postkarten, Zeitungsausschnitte und Eintrittskarten. Ein zunehmend

emotionaler, informeller und assoziativer Stil machte das Schreiben selbst,

so Bänzigers plausible Deutung, zur »Praktik der Erlebnisproduktion« (ebd.:

368).

Eine offene Entwicklung

Zusammenfassend handelt es sich bei den Ästhetisierungsprozessen der

westlichen Moderne um eine dynamische Entwicklung mit offener Zukunft.

In ihrem Verlauf vergrößert sich die menschliche Empfindsamkeit für äs-

thetische Wahrnehmungen aller Art – angenehme wie unangenehme – und

differenziert sich qualitativ aus. In Deutschland kamen seit dem späten

19. Jahrhundert und mit einem außerordentlichen Schub im fordistischen

Massenwohlstand nach dem Zweiten Weltkrieg immer mehr Menschen in

Situationen, die materiell wie subjektiv ästhetisches Erleben ermöglichten,

ja nahelegten.22 Ästhetisierung bezeichnet also die zunehmende Häufigkeit,

22 Lill (2013) fasst Ästhetisierung des Alltags als Ergebnis undMedium eines historischen

Prozesses, in dem sich massenhaft ›nachbürgerliche‹ Subjektivitäten entfalten – ge-

nährt durch kapitalistische Verhältnisse, gegen die sie sich gleichzeitig auflehnen. Be-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 49

Intensität und gezielte Herstellung von Konstellationen, in denen ästhe-

tisches Erleben als Selbstzweck stattfindet. Dieses Erleben wird gesucht

wegen der intensiven, befriedigenden oder gar beglückenden Gefühle, die es

erzeugen kann.

›Selbstzweck‹ meint, dass bestimmte Praktiken im Kern auf die Erzeu-

gung und den Genuss ästhetischen Erlebens zielen.23 Dieses Erleben kann

jedoch ganz verschiedene Funktionen erfüllen. Es kann zur Intensivierung

des Daseins, zur Erweiterung des Wissens über Welt und Menschen und zur

Stärkung für eigenes Handeln ebenso genutzt werden wie zu Distinktion und

Stimmungsmanagement, als Trost, zur Kompensation oder zum zeitweiligen

Verdrängen belastender Erfahrungen. Man kann auch mit Jacques Rancière

(2006; 2013) den Zugriff Subalterner auf selbstzweckhafte ästhetische Prak-

tiken als Zurückweisen herrschaftlichen Ausschlusses und damit als Mittel

zur Ermächtigung interpretieren. Alle Annahmen über Funktion und Wir-

kung selbstzweckhaften Erlebens bedürfen jedoch zur Begründung dichter

Einzelstudien. Wechselnde Rahmungen und Nutzungen ästhetischer Inter-

aktion sind konkret zu rekonstruieren.

Insbesondere der Einsatz zu Distinktion und Konsolation sowie die so-

genannte eskapistische Funktion ästhetischen Vergnügens bieten Anlass für

Vorbehalte gegen Praktiken, die subjektiv auf die Erfahrung des Schönen zie-

len. Ästhetisierung wird bis heute oft als Mittel zu konformistischer Subjekti-

vierung, zu passivierender Selbsttäuschung oder als Medium des Konsumis-

mus und damit des ›falschen Bewusstseins‹ subalterner Massen betrachtet.

Das kann in konkreten Konstellationen so sein.Auch die Erfüllung der zweifelhaf-

ten Funktionen setzt jedoch positiv empfundenes ästhetisches Erleben voraus. Damit

›ein Problem verdrängt‹ wird, muss sich eine Attraktion erfolgreich davor-

schieben. Damit die unterstellten negativen Effekte eintreten, muss ästhe-

tisches Erleben überhaupt seine Wirkung entfalten. Davon abgesehen: Für

Evasion und Vergessen, Rausch und Selbstwertsteigerung gibt es jede Menge

bewährter Mittel, von Drogen über Reisen bis zum Glauben. ›Verdrängung‹

sondere Bedeutung schreibt er dabei seit den 1960ern expressiven Jugendkulturen als

»Experimentierkammern« für Ansprüche auf persönliche Entfaltung zu (ebd.: 328).

23 Reckwitz (2012: 25) hat den inneren Widerspruch der Selbstzweckhaftigkeit treffend

formuliert. ÄsthetischeHandlungen zielen auf »dieHervorlockung ästhetischerWahr-

nehmung […]. Sie sind als Praktiken damit paradoxerweise durchaus nicht zweckfrei,

sondern so teleologisch wie jedes Handeln: Ihr Zweck ist die Generierung zweckfreier

ästhetischer Ereignisse.«

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Schönes alltäglich erleben

und ›Ersatzbefriedigung‹ erklären die heutige Unverzichtbarkeit ästhetischen

Erlebens nicht hinreichend (Heimerdinger/Koch 2019: 217, 224f.).

Die Kulturkritik24 an der epochalen Ästhetisierung reagierte darauf, dass

der Wandel zunehmend Personen mit einfacher Schulbildung erfasste und

Menschen aller Schichten neue Möglichkeiten zu sinnlichem Genuss und

Selbstausdruck ergriffen. Das taten sie nicht nach Maßgabe bildungsbür-

gerlicher Normen und Erwartungen, sondern in Fortführung ihrer bis dahin

entwickelten ästhetischen Präferenzen.25 In dieser Ausprägung zählt ästheti-

sches Erleben heute zu den elementaren Ansprüchen der Bevölkerung an die

Lebensqualität, an ein gutes Leben – gleichrangig mit befriedigender Arbeit

und sozialer Sicherheit. Dass ein Fernseher so wenig gepfändet werden darf

wie Waschmaschine, Kühlschrank und das für den Arbeitsweg benötigte

Auto, spiegelt diese Sicht wider.26 Es handelt sich um einen Epochentrend

von anhaltender Dynamik. Der historische Realprozess ist unumkehrbar;

Lebensverhältnisse und die in ihnen agierenden Subjektivitäten haben sich

tiefgreifend gewandelt.

Systematisch wirken dabei drei Faktoren zusammen. Erstens: Mehr Ge-

genstände und Inszenierungen der Alltagsumwelt haben sinnliche und sym-

bolisch-narrative Qualitäten (›Kunst‹-Eigenschaften), die unter den gegebe-

nen Lebensverhältnissen stark empfundene Emotionspraktiken nahelegen.

Dass die Häufigkeit ästhetischer Wahrnehmung, ästhetischen Vergleichens

und Wählens so massiv ansteigt, folgt zweitens gleichermaßen aus subjekti-

ven Veränderungen. Zunehmend mehr Personen verfügen über Neigungen,

Sensibilitäten, Erfahrungen, Routinen und Kompetenzen – kurz gesagt: über

24 Zur Ambivalenz der deutschsprachigen Kulturkritik vgl. Bollenbeck (2007).

25 Man kann die gesamte Debatte über ›Massenkultur‹ als Reaktion auf Ästhetisierungs-

prozesse verstehen. Besonders interessant sind die Gemeinsamkeiten von konservati-

ver und progressiver Abwehr. Konservative lehnen Ästhetisierung ab, weil sie mit der

Verallgemeinerung populärer Darstellungs- und Hervorhebungsrepertoires die ritu-

ell bewahrende und exkludierende Kraft des Ästhetischen bedroht sehen. Progressi-

ve sind kritisch, da sie (oft unbewusst in protestantischer Tradition; vgl. Scheer 2020)

Ästhetischem grundlegendmisstrauen. Sie befürchten, dass sinnliche Verschönerung

und Attraktionssteigerung nicht rationaler Interessenvertretung dienen, sondern ab-

lenken und passivieren. Zugespitzt: Die einen fürchten Ästhetisierung der Vielen, die

die Exklusivität einer kultivierten Elite bedrohe und die Kunst profaniere. Die anderen

warnen vor einer Ästhetisierung, die vermeintlich vernünftige Aufklärung der Vielen

und emanzipatorische Lernprozesse verhindert.

26 Laut § 811 Zivilprozessordnung ist er zur »bescheidenen Lebens- und Haushaltsfüh-

rung« unabdingbar.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der Rahmen: Ästhetisierung des Alltagslebens 51

Praktiken, um aus undmit diesenMöglichkeiten für sie befriedigendes ästhe-

tisches Erleben zumachen. Damit es zur Ko-laboration beider Seiten kommt,

bedarf es einer dritten Voraussetzung: Lebensverhältnisse und Arbeitsanfor-

derungen sind derart, dass überhaupt Raum entstehen kann für das mentale

Heraustreten aus funktionalen Abläufen und Zwängen. Wenn »the long arm

of the job« (Meissner 1971) die Freizeit im Griff hat oder der Tag praktisch

nur aus Arbeit und Erschöpfung besteht, dann wird es schwierig, sich auf

reizvolle sinnliche Angebote einzulassen, auf Phantasietätigkeit oder gar auf-

merksamkeitsfordernde Unterhaltung. Einschlafen vor dem Bildschirm etwa

indiziert solche Konstellationen.

Zum realistischen Verständnis von Ästhetisierung gehört schließlich eine

weitere Dimension: die »ästhetische Mitwahrnehmung« (Kleimann 2002: 81)

in »ästhetisch imprägnierten« Praktiken (Reckwitz 2016: 230). Die Begriffe

weisen auf unterschiedliche Intensitäten und wechselnde Brennpunkte

ästhetischen Erlebens hin. Man denke an Musik zum In-gang-kommen am

Morgen, die helle Atmosphäre im Bad und die schick designte Kaffeemaschi-

ne, die ebenso stimmungsaufhellend wirken wie der genießerische Blick auf

die eleganten Linien der Karosserie, wenn man das Auto für den Arbeitsweg

besteigt. Man denke an das Empfinden der unangestrengten Geschmei-

digkeit, mit der der Wagen beschleunigt – oder, ökologisch korrekter, an

das Vergnügen, mit dem man den leichten Lauf des Rades, das metallische

Schnurren der Kette, den Rhythmus der Beine und den Fahrtwind auf der

Haut zum ästhetischen Erleben verknüpft, während man überlegt, was

einen am Arbeitsplatz erwartet. Sinnliches Wahrnehmen steht hier nicht

im Vordergrund. Es ist kein eigenständiger Zweck; die die Wahrnehmung

begleitenden Empfindungen durchdringen aber Tätigkeiten und färben sie –

und die gesamte Gestimmtheit der Handelnden – positiv oder negativ ein.

Soweit zum evolutionären Stellenwert und zur neueren Entwicklung von

Ästhetisierungsprozessen. Danach ist ästhetisches Erleben etwas Gewöhnli-

ches, Gängiges, zu dem verbreitete, heute selbstverständliche Praktiken bei-

tragen. An anderer Stelle habe ich zuspitzend vom massenhaften »Hunger

nach Schönheit« gesprochen (Maase 2005). Die These wirft unter anderem

die Frage nach der Stellung von ›Kunst‹ unter den allgegenwärtigen ästheti-

schen Ressourcen auf. Verliert sie ihre herausgehobene Stellung als Partner

ästhetischer Interaktionen? Immerhin scheint die Anziehungskraft der Mas-

senkünste nicht zu schwinden; die Frage nach deren Rolle im ästhetisierten

Alltag wird uns begleiten.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Schönes alltäglich erleben

Dieses Buch geht grundsätzlich positiv an alle Ästhetisierungen heran.

Sie können nach meinem Verständnis objektive wie subjektive, äußere wie

innere Voraussetzungen für erweitertes und intensives Erleben der meisten

Menschen schaffen. Ästhetisches Erleben auch und gerade in Kontexten der

Alltäglichkeit bildet in seiner ganzen Vielfalt eine reiche Quelle nicht nur für

Empfindungen von Glück und Vergnügen, sondern auch für sinnliche Er-

kenntnis, für Welt- und Selbstverstehen. In meinen Vorstellungen von einem

guten Leben für alle hat ästhetische Erfahrung einen unverzichtbaren Platz.

Zweifellos: Ästhetisierung ist eingespannt und eingesperrt in die Wider-

sprüche, die die Welt zerreißen, die uns dauernd die Wahl zwischen Übeln

aufzwingen und wirklich jedes Vergnügen und jede Freude ins Zwielicht rü-

cken können. Ästhetisierung ist Teil der Sozial- und Subjektivitätsentwick-

lungen im heutigen kapitalistischen Westeuropa. Ihre grundlegende Ambi-

valenz beruht laut Gernot Böhme (2001: 183) darauf, dass sie

»mit wirklichen Bedürfnissen der Menschen […] zu tun hat: Der Mensch will

nicht nur leben und überleben, sondern er will sein Leben intensivieren und

sein Lebensgefühl steigern. Die Kritik der politischen Ökonomiemacht aber

deutlich, dass der Mensch gerade über diese Dimensionen ausbeutbar ist

und in Abhängigkeitsverhältnissen gehalten werden kann.«

Aus sozialwissenschaftlicher Sicht lassen sich in den Instrumentalisierungen

und Funktionalisierungen ästhetischen Erlebens alle problematischen Ent-

wicklungen finden, die »menschliches Gedeihen« (Hesmondhalgh 2013: 17f.)

in der »globalen Ökumene« (Hannerz 1996) akut bedrohen und beschränken.

Dasselbe lässt sich über Schulen oder Sport sagen – denen wir deshalb we-

der Notwendigkeit noch positives Potenzial absprechen. So kann man auch

Ästhetisierungsprozesse betrachten: In ihnen entfalten sich multifunktionale,

nicht a priori in eine Richtung festgelegte Fähigkeiten, Begehrnisse, Sensibilitäten und

Erfahrungsmöglichkeiten. In all ihrer historischenWidersprüchlichkeit gehören

die wachsenden Genüsse und wuchernden Praktiken ästhetischen Erlebens

zu jenen Errungenschaften der Vielen, auf denen jede Vorstellung eines bes-

seren Lebens aufbaut. Ihre produktiven Potenziale gilt es in theoriegeleiteter

Suche nach Best Practice weiter zu klären.

Zunächst ist aber näher auf das Verständnis des Ästhetischen einzugehen,

das diesem Band zugrunde liegt.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002 - am 12.02.2026, 14:04:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

