3. In guter Gesellschaft

Hannah Arendt 1adt ein

Im Jahre 2014 galten die Hannah-Arendt-Lectures und die 17. Hannah-
Arendt-Tage dem Thema: »Die Zukunft der Tischgesellschaft«. Den Ver-
anstaltern ging es dartiber hinaus um den philosophischen Zusammen-
hang zur »Ethik der Erndhrung«. Der Einladung, in diesem feierlichen
Rahmen als »Gastrosoph« tiber die »Politik des Essens« zu sprechen,
kam ich gerne nach.! Alles das war nicht selbstverstindlich.

Arendts Philosophie stellt — zumindest auf den ersten Blick — keiner-
lei Beziehung zwischen Politik, Kiiche und Gesellschaft her. Sie denkt
Welt-Politik und die conditio humana, ohne sich dabei auf das Essen und
auf die um den Esstisch versammelte Gesellschaft zu beziehen. Nur, so
miissen wir uns fragen, wie ist das méglich und kann das gutgehen? Soll-
te unser Verstindnis des Politischen, das Arendt wie kaum ein Anderer
hinterfragt hat, nicht auch — oder sogar ganz wesentlich — eine Politik des
Essens umfassen?

Ich werde diese Fragen in der Personalunion eines Gastrosophen und
eines Arendtianers zu beantworten versuchen. Es gilt zu kldren, warum

1 | Bei dem vorliegenden Text handelt es sich um eine erweiterte Version der
wesentlich kiirzeren Vortragsfassung. Der Vortrag wurde 2014 in Hannover an-
lasslich einer Veranstaltungsreihe zu Ehren der dort geborenen Arendt gehalten;
seinen zweiten Teil mit konkreten Handlungsoptionen und Aktionsfeldern eines
gastropolitischen Tatig-Seins - Einkaufen, Kochen, Mahlfeiern - lasse ich hier
weg. Insofern die dortigen Versuche, die »Banalitdt des Guten< am Beispiel der
»Alltagspraxis des guten Essens«zu veranschaulichen, einen wesentlichen Aspekt
meiner Auseinandersetzung mit Arendts Philosophie ausmachen, verweise ich auf
das andernorts verdffentlichte Manuskript des Vortrags: Horster/Martinsen (Hg.),
Tischgesellschaft der Zukunft - Uber eine Ethik der Erndhrung.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

92

I. Theorie der Tischgesellschaft

sich jeder Gastrosoph und jede Gastrosophin mit Arendts Philosophie
auskennen sollte und erst recht, wieso man sich als Arendtianerin mit
Gastrosophie beschiftigen muss. Denn sowohl deren politische Philoso-
phie als auch eine neue Philosophie des Essens sind unerlisslich, wenn
es darum geht, zu verstehen, dass Essen politisch ist und dass — welt-
politisch gesehen — eine gastrosophische Tischgesellschaft die Zukunft
unserer (von Arendt ebenfalls vehement hinterfragten) krisenhaften
Arbeitsgesellschaft sein sollte, weil sie fiir uns alle die beste aller mog-
lichen Welten wire.

PRAXIS POLITISCHER FREIHEIT

In den frithen 199oer Jahren in der Endphase meines Studiums war fiir
mich die Philosophie von Hannah Arendt eine wirkliche Entdeckung.
Um diese Entdeckung zu machen, musste man damals noch einen wei-
ten Weg in die Ferne gehen, weil hierzulande die aktuelle Arendt-Renais-
sance erst einige Jahre spiter einsetzte. In Amerika — in dem Land, in das
die judische Philosophin nur mit Miihe der totalen Herrschaft der deut-
schen Nazis entfliechen konnte und der neuen Welt, wo die erste demo-
kratische Republik der Neuzeit entstand — bot sich mir die Gelegenheit,
das Gedankengut dieser groflen Denkerin aus Deutschland kennenzu-
lernen. An der University of California Berkeley begann ich im Rahmen
eines Uberblickseminars zur politischen Philosophie 1991 (ob bei Hubert
Dreyfus, Paul Rabinow oder Martin Jay weif ich nicht mehr) mit Begeis-
terung, ihre Schriften zu studieren. Tatsichlich wurden sie bei der Riick-
kehr nach Hamburg auch zum Ausgangspunkt meiner Abschlussarbeit.

Damals beschiftigten mich die Philosophie unseres Essens und eine
gastrosophische Reflexion der globalen Ernihrungsverhiltnisse noch
nicht. Auch die weitliufigeren Ideen zu einer Anthropoethik als Minima
Utopia eines guten Lebens und einer Theorie des ethischen Handelns
im Sinne einer (Eu-)Praxologie des humanen Titig-Seins lagen noch in
undenkbarer Ferne. Diese Ideen sind nach wie vor, um es neudeutsch
zu sagen, under construction und work in progress und insofern mehr

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

konzeptueller Hintergrund der vorliegenden Essays als ihr programma-
tisches Thema.?

Erst recht war Anfang der 199oer Jahre nicht damit zu rechnen, dass
heute Hannah Arendts Analysen zu den Elementen und Urspriingen tota-
ler Herrschaft und der Banalitit des Bosen — am Beispiel des Nazi-Mons-
ters Adolf Eichmann® — wieder gelesen werden miissen: Trotz des ersten
erkennbaren Rechtsrucks neokonservativer Ideologien im sogenann-
ten Historikerstreit (ausgelost von einem kritischen Philosophen, dem
Arendt-Kenner Jiirgen Habermas) einige Jahre zuvor und trotz erster iib-
ler Vorboten neuer Fremdenfeindlichkeit in Deutschland.

Es wire an der Zeit — und ein eigenes Buch —, herauszuarbeiten, dass
inzwischen auch ihre wegweisenden moraltheoretischen Analysen der mog-
lichen Griinde, wie es »in den 1930 und 1940er Jahren zum totalen Zu-
sammenbruch aller geltenden moralischen Normen im 6ffentlichen und
privaten Leben« kommen konnte (Arendt, Uber das Bése, 14), weitergedacht
werden miissen: Angesichts der gesellschaftlichen Kontinuitit und der er-
neuten Normalitit banal-béser Unmenschlichkeit — die Arendt sicherlich
in den Hassreden eines Bjérn Hocke ausgemacht hitte (nur ein Fall unter
vielen AfD-Neonazis) —ist, wie bemerkt wurde, paradoxerweise »das grofe
Geheimnis nicht das Bose. Nein, es ist die Frage, warum es noch unter den
schlimmsten Umstinden immer einzelne gibt, die sich nicht bloR dem
Mittun verweigern, sondern Leib und Leben aufs Spiel setzen fiir Zwecke
und Ideen, die wir summarisch »das Gute< nennen«*.

2 | Vorarbeiten finden sich in meinem Essay zur Freundschaft und in den pro-
grammatischen Texten zu Was ist Praxologie? Von Marx tiber die Kritische Theorie
zu einer Philosophie der Praxis - wo auch die wichtige Unterscheidung zwischen
Praxeologie und Praxologie erértert wird - und Friedrich Nietzsche: Kritische
Theorie als Ethik sowie der Ethik des Essens, besonders 553-561

3 | Wegen der Monstrositat seines Verbrechens gegen die Menschlichkeit wurde
Arendts mutiges Banalitdtstheorem im damaligen Kontext sogar - zu ihrem eige-
nen Entsetzen - von Vielen als der eigentliche moralische Skandal diffamiert. »Die
einzigen wirklich Schuldigen, so glaubte man h&ufig und sagte es sogar, waren
Leute wie ich, die sich ein Urteil erlaubten, in welcher ein Jeder sich vermutlich ge-
nauso verhalten hatte wie alle Anderen. Dieser Standpunkt tbrigens deckte sich
auf eigenartige Weise mit Eichmanns Sicht der Dinge.« Arendt, Uber das Bése.
Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, 24.

4 | Augstein, Taten und Tater. Ein Nachwort, 195.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

93


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

94

I. Theorie der Tischgesellschaft

Diesseits von Gut und Bose: Ich glaube, es war schon damals dieses
Geheimnis der Ethik — die unwahrscheinliche, aber mogliche Banalitit des
Guten —, dessen Aufklirung ich in Arendts Werk erhoffte. Jedenfalls ent-
deckte ich sofort mit grofem Interesse die Themen ihrer beiden sozial-
philosophischen Hauptwerke Vita Activa oder Vom titigen Leben und Uber
die Revolution. In Hinblick auf eine mégliche Praxis politischer Freiheit
war die Frage, die mich als junger Student und bewegter Zeitgenosse der
1980cer umtrieb, die Bedeutung von Arendts Philosophie des politischen
Handelns fiir eine aktuelle Gesellschaftstheorie. So lautete dann auch der
Titel meines Erstlings.?

Ich wollte zeigen, dass das arendtianische Verstindnis des >politi-
schen Handelns< und nicht die zu der Zeit allseits diskutierte — und ge-
feierte — Theorie des >kommunikativen Handelns< von Jiirgen Habermas
einen philosophischen Weg aus der Sackgasse des aporetischen und
nach meinem Dafiirhalten auch apolitischen Kritizismus der Frankfur-
ter Schule wies: Nicht das universalpragmatisch hergeleitete Ideal einer
kommunikativen Vernunft der lebensweltlichen Verstindigungspraxis,
sondern die politische Praxis und die revolutionire Initiative neuer sozia-
ler Bewegungen schien mir — und scheint mir heute noch — das richtige
Instrumentarium fiir eine aktuelle (revolutionir humanistische, anthro-
poethische, praxisphilosophische) Gesellschaftstheorie zu bieten. Gleich-
zeitig war ich tiberzeugt davon, dass sogar Hannah Arendt letztlich in
ihrer historischen Analyse der Revolutionen versiumte, die sich seit der
studentischen Protest-Bewegung der 1960er Jahre allmihlich ausbreiten-
de Revolution einer politischen Gegenkultur kritisch-emanzipatorisch zu
reflektieren.

Dieser Eindruck hat sich tiber die Jahre und besonders im Zuge der
gastrosophischen Wende meines Denkens verdichtet. Wenn ich richtig
liege, gehort die immer noch (mit Marx gesprochen) >gespenstlich un-
erkannte« globale Erndhrungswende-Bewegung — vielleicht mit der inter-
national agierenden Slow-Food-Organisation, der Internationale des gu-
ten Geschmacks, als gastro-kosmopolitisches Flaggschiff — zur stirksten
sozialen Bewegung unseres Zeitalters, weil sie sehr viele transformative
Krifte in sich vereint. Diese Perspektive habe ich (tiber wichtige Umwege
in diversen Richtungen, die hier unerwihnt bleiben kénnen) dann aus-

5 | Lemke, Praxis politischer Freiheit. Die Bedeutung von Arendts Philosophie des
politischen Handelns fiir eine kritische Gesellschaftstheorie.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

fuhrlich in der Politik des Essens dargestellt. Daher ergibt sich aus dem
programmatischen Selbstverstindnis meines Philosophierens im Kon-
text von Hannah-Arendt-Lectures wie von selbst die Frage: Wiirde Han-
nah Arendt sich mit der Tatsache und der Programmatik einer Politik
des Essens anfreunden kénnen? Was hitte sie von der These — und dem
Geheimnis — der Banalitit einer guten Esskultur als zivilgesellschaftli-
cher Widerstand gegen eine ethisch ungute, ungastliche Welt, ja sogar,
als Rezept gegen die planetare Weltflucht gehalten?

EIN FLOCHTIGER BLICK IN DIE KUCHE DER PHILOSOPHIN

Ich bin mir nicht sicher, wie die Antworten auf diese Fragen lauten. Sie
kénnen sehr unterschiedlich ausfallen. Je nachdem welchen — welt-politi-
schen — Standpunkt man einnimmt. Wenn man zur Frage, ob Essen poli-
tisch ist, als treuer Arendt-Anhinger Stellung bezieht, wird man sagen
miissen: »Nein, wie soll denn eine solche Politik aussehen? Zum Gliick
ist das Essen eine Sache der Privatsphire.« Oder findet sich auch nur ein
einziger Text, der iiber das Essen die arendtianische Philosophie weiter-
denkt, unter der Masse an akademischen Publikationen, die seit Ende der
199o0er Jahre zu Arendts Schriften produziert wurden und Arendts Ge-
dankengut entweder getreu wiederkauen oder ausschlieRlich demokra-
tietheoretisch verwerten? Richtig ist, sie selbst kommt nirgends in ihren
philosophischen Arbeiten auf Ernihrungsfragen als entscheidende Zutat
ihres Nachdenkens tiber eine menschliche Welt zu sprechen.

An diesem Punkt lohnt sich ein kurzer gedanklicher Ausflug zum
Verhiltnis von Theorie und Praxis zur Erérterung der feministische
Frage, wie >politisch das Private< — etwa Arendts Kiiche — ist. Anders als
Arendt behandelte beispielsweise der Anarchist und revolutionstheoreti-
sche Querdenker Peter Kropotkin, »die Brotfrage« als zentrales Thema
der Emanzipation. Wihrend die Philosophin der politischen Praxis fiir
diesen so wichtigen Schritt — im guten wie im schlechten Sinne — nicht
anarchistisch genug war, schrieb der russische Feminist: »Man spricht
viel von politischen Fragenc, heifdt es in seiner heute ginzlich unbekann-
ten Utopie Die Eroberung des Brotes, »und vergisst — die Brotfrage. [...]
Wihrend >die praktischen Minner« unaufhorlich tiber die Regierungs-

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

95


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

96

I. Theorie der Tischgesellschaft

formen diskutieren, werden wir >Utopisten< an die Beschaffung des tig-
lichen Brotes denken.«®

In der Tat dachte der gastrosopische Utopist Kropotkin lediglich dar-
an — ohne es selbst zu machen: Sein adliger Anarchismus beschrinkt sich
auf die typisch patriarchale Abschaffung der Kiichenarbeit als einer den
Menschen unwiirdigen Titigkeit und Knechtschaft. In diesem anti-kuli-
narischen Idealismus erweist sich Kropotkin als wahrer Anarchist und
anarcho-gastrosopischer Denker der menschlichen Selbstbefreiung. Der
Anarcho-Kommunist argumentiert: »Warum ist die Arbeit der Frau stets
fur nichts gerechnet worden, warum (ist sie) gezwungen, ihre ganze Zeit
den Geschiften der Kiiche zu widmen? Weil diejenigen, welche die Be-
freiung des Menschengeschlechtes wollen, die Frau in ihrem Emanzi-
pationstraum nicht begriffen haben und es mit ihrer hohen minnlichen
Wiirde fiir unvereinbar halten, an die Geschifte der Kiiche zu denken. [...]
Seien wir uns aber bewusst, dass eine Revolution, die sich an den schénen
Worten >Freiheit, Gleichheit und Solidaritit< berauschen und zu gleicher
Zeit die Knechtschaft des Herdes aufrecht erhalten wird, keine Revolu-
tion sein wird. Die Hilfte der Menschheit, duldend unter der Sklaverei
des Kochherdes, wiirde sonst noch gegen die andere Hilfte zu revoltieren
haben.« (Ebd., 144)

Wir stehen plotzlich vor der gastrosophisch entscheidenden Wegga-
belung einer Welt-Politik: Ist die Kiichenarbeit per se Sklavenarbeit? Und
sollen wir es wirklich Robotern iiberlassen, unser Essen zu machen und
ultimativ das Essen auf dieser Welt abzuschaffen? Ist Kropotkins anar-
chistische Utopie, die Kiiche zu einem herrschaftsfreien oder, genauer,
herrenlosen (unbemannten Welt-)Raum zu machen und durch den Ein-
satz von selbsttitigen Haushaltsmaschinen sowie durch eine maximale
Automatisierung der Kiichenarbeit auch die andere Hilfte der Menschheit
von der Sklaverei des Kochens zu befreien, wirklich das einzige Szenario
einer sozialen Revolution? Oder miisste die Emanzipation der Mensch-
heit nicht — im Gegenteil — in »der Uberwindung der geschlechterspezi-
fischen Arbeitsteilung« bestehen, wie Jiirgen Miimken in seinem ein-
leitenden Vorwort zur Eroberung des Brotes (ebd., 17) argumentiert? Auch
Wolfgang Haugs kritischer Kommentar (ebd., 27) gibt zu bedenken, dass
Kropotkins »Losung dieser Frage nicht den naheliegenden Gedanken be-
inhaltet, dass die Minner iiber eine Aufldsung der Rollenverteilung die

6 | Kropotkin, Die Eroberung des Brotes, 80 und 82.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

Hilfte dieser Arbeit zu iibernehmen haben.« Diese allesentscheidenden
Fragen der menschlichen Emanzipation gilt es griindlich zu durchden-
ken und zu kliren, wenn die Welt zu einem besseren Ort werden soll.
(Diese Thematik wird der Essay tiber das Kochen aufgreifen.)

Zuriick zu Arendt. In der ebenso konventionellen wie fatalen Ver-
dringung des Essens aus der maskulinen Welt des politischen Denkens
unterscheidet sich die selbstbewusste Philosophin kaum von all ihren
minnlichen Kollegen: Trotz der Tatsache, dass sie ansonsten eine unkon-
ventionelle, freigeistige, eigenbrétlerische Denkerin und sogar eine Anti-
Feministin war, die in >der Frauenfrage« keine Relevanz fiir die politische
Praxis erkennen konnte. Nur so lisst sich erkliren, warum fiir Hannah
Arendt auch die Brotfrage — sprich: die emanzipatorische Selbstbefreiung
des Menschen aus der selbstverschuldeten Unmindigkeit, kulinarisch
untitig zu sein — aus anderen Griinden als fiir ihre minnlichen Kollegen
und ebenso fiir viele feministische Theoretikerinnen kein philosophisches
Thema war.

Vielleicht einfach deshalb, weil sie ganz banal eine gute Kéchin war
— eine Aktivistin wire wohl zu viel gesagt, aber doch eine gastropolitisch
Aktive: die Akteurin einer selbstverstindlichen, ebenso herrschaftsfreien
wie von gastlicher Humanitit erfiillten Alltagskiiche. Einer ihrer Giste
erinnert sich: »Ich habe sehr oft bei ihr zu Hause gegessen. Ich erinnere
mich: Sie hat Spiegeleier gebraten und gesagt: >Das bisschen Haushalt
kann doch jederl« Sie konnte den ganzen Feminismus nicht verstehen,
der damals dartiber erhebliche Aufregung machte. Sie war ein Mensch
im wirklichsten, wahrsten und vollsten Sinne, den dieser Begriff haben
kann. Das hat mich immer ungeheuer beeindruckt.«’

Von Platon iiber Hegel bis zu Heidegger und Habermas — um hier nur
einige Reprisentanten dieser Tradition zu nennen — herrscht im Main-
stream der westlichen Philosophie eine verichtliche Ignoranz gegentiber
jenen alltiglichsten und allgemeinsten Handlungen des menschlichen
Daseins, welche in unserer Kulturgeschichte seit je und noch bis in die
Gegenwart hinein bestenfalls als Sache der Hausfrau gelten — und damit
philosophisch und gesellschaftlich als unwichtig abgetan werden. Eine
Anekdote berichtet, Arendt hitte sich »dariiber beklagt, dass, wenn sie
Leute zum Essen einlud, alle ihre philosophischen Werke lobten und tiber

7 | So Joachim Fest, der als Hitler-Biograph und Historiker des Nazi-Regimes mit
Arendt im Gesprach war, zitiert in: Schrupp, Hannah Arendt und der Feminismus.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

97


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

98

I. Theorie der Tischgesellschaft

diese reden wollten und niemand sich bemiifligt fithlte, das Essen zu er-
wihnen, auf das sie so viel Mithe verwandt hatte.«®

Vor dem Hintergrund dieser philosophischen Missachtung und Ge-
ringschitzung des Essenmachens als gastropolitischer Praxis bleibt hier
festzuhalten: Letztlich hat auch Hannah Arendt weder in emanzipatori-
scher Hinsicht die (ihre >weiblichen<) Kochkiinste als politische Lebens-
kiinste beschrieben noch analysiert ihr philosophisches (minnliches<)
Werk die kulinarischen und gastrosophischen Angelegenheiten als allge-
meine Angelegenheiten einer moglichen Menschlichkeit. In ihrer Ethik
kommt das tigliche Kochen als menschliche Freiheitspraxis eines titigen
Lebens nicht zur Sprache.

Man kann noch weiter gehen und zur Kenntnis nehmen: Auch
Arendt hat (als Heideggerianerin, die kaum einen philosophischen Sinn
fiir politische Okonomie und Wirtschaftsethik — fiir die >soziale Frage«
— entwickelte) das Essen einer scheinbaren Privatsphire der »Lebensnot-
wendigkeiten« zugeordnet und dessen »weltlosen Konsum« gegeniiber
der »humanen Welt eines 6ffentlichen Handelns« abgetan. Thr Politikver-
stindnis kennt nur die politische Wahl und nicht die Wahl beim Einkauf,
umfasst nur das Sichbeteiligen an der Politik und nicht das Sichbeteiligen
am Essenmachen. In ihrem Denken ermoglicht ausschlieflich das de-
mokratische Miteinander in republikanischen Gemeinwesen — und nicht
ebenso das demokratische Miteinander am Esstisch — uns Menschen Frei-
heit und Gemeinschaftlichkeit. Ihre Philosophie behandelt die Tisch- und
Esssitten als moralisch irrelevante Dinge des personlichen Alltagslebens
—als etwas allzu Menschliches, das traditionell mit familidrem Wohlerge-
hen und mit rein hauswirtschaftlichen Belangen gleichgesetzt wird.

Wenn also Arendt zu der grofRen Mehrheit all jener Philosophen und
normalen Leute gehort, die glauben, dass die praxischen Angelegenhei-
ten der Kiiche entweder Frauensache oder zumindest jedermanns Privat-
sache seien: Wie tragfihig kann dann der Gedanke sein, dass ausgerech-
net diese Philosophin auch iiber die Tischgesellschaft der Zukunft hitte
schreiben sollen und die Politik des Essens hitte denken kénnen?

Fiir einen arendtianischen Konvivialismus gibt es mehrere gute Griin-
de: Erstens, weil unser kulinarisches Leben und Handeln eine »allen
Menschen gemeine Angelegenheit« ist — eine >res publica< im wahrsten
Sinne des Wortes. Zweitens, weil keine stringente Theorie des politischen

8 | Rigotti, Philosophie in der Kiiche. Kleine Kritik der kulinarischen Vernunft, 57.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

Handelns mdglich ist, die ohne programmatischen Bezug zur Welt des
taglichen Essens auskommt. Drittens, weil nur durch bessere Ernih-
rungsverhiltnisse viele Aktivititen und Wirklichkeiten einer humaneren
Welt realisiert werden. Viertens, weil die Utopie der tagtiglichen Frei-
heitspraxis, wie sie Arendt vorschwebte, sich nicht aufs partizipatorisch-
demokratische Mitgestalten beschrinken darf, falls diese ethisch gute
Lebenspraxis in allen Grundbedingungen menschlicher Existenz und in
allen menschlichen Grundtitigkeiten (so gut es geht) aktiviert sein soll.
Fiinftens, weil die von Arendt — als unverbesserlicher Humanistin — er-
hoffte Abwendung der planetarischen Weltflucht durch die anthropoethi-
sche Riickkehr zur Erde ein starkes (normatives und narratives) Zentrum
braucht, das eher im gewdhnlichen Gliick einer konvivialen Gesellschaft
und deren Gastmahlwesen beheimatet ist, als in dem seltener spiirbaren
Gliick politischen Handelns. — Aus dieser offenen Liste an guten Griin-
den behaupte ich, dass sich Arendts Philosophie und die Gastrosophie
gegenseitig befruchten kénnen. Eine Frucht ist die kostbare Erkenntnis,
dass das tigliche Essen eine kollektive politische Aktion sein kann, die
menschliche Welt zu retten oder zumindest etwas besser zu machen.

NocH EIN MAHL: WAS IST GASTROSOPHIE?

Es stellt sich also die Frage, was unseren kulinarischen Alltag so politisch
macht und welche Konsequenzen die Politik des Essens fiir uns hat? Was
uiberhaupt heiflt »Essen< — gastrosophisch verstanden? Obgleich alle jeden
Tag, sogar mehrmals, damit zu tun haben, und nichts die menschliche
Existenz in ihrem Wesen mehr ausmacht, bedeutet dies keineswegs, dass
wir wilssten, was wir da tun, oder dass diese Allerweltsangelegenheit phi-
losophisch unhinterfragt bleiben miisste. Ganz im Gegenteil. Wer isst,
schlidgt sich nicht blof den Bauch voll und verhilt sich nicht nur zum
eigenen Selbst; wer isst, stellt dariiber hinaus vielfiltige Beziehungen zur
Welt her und verwickelt sich in die Banalitit des Guten oder Unguten.
Durch unser Essen verhalten wir uns (irgendwie) zum eigenen Koérper,
zu dessen Bediirfnissen und dessen leiblichen Wohl bzw. dessen gesund-
heitlichen Zustand. Zugleich lebt jeder Essakt von all den Wirklichkeiten,
die mit dieser stindigen Aktivitit verbunden sind. Und jede kulinarische
Entscheidung von uns wirkt sich auch auf das Leben unzihliger anderer

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

99


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

100

I. Theorie der Tischgesellschaft

Menschen und nicht-menschlicher Lebewesen aus, die an diesem Nah-
rungsgeschehen beteiligt sind.

Insofern beginnt ein gastrosophisches Verstindnis der globalen Er-
nihrungsverhiltnisse mit der weitreichenden Erkenntnis, dass kaum
eine andere Lebenspraxis des Menschen gréflere Auswirkungen auf den
Zustand der zwischenmenschlichen Welt hat — der heutigen und zukiinf-
tigen Weltgesellschaft — ebenso wie auf unsere natiirliche Umwelt und
den Planeten Erde. Ein philosophischer Blick auf die Wahrheit des Gan-
zen — die industrielle Landwirtschaft und die globale Massentierhaltung,
der Welthandel und der Welthunger, die allgemeinen Fast-Food-Gewohn-
heiten oder die gesundheitlichen (kdrperlich-geistigen) Folgen von fort-
gesetzter Fehlernihrung — fithrt uns vor Augen: Erst ein systematisches,
ganzheitliches Durchdenken der vielfiltigen und komplexen Welt-Selbst-
Verbindungen der Brotfrage dringt zu den Angelegenheiten einer Politik
und Ethik des Essens vor. Auf gastrosophische Weise machen wir uns das
>Nahrungsdispositiv< einer globalen Tischgesellschaft klar (wie man in
Anlehnung an Michel Foucaults vieldiskutierten Rede vom >Sexualitits-
dispositiv< sagen konnte), das zahlreiche Probleme der heutigen Mensch-
heit verursacht und dessen unguten Auswirkungen mit jedem Tag fiir
uns alle spiirbarer werden.

Laut Welterndhrungsorganisation der Vereinten Nationen (FAO) wer-
den bis zu einem Drittel aller produzierten Lebensmittel weggeschmis-
sen, entweder weil sie noch auf den Ackern aussortiert werden und ver-
faulen, wihrend des Transports und durch falsche Lagerung schlecht
werden oder einfach zu Hause im Kithlschrank vergessen werden und
schliellich im Miill (und dann noch nicht einmal in der Kompostanlage)
landen. Die FAO beklagt seit Jahren die schlechte Ernihrung von nahezu
allen Menschen an samtlichen Orten des Globus: Die einen leiden an zu
Wenigem, die anderen — inzwischen sogar der grofere Teil — an zu viel
»des Guten<. Wihrend jeden Tag tiber zwei Milliarden Menschen gliick-
lich tiber ein Stiick Brot oder eine Schale Reis sind, hat sich inzwischen
bereits jeder fiinfte von uns Ubergewicht angefressen. Fettleibigkeit zihlt
laut Weltgesundheitsorganisation (WHO) zu den gravierendsten Faktoren
einer erndhrungsbedingten Erkrankung von Kérper und Geist und eines
vorzeitigen Todes. In einer Welt des Uberflusses und eines historisch ein-
zigartigen Wohlstandes verelenden zeitgleich Jahr fiir Jahr Millionen von
Menschen an Armut und Unternihrung: Weit mehr Menschenopfer als
alleine der gesamte Zweite Weltkrieg verschuldet hat. Der sogenannte

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

Welthunger wird nun schon {iber Jahrzehnte hinweg hingenommen —
ohne Ende und ohne wirkliche Taten in Sicht. Der ehemalige UN-Sonder-
beauftragte fiir das Menschenrecht auf Nahrung Jean Ziegler spricht von
einer »Massenvernichtung in der Dritten Welt«. Angesichts solchen Un-
rechts verurteilt er uns — die Biirger in den reichen Lindern — moralisch
dafiir, dass »wir sie verhungern lassen« — so der Titel eines seiner vielen
aufriittelnden Biicher zur Politik des Essens.

Als ein weiteres alarmierendes Kriegsgeschehen und Krisensymp-
tom der globalen Erndhrungsverhiltnisse geht aus dem im Auftrag der
Vereinten Nationen und der Weltbank erstellten Weltagrarbericht hervor,
dass gegenwirtig zwar so viel Getreide geerntet wird wie nie zuvor, doch
die Hilfte der Welternte werde in den Mastfabriken der Massentierhal-
tung verfiittert oder als Autosprit verbrannt oder als Industrierohstoff
vergeudet. Die agrarindustrielle, monokulturelle, gentechnisch manipu-
lierte, ressourcen-ineffiziente, Treibhausgas-intensive, nicht-nachhaltige
Lebensmittelproduktion ist einer der Hauptverursacher der Entwaldung,
der Verwiistung und Versalzung der Erde, der globalen Klimaerwir-
mung, des Artensterbens, der Umweltbelastung, der SiiRwasserknapp-
heit und der Versauerung der Meere. Die Liste der Krisensymptome und
Sozialpathologien lisst sich um viele weitere Indizien und Szenarien
einer notwendigen Ernihrungswende verlingern. Die Medienberichte
sind inzwischen voll mit Meldungen zur globalen Ernihrungskrise.

Ob wir es wollen oder nicht: Unsere Erndhrungsweise ist eine durch
und durch politische Angelegenheit. Sie entscheidet wie kaum eine an-
dere Aktivitit der Menschheit dariiber, in welcher Welt wir leben. Man
kann folglich nicht gut an der Sache vorbeidenken und einfach so tun,
als ob diese Grunderkenntnis des gastrosophischen Denkens den Bereich
eines an sich unpolitischen Tuns und Lassens — blofs durch irgendeine
neue parteiische Weltanschauung — politisiere und moralisiere. Ob es uns
schmeckt oder nicht schmeckt: Unser Essen ist politisch und seine ge-
sellschaftliche Praxis ethisch relevant.

DIE RES PUBLICA EINER GLOBALEN GASTROPOLIS

Um zu verstehen, dass unser tigliches Essen ein politisches Handeln ist,
miissen wir allerdings einen entscheidenden Schritt iiber die Theorie des
politischen Handelns hinausgehen, mit der uns Arendt vertraut gemacht

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

101


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

102

I. Theorie der Tischgesellschaft

hat. Fiir sie haben politische Aktivititen stets (im engeren, polis-zentrier-
ten Sinne) mit demokratischen Entscheidungsprozessen, mit der aktiven
Beteiligung am Regieren, mit der titigen Gestaltung des Gemein- bzw.
Staatswesens — eben der res publica, der allgemeinen oder 6ffentlichen
Angelegenheiten — zu tun. Doch sobald wir von der Politik des Essens —
der Gastropolitik® — sprechen, beschrinkt sich das Politische nicht nur auf
die staatliche Regierungsarbeit. Weil Politik im Sinne einer Gastropolitik
nicht einfach gleichzusetzen ist mit dem (irgendwie mit Ernidhrungsthe-
men befassten) Tun von Berufspolitikern, der parlamentarischen Demo-
kratie oder dem Staatsapparat, kommen wir nicht umhin, Arendt weiter-
denken zu miissen. Denn politisch sind unsere kulinarischen (simtliche
gastropolitisch relevanten) Entscheidungen in einer weitreichenderen Be-
deutung des Begriffs, weil wir alle jeden Tag aufs Neue, um es noch ein-
mal zu betonen, auf die eine oder andere Weise an der kosmopolitischen
Gestaltung der menschlichen Erndhrungsverhiltnisse — der globalen
Gastropolis oder von Foodopia — beteiligt sind.

Wir, die Blirger und Konsumenten in den reichen Lindern, haben
stindig die Wahlfreiheit, entweder (um es freundlich auszudriicken)

9 | Ich wiederhole damit den Vorschlag, eine umfassende und ihre verschiede-
nen Themenfelder miteinander abstimmende Politik der Erndhrungswende termi-
nologisch mit dem Oberbegriff Gastropolitik kenntlich zu machen. Gewisserma-
Renin Anlehnung an die Einfiihrung des Begriffs Biopolitik, den der franzésische
Philosoph Michel Foucault in den 1970er Jahren im Kontext seiner Arbeiten zur
Geschichte der modernen Disziplinargesellschaft erfand - in der die (repressiv-
produktive) Wahrheit der Sexualitat« und, wie immer, nicht die (transformativ-pro-
gressive) Wahrheit des Essens«im Mittelpunkt stand. Wobei Foucault sehr genau
wusste, dass die Erndhrungsweise in der Genealogie der Ethik (siehe dazu meine
Ethik des Essens) lange Zeit im Zentrum stand. Kurz vor seinem plétzlichen Tod
stellte er in einem wichtigen Interview klar: »Ich denke, es ist sehr sehr interes-
sant, die Entwicklung, die sehr langsame Entwicklung von der Privilegierung der
Nahrung, die in Griechenland liberwaltigend war, hin zum Interesse fiir Sex zu se-
hen. Auch im friihen Christentum war Nahrung immer noch viel wichtiger als Sex. In
den Regeln des mdénchischen Lebens beispielsweise heifit das Problem Nahrung,
Nahrung und nochmals Nahrung. Wahrend des Mittelalters dann, als sie sich in
einer Art Gleichgewicht befanden, l&sst sich eine sehr langsame Verlagerung be-
obachten - und nach dem 17. Jahrhundert herrschte der Sex.« Foucault, Zur Ge-
nealogie der Ethik: Ein Uberblick iiber laufende Arbeiten, 265.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

ethisch ungute Verhiltnisse zu unterstiitzen oder die zunehmenden
Optionen fiir bessere Lebensmittel und Ernihrungsgewohnheiten zu
nutzen. Die Tatsache, dass wir tagtiglich mehr oder weniger selbst ent-
scheiden miissen, in wie weit wir aktiv an der Praxis eines im Sinne des
Gemeinwohls fiir Alle >guten Essens«< partizipieren oder uns zu Pro-
fiteuren und Mittitern eines Systems machen, das von vielem Unrecht
und von nachweislichen Menschenrechtsverletzungen begleitet wird,
das dariiber hinaus eine politische (dystopische, posthumane, techno-
kratische) Entwicklung entstehen hilft, die menschliche Freiheiten und
demokratische Gesellschaften genauso abschafft (und durch kiinstliche,
auferirdische Intelligenz ersetzt) wie den Menschen als erdverbundene
Essistenz. — Diese conditio humana ist Ausgangspunkt und Motiv einer
politischen Ethik des Essens. Und diese wenig revolutionir erscheinende
Welt-Entscheidung macht Arendts Philosophie aktueller und wichtiger
denn je. Die mit ihrer Hilfe gewonnene Idee eines Gastropolitismus ver-
leiht dartiber hinaus ihrer (letztlich akademisch gebliebenen) Gedanken-
welt eine lebensnahere und fiilligere Ausgestaltung und verfeinert diese
Gedankenwelt — trotz allem Unguten in der realen Welt — mit etwas mehr
Wiirze. Ich will das hier versuchte Arendt-Weiterdenken als Hommage
an eine gute Kochin verstanden wissen: Gute alte Rezepte mit fremden
Zutaten und Zubereitungsmethoden zeitgemif kreativ erneuern, um sie
den eigenen Tisch- und Zeitgenossen noch schmackhafter zu machen.

Topol, DIE DIE WELT BEWEGEN

Drei wegweisende Themen oder Topoi werde ich kurz andeuten, die
Arendts Philosophie zu einer — nicht nur gastrosophisch — ergiebigen Ge-
wiirzkiste und Schatzkammer der Menschheit machen. Sie lauten: Post-
humanismus, Praxismus und anthropoethische Revolution.

Mit feinem Gespiir fiir die conditio humana thematisiert die Philoso-
phin in ihrem Hauptwerk Vita Activa. Vom titigen Leben — im englischen
Original tragt es den schlichten Titel The Human Condition — gleich zu
Beginn den schon zu dieser Zeit kursierenden posthumanen Futurismus,
durch die »Flucht von der Erde in das Universum« endlich »der Gefan-
genschaft der Erde zu entkommenc (Vita Activa, 9). Das Motto —im Origi-
nal: »the first step toward escape from men’s imprisonment to the earth«
— zitiert sie aus einem begeisterten Bericht iiber den Flug der Sputnik 1:

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

103


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

104

I. Theorie der Tischgesellschaft

Am 4. Oktober 1957 war die Menschheit ihrem uralten Weltraum-Traum
mithilfe der neuesten wissenschaftlich-technischen Fortschritte tatsich-
lich ein Stiick weit niher gekommen. Der kommunistischen Sowjetunion
und ihrer Kosmonautik (die USA bezeichnete ihr Raumfahrtprogramm
als Astronautik) war es gelungen, den ersten Satelliten in die Umlauf-
bahn der Erde zu schieflen. Die Sputnik 1 gilt als Startschuss der kosmo-

t.° Die er-

astronautischen Raumfahrttechnologie in der Nachkriegszei
kennbar bewegte Zeitzeugin Arendt notiert: »Die Frage kann nur sein, ob
wir unsere wissenschaftliche Erkenntnis und unsere ungeheuren techni-
schen Fahigkeiten in dieser Richtung zu betitigen wiinschen.« (Ebd.) An
dieser Stelle muss uns nicht interessieren, an wen Arendt damals bei die-
sem >Wir« dachte. Wichtiger ist, welchen sozialphilosophischen und an-
thropoethischen Stellenwert sie dieser Richtungsfrage beimaf. Sie lisst
diesbeziiglich keinen Zweifel aufkommen: »Auf jeden Fall ist diese Frage
eine politische Frage ersten Ranges, und kann schon aus diesem Grund
nicht gut der Entscheidung von Fachleuten, weder den Berufswissen-
schaftlern noch den Berufspolitikern, iiberlassen bleiben.« (Vita activa, 9)

Freilich ist es anders gekommen. Die Menschen haben seitdem das
Vorbereitungsprogramm der Flucht von der Erde in das Universum sehr
wohl den Fachleuten aus Wissenschaft, Technik und Politik iiberlassen.
Doch glaube ich, dass die Skepsis, die schon Arendt hoffen lieRR, berech-
tigt ist: »Wir wissen noch nicht, ob dies endgiiltig ist. Es kénnte immer-
hin sein, dass es fiir erdgebundene Wesen, die handeln, als seien sie im
Weltall beheimatet, auf immer unmdglich ist, die Dinge, die sie solcher-
weise tun, auch zu verstehen.« (Ebd., 10) Mit der bis heute fortwihren-
den >Unverstandenheit« und Unentschiedenheit dieser Dinge erreichen
wir erneut die epochale Gabelung auf dem Weg in unsere méglichen Zu-
kiinfte, die von Anfang an (in der Formulierung von Zygmunt Bauman)

10 | Die Erkenntnis, dass der Systemfeind zum Start eines Raumschiffes in der
Lage war, 16ste im Westen ein immenses Bedrohungsgefiihl aus. »Sputnik« schien
zu bedeuten, dass die USA mit Interkontinentalraketen von der Sowjetunion aus er-
reichbarwéren. Der Sputnikschock veranlasste die US-Regierung zur Grindung ihrer
National Aeronautics and Space Administration (NASA) und fiihrte in der Folge zu
Umstrukturierungen und verstarkten Anstrengungen im Bildungs- und Forschungs-
bereich der westlichen Industrienationen: Der Beginn des Wettriistens im Kalten
Krieg der Systeme als Krieg um die Weltraum-Herrschaft.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

unsere gemeinsame Reise durch das gastrosophische Paralleluniversum
begleitet.

Wir sehen nun: In den wenigen Jahrzehnten, die vergangen sind,
seitdem erstmals — ndmlich von Hannah Arendt — die Méglichkeit von der
ewigen Unmoglichkeit einer besseren Welt im Jenseits philosophisch umkreist
wurde, haben Wissenschaftler und Politiker die Weltraumfahrt massiv
(mit buchstiblich astronomischen Subventionssummen) soweit vorange-
trieben, dass der kalifornische SpaceX-Investor Elon Musk von der tech-
nischen Machbarkeit eines greifbar nahen irdischen Exodus durch die
politisch-6konomisch forcierte Mars-Besiedelung tagtriumen kann. In
Zukunft konnte die Frage nur noch lauten, ob die »planetaren Auswan-
derer noch Menschen blieben«, was Arendt mutmafite (ebd., 17)? Oder
ob die »multiplanetare Spezies«, die der Silicon-Valley-Star-Visionir sich
vor einem begeisterten Publikum wiinscht, eher Cyborgs und kiinstlich
intelligenten Humanoiden dhneln wird?

DiE WELT-ENTSCHEIDUNG

So oder so ergibt sich der sichere Weltuntergang einer posthumanen
(postdemokratischen, postpolitischen, postgastrosophischen) Entwick-
lung daraus, dass das Zeitalter der technokratischen Weltraumfahrt den
modernen Humanismus »einer Wohlfahrt aller Menschen auf Erdens, der
den Menschenrechten und den menschheitlichen Entwicklungszielen
der Vereinten Nationen zugrunde liegt, abgeschafft haben wird: Wir — Sie
und ich und die allermeisten von uns letzten Menschen — werden den
Mars nicht besiedeln, und die Marsianer werden keine Menschen sein,
deren Uberleben sich Menschen wie Arendt wiinschen. Darum, denke ich,
hat die entscheidende politische Frage — die Welt-Entscheidung — damit
zu tun, wer auf der Erde wohnen bleibt, wie sich die Hinterbliebenen und
Uberlebenden organisieren und welche Menschlichkeit sie leben?™
Wahrscheinlich ist die digitale Revolution, die der gesellschaftstheo-
retische Diskurs zusammen mit dem technokratischen Komplex seit ei-
niger Zeit in hoher Geschwindigkeit zu umbkreisen liebt, gegentiber der
Unmenschlichkeit des planetarischen Exodus noch das kleinere Ubel der
Welt-Politik. Sicher drohen mal wieder michtige Kaufleute und ihre Pries-

11 | Paoli, Die Hinterbliebenen.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

105


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

106

I. Theorie der Tischgesellschaft

ter, die Welt mit ihren geheimen (Daten-)Banken und ihrem vielen (vir-
tuellen) Geld-Segen zu beherrschen, und mittels smarter Algorithmen
und gewaltiger Maschinenintelligenz die demokratischen Gesellschaften
oder am Ende - in der ebenso finsteren wie nahenden Zeitenwende nach
den Demokratien — sidmtliche Staatsapparate zu kontrollieren, um die
perfekt tiberwachte und manipulierte Bevolkerung wieder einmal einer
totalen Herrschaft zu unterwerfen. Einer totalitiren Herrschaft und Dys-
topie, die freilich kaum schlimmer und unmenschlicher sein kann als der
Holocaust und der vergangene politische Totalitarismus, der von Arendt
als eine der wenigen Uberlebenden (und als gefliichtete Intellektuelle
deutsch-judischer Herkunft) wie von kaum einem anderen Mensch de-
tailliert durchdacht worden ist.

Einen unappetitlichen Vorgeschmack dieser Zeitenwende liefert der
an der Hebriischen Universitit von Jerusalem unterrichtende Historiker
Yuval Harari — im Anschluss an seinen Weltbestseller Homo sapiens — in
seiner 2017 publizierten »kurzen Geschichte von Morgen«. Harari skiz-
ziert die Morgendimmerung einer diisternen Zukunft, die entmensch-
lichte Welt eines dystopischen Dataismus. »Um Unsterblichkeit, Gliickse-
ligkeit und géttliche Schopfungskrifte zu erreichen, miissen wir riesige
Datenmengen verarbeiten, die die Kapazitit des menschlichen Gehirns
weit tiberschreiten. Deshalb werden es Algorithmen fiir uns tun. Doch ist
die Autoritit von Menschen auf Algorithmen einmal tibertragen, konnte
das humanistische Projekt irrelevant werden. [...] Deshalb droht der Da-
taismus dem Homo sapiens dasselbe anzutun, was der Homo sapiens
allen anderen Tieren angetan hat.« Zu recht fragt er sich, »was aus Gesell-
schaft, Politik und Alltagsleben wird, wenn nicht-bewusste, aber héchst
intelligente Algorithmen uns besser kennen als wir uns selbst?«!

DAs GEFANGNIS DER ERDE

Halten wir fiir die gegenwirtige Situation der conditio humana fest: Die
Flucht von der Erde in das Universum und die virtuelle Verflichtigung
aus der menschlichen Welt in ein dataistisches Selbstbewusstsein, ge-
horen dem Szenario einer technokratischen Utopie an, die die digitale,
humangenetische und transhumanistische Optimierung der Menschen

12 | Hatari, Homo Deus. A Brief History of Tomorrow, 462 (Ubersetzung HL).

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

oder von Menschenihnlichen vorantreibt. Diese wahrscheinlicher gewor-
denen Zukunftsbilder beweisen Arendts Weitsicht, wenn sie bereits vor
sechzig Jahren notiert: »Das Bestreben, >dem Gefingnis der Erde< und
damit den Bedingungen zu entrinnen, unter denen die Menschen das
Leben empfangen haben, ist am Werk in den Versuchen, Leben in der
Retorte zu erzeugen oder durch kiinstliche Befruchtung Ubermenschen
zu zlichten oder Mutationen zustande zu bringen, in denen menschliche
Gestalt und Funktionen radikal >verbessert« werden wiirden, wie es sich
vermutlich auch in den Versuchen dufert, die Lebensspanne weit iiber
die Jahrhundertgrenze auszudehnen.« (Vita Activa, 9)

Glaubt man Transhumanisten wie dem russischen Milliard4r Dimitry
Itskov, dann ist die Unsterblichkeit gottgleicher Geschopfe nur noch eine
Sache von wenigen Jahrzehnten. Schon seit geraumer Zeit proklamiert
der junge Oligarch und Futurist 6ffentlichkeitswirksam die Uberwin-
dung der menschlichen Mortalitit mit den Mitteln moderner Technik.
Seine euphorische Prognose: Schon in naher Zukunft soll das Gehirn
samt Bewusstsein dank autonomer lebenserhaltender Systeme den eige-
nen Korper iiberdauern kénnen. Spiter soll der Mensch durch die Mog-
lichkeiten der Kybernetik zu einer ganz neuen Spezies umgebaut werden,
die mit dem herkémmlichen Homo sapiens nur noch den >Geist< gemein
hat und sonst in rein virtueller Form von holografischen Avataren oder
durch robotische Korpergestalten in Erscheinung tritt. Der Wendepunkt,
auf den Itskov mit einem entsprechenden Forschungsprojekt zusteuert,
ist die »2045 Initiative«.

Was wie der Plot eines Science-Fiction-Films klingt, kann durchaus
auf zahlreiche prominente Unterstiitzer und Vordenker zihlen. Darunter
beispielsweise Ray Kurzweil, die schillernde Tkone der Posthumanisten
und nebenbei auch technischer Entwicklungsleiter bei Google. Bei ihm
heiflt der Tag X der Geburt des Supermenschen, der nicht mehr so sein

13 | Vermutlich ist Dimitry Itskov bei dieser Wortwahl nicht der bitter-ironische
Bezug zu Arendts Begriff »der Initiative« bewusst gewesen. Arendt jedenfalls wiirde
sich heute bestimmt mit dem Projekt des russischen Wissenschaftsforderers be-
schaftigen. Sie schreibt: »Ein Blick in die Literatur der Science Fiction, um deren
seltsame Verriicktheit sich leider noch niemand ernsthaft gekimmert hat, dirfte
lehren, wie sehr die moderne Entwicklung gerade den Winschen und heimlichen
Sehnsiichten der Massen entgegenkommt.« Arendt, Vita Activa, 8.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

107


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

108

I. Theorie der Tischgesellschaft

wird wie wir, der Superroboter, der den Mars erobern wird: »Singulari-
tate M

Die Menschheit muss weniger den Silicon-Valley-Kapitalismus fiirch-
ten, der durch die Weltherrschaft der digitalen Computer- und Internet-
giganten wie Google, Apple, Facebook, Amazon und Co. bedrohliche
Gestalt annimmt. Noch bedrohlicher ist dessen Technosphiren-Reser-
voir, in dem private Weltraumunternehmen wie SpaceX, Ocean Origin,
Virgin Galactic oder Vulcan Aerospace auf vollen Touren daran arbeiten
und darum wettriisten, die Welt- und Selbst-Entfremdung der Menschen
moglichst bald zu vollenden.’ Mit dem dataistischen Programm, das
Traumbild von einer multiplanetaren Spezies zu verwirklichen, spricht
der erfolgreiche Unternehmer Elon Musk lediglich aus, was die techno-
logische Wissenschaft schon immer getan hat. »Denn die Wissenschaft
hat nur verwirklicht, was Menschen getraiumt haben, und sie hat nur be-
stitigt, dass Triume keine Phantasie zu bleiben brauchen.« (Vita activa, 8)

Wie sehr die moderne Entwicklung gerade den Wiinschen und heim-
lichen Sehnsiichten der Massen entgegenkommt, belegt die Tatsache,
dass sich viele von uns jeden Tag freiwillig dehumanisieren. Freiwillig
geben wir unsere Privatsphire preis und unsere Individualitit, indem wir
viel online unterwegs sind, unsere Aktivititen aufzeichnen lassen und
ungehalten werden, sobald die Verbindung zum Internet auch nur fiir
kurze Zeit unterbrochen sein sollte. Die Dehumanisierung der Menschen
durch Algorithmen geschieht permanent um uns herum, nicht als Er-
gebnis irgendeiner erklirten politischen Entscheidung, sondern einfach
durch die lebensweltliche Banalitit tiglicher persénlicher Entscheidung.
In solchen Verhiltnissen leben wir leichtfertig ohne Plan und Weltbild in
den Tag hinein, und sorgen uns um das Upgrading solcher Eigenschaf-
ten, die das politisch-ckonomische System im Augenblick braucht, wih-
rend wir gleichzeitig die Moglichkeit anderen Selbst-Seins vernachlissi-
gen oder sogar Anderes-Mensch-Sein degradieren.

Sehen wir die gegenwirtige Situation der conditio humana, ist nicht
das (unausgereifte) Gegenprogramm entscheidend, welches Arendts
Philosophie entwarf, um uns vor der dystopischen Zukunft einer totalen
Weltentfremdung und Selbstvernichtung zu bewahren. Denn ihre Gegen-

14 | Kurzweil, Menschheit 2.0: Die Singularitat naht.
15 | Schughart, SpaceX, Blue Origin und Virgin Galactic: Wer steht wo im Wettlauf
ins All?

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

mittel haben kaum gewirkt. Ohnehin wiirde nur die Wiederbelebung des
politischen Handelns, wie sie es dachte und zur Sprache brachte, ganz
sicher nicht reichen. Erst recht nicht das Heidegger’sche Vertrauen auf
die Sprache und das Denken — eine Liebhaberei ihres zeitweiligen Liebha-
bers, von der sich Arendt zeitlebens nicht distanzierte. Nein, so wenig wie
Heideggers antipolitische Zuflucht in den erneuten Glauben, dass »uns
nur noch ein Gott retten kanne, die Menschheit retten wird, so fragmen-
tarisch ist Arendts Utopie einer humanen Welt geblieben.

EuPRAXEN: GRUNDTATIGKEITEN EINES HUMANEN SEINS

Zu entdecken ist vielmehr die Tatsache, dass bei ihr iiberhaupt die Frage
nach den »Grundbedingungen menschlicher Existenz« und »den Grund-
tatigkeiten« eines wirklichen Menschseins als weltpolitische Frage ersten
Ranges gestellt und in die Richtung einer Riickkehr zur Erde und eines
erwiinschten Ankommens-in-der-Welt zu beantworten versucht wird.
Arendts grundbegriffliche Unterscheidung zwischen drei anthropologi-
schen Handlungstypen ist ein wahres Ereignis innerhalb der Geschich-
te des philosophischen Denkens. Denn mit dem, wie sie selber sagt,
eigentlich »sehr einfachen« Gedanken, die sozialen und ontologischen
Spezifika des menschlichen »Arbeitens«, »Herstellens« und »Handelns«
verstehen zu wollen, sind ihr zwei entscheidende Weichenstellungen ge-
lungen: Erstens einen Weg in die utopische Leere eines Alltagslebens zu
weisen, welches nicht linger von Vollzeit-Lohnarbeit fremdbestimmt ist.
Zweitens revolutioniert die Erkenntnis, dass Handeln — engl. Action, gr.
Praxis — ein spezifisches Mensch-Seinkénnen méglich macht, das tradi-
tionelle Seinsdenken sowohl der philosophischen Ontologie von Platon
bis Heidegger als auch unseres lebensweltlichen Selbstverstindnisses
dessen, was >wirklich ist«.

An dieser Stelle sei bemerkt: Hitte Arendt — zusitzlich zu ihrer Theo-
rie des politischen Handelns — noch eine Theorie des ethischen Handelns
ausgearbeitet (was sie ihrer Nachwelt tiberlie), wiissten wir heute auch
mehr tiber die Wirklichkeit des ethischen Selbsttitigseins, der Eupraxis.
Denn ihr fortgesetzter »innerer Dialog« mit dem Griinder der westlichen
Philosophie Sokrates und mit der demokratischen Gesellschaft Athens
hitte zu dem Ergebnis fithren kénnen: Die spezifische Praxis, ethisch
Gutes zu tun, ldsst sich ohne Weiteres mit einem eigenen Begriff — der

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

109


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10

I. Theorie der Tischgesellschaft

Eupraxia — begreiflich machen. Zwar fand dieser zentrale Begriff der
antiken Ethik keinen Eingang in die spiteren deutschsprachigen Uber-
tragungen des altgriechischen Denkens, doch ist die programmatische
Verwendung des Eupraxis-Begriffs in den Originaltexten immer noch
greifbar. Das historische Worterbuch der Philosophie erldutert die Hin-
tergriinde: »Vor allem im Umfeld des Sokrates wird tiber die Eupraxia
nachgedacht. Sokrates hat sie als das wichtigste Bestreben des Menschen
angesehen, die als das Ergebnis eines Lernens und Sichbemiihens er-
klirt und vom bloRen Zufallsgliick abgehoben wird.«'® Der klassische
Sokrates-Biograph Xenophon erinnert sich an die sokratische Unter-
scheidung zwischen dem zufilligen Gliick (Eutychia) und der Eupraxia.
Eupraxis bezeichnet die (gegliickte) Praxis, sich zwecks des Guten zu
betitigen, und das (gelebte) Gliick, ethisch handeln und dergestalt das
Selbsttitigsein aktivieren oder praktizieren zu kénnen.”

So, wie diese Abgrenzung der Eutychia von der Eupraxis urspriinglich
gemeint war, versucht sich der Sokrates-Experte Heinrich Maier klarzu-
machen, »blickt sie wohl auf den — modern gesprochen — energistischen
Charakter des sittlichen Gliickes hin, und Eupraxis ist das sittliche Gliick.
Wie dem auch sei: So viel geht aus allen unseren Quellen mit Sicherheit
hervor, dal der Inhalt des vollkommenen Lebens fiir Sokrates ein Han-
deln war, ein Sichbetitigen (ta heauton prattein) in dem Lebenskreis, in
den Natur und Schicksal den Menschen hineingestellt haben; Gliick aber
ist dieses Handeln, dieses Sichbetitigen, sofern an dasselbe Befriedigung
gebunden ist.«'®

Hier mussen diese Dinge nicht weiter vertieft werden. Doch ist es
hilfreich, bei Arendts Unterscheidung zwischen den drei menschlichen
Grundtitigkeiten des Arbeitens, des Herstellens (Poiesis) und des Han-
delns (Praxis) stets die Januskopfigkeit des Praxis-Begriffs prisent zu
haben. Denn letztlich sind es die lebensbereichspezifischen Formen der
Praxis des Guten — die Eupraxen —, in denen sich das gute Leben in einer
besseren Zukunft verwirklichen kénnte.

Mit der Aussicht »auf eine Arbeitsgesellschaft, der die Arbeit aus-
gegangen ist, also die einzige Titigkeit, auf die sie sich noch versteht«

16 | Historisches Worterbuch der Philosophie, Art. Praxis, praktisch, 1278; Me-
morabilien 3, 10, 14.

17 | Xenophon, Erinnerungen an Sokrates, I11 9, 14.

18 | Maier, Sokrates: Sein Werk und seine geschichtliche Stellung, 332.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

(Vita activa, 12), blickte Arendt schon frith weit iber den gesellschafts-
theoretischen Tellerrand des marxistischen Weltbildes, einschliefllich
der kritischen Theorie der Frankfurter Schule und ihrer schulphilosophi-
schen Erbverwalter. Parallel zur ultimativen Flucht in neue Welten auf
fernen Planeten sah sie durch fortschreitende Automation und technolo-
gische Maschinisierung das epochale Ende der biirgerlich-proletarischen
Arbeitswelt kommen. Allerdings habe ich nie verstanden, warum die
Theoretikerin des Rechts, Rechte zu haben, das so menschliche Recht
auf Faulheit oder einen arbeitslosen Alltag (wie zu Sokrates Zeiten) ver-
schwieg.

Die gleichnamige Gesellschaftsutopie — das Recht auf Faulheit —, ent-
warf kein anderer als der Schwiegersohn von Karl Marx: Der Arzt Paul La-
fargue pladierte schon 1880 — wie zeitgleich ebenso Friedrich Nietzsche,
William Morris oder Peter Kropotkin — fiir ein Menschenleben, das nicht
linger Sklave der iiblichen Lohnarbeit ist, sondern genug Zeit fiir Mufle
und wichtigere Dinge bietet. Drei Stunden Arbeit am Tag fur Jeden sei
genug, jede weitere Stunde demontiere die Menschenwiirde. Fiir den Uto-
pisten Lafargue ist »die Maschine der Erloser der Menschheit, der Gott,
der den Menschen von [...] der Lohnarbeit loskaufen, der Gott, der ihnen
Mufe und Freiheit bringen wird.«"

Wen wundert’s: Das Recht auf Faulheit wurde ein publizistischer Er-
folg. Bis auf das Kommunistische Manifest wurde im 19. Jahrhundert kei-
ne andere sozialrevolutionire Schrift in so viele Sprachen iibersetzt. Von
Russland bis Spanien belegen Berichte, wie hiufig die Broschiire Anlass
zu hitzigen Diskussionen in Arbeiterversammlungen bot. Die Offenba-
rung, an der eigenen Misere mit Schuld zu haben, musste — und es muss
heute erst recht — jeden angepassten, pflichtbewussten oder sonstwie
ganz normalen Arbeitnehmer provozieren oder wenigstens nachdenklich
machen.

Selbst nicht faul genug, fluchte Lafargue eifrig iiber die »Schande der
Proletarierl«, kritisierte heftig die »Arbeitsliebe« und die »Arbeitssucht«
als »sonderbaren Wahnsinn« der »Arbeiterklasse der Linder, in denen
die kapitalistische Zivilisation herrscht«; beschimpfte sie als »Maschi-
nensklaven« und politisch untitige »Idioten«. Das veraltete Recht auf
Arbeit — durch das Marxisten und Linke, in harmonischem Einklang mit
simtlichen Kapitalisten und Arbeitgebern, schon viel zu lange eine der

19 | Lafargue, Das Recht auf Faulheit, 64.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

11


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

n2

I. Theorie der Tischgesellschaft

menschlichen Grundtitigkeiten totalisieren anstatt die Menschheit von
den lingst briichigen Fesseln der Arbeit zu befreien — ist auch im arend-
tianischen Weltbild das eigentliche Hindernis fiir »hchere und sinnvol-
lere Titigkeiten, um deretwillen die Befreiung sich lohnen wiirde.« (Vita
activa, 1) Dieser nicht-marxistischen und dabei anti-kapitalistischen Be-
freiungsphilosophie ist es immerhin zu verdanken, dass der Topos >vom
Ende der Arbeit<in den 1960er Jahren der Nachkriegsgesellschaft endlich
etwas Schwung bekam und in den zurtickliegenden Jahrzehnten spiirbar
an Fahrt gewonnen hat.

Selbstverstindlich zeigt sich Arendt zutiefst davon iiberzeugt, dass,
so wenig wie moglich arbeiten zu miissen, kein Fluch ist, sondern fiir
die allermeisten von uns die Erfiillung eines uralten Wunschtraums wire
(— dhnlich des uralten Wunschtraums, die Gefangenschaft auf der Erde
in Richtung himmliches Mars-Paradies zu verlassen). Wenn Maschinen,
Computer, Roboter, selbstfahrende Autos, 3D-Drucker, tiberhaupt das
Internet der Dinge und der kiinstlichen Intelligenzen usw., die meiste
Arbeit fiir uns erledigen werden, wird unser Alltag mit weniger Lohnarbeit
gleichwohl nicht automatisch einfacher. Er kénnte jedoch besser werden,
demokratischer, freundschaftlicher, genussvoller, bewegter, wissbegieri-
ger, faulenzender und miiRiggingerischer, eben menschlicher. Das ent-
scheidende Problem, vor dem unsere Gesellschaft in Zukunft steht, ist
nicht, neue Jobs zu schaffen. Das erstrebenswerte Abenteuer, das vor uns
liegt, besteht darin, solche humanisierenden Titigkeiten zu kultivieren,
die Replikate der Spezies Homo sapiens einfach — nicht automatisch, aber
selbsttitig und autonom — besser konnen als serienmiflig ausgestattete
Cyborgs und mit Superalgorithmen optimierte Robo sapiens. Ohnehin
sollten wir nicht zu viel Respekt vor diesen evolutioniren Irrliufern ha-
ben: Unfihig wie sie sind im Umgang mit gutem Essen!

HUNGRIGE HUMAN-ALGORITHMEN
UND VIELGESTALTIGES MENSCHSEINKONNEN

Menschen miissen etwas tun, sonst werden sie verriickt. Was indes wer-
den sie den lieben langen Tag mit sich anstellen, sobald ihr aktueller Zen-
tralstern — DIE ARBEIT, um die sich alles kreist — wie eine alte Sonne
verglitht und wirklich als roter Zwerg (der vom einténigen Kapitalismus
und vom roten Marxismus der Arbeiterbewegung gleichermaflen kiinst-

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

lich tibergrof gemacht) erloschen sein wird? Eine Antwort auf die sich
ausbreitende Leere nach diesem kollektiven Schicksal des Endes der
Arbeitsgesellschaft sind Rauschmittel und Computerspiele — oder Fuss-
ballfun und Wirgefiihle in der Menge. Massen an Arbeitslosen — also an
sunbrauchbaren Kriftens, »iiberfliissigen Menschen«—kénnten einen gro-
Ren Teil ihrer Zeit, wie manche prophezeien, in 3D-Virtual-Reality-Welten
verbringen, die sie mit weit mehr Vergniigen und motivationaler Teilha-
be versorgen wiirden, als die trostlose AufRenwelt eines sterbenden und
menschlich entseelten Planeten. Natiirlich werden solche Entwicklungen
dem liberalen Ideal von der Wiirde des Menschen den letzten Todesstof3
verpassen: Was sollte so wiirdevoll an irrsinnig langsam rechnenden Or-
ganismen und stindig hungrigen Human-Algorithmen sein, die ihren
Tag mit kiinstlichen Erfahrungen in virtuellen Traumwelten vergeuden
und zwischendrin immer wieder kostbare Futtermittel brauchen?

Inmitten des >aufsteigenden Evolutionsprozesses des intelligenten
Lebens¢, der kurz davor ist, menschliche Vernunft — das Geist-Sein als
unser hochstes Vermogen und einziges einstiges Gut-Sein — zu gottglei-
chen Superlativen zu perfektionieren, entdeckt Arendt plétzlich ein neues
Mensch-Seinkénnen: Denn, menschlich zu sein, kann man ganz banal
durch das, was Menschen »tun, wenn sie titig sind« (Vita activa, 12). Nur
ist hinzuzufiigen: Zum Tun in Form des Tétig-Seins gehort beispielswei-
se: Freund-Sein, Musikerin-Sein, Sportler-Sein, Koch-Sein, Kritikerin-
Sein, Gerecht-Sein, Unecht-Sein, Beteiligt-Sein, Handelnd-Sein, Faul-
Sein, Mann-Sein oder Frau-Sein und alle selbstzwecklichen Titigkeiten
oder Aktivititen, durch deren Praxis die so Aktiven so titige Menschen sind
— eben freundlich, musikalisch, sportlich, gut kochend, kritisch, gerecht,
engagiert, faul, minnlich, weiblich etc.

An den Wendepunkt vom taglichen Titig-Sein zum allgegenwiirtigen
Design sei kurz erinnert: Von Platon iiber Marx bis Heidegger stellte die
philosophische Theorie des Seins lediglich eine einzige Seinsweise in den
Mittelpunkt ihres Wirklichkeitsverstindnisses — das Hergestellt-Sein, gr.
Poiesis. Wihrend alles Seiende seit Platon durch den Geist (bzw. »die Idee«
und »Gott«), bei Marx umgekehrt durch die Arbeit hergestellt ist (»das
Sein bestimmt das Bewusstsein«), gelang es schliefllich und ausgerech-
net dem Nazi-Mitldufer Heidegger die menschliche Wirklichkeit (»das
Sein«) poetischer zu denken: Seit Heidegger ist ein anderes Sein denkbar
geworden, kein hergestelltes Sein (Gegenstinde, Objekte, Produkte: Din-

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

13


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

114

I. Theorie der Tischgesellschaft

ge und Design-Artefakte), sondern das durch menschliche Sprech-Akte
sprachlich Sein-gelassende Seiende, dass etwas »ist«.

Von Heideggers Seinsdenken intensiv beeinflusst, ging Arendt noch
einen wichtigen Schritt weiter, indem sie an jenen Ursprung der europii-
schen Philosophie zuriickkehrte, wo die Menschen noch das Titig-Sein
anstelle der Arbeit wertschitzten. Aus der Lebenserfahrung des klassi-
schen Polis-Alltags heraus stellte die sokratisch-aristotelische Philosophie
die Praxis hoherer, namlich selbstbestimmiter, freier Titigkeiten — das Han-
deln, die Vita activa, das Bios praktikos — in den normativen Mittelpunkt
eines dem Menschen wiirdigen, humanen Seins. An diese so bedeutende
Weggabelung der conditio humana zuriickgekehrt, interpretiert Arendt
jedoch die aristotelische Bestimmung von >Praxis< ausschlieflich als
»politisches Handeln< und sieht dariiber hinweg, dass Aristoteles (darin
Sokrates folgend) auch andere Titigkeiten in anderen Lebensbereichen
als Praxis bezeichnet. (Insbesondere die Freundschaftspraxis, titiges
Freundsein wird von der aristotelischen Ethik behandelt.?)

Mit der systematischen Beschrinkung der Praxis auf den Bereich des
im arendtischen Sinne Politischen — durch die Gleichsetzung des Bios
praktikos mit dem Bios politikos: des menschlichen Titig-Seins mit der
taglichen Beteiligung am demokratischen Leben der Polis — entscheidet
sich ihre Philosophie fiir eine ebenso fatale wie in der Sache falsche (un-
aristotelische und letztlich auch antigastrophische) Vereinseitigung des
menschlichen (nicht blof$ praktischen, sondern spezifisch praxischen)
Titig-Seins: »Was nun den Bios praktikos angeht, so liegt der Hauptunter-
schied zwischen diesem aristotelischen Begriff und der spiteren Vita ac-
tiva darin, dass Aristoteles damit ausdriicklich nur den Bereich des im
eigentlichen Sinne Politischen meinte, und mit ihm das Handeln (prat-
tein) als die im eigentlichen Sinne politische Titigkeit.« Wie es in einer
zentralen Passage ihres Hauptwerkes heifdt (Vita activa, 19).

Weil es mir hier, wie gesagt, nicht méglich ist, das Verstindnis einer
ausgereiften Ontologie der Praxis — als Form eines menschlichen Tétig-
Seins — zu vertiefen, will ich wenigstens in Ankniipfung an Arendt einen
weiteren Grundgedanken des Praxismus ansprechen.’’ Denn mithilfe

20 | Ausfihrlich sind diese Dinge dargestellt in: Lemke, Freundschaft. Ein Essay.
21 | Die Einfiihrung des Begriffs Praxismus, als handlungstheoretisches Pendant
zum Konvivialismus, dient hier zur praxologischen Abgrenzung gegeniber ande-
ren Praxistheorien wie dem Pragmatismus und neueren Ansatzen der Praxeologie.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

des Praxismus und eines praxistischen Menschenbildes kénnten wir die
Welt-Entscheidung in eine humane Richtung wenden: Der praxistische
Praxisbegriff und die praxologischen Wirklichkeiten eines Selbsttitig-
seins nehmen den (-feministischen<) Gedanken »der Natalitit« — auf, den
die Philosophin in die (minnlichen< Wirklichkeiten eines rein technisch
hergestellten Seins oder des rein geistigen Selbstbewusstseins einfiihrt.
Arendt erldutert dazu: »Der Neubeginn, der mit jeder Geburt in die Welt
kommt, kann sich in der Welt nur darum zur Geltung bringen, weil dem
Neuankémmling die Fihigkeit zukommt, selbst einen neuen Anfang zu
machen, d.h. zu handeln. Im Sinne der Initiative — ein initium setzen.«
Anders gesagt: Weil, titig zu sein, nichts ist, das einfach da ist, sondern
das Titig-Sein nur ist, sofern es vom titigen Selbst als Neuankémmlin-
gen jedes Mal initiiert — in die Welt geboren, sprich: getan — wird, verwirk-
licht sich im Tatig-Sein ein fortwihrender Neubeginn, ein Ankommen in
der Gegenwart des Hier und Jetzt des Tuns.

Diese Praxisphilosophie der Initiative und des Titig-Seins liegt mitt-
lerweise, im Umweg tiber den spiten Foucault und dessen Ansitze zum
Verstindnis von »Freiheitspraxis«??, in der durchdachteren Form einer
»performativen Theorie der Identititskonstruktion« vor, wie sie die femi-
nistische Philosophin Judith Butler vertritt. Butler hat ihren performa-
tivititstheoretischen Praxisbegriff in den letzten Jahren weiter ausdiffe-
renziert und mit ihren Anmerkungen zu einer performativen Theorie der
Versammlung sogar bis an den Bereich des im arendtianischen Sinne Poli-
tischen herangefithrt.?

Das Entscheidende eines performativen oder praxologischen Seins-
denkens versteckt sich in einer einfachen Tatsache: Wenn das, was wir
>Menschen< — neben anderen Formen des Daseins und Bewusstseins
— sind, das unbestindige und veridnderliche, so oder so zu gestaltende,
immer wieder neu zu aktivierende Resultat eines Titig-Seins ist, dann
kommt es auf jeden selbst von uns an, aus eigener Initiative entsprechend
titig zu sein: So viel oder so wenig Anarchismus des Selbst-Tuns steckt in
jedem Praxismus, der sich als Weiterentwicklung der arendtianischen

Dariiber hinaus geht es mir bei diesem Begriff um die anthropoethische oder welt-
anschauliche Differenz zum Idealismus, Materialismus, Marxismus, Kapitalismus,
Sozialismus, Rationalismus, Naturalismus, Dataismus usw.

22 | Lemke, Kritik des populdren Gouvernmentalitats-Diskurses.

23 | Butler, Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

15


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

u6

I. Theorie der Tischgesellschaft

(als einer nicht-marxistischen) Philosophie der Praxis versteht. Wenn die
Arbeitsgesellschaft demnichst nicht mehr vom Arbeitsleben und dessen
Freizeit-Konsum-Reproduktionslogik beherrscht ist, dann gibt es also
immer noch genug Anderes und Besseres zu tun — so der Weckruf von
Hannah Arendt.

MiT >REVOLUTION¢ ETWAS ANZUFANGEN WISSEN...

Selbstverstindlich kime es in Zukunft und im Sinne einer humaneren
Entwicklung der Menschheit darauf an, unbedingt auch die Demokratie
zu retten oder zumindest fiir sie zu kimpfen.? Viele haben damit lingst
angefangen. Alle, die politisch aktiv sind, die sich in irgendeiner zivil-
gesellschaftlichen Initiative engagieren, die Mitglied einer Partei sind
und dariiber hinaus sogar Parteiarbeit leisten, die sich an den Aktivititen
einer Nichtregierungsorganisation beteiligen oder die in ihrer Gemeinde
oder ihrem Stadtteil in regelmifligen Treffen ein Stiick weit Demokratie
mitgestalten, tun das, was Arendt so begeistert als politisches Handeln
und Miteinander-Reden beschrieb.

In ihrer 1963 verdffentlichten Abhandlung zur Geschichte und Eigen-
art der verschiedenen Revolutionen zeigt sie sich fasziniert vom radikal-
demokratischen Alltagsleben wihrend der sogenannten Amerikanischen
Revolution. Vergegenwirtigen wir uns kurz den Kontext ihrer revolu-
tionstheoretischen Arbeit: Vor dem historischen Hintergrund des da-
maligen Vietnamkriegs der Amerikaner und angesichts der drohenden
Selbstausloschung durch einen technisch erstmals moglich gemachten
Atomkrieg einerseits, sowie >der Gewaltfrage< innerhalb der linken Wi-
derstandskdmpfe der 1960er Jahre andererseits, will Arendt gewaltsame
und kriegerische Gesellschaftsentwicklungen — im Namen der >Freiheit«
- von der tatsichlichen Verwirklichung menschlicher Freiheit durch hu-
mane Praxis abgrenzen. Mithilfe des exemplarischen Riickgriffs auf die
amerikanische Unabhingigkeitsbewegung am Ende des 18. Jahrhunderts
erklirt sie: »Die Amerikaner wussten offenbar, dass 6ffentliche Freiheit in
der unmittelbaren Anteilnahme an einem 6ffentlichen Leben besteht und
dass die offentlichen Angelegenheiten, in denen sie titig waren und die
einen nicht unwesentlichen Teil ihrer Lebenszeit beanspruchten, ihnen

24 | Negri/Hardt, Demokratie! Wofiir wir kdmpfen.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

keine Last bedeuteten, sondern im Gegenteil ein Gefiihl innerer Befriedi-
gung verschafften, das sie in keiner rein privaten Beschiftigung zu finden
vermochten.«*

Arendt wusste noch nichts vom utopischen Potenzial einer digita-
len E-Democracy und von internetbasierten Beteiligungsformen. Was
uns einer zukunftsfihigen Entwicklung der Menschheit wirklich niher
bringt, wire nicht etwa (wie neuerdings wieder in Mode) der schlaraffen-
lindliche Utopismus eines bedingungslosen Grundeinkommens (BGE)
— das fantastische Wunschdenken der verkehrten Welt einer eierlegen-
den Wollmilchsau. Es wire wohl vielmehr in Arendts Sinne, stattdessen
neben weiteren Innovationen eine smarte Belohnung fiir die politische
Arbeit aller, die sich an dem aktiven Mitgestalten des >Gemeinwesens<
beteiligen, einzufiihren. Als einfaches Parteimitglied war ich eine Zeit
lang fiir die Hamburger Griinen im Kulturausschuss Bezirk Mitte titig,
damals wurde die Anwesenheit an den mehrstiindigen Sitzungen, ein-
schlieflich der erforderlichen Vorbereitungszeit, mit lustigen 48 DM
oder so honoriert. Das entsprach weniger als irgendeinem Mindestlohn.
Doch diese belohnte Arbeit der politischen Basis-Praxis war immer noch
weit mehr als die Milliarden an unbezahlten Arbeitsstunden, mit denen
sehrenamtlich Titige<« dem Gemeinwohl dienen, einen Gutteil ihrer Le-
benszeit 6ffentlichen Angelegenheiten widmen und durch ihr gagenloses
»Engagement« die Welt humaner machen.

Bislang wird nur ein kleiner Prozentsatz der Weltbevolkerung da-
fiir bezahlt, sich um Politik zu kitmmern. Die hauptberuflichen Partei-
politiker und Regierungstitigen sind — wie hierzulande die meisten mit
Beamtenprivilegien alimentierten Staatsdienst-Leistenden — sogar mit
iiberdurchschnittlich auskémmlichen Gehiltern und Versorgungsan-
spriichen ausgestattet. Anders als ihre Mitbiirger, denen sie ihre lukrative
und vielfach noch lebenslange Anstellung verdanken, und die ihrerseits
weit weniger Lohn fiir ihre tigliche Arbeit bekommen, erhéhen sich Par-
lamentarier sogar ihre Didten regelmiRig selber. Doch dringlicher als die
interessante Frage, wie viel Lohn als politisches Investment fiir >basis-
demokratische Daseinstitigkeit« gerecht wire (wie man sie anlehnend an
die so genannte >staatliche Daseinsvorsorge< bezeichnen kénnte), und der
langweiligen Frage, woher das nétige Geld kime (wozu es auch in der
BGE-Debatte bislang keine klare Antwort gibt): Dringlicher scheint mir

25 | Arendt, Uber die Revolution, 152.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

17


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ud

I. Theorie der Tischgesellschaft

die demokratiepolitische Eutopie, dass nicht linger nur eine kleine Elite,
sondern schon mal alle Biirgerinnen und Biirger entsprechend belohnt wer-
den, die sich schon jetzt in der einen oder anderen daseienden Form fiir
das Gemeinwesen und das Wohl Aller selbsttitig engagieren und die fiir
die allen gemeinsamen Anlegenheiten in Form einer solchen basisdemo-
kratischen Daseinstitigkeit aktiv sind. Seit der Einfithrung der finanziell
belohnten reprisentativen Demokratie verzichten die allermeisten Biir-
gerinnen und Biirger auf ihre politische Prisenz, so dass ein exklusiver
Club von Regierungskiinstlerinnen, Polit-Profis und -Profiteuren alles
tun und lassen kann, um >von oben<—immer noch wie Alleinherrscher in
vor- oder nachdemokratischen Zeiten — mithilfe der Macht und der Mittel
der Staatsgewalt ihr >untertiniges Wahlvolk« mit einer apolitischen Exis-
tenz zufrieden zu stellen.

Angesichts des postdemokratischen Zustandes des gegenwirtigen
Politikbetriebes wird den meisten von uns die utopische Vorstellung
widerstreben, dass »ein politisches Leben< — ein Alltag voll von Debatten,
Gremienarbeit, Beratungen, aufgeschobenen Beschliissen, Oppositionen,
Lobbyismen usw. — Menschen wirklich Freude bereiten kénnte. Doch
Arendt ging es genau darum: Um das 6ffentliche Gliick (public happi-
ness), die politischen Angelegenheiten (res publica) selbst zu gestalten,
statt deren Gestaltung Anderen (Berufspolitikern, Nichtwahlern, Wahl-
maschinen, Groffkonzernen, Lobbyisten, Kriegstreibern, Antidemokra-
ten usw.) zu iiberlassen. Sie hitte sich jedenfalls gefreut tiber revolutioni-
re Ideen wie »In lokalen und iiberschaubaren Formen der partizipativen
Demokratie liegt die Zukunft!« oder iiber das Utopia eines »Europas der
vereinten Regionen«®® — als Alltagserfahrung von europiischen Biirgerin-
nen und Biirgern: Eutopierinnen und Europianern, die nicht nur ein dhn-
liches Arbeits- und Konsumleben, sondern auch ein gemeinsames politi-
sches Leben haben. Denn die Zukunft einer von viel zu viel Arbeitszeit
befreiten Menschheit entscheidet sich mafgeblich auch darin, ob sich das
Glick eines politischen Lebens — also die Praxis, einen Teil seines tigli-
chen Lebens der radikaldemokratischen Selbstorganisation des Gemein-
wesens zu widmen — als ein weiteres Kriterium im Weltgliicksbericht der
Vereinten Nationen widerspiegeln wird oder nicht. Damit Menschen in
einer Welt mit weniger Broterwerb durch Lohnarbeit gliicklich sein kén-
nen, miissen sie geniigend Zeit und Energie darauf verwenden, sich (ge-

26 | Guérot, Warum Europa eine Republik werden muss: Eine politische Utopie.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

meinsam) Selbst — das Humane an ihnen — zu kultivieren; dazu gehort
ganz gewiss ein kluger Umgang mit digitalen Technologien, dazu gehért
erst recht politische Praxis im eigentlichen arendtschen Sinne wie in an-
thropoethisch erweiterter Gestalt. Etwa in Gestalt der welt-politischen
Praxis einer guten Esskultur als Geburt einer globalen regionalen, gloka-
len Gastropolis.

WAS ALSO HEISST HIER ANTHROPOETHISCHE REVOLUTION?

Eine letzte Zutat fiir das mise en place einer haute cuisine a la Arendt fehlt
uns noch — nimlich der freizuschilende Kern simtlicher Revolutionen.
Der Konstruktionsfehler der Franzosischen Revolution im Vergleich zur
Amerikanischen Revolution war, ihr zufolge, dass im revolutioniren
Frankreich von 1789 in nuce lediglich die Entwicklung zur reprisentati-
ven Demokratie entstand und somit — zusammen mit dem leeren (sozial
weitgehend unerfiillt gebliebenen) Versprechen universeller >Menschen-
rechte< — eine nationalstaatliche Politik von oben installiert wurde. Eben
im Unterschied zur wenigstens zeitweiligen Erfahrung des 6ffentlichen
Gliicks eines radikaldemokratischen Titig-Seins der Amerikaner und der
gesellschaftlichen Verbesserung durch kerniges Handeln von unten.
Bereits 1909 hatte sich der schon erwihnte Kropotkin diesen Kern
jeder humanen Revolution in seiner umfangreichen Studie zur Franzgsi-
schen Revolution (die Arendt unerwihnt lisst) als Kritik am autoritdren
Kommunismus der Marxisten klargemacht.”” Es ist ohnehin bemerkens-
wert, dass die Geistesverwandtschaft der sehr ungleichen Freiheitsdenker
(Kropotkin verdffentlichte seine gastropolitische Brotfrage-Philosophie
unter dem englischen Originaltitel Freedom, Act for Yourselves) deutlich
hervortritt, sobald man im Prinzip >der gleichberechtigten und freiwil-
ligen, aktiven und gemeinsamen Selbstorganisation der Menschen« den
anarchistischen Kern der arendtianischen Kost entdeckt und eigens her-
ausarbeitet. Jedenfalls erkannte der adlige Anarchokommunist Kropotkin
mit Blick auf die miserable Ernihrung und die akute Hungersnot des
Volkes — meines Erachtens hat er es verdient, auch als Gastrokommunist
geadelt zu werden — und im Widerspruch zur iiblichen Fokussierung auf
den Sturm auf die Bastille: »Wir haben im Allgemeinen die dramatische

27 | Kropotkin, Die franzésische Revolution 1789-1793.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

19


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

120

I. Theorie der Tischgesellschaft

Seite der Revolution studiert, aber ihr wahrhaft revolutionires Werk liegt
nicht in der Inszenierung, in dem Kampf der ersten Tage, im Barrika-
denbau usw., denn dieser Kampf, dieses erste Scharmiitzel ist bald ent-
schieden. Erst nach der Niederlage der alten Regierungen beginnt das
eigentliche Werk der Revolution. [...] Das Recht auf Wohlstand ist die so-
ziale Revolution, das Recht auf Arbeit ist giinstigstenfalls ein industrielles
Zuchthaus.«*®

Weil eine soziale Revolution mehr ist als die Revolte und der Sturz
einer Regierung, gehort zur Befreiung aus der kapitalistischen Arbeits-
gesellschaft durch wirklich revolutiondre Werk-Titigkeit die schlichte
Tat-Sache, »das kommunistische Prinzip in tausend und abertausend
Kundgebungen des Lebens zur Geltung zu bringen« (ebd., 59). Diese all-
mihliche Transformation der gesellschaftlichen Lebenspraxis verlangt
zugleich, so der Bestseller-Humanist, »das Erwachen der menschlichen
Intelligenz, die Verzehn-, Verhundertfachung des Erfindungsgeistes«
(ebd., 213). Mit anderen Worten, dem Leben der Menschen reichlich Sinn
und erst recht gutes Brot zu geben, und gute Pline fiir den Tag zu machen
(beispielsweise das Brot selber zu machen), konnte das Abenteuer der Zu-
kunft sein. Es wire das Abenteuer einer zu gestaltenden Zukunft, deren
Humanitdt immer wieder neu in einem endlosen Hier und Jetzt beginnt.

Obgleich von diesen Dingen in Arendts Ausfithrung zu wahrhaft re-
volutiondrer Praxis nicht die Rede ist, besteht kein Zweifel, dass die tig-
lichen Initiativen zur Weltverbesserung — zur Befreiung der planetaren
Weltentfremdung, gegen die Arendt als eine der ersten Neohumanisten
philosophischen Widerstand leistete — nur wirksam werden durch Myria-
den kollektiver Aktionen von kommunistischer, commonistischer, konvi-
vialer oder (wie auch immer zu bezeichnender) menschlicher Intelligenz.

Die anthropoethische Revolution wire >die Geschichtes, in der die
Menschen tiber genug Zeit fiir die tigliche Praxis von freien Titigkeiten
verfiigen, wihrend sozialtechnokratische Revolutionen lediglich durchset-
zen, dass sich das gesellschaftliche Leben den stirksten Kriften anpasst.
Die stirksten Krifte konnen Herrschaftsverhiltnisse sein, wie im Falle der
Franzosischen, der Russischen oder der Deutschen Revolution (von 1989).
Es kénnen ebenso — und hiufig in Kombination damit — politisch-6kono-
mische Systeme sein, wie im Falle der neolithisch-agrarischen, der friih-
industriellen, der konsumbkapitalistischen oder der digitalen Revolution.

28 | Kropotkin, Die Eroberung des Brotes, 51 und 56.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

Die Frage ist also, ob der Konsumenten-Zuschauer-Biirger des Anthropo-
zins sein politisches Weltgestaltungs- und Machtpotenzial weiter freiwil-
lig an die groflen Technokratie-Konzerne und deren postdemokratischen
Staatsapparate abtritt und sich seine Freiheit fiir Annehmlichkeiten abkau-
fen lasst? Bekommen wir, zeitgleich zum Machtverlust als Arbeitnehmer
und Wahlbiirger, nicht als Kaufkrifte und Aktionire immer mehr Macht?
Und gewinnen wir dariiber hinaus als Aktivisten und welt-politisch Aktive
nicht spiuirbar grofRere Gestaltungs- und Handlungsspielrdume?

Dass eine iibersittigte Konsumgesellschaft und politisches Han-
deln im arendtianischen Sinne einander ausschlieffen, erfuhr bereits
Alexis de Tocquille bei seiner Reise durch Amerika. Der junge Adlige
aus Frankreich stief 1835 nur noch auf einige Reste der demokratischen
Revolution. Er begegnete uninteressierten Biirgern, einem Volk von Bu-
sinessmen, von Geschiftsleuten, die nicht mit dem Gemeinwesen und
dem Gemeinwohl beschiftigt waren, sondern nur mit der eigenen Wohl-
standsmaximierung. Je mehr Wohlstand, umso unpolitischer die Leute;
und je unersittlicher der Konsumismus, umso lebloser die Vita activa
der Bevolkerung: Tocqueville prophezeite — was Arendt in dem Amerika
ihrer Zeit direkt vor Augen hatte — eine komplett entkernte Demokratie;
untitige Konsumenten, die ohne Sinn und Verstand ihr Recht auf Arbeit
und ihr Menschenrecht auf Freizeitvergniigen verteidigen. Die Biirger
verzichten auf ihre Beteiligung, und der Staat verwandelt das politische
Gemeinwesen in eine reprisentative Scheindemokratie, die tiber ein
Volk von arbeitsamen Angepassten, passiven Politikkonsumenten und
launigen Demokratiezuschauern regiert. Doch schaut man heute genau-
er hin und schaut man zugleich an Amerikas Endzeiterscheinungen wie
Donald Trump und an den anderen Republikaner-Antidemokraten vor-
bei, ist tatsdchlich — wie {iberall auf der Welt — auch eine von unten wach-
sende Initiative von unzihligen Amerikanerinnen und Amerikanern zu
erkennen, die das alles michtig satt haben und lingst dabei sind, es bes-
ser selbst zu machen.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

121


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

122

I. Theorie der Tischgesellschaft

REGIERUNGSERKLARUNG
DER US-AMERIKANISCHEN PRASIDENTIN

Zur Politik und Ethik gehért auch die Asthetik des Selbermachens: In
meinem Rezeptbuch fiir eine zeitgenossische Kunst des Essens habe ich
diverse Entstehungsherde und Garkiichen dieser »delikaten Revolution«
(Alice Waters) beschrieben. Deshalb miissen die dortigen Kostproben
einer Revolutionskiiche a la Arendt nicht noch einmal aufgewirmt wer-
den.? Im Kontext des Versuchs, den gastrosophischen Kern der so wichti-
gen arendtianischen Praxisphilosophie herauszuarbeiten, spricht freilich
nichts dagegen, die revolutiondre Dynamik der starken internationalen
Erndhrungswende-Bewegung der Gegenwart erneut anhand der basisde-
mokratischen Krifte im Vorzeigeland der einstigen Best-Practice-Demo-
kratie — und der Fast-Food-Gesellschaft par excellence — zur Sprache zu
bringen.

Im Vorfeld der letzten US-Prisidentschaftswahl versffentlichten nam-
hafte Experten und Aktivisten des amerikanischen »Food Movement«*
eine fiktive Regierungserkldrung, die sie sich von der neuen Prisidentin
ihres Landes wiinschen. (Zum damaligen Zeitpunkt rechneten alle fest
mit dem Wahlsieg der Demokratin Hillary Clinton.) Das Memorandum
fuhrte aus, nicht ohne spiirbare Anspielungen an die traditionelle Sub-
sistenz der amerikanischen Siedler von einst und eine Kritik am nicht-
nachhaltigen Agrarbusiness der aktuellen US-Politik: »Thanks to the pro-
ductivity of our farmers, the United States has led the world in agriculture
for generations. But it’s time to recognize that the challenges facing our
food system have shifted; we need to do more than produce an abundance
of cheap calories. Too many of our children are struggling with obesity
and type 2 diabetes, while many adults struggle with chronic preventable
diseases linked to diet, costing us more than $500 billion a year. We must
commit not just to feeding but to nourishing our citizens, especially our

children.

29 | Was keineswegs heien soll, dass ich diese hausgemachte Fertigkost nicht
jedem zu probieren warmstens empfehle - insbesondere die politisch korrekte
Oko-Diat von Francis Moore Lappé und die weltbewegende Kochkunst der Chez
Panisse Gastro-Aktivisten Alice Waters, siehe: Lemke, Die Kunst des Essens. Zur
Asthetik des kulinarischen Geschmacks, 115ff.

30 | Pollan, The Food Movement, Rising.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

We can do this by honoring our great tradition of small family farms,
and by building a food system that works with nature while continuing to
be productive and profitable. To that end, I'm announcing the creation of
a task force reporting directly to me and charged with developing the na-
tion’s first National Food Policy. This policy will be organized around the
paramount objective of promoting health — that of our citizens and of the
environment — at each link in the food chain, from the farm to the super-
market, to our schools, home tables, and even restaurants. With the devel-
opment of this policy, we will demonstrate that the American food system
can continue to be a model the rest of the world can follow.«<*! — Ahnlich
sprach immerhin die US-amerikanische Vizeprisidentin der internatio-
nalen Slow-Food-Bewegung Alice Waters schon bei vielen Gelegenheiten
davon, dass sich ihr Land zu den »Vereinigten Staaten des guten Essens«
weiterentwickeln solle.*

Nichts ist unwahrscheinlicher, als von der US-Regierung — von oben
— unter jemandem wie Donald Trump — der sich sogar als Staatsgast in
einem Land wie Japan am liebsten Fast Food a la McDonald’s servieren
lisst®® — zu erwarten, dass eine solche landesweite Gastropolitik Realitit
wiirde.** Ohnehin scheint mir fraglich, ob es iiberhaupt wiinschenswert
wire, dass die USA der Welt erneut — nach der weltweiten Verbreitung
ihrer Fast-Food-Kultur — als Ideal einer erstrebenswerten Esskultur dient.
Auflerdem ist eine programmatische Erndhrungswende, analog zur glo-
balen Energiewende, keine Aufgabe einer einzelnen Nation, sondern eine
internationale Angelegenheit, die kooperativ bewiltigt werden muss: Jede
Regierung sollte in Zukunft, in Zusammenarbeit mit allen anderen, auf
die Notwendigkeit einer Erndhrungspolitik fiir eine humane Erde verpflich-
tet werden. Deshalb scheint mir die fiktive Regierungserkldrung, mit der
sich der Bestseller-Autor Michael Pollan, der New-York-Times-Kolum-
nist Mark Bittman, der Direktor des Food-and-Environment-Programms
der Vereinigung engagierter Wissenschaftler Ricardo Salvador und der

31 | Bittman/Pollan/Salvador/de Schutter, A National Food Policy for the 21st
Century: A memo to the next president.

32 | Ausfiihrlicher dazu siehe: Lemke, Politik des Essens, 236-242.

33 | Persio, Trump in Japan: What will the picky President eat in the Country
known for its Food?

34 | Lemke, Philosophischer Kommentar: Wir brauchen kein biopolitisches Diat-
programm.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

123


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

124

I. Theorie der Tischgesellschaft

ehemalige UN-Sonderbeauftragte fiir das Recht auf Ernihrung Olivier
de Schutter an ihre zukiinftige Bundesregierung wandten, in vielerlei
Hinsicht bemerkenswert und wegweisend. Eine Initiative, die Arendt be-
stimmt goutiert hitte.

Bislang gibt es noch keine vergleichbare europiische Initiative, die
dhnlich selbstbewusst und manifest das Desiderat einer solchen neuen
Politik des Essens 6ffentlich macht. Beispielsweise beschrinken sich die
Forderungen einschligiger Nichtregierungsorganisationen, etwa der Or-
ganisatoren der regelmifligen Demonstration »Wir haben es satt! Gutes
Essen. Gute Landwirtschaft«, auf agrarpolitische Aspekte, wihrend das
Deutsche Netzwerk fiir Erndhrungsethik, das sich als Beratungsgremium
fur eine landesweite Food Policy anbéte, noch in der Phase der Selbstfin-
dung steckt. Die in Deutschland junge Ernihrungsrite-Bewegung zielt
(bestenfalls) auf eine Ernihrungswende-Politik in den Kommunen und
Stadten. Von der amtierenden Bundesregierung wiederum sind keinerlei
nennenswerte Mafnahmen fiir eine programmatische Gastropolitik zu
erwarten.

Auch der Europdischen Union fehlt eine verniinftige Food Policy. Ent-
sprechend verliert sich das Essen iiberall in einem wirren Durcheinander
von verschiedenen Politikfeldern und nicht zusammenpassenden Puzz-
le: Landwirtschaft, Lebensmittelsicherheit, Gesundheit, Handelsabkom-
men, Umwelt, Tierwohl, Gentechnik, Okologie, Saatgut, Bodenpflege,
Klima, Energie, Transport, Tourismus, biuerliche Arbeit, berufliche Qua-
lifikation, Produktqualitit, Kennzeichnung, lindliche und internationale
Entwicklung, Stadtentwicklung, Verbraucherinformation, Bildung, For-
schung, Miill und Klirreste — um hier nur einige Puzzleteile des Gan-
zen aufzulisten. Der entscheidende Punkt ist: Die diversen Politiken des
Essens sind nicht aufeinander abgestimmt, sondern im Laufe der Zeit
nebeneinander entstanden und gegenwirtig in vielen Fillen gegeneinan-
der ausgerichtet.

Und doch sehe ich Grund zur Hoffnung: Wie in der Neuen Welt, so
sind auch in Europa prominente Stimmen zu hoéren, die eine program-
matische Ernihrungswende-Politik und ein Menschenrecht auf gutes
Essen fordern. Zusammen mit dem Slow-Food-Prisidenten Carlo Petrini
spricht sich der erwihnte ehemalige UN-Sonderbeauftragte fiir das Recht
auf Ernihrung Oliver de Shutter, der seit 2017 nun als Vorsitzender der
Nichtregierungsorganisation International Panel of Experts on Sustaina-
ble Food Systems weiter aktiv ist, fiir die Schaffung einer »European Food

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

Policy« aus. Ihr Ziel besteht darin, einen Plan B bei der Erneuerung der
Gemeinsamen Agrarpolitik (Common Agricultural Policy) Europas zu
entwickeln. Die politische Ausrichtung vom einseitigen Fokus auf Land-
wirtschaft ausweitend und zugleich die regionalen Initiativen von unten
— insbesondere die Erndhrungsrite (Food Policy Councils) in Kommu-
nen und GroRstidten® — aufgreifend, soll das Projekt einer Common
Food Policy eine umfassendere Wende der europidischen Esskulturen —
ein Europa der Essregionen — voranbringen helfen. »Wir miissen grof3
denken. Erndhrungsverhiltnisse kénnen tatsichlich Ausgangspunkt da-
fur sein, Europas multiplen Krisen zu 16sen.«®

Ich denke, es spricht nichts dagegen, neben anderen Themen und For-
derungen mit einer gemeinsamen europdischen Gastropolitik neue Wege
zur Gestaltung der europidischen Demokratie aufzuzeigen. Es spricht
sogar vieles dafiir, die europdische Gastropolis als den konvivialen Lebens-
mittelpunkt der europdischen Republik auszurufen.”’ Ein Gemeinwesen
im Geiste eines gemeinsamen politischen Projektes: Ein republikanisches
Europia und Eutopia, das davon lebt, dass sich Europas Biirgerinnen und
Biirger an der Vielfalt einer lebensweltlichen, transnationalen, regiona-
len und kosmopolitischen Gastlichkeit beteiligen und so an der gastro-
politischen Geburt eines neuen Zeitalters mitwirken: Der Zukunft einer
ethisch guten weltbiirgerlichen Tischgesellschaft.

Weil eine grundlegende Ursache der multiplen Krisen Europas — wie
vieler anderer und globaler Krisenphinomene der neuzeitlichen Gesell-
schaft — mit der Krise des Politischen zusammenhingt, ist eine gastro-
sophisch fundierte Politik des Essens nicht zuletzt auch dafiir gut: sich
mithilfe von Hannah Arendt iiber die historischen Hintergriinde einer
Entwicklung schlau zu machen, die uns — gerade uns Européer — heute
Tag fur Tag mit der Welt-Entscheidung und dem Szenario eines humane-
ren Miteinanders konfrontieren. Ich kann mir vorstellen, dass es an geeig-
netem Gesprichsstoff, iiber den die Gesellschaft am Wohnzimmertisch
dieser guten Gastgeberin und Weltbiirgerin philosophierte, nicht mangel-

35 | Harper/Alkon/Shattuck/Holt-Giménez/Lambrick, Food Policy Councils - Les-
sons learned; Inkota-Netzwerk, Unser Essen mitgestalten. Ein Handbuch zum Er-
n&hrungsrat.

36 | de Schutter/Petrini, Time to put a Common Food Policy on the Menu.

37 | Menasse, Kritik der Europdischen Vernunft: Mit dem »Manifest fiir die Be-
grindung einer Europdischen Republik:.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

125


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

126

I. Theorie der Tischgesellschaft

te. Jedenfalls hat sie uns mit solchen Sitzen wie dieser Bemerkungen zu
Beginn der Vita activa einigen Proviant mit auf den Weg gegeben: »Die
Absicht der historischen Analysen ist, die neuzeitliche Weltentfremdung
in ihrem doppelten Aspekt: der Flucht von der Erde in das Universum
und der Flucht aus der Welt in das Selbstbewusstsein, in ihre Urspriinge
zu verfolgen, um so vielleicht zu einem besseren Verstindnis des neu-
zeitlichen Gesellschaftsphinomens zu kommen, beziehungsweise der Si-
tuation der europdischen Menschheit in dem Augenblick, als fiir sie und
damit fiir alle Menschen der Erde ein neues Zeitalter anbrach.«

NACHWORT UND INTERLUDIUM ZUR BANALITAT,
B6ses oDER GUTES zU TUN

Angesichts der Renaissance des rechtspopulistischen Ressentiments und
der rassistischen Bosheiten, die gesellschaftlich erneut um sich greifen
und zweifellos Arendt — mehr als die allermeisten Mitmenschen — zutiefst
beunruhigen wiirden, ist es wieder an der Zeit, ihre »eiskalte< Formel von
der Banalitit des Bosen zu aktualisieren. Im Kontext einer Essaysamm-
lung zur gastrosophischen Zeitdiagnose ist dafiir - zum Gliick — nicht
viel Raum. Nur leider liefern das ungastliche Europa und die fremden-
feindliche Rechtsdrift in Deutschland oder anderswo genug Anlass, diese
Thematik aus einem gastroethischen Blickwinkel wenigstens ein Stiick
weit abhandeln zu miissen. Doch soll die Richtung, in die das Ganze am
besten geht, eher dem >Wirmestrome« der arendtianischen Philosophie —
einem Nachdenken tiber die Praxis des moglichen Guten — folgen.
Folglich werde ich ihre Theorie des ethischen (guten<) Handelns
weiterdenken im Hinblick auf die menschliche Méglichkeit — die reale
Option einer moglichen Zukunft einer guten Gesellschaft — und auf die
Praxis einer gelebten Kultur der Gastfreundschaft. Zuvor gilt es abschlie-
Rend, als Nachwort und Interludium, die Banalitit des Guten gegen ihre
vielen Feinde zu verteidigen: Um sich im Denken — zumindest kurzfris-
tig und programmatisch, sozialutopisch — von der negativen Fixierung
aufs Ungute in all seinen Erscheinungsformen (des Schlechten, Bésen,
Fremdenfeindlichen, Monstrésen, Ublen, Unwohlsein-Verursachenden,
Widrigen, Kriegerischen, Inhumanen, Menschenverachtenden usw.) ab-
zuwenden, gilt es sich zu fragen, warum die Menschen Gutes-Tun so hiu-

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

fig diffamieren und vorzugsweise gerne ungut behandeln? Wieso begegnen
wir der Moral und dem ethischen Handeln so argwohnisch?

Denn selbstverstindlich: Auch eine neue humane Ethik beginnt — vor-
ausgesetzt wir werden ihr gemif aktiv — fiir jeden von uns damit, im Gro-
Ren wie im Kleinen >das Gute zu tunc. Vielleicht ist es gar nicht schlecht,
dieses moralische Gebot ohne den Anspruch zu kommunizieren, gleich
wieder »alles besser machen« zu wollen. Insofern wire eine erste wichti-
ge Spielregel dieser provisorischen Theorie der ethischen Praxis: Mensch
drgere Dich nicht: >Das gute Leben«< gibt es nicht! Kein Mensch wird jemals —
durch welche Welt- und Selbstverbesserungen auch immer - ein rund um
die Uhr gutes Leben gestalten und erreichen kénnen. Weil das so ist und
das Unverbesserliche — oder im auflermoralischen Sinne: das Unmensch-
liche — zum menschlichen Leben gehort wie die Nacht zum Tag, spielt
sich das uns mégliche gute Leben maximal auf Inseln der gegliickten Pra-
xis oder in Augenblicken des zufilligen Gliicks inmitten von unguten,
ungliicklichen und ewig verbesserungsbediirftigen Verhiltnissen ab. Die
zweite Spielregel einer ethischen Lebenspraxis lautet also: Praktische Ver-
suche, das Gute zu tun, werden immer verbesserungswiirdig bleiben.

Darum kommt es drittens auf einem »Planeten der Praxis«* auf das
Folgende an: Auf alle Fille dasjenige Gute, das getan wird oder in dem man
sich betdtigt und tibt —egal ob es gliickt oder nicht —, auch gutzuheifien und gut
zu finden. Und falls das Tun tatsdchlich gliickt, auch seine eigene Seinsfiille zu
genieflen. Was beim Essen besonders leicht fillt, weil es schlechterdings
ein Genuss ist, wenn etwas einfach nur gut schmeckt, und weil es auch
sonst in diesem Lebensbereich, das Gute zu tun, vergleichsweise banal
ist — wiirde es getan werden.

Ansonsten gilt als vierte Regel des Gesellschaftsspiels >Tue Gutesl«:
Haufig kann ethisches Handeln anstrengend, drgerlich, bisweilen ergebnislos
sein — und sollte dieses auch fairerweise sein diirfen. Es unterscheidet sich in
dieser Hinsicht nicht von allen anderen bedeutsamen Titigkeiten oder
weniger wichtigen Dingen in unserem Leben. Mit anderen Worten, der

38 | Diese Anspielung auf eine gelungene Formulierung von Peter Sloderdijk soll
zumindest einen moglichen Weg bahnen in den von ihm bereits sondierten Bereich
einer anthropotechnischen Asketologie, die in sicherer Entfernung einiges be-
riihrt, was mir mit einer anthropoethischen Praxologie und einem gastro-kosmo-
politische Konvivialismus vorschwebt, siehe: Sloderdijk, Du musst dein Leben
&ndern.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

127


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

128

I. Theorie der Tischgesellschaft

Spielspaf und das Fair Play einer ethisch guten Praxis (Eupraxis) halten
eine banale Regel ein: Es gibt nichts Gutes, aufler man tut es.

So viel — oder wenig — zu einigen provisorischen Spielregeln in den
menschlichen Versuchen, so gut es geht, auf humane Art und Weise Gu-
tes zu leben. Doch es ist wahr: »Wir fahren harte Geschiitze gegen das
Gute auf, nicht nur, wenn jemand tatsichlich etwas tut, sondern bereits,
sobald jemand etwas nur vorschligt, formuliert, hofft oder traumt. Nicht
erst Taten, bereits Ideen werden unter den Verdacht gestellt, typisch Gut-
mensch oder >naiv«< zu sein.«*

Wie bereits an anderer Stelle angesprochen, als Beschimpfung und
populistisches Bashing hat es der >Gutmensch« sogar bis zum anerkann-
ten >Unwort« — des Jahres 2015: das Jahr einer kollektiv gegliickten >Will-
kommenskultur< — gebracht. Diesem verbreiteten Spott oder, hiufiger,
einem solchen Volkssport der extremen Anfeindung gegen Menschen,
die Gutes tun, hilt die Arendtianerin Hilal Sezgin mutig die Banalitit
des Guten entgegen: »Dabei hatte sich ausgerechnet in jenem Jahr ein
so hoher Prozentsatz von Deutschen gut (oder sollen wir sagen: giitig?)
fur Mitmenschen eingesetzt, die aus Kriegs- und Krisengebieten geflo-
hen waren, wie mdoglicherweise noch nie, jedenfalls nicht seit Nationen-
gedenken. Viele Biirgerinnen und Biirger verspiirten erstmals in ihrem
Leben einen zarten Stolz auf ihr Land, haben starke und grofitenteils posi-
tive Erinnerungen mitgenommen. Buchstiblich Millionen Menschen in
Deutschland haben also gerade in jlingster Zeit sehr gute Erfahrungen
mit dem Gut-Sein gemacht.« (Ebd., 10)*

39 | Sezgin, Nichtstun ist keine Lésung. Politische Verantwortung in Zeiten des
Umbruchs, 16.

40 | Diejenigen, denen mein folgender Essay zur Willkommenskultur zu optimis-
tisch klingt, lege ich die hier angesprochenen Beobachtungen zur Selbstpriifung
ans Herz. In der Sache jedenfalls - das sei vorausgeschickt - bin ich nicht optimis-
tischer als die Realitat: »Viele der Helferinnen und Helfer vom Herbst 2015 sind
dem Anstof3, der von aufen kam, gefolgt und haben enormes zivilgesellschaft-
liches Engagement an den Tag gelegt und entsprechende Netzwerke entwickelt.
Sie haben sich seither mit Asylverfahren vertraut gemacht, geben Sprachkurse
an ihren Kiichentischen, begleiten Gefliichtete auf Behdrden; sie haben neue
Freundschaften geschlossen, sind so etwas wie Patenonkel oder Patentanten von
Habibas und Hamids und geniefen, last not least, syrisches Essen, das ihnen zum

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

3. In guter Gesellschaft

Und stimmt es nicht auch, dass, solange alle vor dem Computer sitzen
und via Internet die Erfolge der Trumpisten und Rechtspopulisten ver-
folgen, noch relativ viel Einigkeit im Entsetzen herrscht. Sobald aber je-
mand wagt, etwas Besseres zu skizzieren, wird sie oder er als Gutmensch
belidchelt. Und kaum macht jemand Anstalten, etwas Gutes zu initiieren,
so findet er oder sie sich sogleich von einer Handvoll Leuten umringt, die
eilfertig Entmutigung anbieten. Ist es nicht so, dass wir meist einen viel
zu strengen Tonfall im Ohr haben, wenn wir jemanden {iiber >das Gute«
reden héren. Nicht zuletzt deshalb, weil wir uns Moral, Ethik, Humanitat
und dergleichen oft viel autoritirer vorstellen oder uninteressanter fin-
den, als es sein miisste. V6llig idealisierte Bilder davon, wie es angeblich
ist, Gutes zu tun, bringen gar nichts. Sie sind meistens sogar kontrapro-
duktiv und »machen uns die Tugend verhaflt«, wie der Moraltheoretiker
Immanuel Kant eigentlich schon wusste. Wenn in unserem Garten >Ret-
tendes wichst« oder irgendwo einfach das, was die Welt wirklich braucht,
dann muss dafiir kein Manna vom Himmel rieseln oder sich unser Bauch
(nur) mit guten Gefiihlen fiillen, und vor allem wird durch das viele Gute,
das wir alle tun kénnen, kein Mensch automatisch perfekt.

Was wir jedoch notwendig brauchen, ist eine Kultur des unaufgereg-
ten, gemeinsamen Gut-Seins. Fiir die, die sich hartnickig und hartherzig
gegen diese Begrifflichkeit wehren, lisst sich das Gleiche auch weiterhin
eher in der trockenen Sprache der politischen Philosophie erzihlen. Etwa
in der Terminologie einer Hannah Arendt oder in Hilal Sezgins Worten:
»Aktiv zu werden heift, wieder Verantwortung zu itbernehmen, Entfrem-
dung zu tiberwinden und Einfluss auf das eigene Umfeld und dariiber
hinaus zu gewinnen - es bedeutet Befihigung und Ermichtigung von
Menschen, und genau das brauchen wir.« (Ebd., 145) Weil wir eine ge-
meinsame Welt auftun, sobald wir aktiv werden — uns engagieren, Initia-
tive ergreifen usw. —, ist Gutes zu tun immer ein gemeinsames Handeln,
eine kollektive Aktion so wie gemeinsames Kochen, spafige Fahrradtou-
ren (beispielsweise als sogenannten Critical Mass) durch den Autoverkehr
von fahrradunfreundlichen Stidten unternehmen, ins Kino- oder auch
mal Demonstrieren-Gehen. Entscheidend ist, genau zu wissen, wie ge-
sellschaftliche Verinderung funktioniert. »Man kann den Aufbau einer
gerechteren, humaneren Gesellschaft nicht delegieren und meinen, er

Dank vor die Tiir gestellt wird.« Sezgin, Nichtstun ist keine Losung. Politische Ver-
antwortung in Zeiten des Umbruchs, 67.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o

129


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

130

I. Theorie der Tischgesellschaft

finde nur in den begrenzten Zonen von Parteien, NGOs oder karitativen
Einrichtungen statt. Wir miissen es an jeder Ecke und auf jeder Ebene
probieren, fiir >die Sache< und damit gleichzeitig fiir uns.« (Ebd., 54) Ob
an jeder Ecke und auf jeder Ebene, ob auf dem Land oder in der Stadt, ob
mit nachbarschaftlichen Gemiisegirten oder wihrend einer feierlichen
Tischgesellschaft von eingeladenen Staatsgisten, ob mit Klein oder Grof3
— so oder so gilt: »Mit anderen Menschen ein Projekt zu verfolgen, an das
man glaubt, es wachsen zu sehen und neue Freunde dabei zu gewinnen,
gehort zu den schonsten Dingen, die es gibt.« (Ebd.)

Nicht nur in diesem banalen Sinne schon, sondern auch schén banal
ist Gutes-Tun einfach deshalb, weil es nichts weiter ist als ein menschli-
ches Tun wie viele andere Titigkeiten auch, zu denen wir praktisch fihig
sind; weil eine gute Lebenspraxis und eine bessere Gesellschaft keines-
wegs so undenkbar oder kompliziert sein miissen, wie immer behauptet
wird; weil die Zukunft der besten aller moglichen Welten — ein humanes
Utopia — mit schon vorhandenen Bordmitteln und tiber bereits gingige
Wege erreichbar ist und eher in der Gegenwart liegt als in irgendeiner
unerreichbaren fernen Welt. Hingegen ist es fiir die Menschheit wirklich
fatal, schon jetzt zu wissen, dass die futuristischen Entwicklungen von
weiteren Grofitechnologien und Grofmichten — Steigerungen und Auf-
ristungen aller Art, die tiberall vorangetrieben werden, um durch >Fort-
schritt< >dorthin< zu kommen — kaum Gutes versprechen.

Doch vor allem ergibt sich die Banalitit des Guten daraus, dass wir
alle, so gut es geht, daran mitmachen und dafiir unser Bestes geben. Die
Arendtianerin Arundhati Roy sagt es in ihrem Essay Demokratie: Die indi-
sche Variante (mit umgekehrten Blick auf die Banalitit des Bésen in ihrem
Land) so: »Leider gibt es keine schnelle Lésung. Der Faschismus kann nur
besiegt werden, wenn alle, die sich dartiber entriisten, ein Engagement
fuir soziale Gerechtigkeit an den Tag legen, das der Intensitit ihrer Emp6-
rung entspricht. Stehen wir in den Startléchern? Sind wir millionenhaft
bereit, uns einzusetzen, nicht nur auf der Strafle, sondern bei der Arbeit,
in den Schulen und zu Hause, bei jeder Entscheidung, die wir fillen, und
jeder Wahl, die wir treffen? Oder sind wir noch nicht soweit?«*

41 | Roy, Aus der Werkstatt der Demokratie, 66.

- 8m 14.02.2028, 07:40:06. o


https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

