
3.	 In guter Gesellschaft 
	 Hannah Arendt lädt ein

Im Jahre 2014 galten die Hannah-Arendt-Lectures und die 17. Hannah-
Arendt-Tage dem Thema: »Die Zukunft der Tischgesellschaft«. Den Ver-
anstaltern ging es darüber hinaus um den philosophischen Zusammen-
hang zur »Ethik der Ernährung«. Der Einladung, in diesem feierlichen 
Rahmen als »Gastrosoph« über die »Politik des Essens« zu sprechen, 
kam ich gerne nach.1 Alles das war nicht selbstverständlich. 

Arendts Philosophie stellt – zumindest auf den ersten Blick – keiner-
lei Beziehung zwischen Politik, Küche und Gesellschaft her. Sie denkt 
Welt-Politik und die conditio humana, ohne sich dabei auf das Essen und 
auf die um den Esstisch versammelte Gesellschaft zu beziehen. Nur, so 
müssen wir uns fragen, wie ist das möglich und kann das gutgehen? Soll-
te unser Verständnis des Politischen, das Arendt wie kaum ein Anderer 
hinterfragt hat, nicht auch – oder sogar ganz wesentlich – eine Politik des 
Essens umfassen? 

Ich werde diese Fragen in der Personalunion eines Gastrosophen und 
eines Arendtianers zu beantworten versuchen. Es gilt zu klären, warum 

1 | Bei dem vorliegenden Text handelt es sich um eine erweiter te Version der 

wesentlich kürzeren Vortragsfassung. Der Vortrag wurde 2014 in Hannover an-

lässlich einer Veranstaltungsreihe zu Ehren der dort geborenen Arendt gehalten; 

seinen zweiten Teil mit konkreten Handlungsoptionen und Aktionsfeldern eines 

gastropolitischen Tätig-Seins – Einkaufen, Kochen, Mahlfeiern – lasse ich hier 

weg. Insofern die dortigen Versuche, die ›Banalität des Guten‹ am Beispiel der 

›Alltagspraxis des guten Essens‹ zu veranschaulichen, einen wesentlichen Aspekt 

meiner Auseinandersetzung mit Arendts Philosophie ausmachen, verweise ich auf 

das andernorts veröffentlichte Manuskript des Vortrags: Horster/Martinsen (Hg.), 

Tischgesellschaft der Zukunft – Über eine Ethik der Ernährung. 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


92 I. Theorie der T ischgesellschaf t

sich jeder Gastrosoph und jede Gastrosophin mit Arendts Philosophie 
auskennen sollte und erst recht, wieso man sich als Arendtianerin mit 
Gastrosophie beschäftigen muss. Denn sowohl deren politische Philoso-
phie als auch eine neue Philosophie des Essens sind unerlässlich, wenn 
es darum geht, zu verstehen, dass Essen politisch ist und dass – welt-
politisch gesehen – eine gastrosophische Tischgesellschaft die Zukunft 
unserer (von Arendt ebenfalls vehement hinterfragten) krisenhaften 
Arbeitsgesellschaft sein sollte, weil sie für uns alle die beste aller mög-
lichen Welten wäre.

Pr a xis politischer Freiheit 

In den frühen 1990er Jahren in der Endphase meines Studiums war für 
mich die Philosophie von Hannah Arendt eine wirkliche Entdeckung. 
Um diese Entdeckung zu machen, musste man damals noch einen wei-
ten Weg in die Ferne gehen, weil hierzulande die aktuelle Arendt-Renais-
sance erst einige Jahre später einsetzte. In Amerika – in dem Land, in das 
die jüdische Philosophin nur mit Mühe der totalen Herrschaft der deut-
schen Nazis entfliehen konnte und der neuen Welt, wo die erste demo-
kratische Republik der Neuzeit entstand – bot sich mir die Gelegenheit, 
das Gedankengut dieser großen Denkerin aus Deutschland kennenzu-
lernen. An der University of California Berkeley begann ich im Rahmen 
eines Überblickseminars zur politischen Philosophie 1991 (ob bei Hubert 
Dreyfus, Paul Rabinow oder Martin Jay weiß ich nicht mehr) mit Begeis-
terung, ihre Schriften zu studieren. Tatsächlich wurden sie bei der Rück-
kehr nach Hamburg auch zum Ausgangspunkt meiner Abschlussarbeit. 

Damals beschäftigten mich die Philosophie unseres Essens und eine 
gastrosophische Reflexion der globalen Ernährungsverhältnisse noch 
nicht. Auch die weitläufigeren Ideen zu einer Anthropoethik als Minima 
Utopia eines guten Lebens und einer Theorie des ethischen Handelns 
im Sinne einer (Eu-)Praxologie des humanen Tätig-Seins lagen noch in 
undenkbarer Ferne. Diese Ideen sind nach wie vor, um es neudeutsch 
zu sagen, under construction und work in progress und insofern mehr 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 93

konzeptueller Hintergrund der vorliegenden Essays als ihr programma-
tisches Thema.2 

Erst recht war Anfang der 1990er Jahre nicht damit zu rechnen, dass 
heute Hannah Arendts Analysen zu den Elementen und Ursprüngen tota-
ler Herrschaft und der Banalität des Bösen – am Beispiel des Nazi-Mons-
ters Adolf Eichmann3 – wieder gelesen werden müssen: Trotz des ersten 
erkennbaren Rechtsrucks neokonservativer Ideologien im sogenann-
ten Historikerstreit (ausgelöst von einem kritischen Philosophen, dem 
Arendt-Kenner Jürgen Habermas) einige Jahre zuvor und trotz erster üb-
ler Vorboten neuer Fremdenfeindlichkeit in Deutschland. 

Es wäre an der Zeit – und ein eigenes Buch –, herauszuarbeiten, dass 
inzwischen auch ihre wegweisenden moraltheoretischen Analysen der mög-
lichen Gründe, wie es »in den 1930 und 1940er Jahren zum totalen Zu-
sammenbruch aller geltenden moralischen Normen im öffentlichen und 
privaten Leben« kommen konnte (Arendt, Über das Böse, 14), weitergedacht 
werden müssen: Angesichts der gesellschaftlichen Kontinuität und der er-
neuten Normalität banal-böser Unmenschlichkeit – die Arendt sicherlich 
in den Hassreden eines Björn Höcke ausgemacht hätte (nur ein Fall unter 
vielen AfD-Neonazis) – ist, wie bemerkt wurde, paradoxerweise »das große 
Geheimnis nicht das Böse. Nein, es ist die Frage, warum es noch unter den 
schlimmsten Umständen immer einzelne gibt, die sich nicht bloß dem 
Mittun verweigern, sondern Leib und Leben aufs Spiel setzen für Zwecke 
und Ideen, die wir summarisch ›das Gute‹ nennen«4. 

2 | Vorarbeiten finden sich in meinem Essay zur Freundschaft und in den pro-

grammatischen Texten zu Was ist Praxologie? Von Marx über die Kritische Theorie 

zu einer Philosophie der Praxis – wo auch die wichtige Unterscheidung zwischen 

Praxeologie und Praxologie erör ter t wird – und Friedrich Nietzsche: Kritische 

Theorie als Ethik sowie der Ethik des Essens, besonders 553-561

3 | Wegen der Monstrosität seines Verbrechens gegen die Menschlichkeit wurde 

Arendts mutiges Banalitätstheorem im damaligen Kontext sogar – zu ihrem eige-

nen Entsetzen – von Vielen als der eigentliche moralische Skandal dif famiert. »Die 

einzigen wirklich Schuldigen, so glaubte man häufig und sagte es sogar, waren 

Leute wie ich, die sich ein Urteil erlaubten, in welcher ein Jeder sich vermutlich ge-

nauso verhalten hätte wie alle Anderen. Dieser Standpunkt übrigens deckte sich 

auf eigenartige Weise mit Eichmanns Sicht der Dinge.« Arendt, Über das Böse. 

Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, 24.

4 | Augstein, Taten und Täter. Ein Nachwort, 195.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


94 I. Theorie der T ischgesellschaf t

Diesseits von Gut und Böse: Ich glaube, es war schon damals dieses 
Geheimnis der Ethik – die unwahrscheinliche, aber mögliche Banalität des 
Guten –, dessen Aufklärung ich in Arendts Werk erhoffte. Jedenfalls ent-
deckte ich sofort mit großem Interesse die Themen ihrer beiden sozial-
philosophischen Hauptwerke Vita Activa oder Vom tätigen Leben und Über 
die Revolution. In Hinblick auf eine mögliche Praxis politischer Freiheit 
war die Frage, die mich als junger Student und bewegter Zeitgenosse der 
1980er umtrieb, die Bedeutung von Arendts Philosophie des politischen 
Handelns für eine aktuelle Gesellschaftstheorie. So lautete dann auch der 
Titel meines Erstlings.5 

Ich wollte zeigen, dass das arendtianische Verständnis des ›politi-
schen Handelns‹ und nicht die zu der Zeit allseits diskutierte – und ge-
feierte – Theorie des ›kommunikativen Handelns‹ von Jürgen Habermas 
einen philosophischen Weg aus der Sackgasse des aporetischen und 
nach meinem Dafürhalten auch apolitischen Kritizismus der Frankfur-
ter Schule wies: Nicht das universalpragmatisch hergeleitete Ideal einer 
kommunikativen Vernunft der lebensweltlichen Verständigungspraxis, 
sondern die politische Praxis und die revolutionäre Initiative neuer sozia-
ler Bewegungen schien mir – und scheint mir heute noch – das richtige 
Instrumentarium für eine aktuelle (revolutionär humanistische, anthro-
poethische, praxisphilosophische) Gesellschaftstheorie zu bieten. Gleich-
zeitig war ich überzeugt davon, dass sogar Hannah Arendt letztlich in 
ihrer historischen Analyse der Revolutionen versäumte, die sich seit der 
studentischen Protest-Bewegung der 1960er Jahre allmählich ausbreiten-
de Revolution einer politischen Gegenkultur kritisch-emanzipatorisch zu 
reflektieren. 

Dieser Eindruck hat sich über die Jahre und besonders im Zuge der 
gastrosophischen Wende meines Denkens verdichtet. Wenn ich richtig 
liege, gehört die immer noch (mit Marx gesprochen) ›gespenstlich un-
erkannte‹ globale Ernährungswende-Bewegung – vielleicht mit der inter-
national agierenden Slow-Food-Organisation, der Internationale des gu-
ten Geschmacks, als gastro-kosmopolitisches Flaggschiff – zur stärksten 
sozialen Bewegung unseres Zeitalters, weil sie sehr viele transformative 
Kräfte in sich vereint. Diese Perspektive habe ich (über wichtige Umwege 
in diversen Richtungen, die hier unerwähnt bleiben können) dann aus-

5 | Lemke, Praxis politischer Freiheit. Die Bedeutung von Arendts Philosophie des 

politischen Handelns für eine kritische Gesellschaftstheorie.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 95

führlich in der Politik des Essens dargestellt. Daher ergibt sich aus dem 
programmatischen Selbstverständnis meines Philosophierens im Kon-
text von Hannah-Arendt-Lectures wie von selbst die Frage: Würde Han-
nah Arendt sich mit der Tatsache und der Programmatik einer Politik 
des Essens anfreunden können? Was hätte sie von der These – und dem 
Geheimnis – der Banalität einer guten Esskultur als zivilgesellschaftli-
cher Widerstand gegen eine ethisch ungute, ungastliche Welt, ja sogar, 
als Rezept gegen die planetare Weltflucht gehalten?

Ein flüchtiger Blick in die Küche der Philosophin 

Ich bin mir nicht sicher, wie die Antworten auf diese Fragen lauten. Sie 
können sehr unterschiedlich ausfallen. Je nachdem welchen – welt-politi-
schen – Standpunkt man einnimmt. Wenn man zur Frage, ob Essen poli-
tisch ist, als treuer Arendt-Anhänger Stellung bezieht, wird man sagen 
müssen: »Nein, wie soll denn eine solche Politik aussehen? Zum Glück 
ist das Essen eine Sache der Privatsphäre.« Oder findet sich auch nur ein 
einziger Text, der über das Essen die arendtianische Philosophie weiter-
denkt, unter der Masse an akademischen Publikationen, die seit Ende der 
1990er Jahre zu Arendts Schriften produziert wurden und Arendts Ge-
dankengut entweder getreu wiederkauen oder ausschließlich demokra-
tietheoretisch verwerten? Richtig ist, sie selbst kommt nirgends in ihren 
philosophischen Arbeiten auf Ernährungsfragen als entscheidende Zutat 
ihres Nachdenkens über eine menschliche Welt zu sprechen. 

An diesem Punkt lohnt sich ein kurzer gedanklicher Ausflug zum 
Verhältnis von Theorie und Praxis zur Erörterung der feministische 
Frage, wie ›politisch das Private‹ – etwa Arendts Küche – ist. Anders als 
Arendt behandelte beispielsweise der Anarchist und revolutionstheoreti-
sche Querdenker Peter Kropotkin, »die Brotfrage« als zentrales Thema 
der Emanzipation. Während die Philosophin der politischen Praxis für 
diesen so wichtigen Schritt – im guten wie im schlechten Sinne – nicht 
anarchistisch genug war, schrieb der russische Feminist: »Man spricht 
viel von politischen Fragen«, heißt es in seiner heute gänzlich unbekann-
ten Utopie Die Eroberung des Brotes, »und vergisst – die Brotfrage. […] 
Während ›die praktischen Männer‹ unaufhörlich über die Regierungs-

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


96 I. Theorie der T ischgesellschaf t

formen diskutieren, werden wir ›Utopisten‹ an die Beschaffung des täg-
lichen Brotes denken.«6 

In der Tat dachte der gastrosopische Utopist Kropotkin lediglich dar-
an – ohne es selbst zu machen: Sein adliger Anarchismus beschränkt sich 
auf die typisch patriarchale Abschaffung der Küchenarbeit als einer den 
Menschen unwürdigen Tätigkeit und Knechtschaft. In diesem anti-kuli-
narischen Idealismus erweist sich Kropotkin als wahrer Anarchist und 
anarcho-gastrosopischer Denker der menschlichen Selbstbefreiung. Der 
Anarcho-Kommunist argumentiert: »Warum ist die Arbeit der Frau stets 
für nichts gerechnet worden, warum (ist sie) gezwungen, ihre ganze Zeit 
den Geschäften der Küche zu widmen? Weil diejenigen, welche die Be-
freiung des Menschengeschlechtes wollen, die Frau in ihrem Emanzi-
pationstraum nicht begriffen haben und es mit ihrer hohen männlichen 
Würde für unvereinbar halten, an die Geschäfte der Küche zu denken. […] 
Seien wir uns aber bewusst, dass eine Revolution, die sich an den schönen 
Worten ›Freiheit, Gleichheit und Solidarität‹ berauschen und zu gleicher 
Zeit die Knechtschaft des Herdes aufrecht erhalten wird, keine Revolu-
tion sein wird. Die Hälfte der Menschheit, duldend unter der Sklaverei 
des Kochherdes, würde sonst noch gegen die andere Hälfte zu revoltieren 
haben.« (Ebd., 144) 

Wir stehen plötzlich vor der gastrosophisch entscheidenden Wegga-
belung einer Welt-Politik: Ist die Küchenarbeit per se Sklavenarbeit? Und 
sollen wir es wirklich Robotern überlassen, unser Essen zu machen und 
ultimativ das Essen auf dieser Welt abzuschaffen? Ist Kropotkins anar-
chistische Utopie, die Küche zu einem herrschaftsfreien oder, genauer, 
herrenlosen (unbemannten Welt-)Raum zu machen und durch den Ein-
satz von selbsttätigen Haushaltsmaschinen sowie durch eine maximale 
Automatisierung der Küchenarbeit auch die andere Hälfte der Menschheit 
von der Sklaverei des Kochens zu befreien, wirklich das einzige Szenario 
einer sozialen Revolution? Oder müsste die Emanzipation der Mensch-
heit nicht – im Gegenteil – in »der Überwindung der geschlechterspezi-
fischen Arbeitsteilung« bestehen, wie Jürgen Mümken in seinem ein-
leitenden Vorwort zur Eroberung des Brotes (ebd., 17) argumentiert? Auch 
Wolfgang Haugs kritischer Kommentar (ebd., 27) gibt zu bedenken, dass 
Kropotkins »Lösung dieser Frage nicht den naheliegenden Gedanken be-
inhaltet, dass die Männer über eine Auflösung der Rollenverteilung die 

6 | Kropotkin, Die Eroberung des Brotes, 80 und 82.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 97

Hälfte dieser Arbeit zu übernehmen haben.« Diese allesentscheidenden 
Fragen der menschlichen Emanzipation gilt es gründlich zu durchden-
ken und zu klären, wenn die Welt zu einem besseren Ort werden soll. 
(Diese Thematik wird der Essay über das Kochen aufgreifen.) 

Zurück zu Arendt. In der ebenso konventionellen wie fatalen Ver-
drängung des Essens aus der maskulinen Welt des politischen Denkens 
unterscheidet sich die selbstbewusste Philosophin kaum von all ihren 
männlichen Kollegen: Trotz der Tatsache, dass sie ansonsten eine unkon-
ventionelle, freigeistige, eigenbrötlerische Denkerin und sogar eine Anti-
Feministin war, die in ›der Frauenfrage‹ keine Relevanz für die politische 
Praxis erkennen konnte. Nur so lässt sich erklären, warum für Hannah 
Arendt auch die Brotfrage – sprich: die emanzipatorische Selbstbefreiung 
des Menschen aus der selbstverschuldeten Unmündigkeit, kulinarisch 
untätig zu sein – aus anderen Gründen als für ihre männlichen Kollegen 
und ebenso für viele feministische Theoretikerinnen kein philosophisches 
Thema war. 

Vielleicht einfach deshalb, weil sie ganz banal eine gute Köchin war 
– eine Aktivistin wäre wohl zu viel gesagt, aber doch eine gastropolitisch 
Aktive: die Akteurin einer selbstverständlichen, ebenso herrschaftsfreien 
wie von gastlicher Humanität erfüllten Alltagsküche. Einer ihrer Gäste 
erinnert sich: »Ich habe sehr oft bei ihr zu Hause gegessen. Ich erinnere 
mich: Sie hat Spiegeleier gebraten und gesagt: ›Das bisschen Haushalt 
kann doch jeder!‹ Sie konnte den ganzen Feminismus nicht verstehen, 
der damals darüber erhebliche Aufregung machte. Sie war ein Mensch 
im wirklichsten, wahrsten und vollsten Sinne, den dieser Begriff haben 
kann. Das hat mich immer ungeheuer beeindruckt.«7

Von Platon über Hegel bis zu Heidegger und Habermas – um hier nur 
einige Repräsentanten dieser Tradition zu nennen – herrscht im Main-
stream der westlichen Philosophie eine verächtliche Ignoranz gegenüber 
jenen alltäglichsten und allgemeinsten Handlungen des menschlichen 
Daseins, welche in unserer Kulturgeschichte seit je und noch bis in die 
Gegenwart hinein bestenfalls als Sache der Hausfrau gelten – und damit 
philosophisch und gesellschaftlich als unwichtig abgetan werden. Eine 
Anekdote berichtet, Arendt hätte sich »darüber beklagt, dass, wenn sie 
Leute zum Essen einlud, alle ihre philosophischen Werke lobten und über 

7 | So Joachim Fest, der als Hitler-Biograph und Historiker des Nazi-Regimes mit 

Arendt im Gespräch war, zitier t in: Schrupp, Hannah Arendt und der Feminismus.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


98 I. Theorie der T ischgesellschaf t

diese reden wollten und niemand sich bemüßigt fühlte, das Essen zu er-
wähnen, auf das sie so viel Mühe verwandt hatte.«8 

Vor dem Hintergrund dieser philosophischen Missachtung und Ge-
ringschätzung des Essenmachens als gastropolitischer Praxis bleibt hier 
festzuhalten: Letztlich hat auch Hannah Arendt weder in emanzipatori-
scher Hinsicht die (ihre ›weiblichen‹) Kochkünste als politische Lebens-
künste beschrieben noch analysiert ihr philosophisches (›männliches‹) 
Werk die kulinarischen und gastrosophischen Angelegenheiten als allge-
meine Angelegenheiten einer möglichen Menschlichkeit. In ihrer Ethik 
kommt das tägliche Kochen als menschliche Freiheitspraxis eines tätigen 
Lebens nicht zur Sprache. 

Man kann noch weiter gehen und zur Kenntnis nehmen: Auch 
Arendt hat (als Heideggerianerin, die kaum einen philosophischen Sinn 
für politische Ökonomie und Wirtschaftsethik – für die ›soziale Frage‹ 
– entwickelte) das Essen einer scheinbaren Privatsphäre der »Lebensnot-
wendigkeiten« zugeordnet und dessen »weltlosen Konsum« gegenüber 
der »humanen Welt eines öffentlichen Handelns« abgetan. Ihr Politikver-
ständnis kennt nur die politische Wahl und nicht die Wahl beim Einkauf, 
umfasst nur das Sichbeteiligen an der Politik und nicht das Sichbeteiligen 
am Essenmachen. In ihrem Denken ermöglicht ausschließlich das de-
mokratische Miteinander in republikanischen Gemeinwesen – und nicht 
ebenso das demokratische Miteinander am Esstisch – uns Menschen Frei-
heit und Gemeinschaftlichkeit. Ihre Philosophie behandelt die Tisch- und 
Esssitten als moralisch irrelevante Dinge des persönlichen Alltagslebens 
– als etwas allzu Menschliches, das traditionell mit familiärem Wohlerge-
hen und mit rein hauswirtschaftlichen Belangen gleichgesetzt wird. 

Wenn also Arendt zu der großen Mehrheit all jener Philosophen und 
normalen Leute gehört, die glauben, dass die praxischen Angelegenhei-
ten der Küche entweder Frauensache oder zumindest jedermanns Privat-
sache seien: Wie tragfähig kann dann der Gedanke sein, dass ausgerech-
net diese Philosophin auch über die Tischgesellschaft der Zukunft hätte 
schreiben sollen und die Politik des Essens hätte denken können? 

Für einen arendtianischen Konvivialismus gibt es mehrere gute Grün-
de: Erstens, weil unser kulinarisches Leben und Handeln eine ›allen 
Menschen gemeine Angelegenheit‹ ist – eine ›res publica‹ im wahrsten 
Sinne des Wortes. Zweitens, weil keine stringente Theorie des politischen 

8 | Rigotti, Philosophie in der Küche. Kleine Kritik der kulinarischen Vernunft, 57.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 99

Handelns möglich ist, die ohne programmatischen Bezug zur Welt des 
täglichen Essens auskommt. Drittens, weil nur durch bessere Ernäh-
rungsverhältnisse viele Aktivitäten und Wirklichkeiten einer humaneren 
Welt realisiert werden. Viertens, weil die Utopie der tagtäglichen Frei-
heitspraxis, wie sie Arendt vorschwebte, sich nicht aufs partizipatorisch-
demokratische Mitgestalten beschränken darf, falls diese ethisch gute 
Lebenspraxis in allen Grundbedingungen menschlicher Existenz und in 
allen menschlichen Grundtätigkeiten (so gut es geht) aktiviert sein soll. 
Fünftens, weil die von Arendt – als unverbesserlicher Humanistin – er-
hoffte Abwendung der planetarischen Weltflucht durch die anthropoethi-
sche Rückkehr zur Erde ein starkes (normatives und narratives) Zentrum 
braucht, das eher im gewöhnlichen Glück einer konvivialen Gesellschaft 
und deren Gastmahlwesen beheimatet ist, als in dem seltener spürbaren 
Glück politischen Handelns. – Aus dieser offenen Liste an guten Grün-
den behaupte ich, dass sich Arendts Philosophie und die Gastrosophie 
gegenseitig befruchten können. Eine Frucht ist die kostbare Erkenntnis, 
dass das tägliche Essen eine kollektive politische Aktion sein kann, die 
menschliche Welt zu retten oder zumindest etwas besser zu machen. 

Noch ein Mahl: Was ist Gastrosophie?

Es stellt sich also die Frage, was unseren kulinarischen Alltag so politisch 
macht und welche Konsequenzen die Politik des Essens für uns hat? Was 
überhaupt heißt ›Essen‹ – gastrosophisch verstanden? Obgleich alle jeden 
Tag, sogar mehrmals, damit zu tun haben, und nichts die menschliche 
Existenz in ihrem Wesen mehr ausmacht, bedeutet dies keineswegs, dass 
wir wüssten, was wir da tun, oder dass diese Allerweltsangelegenheit phi-
losophisch unhinterfragt bleiben müsste. Ganz im Gegenteil. Wer isst, 
schlägt sich nicht bloß den Bauch voll und verhält sich nicht nur zum 
eigenen Selbst; wer isst, stellt darüber hinaus vielfältige Beziehungen zur 
Welt her und verwickelt sich in die Banalität des Guten oder Unguten. 
Durch unser Essen verhalten wir uns (irgendwie) zum eigenen Körper, 
zu dessen Bedürfnissen und dessen leiblichen Wohl bzw. dessen gesund-
heitlichen Zustand. Zugleich lebt jeder Essakt von all den Wirklichkeiten, 
die mit dieser ständigen Aktivität verbunden sind. Und jede kulinarische 
Entscheidung von uns wirkt sich auch auf das Leben unzähliger anderer 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


100 I. Theorie der T ischgesellschaf t

Menschen und nicht-menschlicher Lebewesen aus, die an diesem Nah-
rungsgeschehen beteiligt sind.   

Insofern beginnt ein gastrosophisches Verständnis der globalen Er-
nährungsverhältnisse mit der weitreichenden Erkenntnis, dass kaum 
eine andere Lebenspraxis des Menschen größere Auswirkungen auf den 
Zustand der zwischenmenschlichen Welt hat – der heutigen und zukünf-
tigen Weltgesellschaft – ebenso wie auf unsere natürliche Umwelt und 
den Planeten Erde. Ein philosophischer Blick auf die Wahrheit des Gan-
zen – die industrielle Landwirtschaft und die globale Massentierhaltung, 
der Welthandel und der Welthunger, die allgemeinen Fast-Food-Gewohn-
heiten oder die gesundheitlichen (körperlich-geistigen) Folgen von fort-
gesetzter Fehlernährung – führt uns vor Augen: Erst ein systematisches, 
ganzheitliches Durchdenken der vielfältigen und komplexen Welt-Selbst-
Verbindungen der Brotfrage dringt zu den Angelegenheiten einer Politik 
und Ethik des Essens vor. Auf gastrosophische Weise machen wir uns das 
›Nahrungsdispositiv‹ einer globalen Tischgesellschaft klar (wie man in 
Anlehnung an Michel Foucaults vieldiskutierten Rede vom ›Sexualitäts-
dispositiv‹ sagen könnte), das zahlreiche Probleme der heutigen Mensch-
heit verursacht und dessen unguten Auswirkungen mit jedem Tag für 
uns alle spürbarer werden. 

Laut Welternährungsorganisation der Vereinten Nationen (FAO) wer-
den bis zu einem Drittel aller produzierten Lebensmittel weggeschmis-
sen, entweder weil sie noch auf den Äckern aussortiert werden und ver-
faulen, während des Transports und durch falsche Lagerung schlecht 
werden oder einfach zu Hause im Kühlschrank vergessen werden und 
schließlich im Müll (und dann noch nicht einmal in der Kompostanlage) 
landen. Die FAO beklagt seit Jahren die schlechte Ernährung von nahezu 
allen Menschen an sämtlichen Orten des Globus: Die einen leiden an zu 
Wenigem, die anderen – inzwischen sogar der größere Teil – an zu viel 
›des Guten‹. Während jeden Tag über zwei Milliarden Menschen glück-
lich über ein Stück Brot oder eine Schale Reis sind, hat sich inzwischen 
bereits jeder fünfte von uns Übergewicht angefressen. Fettleibigkeit zählt 
laut Weltgesundheitsorganisation (WHO) zu den gravierendsten Faktoren 
einer ernährungsbedingten Erkrankung von Körper und Geist und eines 
vorzeitigen Todes. In einer Welt des Überflusses und eines historisch ein-
zigartigen Wohlstandes verelenden zeitgleich Jahr für Jahr Millionen von 
Menschen an Armut und Unternährung: Weit mehr Menschenopfer als 
alleine der gesamte Zweite Weltkrieg verschuldet hat. Der sogenannte 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 101

Welthunger wird nun schon über Jahrzehnte hinweg hingenommen – 
ohne Ende und ohne wirkliche Taten in Sicht. Der ehemalige UN-Sonder-
beauftragte für das Menschenrecht auf Nahrung Jean Ziegler spricht von 
einer »Massenvernichtung in der Dritten Welt«. Angesichts solchen Un-
rechts verurteilt er uns – die Bürger in den reichen Ländern – moralisch 
dafür, dass »wir sie verhungern lassen« – so der Titel eines seiner vielen 
aufrüttelnden Bücher zur Politik des Essens.

Als ein weiteres alarmierendes Kriegsgeschehen und Krisensymp-
tom der globalen Ernährungsverhältnisse geht aus dem im Auftrag der 
Vereinten Nationen und der Weltbank erstellten Weltagrarbericht hervor, 
dass gegenwärtig zwar so viel Getreide geerntet wird wie nie zuvor, doch 
die Hälfte der Welternte werde in den Mastfabriken der Massentierhal-
tung verfüttert oder als Autosprit verbrannt oder als Industrierohstoff 
vergeudet. Die agrarindustrielle, monokulturelle, gentechnisch manipu-
lierte, ressourcen-ineffiziente, Treibhausgas-intensive, nicht-nachhaltige 
Lebensmittelproduktion ist einer der Hauptverursacher der Entwaldung, 
der Verwüstung und Versalzung der Erde, der globalen Klimaerwär-
mung, des Artensterbens, der Umweltbelastung, der Süßwasserknapp-
heit und der Versauerung der Meere. Die Liste der Krisensymptome und 
Sozialpathologien lässt sich um viele weitere Indizien und Szenarien 
einer notwendigen Ernährungswende verlängern. Die Medienberichte 
sind inzwischen voll mit Meldungen zur globalen Ernährungskrise. 

Ob wir es wollen oder nicht: Unsere Ernährungsweise ist eine durch 
und durch politische Angelegenheit. Sie entscheidet wie kaum eine an-
dere Aktivität der Menschheit darüber, in welcher Welt wir leben. Man 
kann folglich nicht gut an der Sache vorbeidenken und einfach so tun, 
als ob diese Grunderkenntnis des gastrosophischen Denkens den Bereich 
eines an sich unpolitischen Tuns und Lassens – bloß durch irgendeine 
neue parteiische Weltanschauung – politisiere und moralisiere. Ob es uns 
schmeckt oder nicht schmeckt: Unser Essen ist politisch und seine ge-
sellschaftliche Praxis ethisch relevant.

Die res publica einer globalen Gastropolis

Um zu verstehen, dass unser tägliches Essen ein politisches Handeln ist, 
müssen wir allerdings einen entscheidenden Schritt über die Theorie des 
politischen Handelns hinausgehen, mit der uns Arendt vertraut gemacht 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


102 I. Theorie der T ischgesellschaf t

hat. Für sie haben politische Aktivitäten stets (im engeren, polis-zentrier-
ten Sinne) mit demokratischen Entscheidungsprozessen, mit der aktiven 
Beteiligung am Regieren, mit der tätigen Gestaltung des Gemein- bzw. 
Staatswesens – eben der res publica, der allgemeinen oder öffentlichen 
Angelegenheiten – zu tun. Doch sobald wir von der Politik des Essens – 
der Gastropolitik9 – sprechen, beschränkt sich das Politische nicht nur auf 
die staatliche Regierungsarbeit. Weil Politik im Sinne einer Gastropolitik 
nicht einfach gleichzusetzen ist mit dem (irgendwie mit Ernährungsthe-
men befassten) Tun von Berufspolitikern, der parlamentarischen Demo-
kratie oder dem Staatsapparat, kommen wir nicht umhin, Arendt weiter-
denken zu müssen. Denn politisch sind unsere kulinarischen (sämtliche 
gastropolitisch relevanten) Entscheidungen in einer weitreichenderen Be-
deutung des Begriffs, weil wir alle jeden Tag aufs Neue, um es noch ein-
mal zu betonen, auf die eine oder andere Weise an der kosmopolitischen 
Gestaltung der menschlichen Ernährungsverhältnisse – der globalen 
Gastropolis oder von Foodopia – beteiligt sind. 

Wir, die Bürger und Konsumenten in den reichen Ländern, haben 
ständig die Wahlfreiheit, entweder (um es freundlich auszudrücken) 

9 | Ich wiederhole damit den Vorschlag, eine umfassende und ihre verschiede-

nen Themenfelder miteinander abstimmende Politik der Ernährungswende termi-

nologisch mit dem Oberbegrif f Gastropolitik kenntlich zu machen. Gewisserma-

ßen in Anlehnung an die Einführung des Begrif fs Biopolitik, den der französische 

Philosoph Michel Foucault in den 1970er Jahren im Kontext seiner Arbeiten zur 

Geschichte der modernen Disziplinargesellschaft er fand – in der die (repressiv-

produktive) ›Wahrheit der Sexualität‹ und, wie immer, nicht die (transformativ-pro-

gressive) ›Wahrheit des Essens‹ im Mittelpunkt stand. Wobei Foucault sehr genau 

wusste, dass die Ernährungsweise in der Genealogie der Ethik (siehe dazu meine 

Ethik des Essens) lange Zeit im Zentrum stand. Kurz vor seinem plötzlichen Tod 

stellte er in einem wichtigen Interview klar: »Ich denke, es ist sehr sehr interes-

sant, die Entwicklung, die sehr langsame Entwicklung von der Privilegierung der 

Nahrung, die in Griechenland überwältigend war, hin zum Interesse für Sex zu se-

hen. Auch im frühen Christentum war Nahrung immer noch viel wichtiger als Sex. In 

den Regeln des mönchischen Lebens beispielsweise heißt das Problem Nahrung, 

Nahrung und nochmals Nahrung. Während des Mittelalters dann, als sie sich in 

einer Ar t Gleichgewicht befanden, lässt sich eine sehr langsame Verlagerung be-

obachten – und nach dem 17. Jahrhundert herrschte der Sex.« Foucault, Zur Ge-

nealogie der Ethik: Ein Überblick über laufende Arbeiten, 265. 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 103

ethisch ungute Verhältnisse zu unterstützen oder die zunehmenden 
Optionen für bessere Lebensmittel und Ernährungsgewohnheiten zu 
nutzen. Die Tatsache, dass wir tagtäglich mehr oder weniger selbst ent-
scheiden müssen, in wie weit wir aktiv an der Praxis eines im Sinne des 
Gemeinwohls für Alle ›guten Essens‹ partizipieren oder uns zu Pro-
fiteuren und Mittätern eines Systems machen, das von vielem Unrecht 
und von nachweislichen Menschenrechtsverletzungen begleitet wird, 
das darüber hinaus eine politische (dystopische, posthumane, techno-
kratische) Entwicklung entstehen hilft, die menschliche Freiheiten und 
demokratische Gesellschaften genauso abschafft (und durch künstliche, 
außerirdische Intelligenz ersetzt) wie den Menschen als erdverbundene 
Essistenz. – Diese conditio humana ist Ausgangspunkt und Motiv einer 
politischen Ethik des Essens. Und diese wenig revolutionär erscheinende 
Welt-Entscheidung macht Arendts Philosophie aktueller und wichtiger 
denn je. Die mit ihrer Hilfe gewonnene Idee eines Gastropolitismus ver-
leiht darüber hinaus ihrer (letztlich akademisch gebliebenen) Gedanken-
welt eine lebensnahere und fülligere Ausgestaltung und verfeinert diese 
Gedankenwelt – trotz allem Unguten in der realen Welt – mit etwas mehr 
Würze. Ich will das hier versuchte Arendt-Weiterdenken als Hommâge 
an eine gute Köchin verstanden wissen: Gute alte Rezepte mit fremden 
Zutaten und Zubereitungsmethoden zeitgemäß kreativ erneuern, um sie 
den eigenen Tisch- und Zeitgenossen noch schmackhafter zu machen.

Topoi, die die Welt be wegen

Drei wegweisende Themen oder Topoi werde ich kurz andeuten, die 
Arendts Philosophie zu einer – nicht nur gastrosophisch – ergiebigen Ge-
würzkiste und Schatzkammer der Menschheit machen. Sie lauten: Post-
humanismus, Praxismus und anthropoethische Revolution.

Mit feinem Gespür für die conditio humana thematisiert die Philoso-
phin in ihrem Hauptwerk Vita Activa. Vom tätigen Leben – im englischen 
Original trägt es den schlichten Titel The Human Condition – gleich zu 
Beginn den schon zu dieser Zeit kursierenden posthumanen Futurismus, 
durch die »Flucht von der Erde in das Universum« endlich »der Gefan-
genschaft der Erde zu entkommen« (Vita Activa, 9). Das Motto – im Origi-
nal: »the first step toward escape from men’s imprisonment to the earth« 
– zitiert sie aus einem begeisterten Bericht über den Flug der Sputnik 1: 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


104 I. Theorie der T ischgesellschaf t

Am 4. Oktober 1957 war die Menschheit ihrem uralten Weltraum-Traum 
mithilfe der neuesten wissenschaftlich-technischen Fortschritte tatsäch-
lich ein Stück weit näher gekommen. Der kommunistischen Sowjetunion 
und ihrer Kosmonautik (die USA bezeichnete ihr Raumfahrtprogramm 
als Astronautik) war es gelungen, den ersten Satelliten in die Umlauf-
bahn der Erde zu schießen. Die Sputnik 1 gilt als Startschuss der kosmo-
astronautischen Raumfahrttechnologie in der Nachkriegszeit.10 Die er-
kennbar bewegte Zeitzeugin Arendt notiert: »Die Frage kann nur sein, ob 
wir unsere wissenschaftliche Erkenntnis und unsere ungeheuren techni-
schen Fähigkeiten in dieser Richtung zu betätigen wünschen.« (Ebd.) An 
dieser Stelle muss uns nicht interessieren, an wen Arendt damals bei die-
sem ›Wir‹ dachte. Wichtiger ist, welchen sozialphilosophischen und an-
thropoethischen Stellenwert sie dieser Richtungsfrage beimaß. Sie lässt 
diesbezüglich keinen Zweifel aufkommen: »Auf jeden Fall ist diese Frage 
eine politische Frage ersten Ranges, und kann schon aus diesem Grund 
nicht gut der Entscheidung von Fachleuten, weder den Berufswissen-
schaftlern noch den Berufspolitikern, überlassen bleiben.« (Vita activa, 9) 

Freilich ist es anders gekommen. Die Menschen haben seitdem das 
Vorbereitungsprogramm der Flucht von der Erde in das Universum sehr 
wohl den Fachleuten aus Wissenschaft, Technik und Politik überlassen. 
Doch glaube ich, dass die Skepsis, die schon Arendt hoffen ließ, berech-
tigt ist: »Wir wissen noch nicht, ob dies endgültig ist. Es könnte immer-
hin sein, dass es für erdgebundene Wesen, die handeln, als seien sie im 
Weltall beheimatet, auf immer unmöglich ist, die Dinge, die sie solcher-
weise tun, auch zu verstehen.« (Ebd., 10) Mit der bis heute fortwähren-
den ›Unverstandenheit‹ und Unentschiedenheit dieser Dinge erreichen 
wir erneut die epochale Gabelung auf dem Weg in unsere möglichen Zu-
künfte, die von Anfang an (in der Formulierung von Zygmunt Bauman) 

10 | Die Erkenntnis, dass der Systemfeind zum Start eines Raumschiffes in der 

Lage war, löste im Westen ein immenses Bedrohungsgefühl aus. ›Sputnik‹ schien 

zu bedeuten, dass die USA mit Interkontinentalraketen von der Sowjetunion aus er-

reichbar wären. Der Sputnikschock veranlasste die US-Regierung zur Gründung ihrer 

National Aeronautics and Space Administration (NASA) und führte in der Folge zu 

Umstrukturierungen und verstärkten Anstrengungen im Bildungs- und Forschungs-

bereich der westlichen Industrienationen: Der Beginn des Wettrüstens im Kalten 

Krieg der Systeme als Krieg um die Weltraum-Herrschaft. 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 105

unsere gemeinsame Reise durch das gastrosophische Paralleluniversum 
begleitet. 

Wir sehen nun: In den wenigen Jahrzehnten, die vergangen sind, 
seitdem erstmals – nämlich von Hannah Arendt – die Möglichkeit von der 
ewigen Unmöglichkeit einer besseren Welt im Jenseits philosophisch umkreist 
wurde, haben Wissenschaftler und Politiker die Weltraumfahrt massiv 
(mit buchstäblich astronomischen Subventionssummen) soweit vorange-
trieben, dass der kalifornische SpaceX-Investor Elon Musk von der tech-
nischen Machbarkeit eines greifbar nahen irdischen Exodus durch die 
politisch-ökonomisch forcierte Mars-Besiedelung tagträumen kann. In 
Zukunft könnte die Frage nur noch lauten, ob die »planetaren Auswan-
derer noch Menschen blieben«, was Arendt mutmaßte (ebd., 17)? Oder 
ob die »multiplanetare Spezies«, die der Silicon-Valley-Star-Visionär sich 
vor einem begeisterten Publikum wünscht, eher Cyborgs und künstlich 
intelligenten Humanoiden ähneln wird? 

Die Welt-Entscheidung

So oder so ergibt sich der sichere Weltuntergang einer posthumanen 
(postdemokratischen, postpolitischen, postgastrosophischen) Entwick-
lung daraus, dass das Zeitalter der technokratischen Weltraumfahrt den 
modernen Humanismus ›einer Wohlfahrt aller Menschen auf Erden‹, der 
den Menschenrechten und den menschheitlichen Entwicklungszielen 
der Vereinten Nationen zugrunde liegt, abgeschafft haben wird: Wir – Sie 
und ich und die allermeisten von uns letzten Menschen – werden den 
Mars nicht besiedeln, und die Marsianer werden keine Menschen sein, 
deren Überleben sich Menschen wie Arendt wünschen. Darum, denke ich, 
hat die entscheidende politische Frage – die Welt-Entscheidung – damit 
zu tun, wer auf der Erde wohnen bleibt, wie sich die Hinterbliebenen und 
Überlebenden organisieren und welche Menschlichkeit sie leben?11  

Wahrscheinlich ist die digitale Revolution, die der gesellschaftstheo-
retische Diskurs zusammen mit dem technokratischen Komplex seit ei-
niger Zeit in hoher Geschwindigkeit zu umkreisen liebt, gegenüber der 
Unmenschlichkeit des planetarischen Exodus noch das kleinere Übel der 
Welt-Politik. Sicher drohen mal wieder mächtige Kaufleute und ihre Pries-

11 | Paoli, Die Hinterbliebenen.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


106 I. Theorie der T ischgesellschaf t

ter, die Welt mit ihren geheimen (Daten-)Banken und ihrem vielen (vir-
tuellen) Geld-Segen zu beherrschen, und mittels smarter Algorithmen 
und gewaltiger Maschinenintelligenz die demokratischen Gesellschaften 
oder am Ende – in der ebenso finsteren wie nahenden Zeitenwende nach 
den Demokratien – sämtliche Staatsapparate zu kontrollieren, um die 
perfekt überwachte und manipulierte Bevölkerung wieder einmal einer 
totalen Herrschaft zu unterwerfen. Einer totalitären Herrschaft und Dys-
topie, die freilich kaum schlimmer und unmenschlicher sein kann als der 
Holocaust und der vergangene politische Totalitarismus, der von Arendt 
als eine der wenigen Überlebenden (und als geflüchtete Intellektuelle 
deutsch-jüdischer Herkunft) wie von kaum einem anderen Mensch de-
tailliert durchdacht worden ist. 

Einen unappetitlichen Vorgeschmack dieser Zeitenwende liefert der 
an der Hebräischen Universität von Jerusalem unterrichtende Historiker 
Yuval Harari – im Anschluss an seinen Weltbestseller Homo sapiens – in 
seiner 2017 publizierten »kurzen Geschichte von Morgen«. Harari skiz-
ziert die Morgendämmerung einer düsternen Zukunft, die entmensch-
lichte Welt eines dystopischen Dataismus. »Um Unsterblichkeit, Glückse-
ligkeit und göttliche Schöpfungskräfte zu erreichen, müssen wir riesige 
Datenmengen verarbeiten, die die Kapazität des menschlichen Gehirns 
weit überschreiten. Deshalb werden es Algorithmen für uns tun. Doch ist 
die Autorität von Menschen auf Algorithmen einmal übertragen, könnte 
das humanistische Projekt irrelevant werden. […] Deshalb droht der Da-
taismus dem Homo sapiens dasselbe anzutun, was der Homo sapiens 
allen anderen Tieren angetan hat.« Zu recht fragt er sich, »was aus Gesell-
schaft, Politik und Alltagsleben wird, wenn nicht-bewusste, aber höchst 
intelligente Algorithmen uns besser kennen als wir uns selbst?«12 

Das Gefängnis der Erde

Halten wir für die gegenwärtige Situation der conditio humana fest: Die 
Flucht von der Erde in das Universum und die virtuelle Verflüchtigung 
aus der menschlichen Welt in ein dataistisches Selbstbewusstsein, ge-
hören dem Szenario einer technokratischen Utopie an, die die digitale, 
humangenetische und transhumanistische Optimierung der Menschen 

12 | Hatari, Homo Deus. A Brief History of Tomorrow, 462 (Übersetzung HL).

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 107

oder von Menschenähnlichen vorantreibt. Diese wahrscheinlicher gewor-
denen Zukunftsbilder beweisen Arendts Weitsicht, wenn sie bereits vor 
sechzig Jahren notiert: »Das Bestreben, ›dem Gefängnis der Erde‹ und 
damit den Bedingungen zu entrinnen, unter denen die Menschen das 
Leben empfangen haben, ist am Werk in den Versuchen, Leben in der 
Retorte zu erzeugen oder durch künstliche Befruchtung Übermenschen 
zu züchten oder Mutationen zustande zu bringen, in denen menschliche 
Gestalt und Funktionen radikal ›verbessert‹ werden würden, wie es sich 
vermutlich auch in den Versuchen äußert, die Lebensspanne weit über 
die Jahrhundertgrenze auszudehnen.« (Vita Activa, 9)

Glaubt man Transhumanisten wie dem russischen Milliardär Dimitry 
Itskov, dann ist die Unsterblichkeit gottgleicher Geschöpfe nur noch eine 
Sache von wenigen Jahrzehnten. Schon seit geraumer Zeit proklamiert 
der junge Oligarch und Futurist öffentlichkeitswirksam die Überwin-
dung der menschlichen Mortalität mit den Mitteln moderner Technik. 
Seine euphorische Prognose: Schon in naher Zukunft soll das Gehirn 
samt Bewusstsein dank autonomer lebenserhaltender Systeme den eige-
nen Körper überdauern können. Später soll der Mensch durch die Mög-
lichkeiten der Kybernetik zu einer ganz neuen Spezies umgebaut werden, 
die mit dem herkömmlichen Homo sapiens nur noch den ›Geist‹ gemein 
hat und sonst in rein virtueller Form von holografischen Avataren oder 
durch robotische Körpergestalten in Erscheinung tritt. Der Wendepunkt, 
auf den Itskov mit einem entsprechenden Forschungsprojekt zusteuert, 
ist die »2045 Initiative«.13 

Was wie der Plot eines Science-Fiction-Films klingt, kann durchaus 
auf zahlreiche prominente Unterstützer und Vordenker zählen. Darunter 
beispielsweise Ray Kurzweil, die schillernde Ikone der Posthumanisten 
und nebenbei auch technischer Entwicklungsleiter bei Google. Bei ihm 
heißt der Tag X der Geburt des Supermenschen, der nicht mehr so sein 

13 | Vermutlich ist Dimitry Itskov bei dieser Wortwahl nicht der bitter-ironische 

Bezug zu Arendts Begrif f ›der Initiative‹ bewusst gewesen. Arendt jedenfalls würde 

sich heute bestimmt mit dem Projekt des russischen Wissenschaftsförderers be-

schäftigen. Sie schreibt: »Ein Blick in die Literatur der Science Fiction, um deren 

seltsame Verrücktheit sich leider noch niemand ernsthaft gekümmert hat, dürf te 

lehren, wie sehr die moderne Entwicklung gerade den Wünschen und heimlichen 

Sehnsüchten der Massen entgegenkommt.« Arendt, Vita Activa, 8.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


108 I. Theorie der T ischgesellschaf t

wird wie wir, der Superroboter, der den Mars erobern wird: »Singulari-
tät«.14 

Die Menschheit muss weniger den Silicon-Valley-Kapitalismus fürch-
ten, der durch die Weltherrschaft der digitalen Computer- und Internet-
giganten wie Google, Apple, Facebook, Amazon und Co. bedrohliche 
Gestalt annimmt. Noch bedrohlicher ist dessen Technosphären-Reser-
voir, in dem private Weltraumunternehmen wie SpaceX, Ocean Origin, 
Virgin Galactic oder Vulcan Aerospace auf vollen Touren daran arbeiten 
und darum wettrüsten, die Welt- und Selbst-Entfremdung der Menschen 
möglichst bald zu vollenden.15 Mit dem dataistischen Programm, das 
Traumbild von einer multiplanetaren Spezies zu verwirklichen, spricht 
der erfolgreiche Unternehmer Elon Musk lediglich aus, was die techno-
logische Wissenschaft schon immer getan hat. »Denn die Wissenschaft 
hat nur verwirklicht, was Menschen geträumt haben, und sie hat nur be-
stätigt, dass Träume keine Phantasie zu bleiben brauchen.« (Vita activa, 8)

Wie sehr die moderne Entwicklung gerade den Wünschen und heim-
lichen Sehnsüchten der Massen entgegenkommt, belegt die Tatsache, 
dass sich viele von uns jeden Tag freiwillig dehumanisieren. Freiwillig 
geben wir unsere Privatsphäre preis und unsere Individualität, indem wir 
viel online unterwegs sind, unsere Aktivitäten aufzeichnen lassen und 
ungehalten werden, sobald die Verbindung zum Internet auch nur für 
kurze Zeit unterbrochen sein sollte. Die Dehumanisierung der Menschen 
durch Algorithmen geschieht permanent um uns herum, nicht als Er-
gebnis irgendeiner erklärten politischen Entscheidung, sondern einfach 
durch die lebensweltliche Banalität täglicher persönlicher Entscheidung. 
In solchen Verhältnissen leben wir leichtfertig ohne Plan und Weltbild in 
den Tag hinein, und sorgen uns um das Upgrading solcher Eigenschaf-
ten, die das politisch-ökonomische System im Augenblick braucht, wäh-
rend wir gleichzeitig die Möglichkeit anderen Selbst-Seins vernachlässi-
gen oder sogar Anderes-Mensch-Sein degradieren.

Sehen wir die gegenwärtige Situation der conditio humana, ist nicht 
das (unausgereifte) Gegenprogramm entscheidend, welches Arendts 
Philosophie entwarf, um uns vor der dystopischen Zukunft einer totalen 
Weltentfremdung und Selbstvernichtung zu bewahren. Denn ihre Gegen-

14 | Kurzweil, Menschheit 2.0: Die Singularität naht.

15 | Schughart, SpaceX, Blue Origin und Virgin Galactic: Wer steht wo im Wettlauf 

ins All?

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 109

mittel haben kaum gewirkt. Ohnehin würde nur die Wiederbelebung des 
politischen Handelns, wie sie es dachte und zur Sprache brachte, ganz 
sicher nicht reichen. Erst recht nicht das Heidegger’sche Vertrauen auf 
die Sprache und das Denken – eine Liebhaberei ihres zeitweiligen Liebha-
bers, von der sich Arendt zeitlebens nicht distanzierte. Nein, so wenig wie 
Heideggers antipolitische Zuflucht in den erneuten Glauben, dass »uns 
nur noch ein Gott retten kann«, die Menschheit retten wird, so fragmen-
tarisch ist Arendts Utopie einer humanen Welt geblieben. 

Eupr a xen: Grundtätigkeiten eines humanen Seins

Zu entdecken ist vielmehr die Tatsache, dass bei ihr überhaupt die Frage 
nach den »Grundbedingungen menschlicher Existenz« und »den Grund-
tätigkeiten« eines wirklichen Menschseins als weltpolitische Frage ersten 
Ranges gestellt und in die Richtung einer Rückkehr zur Erde und eines 
erwünschten Ankommens-in-der-Welt zu beantworten versucht wird. 
Arendts grundbegriffliche Unterscheidung zwischen drei anthropologi-
schen Handlungstypen ist ein wahres Ereignis innerhalb der Geschich-
te des philosophischen Denkens. Denn mit dem, wie sie selber sagt, 
eigentlich »sehr einfachen« Gedanken, die sozialen und ontologischen 
Spezifika des menschlichen »Arbeitens«, »Herstellens« und »Handelns« 
verstehen zu wollen, sind ihr zwei entscheidende Weichenstellungen ge-
lungen: Erstens einen Weg in die utopische Leere eines Alltagslebens zu 
weisen, welches nicht länger von Vollzeit-Lohnarbeit fremdbestimmt ist. 
Zweitens revolutioniert die Erkenntnis, dass Handeln – engl. Action, gr. 
Praxis – ein spezifisches Mensch-Seinkönnen möglich macht, das tradi-
tionelle Seinsdenken sowohl der philosophischen Ontologie von Platon 
bis Heidegger als auch unseres lebensweltlichen Selbstverständnisses 
dessen, was ›wirklich ist‹.

An dieser Stelle sei bemerkt: Hätte Arendt – zusätzlich zu ihrer Theo-
rie des politischen Handelns – noch eine Theorie des ethischen Handelns 
ausgearbeitet (was sie ihrer Nachwelt überließ), wüssten wir heute auch 
mehr über die Wirklichkeit des ethischen Selbsttätigseins, der Eupraxis. 
Denn ihr fortgesetzter ›innerer Dialog‹ mit dem Gründer der westlichen 
Philosophie Sokrates und mit der demokratischen Gesellschaft Athens 
hätte zu dem Ergebnis führen können: Die spezifische Praxis, ethisch 
Gutes zu tun, lässt sich ohne Weiteres mit einem eigenen Begriff – der 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


110 I. Theorie der T ischgesellschaf t

Eupraxia – begreiflich machen. Zwar fand dieser zentrale Begriff der 
antiken Ethik keinen Eingang in die späteren deutschsprachigen Über-
tragungen des altgriechischen Denkens, doch ist die programmatische 
Verwendung des Eupraxis-Begriffs in den Originaltexten immer noch 
greifbar. Das historische Wörterbuch der Philosophie erläutert die Hin-
tergründe: »Vor allem im Umfeld des Sokrates wird über die Eupraxia 
nachgedacht. Sokrates hat sie als das wichtigste Bestreben des Menschen 
angesehen, die als das Ergebnis eines Lernens und Sichbemühens er-
klärt und vom bloßen Zufallsglück abgehoben wird.«16 Der klassische 
Sokrates-Biograph Xenophon erinnert sich an die sokratische Unter-
scheidung zwischen dem zufälligen Glück (Eutychia) und der Eupraxia. 
Eupraxis bezeichnet die (geglückte) Praxis, sich zwecks des Guten zu 
betätigen, und das (gelebte) Glück, ethisch handeln und dergestalt das 
Selbsttätigsein aktivieren oder praktizieren zu können.17 

So, wie diese Abgrenzung der Eutychia von der Eupraxis ursprünglich 
gemeint war, versucht sich der Sokrates-Experte Heinrich Maier klarzu-
machen, »blickt sie wohl auf den – modern gesprochen – energistischen 
Charakter des sittlichen Glückes hin, und Eupraxis ist das sittliche Glück. 
Wie dem auch sei: So viel geht aus allen unseren Quellen mit Sicherheit 
hervor, daß der Inhalt des vollkommenen Lebens für Sokrates ein Han-
deln war, ein Sichbetätigen (ta heauton prattein) in dem Lebenskreis, in 
den Natur und Schicksal den Menschen hineingestellt haben; Glück aber 
ist dieses Handeln, dieses Sichbetätigen, sofern an dasselbe Befriedigung 
gebunden ist.«18 

Hier müssen diese Dinge nicht weiter vertieft werden. Doch ist es 
hilfreich, bei Arendts Unterscheidung zwischen den drei menschlichen 
Grundtätigkeiten des Arbeitens, des Herstellens (Poiesis) und des Han-
delns (Praxis) stets die Janusköpfigkeit des Praxis-Begriffs präsent zu 
haben. Denn letztlich sind es die lebensbereichspezifischen Formen der 
Praxis des Guten – die Eupraxen –, in denen sich das gute Leben in einer 
besseren Zukunft verwirklichen könnte. 

Mit der Aussicht »auf eine Arbeitsgesellschaft, der die Arbeit aus-
gegangen ist, also die einzige Tätigkeit, auf die sie sich noch versteht« 

16 | Historisches Wörterbuch der Philosophie, Ar t. Praxis, praktisch, 1278; Me-

morabilien 3, 10, 14.

17 | Xenophon, Erinnerungen an Sokrates, III 9, 14.

18 | Maier, Sokrates: Sein Werk und seine geschichtliche Stellung, 332.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 111

(Vita activa, 12), blickte Arendt schon früh weit über den gesellschafts-
theoretischen Tellerrand des marxistischen Weltbildes, einschließlich 
der kritischen Theorie der Frankfurter Schule und ihrer schulphilosophi-
schen Erbverwalter. Parallel zur ultimativen Flucht in neue Welten auf 
fernen Planeten sah sie durch fortschreitende Automation und technolo-
gische Maschinisierung das epochale Ende der bürgerlich-proletarischen 
Arbeitswelt kommen. Allerdings habe ich nie verstanden, warum die 
Theoretikerin des Rechts, Rechte zu haben, das so menschliche Recht 
auf Faulheit oder einen arbeitslosen Alltag (wie zu Sokrates Zeiten) ver-
schwieg. 

Die gleichnamige Gesellschaftsutopie – das Recht auf Faulheit –, ent-
warf kein anderer als der Schwiegersohn von Karl Marx: Der Arzt Paul La-
fargue plädierte schon 1880 – wie zeitgleich ebenso Friedrich Nietzsche, 
William Morris oder Peter Kropotkin – für ein Menschenleben, das nicht 
länger Sklave der üblichen Lohnarbeit ist, sondern genug Zeit für Muße 
und wichtigere Dinge bietet. Drei Stunden Arbeit am Tag für Jeden sei 
genug, jede weitere Stunde demontiere die Menschenwürde. Für den Uto-
pisten Lafargue ist »die Maschine der Erlöser der Menschheit, der Gott, 
der den Menschen von […] der Lohnarbeit loskaufen, der Gott, der ihnen 
Muße und Freiheit bringen wird.«19 

Wen wundert’s: Das Recht auf Faulheit wurde ein publizistischer Er-
folg. Bis auf das Kommunistische Manifest wurde im 19. Jahrhundert kei-
ne andere sozialrevolutionäre Schrift in so viele Sprachen übersetzt. Von 
Russland bis Spanien belegen Berichte, wie häufig die Broschüre Anlass 
zu hitzigen Diskussionen in Arbeiterversammlungen bot. Die Offenba-
rung, an der eigenen Misere mit Schuld zu haben, musste – und es muss 
heute erst recht – jeden angepassten, pflichtbewussten oder sonstwie 
ganz normalen Arbeitnehmer provozieren oder wenigstens nachdenklich 
machen. 

Selbst nicht faul genug, fluchte Lafargue eifrig über die »Schande der 
Proletarier!«, kritisierte heftig die »Arbeitsliebe« und die »Arbeitssucht« 
als »sonderbaren Wahnsinn« der »Arbeiterklasse der Länder, in denen 
die kapitalistische Zivilisation herrscht«; beschimpfte sie als »Maschi-
nensklaven« und politisch untätige »Idioten«. Das veraltete Recht auf 
Arbeit – durch das Marxisten und Linke, in harmonischem Einklang mit 
sämtlichen Kapitalisten und Arbeitgebern, schon viel zu lange eine der 

19 | Lafargue, Das Recht auf Faulheit, 64.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


112 I. Theorie der T ischgesellschaf t

menschlichen Grundtätigkeiten totalisieren anstatt die Menschheit von 
den längst brüchigen Fesseln der Arbeit zu befreien – ist auch im arend-
tianischen Weltbild das eigentliche Hindernis für »höhere und sinnvol-
lere Tätigkeiten, um deretwillen die Befreiung sich lohnen würde.« (Vita 
activa, 11) Dieser nicht-marxistischen und dabei anti-kapitalistischen Be-
freiungsphilosophie ist es immerhin zu verdanken, dass der Topos ›vom 
Ende der Arbeit‹ in den 1960er Jahren der Nachkriegsgesellschaft endlich 
etwas Schwung bekam und in den zurückliegenden Jahrzehnten spürbar 
an Fahrt gewonnen hat. 

Selbstverständlich zeigt sich Arendt zutiefst davon überzeugt, dass, 
so wenig wie möglich arbeiten zu müssen, kein Fluch ist, sondern für 
die allermeisten von uns die Erfüllung eines uralten Wunschtraums wäre 
(– ähnlich des uralten Wunschtraums, die Gefangenschaft auf der Erde 
in Richtung himmliches Mars-Paradies zu verlassen). Wenn Maschinen, 
Computer, Roboter, selbstfahrende Autos, 3D-Drucker, überhaupt das 
Internet der Dinge und der künstlichen Intelligenzen usw., die meiste 
Arbeit für uns erledigen werden, wird unser Alltag mit weniger Lohnarbeit 
gleichwohl nicht automatisch einfacher. Er könnte jedoch besser werden, 
demokratischer, freundschaftlicher, genussvoller, bewegter, wissbegieri-
ger, faulenzender und müßiggängerischer, eben menschlicher. Das ent-
scheidende Problem, vor dem unsere Gesellschaft in Zukunft steht, ist 
nicht, neue Jobs zu schaffen. Das erstrebenswerte Abenteuer, das vor uns 
liegt, besteht darin, solche humanisierenden Tätigkeiten zu kultivieren, 
die Replikate der Spezies Homo sapiens einfach – nicht automatisch, aber 
selbsttätig und autonom – besser können als serienmäßig ausgestattete 
Cyborgs und mit Superalgorithmen optimierte Robo sapiens. Ohnehin 
sollten wir nicht zu viel Respekt vor diesen evolutionären Irrläufern ha-
ben: Unfähig wie sie sind im Umgang mit gutem Essen! 

Hungrige Human-Algorithmen  
und vielgestaltiges Menschseinkönnen

Menschen müssen etwas tun, sonst werden sie verrückt. Was indes wer-
den sie den lieben langen Tag mit sich anstellen, sobald ihr aktueller Zen-
tralstern – DIE ARBEIT, um die sich alles kreist – wie eine alte Sonne 
verglüht und wirklich als roter Zwerg (der vom eintönigen Kapitalismus 
und vom roten Marxismus der Arbeiterbewegung gleichermaßen künst-

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 113

lich übergroß gemacht) erloschen sein wird? Eine Antwort auf die sich 
ausbreitende Leere nach diesem kollektiven Schicksal des Endes der 
Arbeitsgesellschaft sind Rauschmittel und Computerspiele – oder Fuss-
ballfun und Wirgefühle in der Menge. Massen an Arbeitslosen – also an 
›unbrauchbaren Kräften‹, ›überflüssigen Menschen‹ – könnten einen gro-
ßen Teil ihrer Zeit, wie manche prophezeien, in 3D-Virtual-Reality-Welten 
verbringen, die sie mit weit mehr Vergnügen und motivationaler Teilha-
be versorgen würden, als die trostlose Außenwelt eines sterbenden und 
menschlich entseelten Planeten. Natürlich werden solche Entwicklungen 
dem liberalen Ideal von der Würde des Menschen den letzten Todesstoß 
verpassen: Was sollte so würdevoll an irrsinnig langsam rechnenden Or-
ganismen und ständig hungrigen Human-Algorithmen sein, die ihren 
Tag mit künstlichen Erfahrungen in virtuellen Traumwelten vergeuden 
und zwischendrin immer wieder kostbare Futtermittel brauchen?  

Inmitten des ›aufsteigenden Evolutionsprozesses des intelligenten 
Lebens‹, der kurz davor ist, menschliche Vernunft – das Geist-Sein als 
unser höchstes Vermögen und einziges einstiges Gut-Sein – zu gottglei-
chen Superlativen zu perfektionieren, entdeckt Arendt plötzlich ein neues 
Mensch-Seinkönnen: Denn, menschlich zu sein, kann man ganz banal 
durch das, was Menschen »tun, wenn sie tätig sind« (Vita activa, 12). Nur 
ist hinzuzufügen: Zum Tun in Form des Tätig-Seins gehört beispielswei-
se: Freund-Sein, Musikerin-Sein, Sportler-Sein, Koch-Sein, Kritikerin-
Sein, Gerecht-Sein, Unecht-Sein, Beteiligt-Sein, Handelnd-Sein, Faul-
Sein, Mann-Sein oder Frau-Sein und alle selbstzwecklichen Tätigkeiten 
oder Aktivitäten, durch deren Praxis die so Aktiven so tätige Menschen sind 
– eben freundlich, musikalisch, sportlich, gut kochend, kritisch, gerecht, 
engagiert, faul, männlich, weiblich etc.

An den Wendepunkt vom täglichen Tätig-Sein zum allgegenwärtigen 
Design sei kurz erinnert: Von Platon über Marx bis Heidegger stellte die 
philosophische Theorie des Seins lediglich eine einzige Seinsweise in den 
Mittelpunkt ihres Wirklichkeitsverständnisses – das Hergestellt-Sein, gr. 
Poiesis. Während alles Seiende seit Platon durch den Geist (bzw. »die Idee« 
und »Gott«), bei Marx umgekehrt durch die Arbeit hergestellt ist (»das 
Sein bestimmt das Bewusstsein«), gelang es schließlich und ausgerech-
net dem Nazi-Mitläufer Heidegger die menschliche Wirklichkeit (»das 
Sein«) poetischer zu denken: Seit Heidegger ist ein anderes Sein denkbar 
geworden, kein hergestelltes Sein (Gegenstände, Objekte, Produkte: Din-

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


114 I. Theorie der T ischgesellschaf t

ge und Design-Artefakte), sondern das durch menschliche Sprech-Akte 
sprachlich Sein-gelassende Seiende, dass etwas ›ist‹. 

Von Heideggers Seinsdenken intensiv beeinflusst, ging Arendt noch 
einen wichtigen Schritt weiter, indem sie an jenen Ursprung der europäi-
schen Philosophie zurückkehrte, wo die Menschen noch das Tätig-Sein 
anstelle der Arbeit wertschätzten. Aus der Lebenserfahrung des klassi-
schen Polis-Alltags heraus stellte die sokratisch-aristotelische Philosophie 
die Praxis höherer, nämlich selbstbestimmter, freier Tätigkeiten – das Han-
deln, die Vita activa, das Bios praktikos – in den normativen Mittelpunkt 
eines dem Menschen würdigen, humanen Seins. An diese so bedeutende 
Weggabelung der conditio humana zurückgekehrt, interpretiert Arendt 
jedoch die aristotelische Bestimmung von ›Praxis‹ ausschließlich als 
›politisches Handeln‹ und sieht darüber hinweg, dass Aristoteles (darin 
Sokrates folgend) auch andere Tätigkeiten in anderen Lebensbereichen 
als Praxis bezeichnet. (Insbesondere die Freundschaftspraxis, tätiges 
Freundsein wird von der aristotelischen Ethik behandelt.20) 

Mit der systematischen Beschränkung der Praxis auf den Bereich des 
im arendtischen Sinne Politischen – durch die Gleichsetzung des Bios 
praktikos mit dem Bios politikos: des menschlichen Tätig-Seins mit der 
täglichen Beteiligung am demokratischen Leben der Polis – entscheidet 
sich ihre Philosophie für eine ebenso fatale wie in der Sache falsche (un-
aristotelische und letztlich auch antigastrophische) Vereinseitigung des 
menschlichen (nicht bloß praktischen, sondern spezifisch praxischen) 
Tätig-Seins: »Was nun den Bios praktikos angeht, so liegt der Hauptunter-
schied zwischen diesem aristotelischen Begriff und der späteren Vita ac-
tiva darin, dass Aristoteles damit ausdrücklich nur den Bereich des im 
eigentlichen Sinne Politischen meinte, und mit ihm das Handeln (prat-
tein) als die im eigentlichen Sinne politische Tätigkeit.« Wie es in einer 
zentralen Passage ihres Hauptwerkes heißt (Vita activa, 19).   

Weil es mir hier, wie gesagt, nicht möglich ist, das Verständnis einer 
ausgereiften Ontologie der Praxis – als Form eines menschlichen Tätig-
Seins – zu vertiefen, will ich wenigstens in Anknüpfung an Arendt einen 
weiteren Grundgedanken des Praxismus ansprechen.21 Denn mithilfe 

20 | Ausführlich sind diese Dinge dargestellt in: Lemke, Freundschaft. Ein Essay.

21 | Die Einführung des Begrif fs Praxismus, als handlungstheoretisches Pendant 

zum Konvivialismus, dient hier zur praxologischen Abgrenzung gegenüber ande-

ren Praxistheorien wie dem Pragmatismus und neueren Ansätzen der Praxeologie. 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 115

des Praxismus und eines praxistischen Menschenbildes könnten wir die 
Welt-Entscheidung in eine humane Richtung wenden: Der praxistische 
Praxisbegriff und die praxologischen Wirklichkeiten eines Selbsttätig-
seins nehmen den (›feministischen‹) Gedanken »der Natalität« – auf, den 
die Philosophin in die (›männlichen‹) Wirklichkeiten eines rein technisch 
hergestellten Seins oder des rein geistigen Selbstbewusstseins einführt. 
Arendt erläutert dazu: »Der Neubeginn, der mit jeder Geburt in die Welt 
kommt, kann sich in der Welt nur darum zur Geltung bringen, weil dem 
Neuankömmling die Fähigkeit zukommt, selbst einen neuen Anfang zu 
machen, d.h. zu handeln. Im Sinne der Initiative – ein initium setzen.« 
Anders gesagt: Weil, tätig zu sein, nichts ist, das einfach da ist, sondern 
das Tätig-Sein nur ist, sofern es vom tätigen Selbst als Neuankömmlin-
gen jedes Mal initiiert – in die Welt geboren, sprich: getan – wird, verwirk-
licht sich im Tätig-Sein ein fortwährender Neubeginn, ein Ankommen in 
der Gegenwart des Hier und Jetzt des Tuns. 

Diese Praxisphilosophie der Initiative und des Tätig-Seins liegt mitt-
lerweise, im Umweg über den späten Foucault und dessen Ansätze zum 
Verständnis von »Freiheitspraxis«22, in der durchdachteren Form einer 
»performativen Theorie der Identitätskonstruktion« vor, wie sie die femi-
nistische Philosophin Judith Butler vertritt. Butler hat ihren performa-
tivitätstheoretischen Praxisbegriff in den letzten Jahren weiter ausdiffe-
renziert und mit ihren Anmerkungen zu einer performativen Theorie der 
Versammlung sogar bis an den Bereich des im arendtianischen Sinne Poli-
tischen herangeführt.23 

Das Entscheidende eines performativen oder praxologischen Seins-
denkens versteckt sich in einer einfachen Tatsache: Wenn das, was wir 
›Menschen‹ – neben anderen Formen des Daseins und Bewusstseins 
– sind, das unbeständige und veränderliche, so oder so zu gestaltende, 
immer wieder neu zu aktivierende Resultat eines Tätig-Seins ist, dann 
kommt es auf jeden selbst von uns an, aus eigener Initiative entsprechend 
tätig zu sein: So viel oder so wenig Anarchismus des Selbst-Tuns steckt in 
jedem Praxismus, der sich als Weiterentwicklung der arendtianischen 

Darüber hinaus geht es mir bei diesem Begrif f um die anthropoethische oder welt-

anschauliche Dif ferenz zum Idealismus, Materialismus, Marxismus, Kapitalismus, 

Sozialismus, Rationalismus, Naturalismus, Dataismus usw.

22 | Lemke, Kritik des populären Gouvernmentalitäts-Diskurses.

23 | Butler, Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


116 I. Theorie der T ischgesellschaf t

(als einer nicht-marxistischen) Philosophie der Praxis versteht. Wenn die 
Arbeitsgesellschaft demnächst nicht mehr vom Arbeitsleben und dessen 
Freizeit-Konsum-Reproduktionslogik beherrscht ist, dann gibt es also 
immer noch genug Anderes und Besseres zu tun – so der Weckruf von 
Hannah Arendt.    

Mit ›Re volution‹ e tw as anzufangen wissen…

Selbstverständlich käme es in Zukunft und im Sinne einer humaneren 
Entwicklung der Menschheit darauf an, unbedingt auch die Demokratie 
zu retten oder zumindest für sie zu kämpfen.24 Viele haben damit längst 
angefangen. Alle, die politisch aktiv sind, die sich in irgendeiner zivil-
gesellschaftlichen Initiative engagieren, die Mitglied einer Partei sind 
und darüber hinaus sogar Parteiarbeit leisten, die sich an den Aktivitäten 
einer Nichtregierungsorganisation beteiligen oder die in ihrer Gemeinde 
oder ihrem Stadtteil in regelmäßigen Treffen ein Stück weit Demokratie 
mitgestalten, tun das, was Arendt so begeistert als politisches Handeln 
und Miteinander-Reden beschrieb. 

In ihrer 1963 veröffentlichten Abhandlung zur Geschichte und Eigen-
art der verschiedenen Revolutionen zeigt sie sich fasziniert vom radikal-
demokratischen Alltagsleben während der sogenannten Amerikanischen 
Revolution. Vergegenwärtigen wir uns kurz den Kontext ihrer revolu-
tionstheoretischen Arbeit: Vor dem historischen Hintergrund des da-
maligen Vietnamkriegs der Amerikaner und angesichts der drohenden 
Selbstauslöschung durch einen technisch erstmals möglich gemachten 
Atomkrieg einerseits, sowie ›der Gewaltfrage‹ innerhalb der linken Wi-
derstandskämpfe der 1960er Jahre andererseits, will Arendt gewaltsame 
und kriegerische Gesellschaftsentwicklungen – im Namen der ›Freiheit‹ 
– von der tatsächlichen Verwirklichung menschlicher Freiheit durch hu-
mane Praxis abgrenzen. Mithilfe des exemplarischen Rückgriffs auf die 
amerikanische Unabhängigkeitsbewegung am Ende des 18. Jahrhunderts 
erklärt sie: »Die Amerikaner wussten offenbar, dass öffentliche Freiheit in 
der unmittelbaren Anteilnahme an einem öffentlichen Leben besteht und 
dass die öffentlichen Angelegenheiten, in denen sie tätig waren und die 
einen nicht unwesentlichen Teil ihrer Lebenszeit beanspruchten, ihnen 

24 | Negri/Hardt, Demokratie! Wofür wir kämpfen.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 117

keine Last bedeuteten, sondern im Gegenteil ein Gefühl innerer Befriedi-
gung verschafften, das sie in keiner rein privaten Beschäftigung zu finden 
vermochten.«25

Arendt wusste noch nichts vom utopischen Potenzial einer digita-
len E-Democracy und von internetbasierten Beteiligungsformen. Was 
uns einer zukunftsfähigen Entwicklung der Menschheit wirklich näher 
bringt, wäre nicht etwa (wie neuerdings wieder in Mode) der schlaraffen-
ländliche Utopismus eines bedingungslosen Grundeinkommens (BGE) 
– das fantastische Wunschdenken der verkehrten Welt einer eierlegen-
den Wollmilchsau. Es wäre wohl vielmehr in Arendts Sinne, stattdessen 
neben weiteren Innovationen eine smarte Belohnung für die politische 
Arbeit aller, die sich an dem aktiven Mitgestalten des ›Gemeinwesens‹ 
beteiligen, einzuführen. Als einfaches Parteimitglied war ich eine Zeit 
lang für die Hamburger Grünen im Kulturausschuss Bezirk Mitte tätig, 
damals wurde die Anwesenheit an den mehrstündigen Sitzungen, ein-
schließlich der erforderlichen Vorbereitungszeit, mit lustigen 48 DM 
oder so honoriert. Das entsprach weniger als irgendeinem Mindestlohn. 
Doch diese belohnte Arbeit der politischen Basis-Praxis war immer noch 
weit mehr als die Milliarden an unbezahlten Arbeitsstunden, mit denen 
›ehrenamtlich Tätige‹ dem Gemeinwohl dienen, einen Gutteil ihrer Le-
benszeit öffentlichen Angelegenheiten widmen und durch ihr gagenloses 
›Engagement‹ die Welt humaner machen. 

Bislang wird nur ein kleiner Prozentsatz der Weltbevölkerung da-
für bezahlt, sich um Politik zu kümmern. Die hauptberuflichen Partei-
politiker und Regierungstätigen sind – wie hierzulande die meisten mit 
Beamtenprivilegien alimentierten Staatsdienst-Leistenden – sogar mit 
überdurchschnittlich auskömmlichen Gehältern und Versorgungsan-
sprüchen ausgestattet. Anders als ihre Mitbürger, denen sie ihre lukrative 
und vielfach noch lebenslange Anstellung verdanken, und die ihrerseits 
weit weniger Lohn für ihre tägliche Arbeit bekommen, erhöhen sich Par-
lamentarier sogar ihre Diäten regelmäßig selber. Doch dringlicher als die 
interessante Frage, wie viel Lohn als politisches Investment für ›basis-
demokratische Daseinstätigkeit‹ gerecht wäre (wie man sie anlehnend an 
die so genannte ›staatliche Daseinsvorsorge‹ bezeichnen könnte), und der 
langweiligen Frage, woher das nötige Geld käme (wozu es auch in der 
BGE-Debatte bislang keine klare Antwort gibt): Dringlicher scheint mir 

25 | Arendt, Über die Revolution, 152.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


118 I. Theorie der T ischgesellschaf t

die demokratiepolitische Eutopie, dass nicht länger nur eine kleine Elite, 
sondern schon mal alle Bürgerinnen und Bürger entsprechend belohnt wer-
den, die sich schon jetzt in der einen oder anderen daseienden Form für 
das Gemeinwesen und das Wohl Aller selbsttätig engagieren und die für 
die allen gemeinsamen Anlegenheiten in Form einer solchen basisdemo-
kratischen Daseinstätigkeit aktiv sind. Seit der Einführung der finanziell 
belohnten repräsentativen Demokratie verzichten die allermeisten Bür-
gerinnen und Bürger auf ihre politische Präsenz, so dass ein exklusiver 
Club von Regierungskünstlerinnen, Polit-Profis und -Profiteuren alles 
tun und lassen kann, um ›von oben‹ – immer noch wie Alleinherrscher in 
vor- oder nachdemokratischen Zeiten – mithilfe der Macht und der Mittel 
der Staatsgewalt ihr ›untertäniges Wahlvolk‹ mit einer apolitischen Exis-
tenz zufrieden zu stellen. 

Angesichts des postdemokratischen Zustandes des gegenwärtigen 
Politikbetriebes wird den meisten von uns die utopische Vorstellung 
widerstreben, dass ›ein politisches Leben‹ – ein Alltag voll von Debatten, 
Gremienarbeit, Beratungen, aufgeschobenen Beschlüssen, Oppositionen, 
Lobbyismen usw. – Menschen wirklich Freude bereiten könnte. Doch 
Arendt ging es genau darum: Um das öffentliche Glück (public happi-
ness), die politischen Angelegenheiten (res publica) selbst zu gestalten, 
statt deren Gestaltung Anderen (Berufspolitikern, Nichtwählern, Wahl-
maschinen, Großkonzernen, Lobbyisten, Kriegstreibern, Antidemokra-
ten usw.) zu überlassen. Sie hätte sich jedenfalls gefreut über revolutionä-
re Ideen wie »In lokalen und überschaubaren Formen der partizipativen 
Demokratie liegt die Zukunft!« oder über das Utopia eines »Europas der 
vereinten Regionen«26 – als Alltagserfahrung von europäischen Bürgerin-
nen und Bürgern: Eutopierinnen und Europianern, die nicht nur ein ähn-
liches Arbeits- und Konsumleben, sondern auch ein gemeinsames politi-
sches Leben haben. Denn die Zukunft einer von viel zu viel Arbeitszeit 
befreiten Menschheit entscheidet sich maßgeblich auch darin, ob sich das 
Glück eines politischen Lebens – also die Praxis, einen Teil seines tägli-
chen Lebens der radikaldemokratischen Selbstorganisation des Gemein-
wesens zu widmen – als ein weiteres Kriterium im Weltglücksbericht der 
Vereinten Nationen widerspiegeln wird oder nicht. Damit Menschen in 
einer Welt mit weniger Broterwerb durch Lohnarbeit glücklich sein kön-
nen, müssen sie genügend Zeit und Energie darauf verwenden, sich (ge-

26 | Guérot, Warum Europa eine Republik werden muss: Eine politische Utopie.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 119

meinsam) Selbst – das Humane an ihnen – zu kultivieren; dazu gehört 
ganz gewiss ein kluger Umgang mit digitalen Technologien, dazu gehört 
erst recht politische Praxis im eigentlichen arendtschen Sinne wie in an-
thropoethisch erweiterter Gestalt. Etwa in Gestalt der welt-politischen 
Praxis einer guten Esskultur als Geburt einer globalen regionalen, gloka-
len Gastropolis. 

Was also heisst hier anthropoe thische Re volution?

Eine letzte Zutat für das mise en place einer haute cuisine à la Arendt fehlt 
uns noch – nämlich der freizuschälende Kern sämtlicher Revolutionen. 
Der Konstruktionsfehler der Französischen Revolution im Vergleich zur 
Amerikanischen Revolution war, ihr zufolge, dass im revolutionären 
Frankreich von 1789 in nuce lediglich die Entwicklung zur repräsentati-
ven Demokratie entstand und somit – zusammen mit dem leeren (sozial 
weitgehend unerfüllt gebliebenen) Versprechen universeller ›Menschen-
rechte‹ – eine nationalstaatliche Politik von oben installiert wurde. Eben 
im Unterschied zur wenigstens zeitweiligen Erfahrung des öffentlichen 
Glücks eines radikaldemokratischen Tätig-Seins der Amerikaner und der 
gesellschaftlichen Verbesserung durch kerniges Handeln von unten. 

Bereits 1909 hatte sich der schon erwähnte Kropotkin diesen Kern 
jeder humanen Revolution in seiner umfangreichen Studie zur Französi-
schen Revolution (die Arendt unerwähnt lässt) als Kritik am autoritären 
Kommunismus der Marxisten klargemacht.27 Es ist ohnehin bemerkens-
wert, dass die Geistesverwandtschaft der sehr ungleichen Freiheitsdenker 
(Kropotkin veröffentlichte seine gastropolitische Brotfrage-Philosophie 
unter dem englischen Originaltitel Freedom, Act for Yourselves) deutlich 
hervortritt, sobald man im Prinzip ›der gleichberechtigten und freiwil-
ligen, aktiven und gemeinsamen Selbstorganisation der Menschen‹ den 
anarchistischen Kern der arendtianischen Kost entdeckt und eigens her-
ausarbeitet. Jedenfalls erkannte der adlige Anarchokommunist Kropotkin 
mit Blick auf die miserable Ernährung und die akute Hungersnot des 
Volkes – meines Erachtens hat er es verdient, auch als Gastrokommunist 
geadelt zu werden – und im Widerspruch zur üblichen Fokussierung auf 
den Sturm auf die Bastille: »Wir haben im Allgemeinen die dramatische 

27 | Kropotkin, Die französische Revolution 1789-1793.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


120 I. Theorie der T ischgesellschaf t

Seite der Revolution studiert, aber ihr wahrhaft revolutionäres Werk liegt 
nicht in der Inszenierung, in dem Kampf der ersten Tage, im Barrika-
denbau usw., denn dieser Kampf, dieses erste Scharmützel ist bald ent-
schieden. Erst nach der Niederlage der alten Regierungen beginnt das 
eigentliche Werk der Revolution. […] Das Recht auf Wohlstand ist die so-
ziale Revolution, das Recht auf Arbeit ist günstigstenfalls ein industrielles 
Zuchthaus.«28

Weil eine soziale Revolution mehr ist als die Revolte und der Sturz 
einer Regierung, gehört zur Befreiung aus der kapitalistischen Arbeits-
gesellschaft durch wirklich revolutionäre Werk-Tätigkeit die schlichte 
Tat-Sache, »das kommunistische Prinzip in tausend und abertausend 
Kundgebungen des Lebens zur Geltung zu bringen« (ebd., 59). Diese all-
mähliche Transformation der gesellschaftlichen Lebenspraxis verlangt 
zugleich, so der Bestseller-Humanist, »das Erwachen der menschlichen 
Intelligenz, die Verzehn-, Verhundertfachung des Erfindungsgeistes« 
(ebd., 213). Mit anderen Worten, dem Leben der Menschen reichlich Sinn 
und erst recht gutes Brot zu geben, und gute Pläne für den Tag zu machen 
(beispielsweise das Brot selber zu machen), könnte das Abenteuer der Zu-
kunft sein. Es wäre das Abenteuer einer zu gestaltenden Zukunft, deren 
Humanität immer wieder neu in einem endlosen Hier und Jetzt beginnt. 

Obgleich von diesen Dingen in Arendts Ausführung zu wahrhaft re-
volutionärer Praxis nicht die Rede ist, besteht kein Zweifel, dass die täg-
lichen Initiativen zur Weltverbesserung – zur Befreiung der planetaren 
Weltentfremdung, gegen die Arendt als eine der ersten Neohumanisten 
philosophischen Widerstand leistete – nur wirksam werden durch Myria-
den kollektiver Aktionen von kommunistischer, commonistischer, konvi-
vialer oder (wie auch immer zu bezeichnender) menschlicher Intelligenz. 

Die anthropoethische Revolution wäre ›die Geschichte‹, in der die 
Menschen über genug Zeit für die tägliche Praxis von freien Tätigkeiten 
verfügen, während sozialtechnokratische Revolutionen lediglich durchset-
zen, dass sich das gesellschaftliche Leben den stärksten Kräften anpasst. 
Die stärksten Kräfte können Herrschaftsverhältnisse sein, wie im Falle der 
Französischen, der Russischen oder der Deutschen Revolution (von 1989). 
Es können ebenso – und häufig in Kombination damit – politisch-ökono-
mische Systeme sein, wie im Falle der neolithisch-agrarischen, der früh-
industriellen, der konsumkapitalistischen oder der digitalen Revolution. 

28 | Kropotkin, Die Eroberung des Brotes, 51 und 56.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 121

Die Frage ist also, ob der Konsumenten-Zuschauer-Bürger des Anthropo-
zäns sein politisches Weltgestaltungs- und Machtpotenzial weiter freiwil-
lig an die großen Technokratie-Konzerne und deren postdemokratischen 
Staatsapparate abtritt und sich seine Freiheit für Annehmlichkeiten abkau-
fen lässt? Bekommen wir, zeitgleich zum Machtverlust als Arbeitnehmer 
und Wahlbürger, nicht als Kaufkräfte und Aktionäre immer mehr Macht? 
Und gewinnen wir darüber hinaus als Aktivisten und welt-politisch Aktive 
nicht spürbar größere Gestaltungs- und Handlungsspielräume? 

Dass eine übersättigte Konsumgesellschaft und politisches Han-
deln im arendtianischen Sinne einander ausschließen, erfuhr bereits 
Alexis de Tocquille bei seiner Reise durch Amerika. Der junge Adlige 
aus Frankreich stieß 1835 nur noch auf einige Reste der demokratischen 
Revolution. Er begegnete uninteressierten Bürgern, einem Volk von Bu-
sinessmen, von Geschäftsleuten, die nicht mit dem Gemeinwesen und 
dem Gemeinwohl beschäftigt waren, sondern nur mit der eigenen Wohl-
standsmaximierung. Je mehr Wohlstand, umso unpolitischer die Leute; 
und je unersättlicher der Konsumismus, umso lebloser die Vita activa 
der Bevölkerung: Tocqueville prophezeite – was Arendt in dem Amerika 
ihrer Zeit direkt vor Augen hatte – eine komplett entkernte Demokratie; 
untätige Konsumenten, die ohne Sinn und Verstand ihr Recht auf Arbeit 
und ihr Menschenrecht auf Freizeitvergnügen verteidigen. Die Bürger 
verzichten auf ihre Beteiligung, und der Staat verwandelt das politische 
Gemeinwesen in eine repräsentative Scheindemokratie, die über ein 
Volk von arbeitsamen Angepassten, passiven Politikkonsumenten und 
launigen Demokratiezuschauern regiert. Doch schaut man heute genau-
er hin und schaut man zugleich an Amerikas Endzeiterscheinungen wie 
Donald Trump und an den anderen Republikaner-Antidemokraten vor-
bei, ist tatsächlich – wie überall auf der Welt – auch eine von unten wach-
sende Initiative von unzähligen Amerikanerinnen und Amerikanern zu 
erkennen, die das alles mächtig satt haben und längst dabei sind, es bes-
ser selbst zu machen. 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


122 I. Theorie der T ischgesellschaf t

Regierungserkl ärung  
der US-amerik anischen Pr äsidentin

Zur Politik und Ethik gehört auch die Ästhetik des Selbermachens: In 
meinem Rezeptbuch für eine zeitgenössische Kunst des Essens habe ich 
diverse Entstehungsherde und Garküchen dieser »delikaten Revolution« 
(Alice Waters) beschrieben. Deshalb müssen die dortigen Kostproben 
einer Revolutionsküche à la Arendt nicht noch einmal aufgewärmt wer-
den.29 Im Kontext des Versuchs, den gastrosophischen Kern der so wichti-
gen arendtianischen Praxisphilosophie herauszuarbeiten, spricht freilich 
nichts dagegen, die revolutionäre Dynamik der starken internationalen 
Ernährungswende-Bewegung der Gegenwart erneut anhand der basisde-
mokratischen Kräfte im Vorzeigeland der einstigen Best-Practice-Demo-
kratie – und der Fast-Food-Gesellschaft par excellence – zur Sprache zu 
bringen. 

Im Vorfeld der letzten US-Präsidentschaftswahl veröffentlichten nam-
hafte Experten und Aktivisten des amerikanischen »Food Movement«30 
eine fiktive Regierungserklärung, die sie sich von der neuen Präsidentin 
ihres Landes wünschen. (Zum damaligen Zeitpunkt rechneten alle fest 
mit dem Wahlsieg der Demokratin Hillary Clinton.) Das Memorandum 
führte aus, nicht ohne spürbare Anspielungen an die traditionelle Sub-
sistenz der amerikanischen Siedler von einst und eine Kritik am nicht-
nachhaltigen Agrarbusiness der aktuellen US-Politik: »Thanks to the pro-
ductivity of our farmers, the United States has led the world in agriculture 
for generations. But it’s time to recognize that the challenges facing our 
food system have shifted; we need to do more than produce an abundance 
of cheap calories. Too many of our children are struggling with obesity 
and type 2 diabetes, while many adults struggle with chronic preventable 
diseases linked to diet, costing us more than $500 billion a year. We must 
commit not just to feeding but to nourishing our citizens, especially our 
children. 

29 | Was keineswegs heißen soll, dass ich diese hausgemachte Fertigkost nicht 

jedem zu probieren wärmstens empfehle – insbesondere die politisch korrekte 

Öko-Diät von Francis Moore Lappé und die weltbewegende Kochkunst der Chez 

Panisse Gastro-Aktivisten Alice Waters, siehe: Lemke, Die Kunst des Essens. Zur 

Ästhetik des kulinarischen Geschmacks, 115ff.

30 | Pollan, The Food Movement, Rising.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 123

We can do this by honoring our great tradition of small family farms, 
and by building a food system that works with nature while continuing to 
be productive and profitable. To that end, I’m announcing the creation of 
a task force reporting directly to me and charged with developing the na-
tion’s first National Food Policy. This policy will be organized around the 
paramount objective of promoting health – that of our citizens and of the 
environment – at each link in the food chain, from the farm to the super-
market, to our schools, home tables, and even restaurants. With the devel-
opment of this policy, we will demonstrate that the American food system 
can continue to be a model the rest of the world can follow.«31 – Ähnlich 
sprach immerhin die US-amerikanische Vizepräsidentin der internatio-
nalen Slow-Food-Bewegung Alice Waters schon bei vielen Gelegenheiten 
davon, dass sich ihr Land zu den »Vereinigten Staaten des guten Essens« 
weiterentwickeln solle.32

Nichts ist unwahrscheinlicher, als von der US-Regierung – von oben 
– unter jemandem wie Donald Trump – der sich sogar als Staatsgast in 
einem Land wie Japan am liebsten Fast Food à la McDonald’s servieren 
lässt33 – zu erwarten, dass eine solche landesweite Gastropolitik Realität 
würde.34 Ohnehin scheint mir fraglich, ob es überhaupt wünschenswert 
wäre, dass die USA der Welt erneut – nach der weltweiten Verbreitung 
ihrer Fast-Food-Kultur – als Ideal einer erstrebenswerten Esskultur dient. 
Außerdem ist eine programmatische Ernährungswende, analog zur glo-
balen Energiewende, keine Aufgabe einer einzelnen Nation, sondern eine 
internationale Angelegenheit, die kooperativ bewältigt werden muss: Jede 
Regierung sollte in Zukunft, in Zusammenarbeit mit allen anderen, auf 
die Notwendigkeit einer Ernährungspolitik für eine humane Erde verpflich-
tet werden. Deshalb scheint mir die fiktive Regierungserklärung, mit der 
sich der Bestseller-Autor Michael Pollan, der New-York-Times-Kolum-
nist Mark Bittman, der Direktor des Food-and-Environment-Programms 
der Vereinigung engagierter Wissenschaftler Ricardo Salvador und der 

31 | Bittman/Pollan/Salvador/de Schutter, A National Food Policy for the 21st 

Century: A memo to the next president.

32 | Ausführlicher dazu siehe: Lemke, Politik des Essens, 236-242. 

33 | Persio, Trump in Japan: What will the picky President eat in the Country 

known for its Food?

34 | Lemke, Philosophischer Kommentar: Wir brauchen kein biopolitisches Diät-

programm.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


124 I. Theorie der T ischgesellschaf t

ehemalige UN-Sonderbeauftragte für das Recht auf Ernährung Olivier 
de Schutter an ihre zukünftige Bundesregierung wandten, in vielerlei 
Hinsicht bemerkenswert und wegweisend. Eine Initiative, die Arendt be-
stimmt goutiert hätte.

Bislang gibt es noch keine vergleichbare europäische Initiative, die 
ähnlich selbstbewusst und manifest das Desiderat einer solchen neuen 
Politik des Essens öffentlich macht. Beispielsweise beschränken sich die 
Forderungen einschlägiger Nichtregierungsorganisationen, etwa der Or-
ganisatoren der regelmäßigen Demonstration »Wir haben es satt! Gutes 
Essen. Gute Landwirtschaft«, auf agrarpolitische Aspekte, während das 
Deutsche Netzwerk für Ernährungsethik, das sich als Beratungsgremium 
für eine landesweite Food Policy anböte, noch in der Phase der Selbstfin-
dung steckt. Die in Deutschland junge Ernährungsräte-Bewegung zielt 
(bestenfalls) auf eine Ernährungswende-Politik in den Kommunen und 
Städten. Von der amtierenden Bundesregierung wiederum sind keinerlei 
nennenswerte Maßnahmen für eine programmatische Gastropolitik zu 
erwarten. 

Auch der Europäischen Union fehlt eine vernünftige Food Policy. Ent-
sprechend verliert sich das Essen überall in einem wirren Durcheinander 
von verschiedenen Politikfeldern und nicht zusammenpassenden Puzz-
le: Landwirtschaft, Lebensmittelsicherheit, Gesundheit, Handelsabkom-
men, Umwelt, Tierwohl, Gentechnik, Ökologie, Saatgut, Bodenpflege, 
Klima, Energie, Transport, Tourismus, bäuerliche Arbeit, berufliche Qua-
lifikation, Produktqualität, Kennzeichnung, ländliche und internationale 
Entwicklung, Stadtentwicklung, Verbraucherinformation, Bildung, For-
schung, Müll und Klärreste – um hier nur einige Puzzleteile des Gan-
zen aufzulisten. Der entscheidende Punkt ist: Die diversen Politiken des 
Essens sind nicht aufeinander abgestimmt, sondern im Laufe der Zeit 
nebeneinander entstanden und gegenwärtig in vielen Fällen gegeneinan-
der ausgerichtet.

Und doch sehe ich Grund zur Hoffnung: Wie in der Neuen Welt, so 
sind auch in Europa prominente Stimmen zu hören, die eine program-
matische Ernährungswende-Politik und ein Menschenrecht auf gutes 
Essen fordern. Zusammen mit dem Slow-Food-Präsidenten Carlo Petrini 
spricht sich der erwähnte ehemalige UN-Sonderbeauftragte für das Recht 
auf Ernährung Oliver de Shutter, der seit 2017 nun als Vorsitzender der 
Nichtregierungsorganisation International Panel of Experts on Sustaina-
ble Food Systems weiter aktiv ist, für die Schaffung einer »European Food 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 125

Policy« aus. Ihr Ziel besteht darin, einen Plan B bei der Erneuerung der 
Gemeinsamen Agrarpolitik (Common Agricultural Policy) Europas zu 
entwickeln. Die politische Ausrichtung vom einseitigen Fokus auf Land-
wirtschaft ausweitend und zugleich die regionalen Initiativen von unten 
– insbesondere die Ernährungsräte (Food Policy Councils) in Kommu-
nen und Großstädten35 – aufgreifend, soll das Projekt einer Common 
Food Policy eine umfassendere Wende der europäischen Esskulturen – 
ein Europa der Essregionen – voranbringen helfen. »Wir müssen groß 
denken. Ernährungsverhältnisse können tatsächlich Ausgangspunkt da-
für sein, Europas multiplen Krisen zu lösen.«36 

Ich denke, es spricht nichts dagegen, neben anderen Themen und For-
derungen mit einer gemeinsamen europäischen Gastropolitik neue Wege 
zur Gestaltung der europäischen Demokratie aufzuzeigen. Es spricht 
sogar vieles dafür, die europäische Gastropolis als den konvivialen Lebens-
mittelpunkt der europäischen Republik auszurufen.37 Ein Gemeinwesen 
im Geiste eines gemeinsamen politischen Projektes: Ein republikanisches 
Europia und Eutopia, das davon lebt, dass sich Europas Bürgerinnen und 
Bürger an der Vielfalt einer lebensweltlichen, transnationalen, regiona-
len und kosmopolitischen Gastlichkeit beteiligen und so an der gastro-
politischen Geburt eines neuen Zeitalters mitwirken: Der Zukunft einer 
ethisch guten weltbürgerlichen Tischgesellschaft. 

Weil eine grundlegende Ursache der multiplen Krisen Europas – wie 
vieler anderer und globaler Krisenphänomene der neuzeitlichen Gesell-
schaft – mit der Krise des Politischen zusammenhängt, ist eine gastro-
sophisch fundierte Politik des Essens nicht zuletzt auch dafür gut: sich 
mithilfe von Hannah Arendt über die historischen Hintergründe einer 
Entwicklung schlau zu machen, die uns – gerade uns Europäer – heute 
Tag für Tag mit der Welt-Entscheidung und dem Szenario eines humane-
ren Miteinanders konfrontieren. Ich kann mir vorstellen, dass es an geeig-
netem Gesprächsstoff, über den die Gesellschaft am Wohnzimmertisch 
dieser guten Gastgeberin und Weltbürgerin philosophierte, nicht mangel-

35 | Harper/Alkon/Shattuck/Holt-Giménez/Lambrick, Food Policy Councils – Les-

sons learned; Inkota-Netzwerk, Unser Essen mitgestalten. Ein Handbuch zum Er-

nährungsrat.

36 | de Schutter/Petrini, Time to put a Common Food Policy on the Menu.

37 | Menasse, Kritik der Europäischen Vernunft: Mit dem ›Manifest für die Be-

gründung einer Europäischen Republik‹.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


126 I. Theorie der T ischgesellschaf t

te. Jedenfalls hat sie uns mit solchen Sätzen wie dieser Bemerkungen zu 
Beginn der Vita activa einigen Proviant mit auf den Weg gegeben: »Die 
Absicht der historischen Analysen ist, die neuzeitliche Weltentfremdung 
in ihrem doppelten Aspekt: der Flucht von der Erde in das Universum 
und der Flucht aus der Welt in das Selbstbewusstsein, in ihre Ursprünge 
zu verfolgen, um so vielleicht zu einem besseren Verständnis des neu-
zeitlichen Gesellschaftsphänomens zu kommen, beziehungsweise der Si-
tuation der europäischen Menschheit in dem Augenblick, als für sie und 
damit für alle Menschen der Erde ein neues Zeitalter anbrach.«

Nachwort und Interludium zur Banalität,  
Böses oder Gutes zu tun

Angesichts der Renaissance des rechtspopulistischen Ressentiments und 
der rassistischen Bosheiten, die gesellschaftlich erneut um sich greifen 
und zweifellos Arendt – mehr als die allermeisten Mitmenschen – zutiefst 
beunruhigen würden, ist es wieder an der Zeit, ihre ›eiskalte‹ Formel von 
der Banalität des Bösen zu aktualisieren. Im Kontext einer Essaysamm-
lung zur gastrosophischen Zeitdiagnose ist dafür – zum Glück – nicht 
viel Raum. Nur leider liefern das ungastliche Europa und die fremden-
feindliche Rechtsdrift in Deutschland oder anderswo genug Anlass, diese 
Thematik aus einem gastroethischen Blickwinkel wenigstens ein Stück 
weit abhandeln zu müssen. Doch soll die Richtung, in die das Ganze am 
besten geht, eher dem ›Wärmestrom‹ der arendtianischen Philosophie – 
einem Nachdenken über die Praxis des möglichen Guten – folgen. 

Folglich werde ich ihre Theorie des ethischen (›guten‹) Handelns 
weiterdenken im Hinblick auf die menschliche Möglichkeit – die reale 
Option einer möglichen Zukunft einer guten Gesellschaft – und auf die 
Praxis einer gelebten Kultur der Gastfreundschaft. Zuvor gilt es abschlie-
ßend, als Nachwort und Interludium, die Banalität des Guten gegen ihre 
vielen Feinde zu verteidigen: Um sich im Denken – zumindest kurzfris-
tig und programmatisch, sozialutopisch – von der negativen Fixierung 
aufs Ungute in all seinen Erscheinungsformen (des Schlechten, Bösen, 
Fremdenfeindlichen, Monströsen, Üblen, Unwohlsein-Verursachenden, 
Widrigen, Kriegerischen, Inhumanen, Menschenverachtenden usw.) ab-
zuwenden, gilt es sich zu fragen, warum die Menschen Gutes-Tun so häu-

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 127

fig diffamieren und vorzugsweise gerne ungut behandeln? Wieso begegnen 
wir der Moral und dem ethischen Handeln so argwöhnisch? 

Denn selbstverständlich: Auch eine neue humane Ethik beginnt – vor-
ausgesetzt wir werden ihr gemäß aktiv – für jeden von uns damit, im Gro-
ßen wie im Kleinen ›das Gute zu tun‹. Vielleicht ist es gar nicht schlecht, 
dieses moralische Gebot ohne den Anspruch zu kommunizieren, gleich 
wieder ›alles besser machen‹ zu wollen. Insofern wäre eine erste wichti-
ge Spielregel dieser provisorischen Theorie der ethischen Praxis: Mensch 
ärgere Dich nicht: ›Das gute Leben‹ gibt es nicht! Kein Mensch wird jemals – 
durch welche Welt- und Selbstverbesserungen auch immer – ein rund um 
die Uhr gutes Leben gestalten und erreichen können. Weil das so ist und 
das Unverbesserliche – oder im außermoralischen Sinne: das Unmensch-
liche – zum menschlichen Leben gehört wie die Nacht zum Tag, spielt 
sich das uns mögliche gute Leben maximal auf Inseln der geglückten Pra-
xis oder in Augenblicken des zufälligen Glücks inmitten von unguten, 
unglücklichen und ewig verbesserungsbedürftigen Verhältnissen ab. Die 
zweite Spielregel einer ethischen Lebenspraxis lautet also: Praktische Ver-
suche, das Gute zu tun, werden immer verbesserungswürdig bleiben. 

Darum kommt es drittens auf einem »Planeten der Praxis«38 auf das 
Folgende an: Auf alle Fälle dasjenige Gute, das getan wird oder in dem man 
sich betätigt und übt – egal ob es glückt oder nicht –, auch gutzuheißen und gut 
zu finden. Und falls das Tun tatsächlich glückt, auch seine eigene Seinsfülle zu 
genießen. Was beim Essen besonders leicht fällt, weil es schlechterdings 
ein Genuss ist, wenn etwas einfach nur gut schmeckt, und weil es auch 
sonst in diesem Lebensbereich, das Gute zu tun, vergleichsweise banal 
ist – würde es getan werden.

Ansonsten gilt als vierte Regel des Gesellschaftsspiels ›Tue Gutes!‹: 
Häufig kann ethisches Handeln anstrengend, ärgerlich, bisweilen ergebnislos 
sein – und sollte dieses auch fairerweise sein dürfen. Es unterscheidet sich in 
dieser Hinsicht nicht von allen anderen bedeutsamen Tätigkeiten oder 
weniger wichtigen Dingen in unserem Leben. Mit anderen Worten, der 

38 | Diese Anspielung auf eine gelungene Formulierung von Peter Sloderdijk soll 

zumindest einen möglichen Weg bahnen in den von ihm bereits sondier ten Bereich 

einer anthropotechnischen Asketologie, die in sicherer Entfernung einiges be-

rührt, was mir mit einer anthropoethischen Praxologie und einem gastro-kosmo

politische Konvivialismus vorschwebt, siehe: Sloderdijk, Du musst dein Leben 

ändern.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


128 I. Theorie der T ischgesellschaf t

Spielspaß und das Fair Play einer ethisch guten Praxis (Eupraxis) halten 
eine banale Regel ein: Es gibt nichts Gutes, außer man tut es. 

So viel – oder wenig – zu einigen provisorischen Spielregeln in den 
menschlichen Versuchen, so gut es geht, auf humane Art und Weise Gu-
tes zu leben. Doch es ist wahr: »Wir fahren harte Geschütze gegen das 
Gute auf, nicht nur, wenn jemand tatsächlich etwas tut, sondern bereits, 
sobald jemand etwas nur vorschlägt, formuliert, hofft oder träumt. Nicht 
erst Taten, bereits Ideen werden unter den Verdacht gestellt, typisch Gut-
mensch oder ›naiv‹ zu sein.«39 

Wie bereits an anderer Stelle angesprochen, als Beschimpfung und 
populistisches Bashing hat es der ›Gutmensch‹ sogar bis zum anerkann-
ten ›Unwort‹ – des Jahres 2015: das Jahr einer kollektiv geglückten ›Will-
kommenskultur‹ – gebracht. Diesem verbreiteten Spott oder, häufiger, 
einem solchen Volkssport der extremen Anfeindung gegen Menschen, 
die Gutes tun, hält die Arendtianerin Hilal Sezgin mutig die Banalität 
des Guten entgegen: »Dabei hatte sich ausgerechnet in jenem Jahr ein 
so hoher Prozentsatz von Deutschen gut (oder sollen wir sagen: gütig?) 
für Mitmenschen eingesetzt, die aus Kriegs- und Krisengebieten geflo-
hen waren, wie möglicherweise noch nie, jedenfalls nicht seit Nationen-
gedenken. Viele Bürgerinnen und Bürger verspürten erstmals in ihrem 
Leben einen zarten Stolz auf ihr Land, haben starke und größtenteils posi-
tive Erinnerungen mitgenommen. Buchstäblich Millionen Menschen in 
Deutschland haben also gerade in jüngster Zeit sehr gute Erfahrungen 
mit dem Gut-Sein gemacht.« (Ebd., 10)40 

39 | Sezgin, Nichtstun ist keine Lösung. Politische Verantwortung in Zeiten des 

Umbruchs, 16.

40 | Diejenigen, denen mein folgender Essay zur Willkommenskultur zu optimis-

tisch klingt, lege ich die hier angesprochenen Beobachtungen zur Selbstprüfung 

ans Herz. In der Sache jedenfalls – das sei vorausgeschickt – bin ich nicht optimis-

tischer als die Realität: »Viele der Helferinnen und Helfer vom Herbst 2015 sind 

dem Anstoß, der von außen kam, gefolgt und haben enormes zivilgesellschaft-

liches Engagement an den Tag gelegt und entsprechende Netzwerke entwickelt. 

Sie haben sich seither mit Asylver fahren ver traut gemacht, geben Sprachkurse 

an ihren Küchentischen, begleiten Geflüchtete auf Behörden; sie haben neue 

Freundschaften geschlossen, sind so etwas wie Patenonkel oder Patentanten von 

Habibas und Hamids und genießen, last not least, syrisches Essen, das ihnen zum 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


3. In guter Gesellschaf t 129

Und stimmt es nicht auch, dass, solange alle vor dem Computer sitzen 
und via Internet die Erfolge der Trumpisten und Rechtspopulisten ver-
folgen, noch relativ viel Einigkeit im Entsetzen herrscht. Sobald aber je-
mand wagt, etwas Besseres zu skizzieren, wird sie oder er als Gutmensch 
belächelt. Und kaum macht jemand Anstalten, etwas Gutes zu initiieren, 
so findet er oder sie sich sogleich von einer Handvoll Leuten umringt, die 
eilfertig Entmutigung anbieten. Ist es nicht so, dass wir meist einen viel 
zu strengen Tonfall im Ohr haben, wenn wir jemanden über ›das Gute‹ 
reden hören. Nicht zuletzt deshalb, weil wir uns Moral, Ethik, Humanität 
und dergleichen oft viel autoritärer vorstellen oder uninteressanter fin-
den, als es sein müsste. Völlig idealisierte Bilder davon, wie es angeblich 
ist, Gutes zu tun, bringen gar nichts. Sie sind meistens sogar kontrapro-
duktiv und »machen uns die Tugend verhaßt«, wie der Moraltheoretiker 
Immanuel Kant eigentlich schon wusste. Wenn in unserem Garten ›Ret-
tendes wächst‹ oder irgendwo einfach das, was die Welt wirklich braucht, 
dann muss dafür kein Manna vom Himmel rieseln oder sich unser Bauch 
(nur) mit guten Gefühlen füllen, und vor allem wird durch das viele Gute, 
das wir alle tun können, kein Mensch automatisch perfekt. 

Was wir jedoch notwendig brauchen, ist eine Kultur des unaufgereg-
ten, gemeinsamen Gut-Seins. Für die, die sich hartnäckig und hartherzig 
gegen diese Begrifflichkeit wehren, lässt sich das Gleiche auch weiterhin 
eher in der trockenen Sprache der politischen Philosophie erzählen. Etwa 
in der Terminologie einer Hannah Arendt oder in Hilal Sezgins Worten: 
»Aktiv zu werden heißt, wieder Verantwortung zu übernehmen, Entfrem-
dung zu überwinden und Einfluss auf das eigene Umfeld und darüber 
hinaus zu gewinnen – es bedeutet Befähigung und Ermächtigung von 
Menschen, und genau das brauchen wir.« (Ebd., 145) Weil wir eine ge-
meinsame Welt auftun, sobald wir aktiv werden – uns engagieren, Initia-
tive ergreifen usw. –, ist Gutes zu tun immer ein gemeinsames Handeln, 
eine kollektive Aktion so wie gemeinsames Kochen, spaßige Fahrradtou-
ren (beispielsweise als sogenannten Critical Mass) durch den Autoverkehr 
von fahrradunfreundlichen Städten unternehmen, ins Kino- oder auch 
mal Demonstrieren-Gehen. Entscheidend ist, genau zu wissen, wie ge-
sellschaftliche Veränderung funktioniert. »Man kann den Aufbau einer 
gerechteren, humaneren Gesellschaft nicht delegieren und meinen, er 

Dank vor die Tür gestellt wird.« Sezgin, Nichtstun ist keine Lösung. Politische Ver-

antwortung in Zeiten des Umbruchs, 67.  

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


130 I. Theorie der T ischgesellschaf t

finde nur in den begrenzten Zonen von Parteien, NGOs oder karitativen 
Einrichtungen statt. Wir müssen es an jeder Ecke und auf jeder Ebene 
probieren, für ›die Sache‹ und damit gleichzeitig für uns.« (Ebd., 54) Ob 
an jeder Ecke und auf jeder Ebene, ob auf dem Land oder in der Stadt, ob 
mit nachbarschaftlichen Gemüsegärten oder während einer feierlichen 
Tischgesellschaft von eingeladenen Staatsgästen, ob mit Klein oder Groß 
– so oder so gilt: »Mit anderen Menschen ein Projekt zu verfolgen, an das 
man glaubt, es wachsen zu sehen und neue Freunde dabei zu gewinnen, 
gehört zu den schönsten Dingen, die es gibt.« (Ebd.)

Nicht nur in diesem banalen Sinne schön, sondern auch schön banal 
ist Gutes-Tun einfach deshalb, weil es nichts weiter ist als ein menschli-
ches Tun wie viele andere Tätigkeiten auch, zu denen wir praktisch fähig 
sind; weil eine gute Lebenspraxis und eine bessere Gesellschaft keines-
wegs so undenkbar oder kompliziert sein müssen, wie immer behauptet 
wird; weil die Zukunft der besten aller möglichen Welten – ein humanes 
Utopia – mit schon vorhandenen Bordmitteln und über bereits gängige 
Wege erreichbar ist und eher in der Gegenwart liegt als in irgendeiner 
unerreichbaren fernen Welt. Hingegen ist es für die Menschheit wirklich 
fatal, schon jetzt zu wissen, dass die futuristischen Entwicklungen von 
weiteren Großtechnologien und Großmächten – Steigerungen und Auf-
rüstungen aller Art, die überall vorangetrieben werden, um durch ›Fort-
schritt‹ ›dorthin‹ zu kommen – kaum Gutes versprechen. 

Doch vor allem ergibt sich die Banalität des Guten daraus, dass wir 
alle, so gut es geht, daran mitmachen und dafür unser Bestes geben. Die 
Arendtianerin Arundhati Roy sagt es in ihrem Essay Demokratie: Die indi-
sche Variante (mit umgekehrten Blick auf die Banalität des Bösen in ihrem 
Land) so: »Leider gibt es keine schnelle Lösung. Der Faschismus kann nur 
besiegt werden, wenn alle, die sich darüber entrüsten, ein Engagement 
für soziale Gerechtigkeit an den Tag legen, das der Intensität ihrer Empö-
rung entspricht. Stehen wir in den Startlöchern? Sind wir millionenhaft 
bereit, uns einzusetzen, nicht nur auf der Straße, sondern bei der Arbeit, 
in den Schulen und zu Hause, bei jeder Entscheidung, die wir fällen, und 
jeder Wahl, die wir treffen? Oder sind wir noch nicht soweit?«41

41 | Roy, Aus der Werkstatt der Demokratie, 66.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003 - am 14.02.2026, 07:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

