
5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer

radikalkonstruktivistisch

anschlussfähigen Theologie

Mit diesem Kapitel kommt die Komposition der Untersuchung zu ihrem Zielpunkt.

Das Kapitel fußt auf den bisherigen Ausführungen. Es basiert auf der Einführung in

das radikalkonstruktivistische Denken (Kap. 2) und nimmt Bezug auf bereits vorliegen-

de theologische Rezeptionsversuche dieses Denkens (Kap. 4). Besonders eng ist dieses

Kapitel aber mit dem dritten Kapitel verbunden, in dem nach den religionsbezogenen

Aussagen innerhalb des radikalen Konstruktivismus gefragt wurde. Das dritte Kapitel

dient dem Unterkapitel 5.1. als formale Grundlage. Es wird dort strukturell gespiegelt,

indem seine thematischen Schwerpunkte aufgegriffen und noch einmal ausführlich

theologisch behandelt werden. Anschließend wird das Unterkapitel 5.2. die Ergebnis-

se des Theoriekontakts von Theologie und radikalem Konstruktivismus bündeln und in

Umrisse eines Kriterienkatalogs radikalkonstruktivistisch anschlussfähiger Theologien überfüh-

ren. Mit diesem Vorgehen versuche ich, das im vorigen Kapitel behauptete Desiderat

zu beheben, also eine performative Adaption des (kritisch selbstapplikativen) radikalen

Konstruktivismus zu leisten. Dazu bedarf es keines fertigen Programms, das die Fehler

macht, die es anderen vorhält, sondern eines offenen Stils. Es genügen Schlaglichter

auf Zentralaspekte der Diskurse und theologische Perspektiven unter den Vorzeichen

der Konstruktion.

Die Adaption des radikalen Konstruktivismus strebt dabei nicht nur in eine Rich-

tung. Es geht ebenso darum, die Ergebnisse des Theoriekontakts auch an den radi-

kalkonstruktivistischen Diskurszusammenhang selbst zurückzuspielen. Um dies schon

formal gewährleisten zu können, werden auch in der theologischen Auseinanderset-

zung immer wieder Verständnisbrücken geschlagen, die im rein binnentheologischen

Gespräch wohl nicht nötig wären.1

1 Damit sollen auch die Bedingungen für das geschaffen werden, was Peter L. Berger als kogniti-

ve Kontamination beschreibt: »Wenn Menschen länger miteinander sprechen, werden sie einan-

der beeinflussen.« Peter L. Berger, Altäre der Moderne. Religion in pluralistischen Gesellschaften.

(Schriftenreihe »Religion und Moderne« Bd. 2). Frankfurt/New York 2015. S. 16. [= Berger, Altäre.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Konstruktion von Verbindlichkeit

Dieses Kapitel versucht folglich, die Viabilität und Produktivität einer Synthese von

radikalem Konstruktivismus undTheologie unter den Gesichtspunkten beider Perspek-

tiven zu erweisen.2

5.1 Ein theologischer Spiegel des dritten Kapitels in drei Repliken

Die religionsbezogenen Aussagen innerhalb des radikalen Konstruktivismus, wie sie im

zweiten Kapitel dieser Arbeit dargestellt wurden, fallen in verschiedener Weise provo-

kativ aus. Leicht ließe sich die historische Unschärfe vieler Aussagen kritisieren3 und

auch die Pauschalität des Umgangs als Vorwurf adressieren. In meinen anfanghaften

Kommentierungen dürfte aber deutlich geworden sein, dass mein Punkt ein anderer

ist. Andeutungsweise habe ich die entscheidende Frage dort bereits gestellt: Lässt sich

die Schicksalsgemeinschaft von Religion und Realismus nicht gewinnbringend aufkün-

digen? Es geht damit um die Frage, ob nicht auch eine Bestimmung des Religiösen

denkbar ist, die sensibler auf die skeptischen Anfragen des radikalen Konstruktivismus

ausschlägt. Gerade diese Perspektive soll nun entfaltet werden. Methodisch wird dar-

in – die Überschrift zeigt es an – das dritte Kapitel gespiegelt. Dies geschieht in drei

Repliken, die die thematischen Schwerpunkte dieses Kapitels aufgreifen und nachein-

ander abschreiten. Besonderes Gewicht kommt dabei der ersten Replik zu, die in sie-

ben Schritten nach der Möglichkeit eines radikalkonstruktivistisch-anschlussfähigen

Religions- bzw. Religiositätsbegriffs fragt. In dieser ersten Replik werden zentrale Ge-

sichtspunkte einer potentiellen Synthese von Theologie und radikalem Konstruktivis-

mus herausgearbeitet. In den beiden weiteren Repliken werden diese Ergebnisse noch

einmal auf konkrete Anwendungsfelder übertragen, die sich wiederum aus dem erge-

ben, was dem radikalen Konstruktivismus an religionsbezogenen Aussagen entnom-

men wurde. Entsprechend geht es in diesen zwei Repliken erneut um das Verhältnis

von Mystik und Rationalität (Kap. 5.1.2) sowie die Gottesfrage (Kap. 5.1.3).4 Trotz der

Orientierung an den thematischen Vorarbeiten machen die drei Repliken auch wei-

terführende Überlegungen notwendig. In der konkreten Argumentation ist es schlicht

erforderlich, über die thematischen Anlagen hinauszugehen, um eine Synthese vorbe-

reiten zu können. Die Verbindlichkeitsthematik steht für diesen Versuch.5 All dies aber

2 Als Kontrastfolie kann hier eine Aussage des bereits behandelten Andreas Quale zitiert werden,

der hinsichtlich zweier Wortmeldungen religiöser Konstruktivist*innen schreibt: »their compre-

hension of RC [JMH: radical constructivism] is augmented by their construction of a religious

world. In other words, they are RC in some issues, and religious in other issues. (Thus it may be

claimed that this is not the full radical constructivist approach that I have described.)« Quale, God

S. 142. Behauptet wird hier eine strikte Trennung beider Bereiche, die andeutungsweise schon im

dritten Kapitel hinterfragt wurde. Vgl. v.a. Kap. 3.1.1.

3 Erinnert sei an von Foersters Aussage über Byzanz. Vgl. Foerster/Glasersfeld, Autobiographie

S. 122.

4 Konkret gestaltet sich die Spiegelung durch die Bezugnahme der folgenden Kapitel aufeinander:

5.1.1. greift auf 3.1. zurück, 5.1.2. auf 3.1.1. sowie 5.1.3. auf 3.1.2.

5 Siemarkiert selbst zwar ein Thema, schließt zugleich aber die anderen thematischen Schwerpunk-

te in sich ein.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 199

bewegt sich innerhalb der Orientierung an den zwei Blickrichtungen dieser Arbeit und

dem Anspruch, beiden Perspektiven theoretisch gerecht zu werden.6

5.1.1 Erste Replik: Religiosität

Innerhalb des radikalkonstruktivistischen Diskurszusammenhangs sind Religion und

Religiosität mit einem ontologisch-realistischen Anspruch verbunden. Religionen wer-

den oftmals zum Inbegriff eines Wahrheitspositivismus zusammengestrichen und mit

der gewaltsamen Durchsetzung eigener Ansprüche verknüpft. Sie formulieren dem-

nach Seins-Aussagen über das Wesen der Transzendenz, verschweigen dabei die Kon-

tingenz ihrer Ausgangspunkte und beanspruchen so eine Objektivität, die sich mit der

radikalkonstruktivistischen Skepsis nicht verträgt. Schon in der Vorstellung dieser Po-

sitionen wurde darauf aufmerksam gemacht, dass hier problematische Setzungen vor-

genommen werden, die sich (1) nicht einfach aus dem restlichen Programm des ra-

dikalen Konstruktivismus ergeben und (2) durch einige Korrekturen zu einem völlig

anderen Verhältnis beitragen könnten. Wie im dritten Kapitel dieser Arbeit also schon

angekündigt wurde, könnten Religion und Religiosität schlichtweg anders bestimmt

werden. Diesem Auftrag stellt sich die erste Replik.

5.1.1.1 Relativiert Religiosität?

Zunächst bedarf es dazu eines grundsätzlichen Blicks auf einige Umrisse des religions-

wissenschaftlichen Grundlagendiskurses. Dabei wird sich erweisen, dass es vor dem

spezifisch radikalkonstruktivistischen Hintergrund nicht nur möglich ist, einen kom-

patiblen Religions- bzw. Religiositätsbegriff zu formulieren, sondern auch, den Diskus-

sionen einen neuen Aspekt hinzuzufügen und die Verbindung der Diskurse damit in

mehrfacher Weise produktiv zu machen. Religion und Religiosität werden in diesem

Unterkapitel besonders hinsichtlich der Frage beobachtet, ob sie – dem radikalkon-

struktivistischen Ansatz ähnelnd – nicht auch als Relativierungsmechanismen beob-

achtet werden könnten. Diese Fragestellung wird weite Teile der ersten Replik anleiten

und sukzessive entfaltet. In einem ersten Schritt geht es um einige religionsdefinitori-

sche Prämissen. Eine erste möchte ich dabei schon jetzt vorwegnehmen. Im Folgenden

beziehe ich mich zwar immer wieder auf Religion und Religiosität, letztlich passe ich

mich damit aber nur einer allgemeinen Übung an, die sowohl innerhalb des radikalen

Konstruktivismus als auch in weiten Teilen von Religionswissenschaft, Theologie, Phi-

losophie etc. angewandt wird. Für meine eigenen konzeptionellen Erwägungen werde

ich mich hingegen überwiegend auf Religiosität und weniger auf Religion beziehen, weil

dies – nach Wendel – »eine Verschiebung weg vom Objekt Religion hin zum Subjekt,

das eine religiöse Praxis ausübt, religiöse Überzeugungen besitzt, sich einer Religion

zugehörig fühlt«7, ermöglicht.

6 Einen textinternen Bewertungsmaßstab stellen die vorherigen Kapitel dar.

7 Wendel, Religionsphilosophie S. 26. Vgl. dazu auch Schrödter, Religion S. 189.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Konstruktion von Verbindlichkeit

A) Religionsdefinitorische Prämissen

Radikalkonstruktivistisch gibt es einen breiten Erfahrungsschatz, wenn es um die Pro-

blematisierung von Definitionen geht. Die Sammelbezeichnung radikaler Konstruktivis-

mus steht selbst dafür ein. Von Foerster und Maturana haben sich gegen eine Subsu-

mierung unter dieses Konzept gewehrt.8 Es bietet wohl beides: zu viel und zu wenig

Trennschärfe. Ein solches Definitionsproblem ließe sich nun auf andere Bereiche aus-

weiten. Und doch ziehen sich radikale Konstruktivist*innen nicht einfach zurück, son-

dern beteiligen sich imGegenteil stark anwissenschaftlichenDebatten.Weniger als um

dasWas einer Sache geht es dabei aber stets um dasWie, also Operationen und Funktio-

nen. Gerade dies müsste nun eigentlich auch hinsichtlich des Religiösen durchgeführt

werden. Bevor dem aber genauer nachgespürt werden kann, bedarf es eines Blicks auf

einige religionsdefinitorische Prämissen.

BeimVersuch, Religion oder Religiosität definitorisch zu erfassen, schwingt oft eine

Universalisierungstendenz mit, die ungerechtfertigte Übertragungen begünstigt und

mit dem eigenen Standpunkt zusammenhängt.9 Helmut Zander beschreibt dies in sei-

ner Europäischen Religionsgeschichte:

Mit diesen möglichen Elementen einer Religionsdefinition, die mit Entscheidung, Ex-

klusivität und der damit realisierbar werdenden institutionellen Form arbeitet, ge-

rät man in einer historischen Arbeit in ein zirkuläres Definitionsproblem, weil diese

Dimension eine [sic!] kulturrelatives Produkt der Christentumsgeschichte ist, dessen

Nutzung für das entstehende Christentum und seine Umfeldreligionen Ergebnisse ei-

ner späteren Veränderungsgeschichte in die Frühzeit transportiert.10

Universalisiert man nun einen Religionsbegriff, der vor dem Hintergrund spezifischer

Anforderungen des Christentums entworfen wurde, kann dies »zu einemAkt potenziel-

ler Fremdbestimmung«11 umschlagen. Zander illustriert das am Beispiel des Hinduis-

mus, der vombritischen Empire als Konzept entworfen, »operationalisiert und politisch

8 Vgl. noch einmal: Maturana/Pörksen, Tun S. 32f.; Foerster/Bröcker, Teil S. 3. Freilich bezieht sich

diese Einstellung gegenüber klaren Zuordnungen und Definitionen nicht nur auf den radikalen

Konstruktivismus als Sammelbezeichnung, sondern auch auf die konkrete Theoriearbeit. An die-

ser Stelle sei nur eine Beobachtung Florian Lipperts angeführt: »Auffällig ist, dass der zentrale

Begriff Autopoiesis von Maturana und Varela seit seiner Einführung zu Beginn der 1970er Jahre in

keinem der diversen Texte und Interviews zum Thema deduktiv und top-down (also etwa: ›Auto-

poiesis ist…‹) definiert wird. Stattdessen werden im Lauf der Zeit diverse konkrete ›autopoietische

Einheiten‹, ›Maschinen‹ und ›Systeme‹ beschrieben sowie Checklisten ausgearbeitet, anhand de-

rerman in Einzelfällen induktiv, also bottom-up überprüfen können soll, ob Autopoietizität vorlie-

ge.« Florian Lippert, Selbstreferenz in Literatur undWissenschaft. Kronauer, Grünbein, Maturana,

Luhmann. München 2013. S. 51.

9 Das verbindet sich mit einer Diagnose Theo Sundermeiers: »Religionsdefinitionen sind selbst-

referentiell.« Theo Sundermeier, Religion – was ist das? Religionswissenschaft im theologischen

Kontext. Ein Studienbuch. Gütersloh 21999. S. 28.

10 Helmut Zander, »Europäische Religionsgeschichte«. Religiöse Zugehörigkeit durch Entscheidung

– Konsequenzen im interkulturellen Vergleich. Berlin/Boston 2016. S. 16. [= Zander, Religionsge-

schichte.]

11 Ebd. S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 201

genutzt wurde.«12 Als Fremdzuschreibung seien markante Ambiguitäten schlicht unter

den Sammelbegriff Hinduismus subsumiert worden.13 Zander fährt fort:

Zur Verschärfung der unangemessenen Wahrnehmung trug bei, dass nicht wissen-

schaftlich ausgebildete Theologen oder Religionskundler, sondern lange Zeit europäi-

sche Amateure, die sich für Indien interessierten, eine entscheidende, oft die alleinige

und in der Regel problematische Quelle für die universitäre Wissenschaft und die bri-

tischen Beamten bildeten.14

Dieses Beispiel sensibilisiert folglich nicht nur für die Bedeutung und Kontingenz des

eigenen Standpunkts, sondern auch für die potentiellen Konsequenzen einer termino-

logischen Setzung.15 Eine Universalisierung muss deshalb im Verdacht der Bevormun-

dung stehen.16 Für seine eigene religionswissenschaftliche Arbeit hat Zander daraus

folgenden Schluss gezogen:

Der Religionsbegriff existiert nur in unterschiedlichen kulturellen Füllungen, die

man zu ›allgemeineren‹ […] Religionsbegriffen erweitern kann, ohne damit einen

allgemeingültigen Religionsbegriff zu besitzen. Man muss dann den Begriff der Reli-

gion als einen offenen Signifikanten betrachten, der in unterschiedlichen kulturellen

Konstellationen je anders | gefüllt werden kann. Das bedeutet religionsphilosophisch

nicht, dass ein gemeinsames Merkmal aller Religionen inexistent wäre, wohl aber,

dass man es religionswissenschaftlich nicht identifizieren kann.17

12 Ebd. S. 21.

13 Vgl. ebd. S. 21f. Freilich ließen sich an dieser Stelle auch andere Beispiele für vergleichbare Vor-

gänge anführen. Eine eindrucksvolle Aufarbeitung einer folgenschweren Übertragung eines welt-

lichenKonzepts in einen anderenKontext leistet Thomas Bauer,Warumes kein islamischesMittel-

alter gab. Das Erbe der Antike undderOrient.München 2018. Bauer geht hier von der Beobachtung

aus, dass der für das europäischeMittelalter konstitutive Bruch zur Antike in der islamischenWelt

nicht zu beobachten sei, und illustriert seinen Befund an sehr unterschiedlichem Kulturmaterial

(u.a. Dachziegel).

14 Zander, Religionsgeschichte S. 22.

15 Diese Botschaft lässt sich auch abstrakter formulieren. So betont Rudolf Stichweh »das Span-

nungsverhältnis von Vielzahl der Fälle und Vielzahl der Subsysteme einerseits, der undifferen-

zierten Kraft des Kollektivsingulars [JMH: gemeint ist Religion] andererseits, der auf diese Weise

die Einheit des Funktionssystems über die Vielzahl der Fälle verbürgt.« Rudolf Stichweh, Religi-

on als globale Kategorie. Zur Theorie funktionaler Differenzierung. In: Säkularität und Moderne.

(Grenzfragen Bd. 42). Hg. v. Karl Gabriel/Christoph Horn. Freiburg i.Br./München 2016. S. 97-118,

hier: S. 102. [= Stichweh, Kategorie.]

16 Auch theologisch ist diese Schwierigkeit freilich bereits erkannt. Vgl. exemplarisch Claude Ozan-

kom, Toleranz und Identität. Christlicher Glaube in den Differenzen religiöser Lebenswelten. In:

Das Christentum in der Religionsgeschichte. Perspektiven für das 21. Jahrhundert. FS Hans Wal-

denfels. Hg. v. Mariano Delgado. Freiburg 2011. S. 179-192.

17 Zander, Religionsgeschichte S. 20f. Zur Offenheit des Signifikanten gehört dabei aber auch, dass

die Religionen selbst unter idealtypischen Voraussetzungen nicht gänzlich definitorisch fixiert

und voneinander isoliert werden könnten. Auch zwischen den einzelnen Religionen treten näm-

lich Bedingungsverhältnisse auf: »Alle Religionen sind sozialgeschichtlich und ideengeschichtlich

von dem betroffen, wasman Synkretismus genannt hat, d.h. dass Pluralisierungs- und Verschmel-

zungssemantiken Grundmuster kultureller Prozesse darstellen, die sich jeweils neu konstituie-

ren und konfigurieren.« Michael von Brück, Religionswissenschaft und Religionsbegriff. Metho-

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Konstruktion von Verbindlichkeit

Zanders Hinweise machen auf die Hürden aufmerksam, die Religionsdefinitionen neh-

men müssen. Kulturgeschichtlich ist diese Vorstellung brisant, wirkt sie sich doch auf

die Bedingungen und Vorraussetzungen aus, unter denen auch diese Untersuchung als

akademische Qualifikationsarbeit an einer deutschen Universität steht. Kurzum: »Der

westliche Universalismus […] erweist sich heute selbst als eine partikulareWeltperspek-

tive«18 und ist auch darin keineswegs homogen:

Schon die antike Etymologie von ›religio‹ macht dies deutlich: Cicero leitet das Wort

von ›relegere‹ (›sorgfältig betrachten‹) her, was sich auf die ordnungsgemäße undwie-

derholte Ausführung der Kulthandlungen bezieht (Cicero, De natura deorum, II,72).

Demgegenüber möchte der Christ Laktanz es auf ›religare‹ (›zurückbinden‹) zurück-

geführt wissen, was | auf die persönliche Bindung an einen Gott verweist (Laktanz,

Divinae institutiones, IV,28,2). ›Fromm‹meint dann entsprechend eine innerliche Hal-

tung, während die Betonung des rituellen Aspekts von Religion als Äußerlichkeit abge-

wertet wird. Schon der abendländische Begriff ›Religion‹ beinhaltet also unterschiedli-

che Sichtweisen und ist erst recht nicht identisch mit dem, was sanskr. ›dharma‹, arab.

›din‹ oder jap. ›shūkyō‹ an spezifischer Bedeutung ausdrücken.19

Diese Einsicht möchte ich für meine eigene Arbeit am Religionsbegriff übernehmen.

Die weiteren Überlegungen sollten also unter den Vorzeichen dieser Kontingenzver-

merke stehen und im Bewusstsein ihrer Relativität nicht vorschnell universalisiert wer-

den.20 Es geht im Folgenden deshalb auch nicht darum, eine gänzlich neue Religions-

definition zu präsentieren, sondern lediglich darum, die vorgestellte Sicht einiger ra-

dikaler Konstruktivist*innen auf Religion kritisch zu hinterfragen und in einem zwei-

ten Schritt ein operatives Merkmal von Religion und Religiosität herauszuarbeiten und

als produktiven Beitrag zur Diskussion zu stellen. Konkret soll, soviel verrät schon die

Überschrift dieses Unterkapitels, auf die relativierende Wirkung von Religiosität ge-

schaut werden. Bevor dies aber näher ausgeführt werden kann und im Nachklang der

Hinweise auf die Hindernisse religionsdefinitorischer Bestrebungen bedarf es zunächst

eines näheren Blicks auf die theoretischen Angebote, die zur Definition von Religion

vorliegen. Dabei kann vor allem zwischen drei Zugängen unterschieden werden.21

den und Programm. In: Was ist Religion? Beiträge zur aktuellen Debatte um den Religionsbegriff.

Hg. v. Tobias Müller/Thomas M. Schmidt. Paderborn 2013. S. 31-53, hier: S. 46.

18 Harald Seubert, Religion. (UTB Bd. 3279). Paderborn 2009. S. 102. [= Seubert, Religion.]

19 Franz-Peter Burkard, Alltagssprache. In: Praktische Religionswissenschaft. (UTB Bd. 3165). Hg. v.

Michael Klöcker/Udo Tworuschka. Köln/Weimar/Wien 2008. S. 87-99, hier: S. 95f.

20 Das ist auch lexikalisch vermerkt worden: »R. [JMH: Religion] entzieht sich indes einer in jeder

Hinsicht zutreffenden Definition.« Peter Kunzmann, Art. Religion. In: Metzler Lexikon Philoso-

phie. Begriffe und Definitionen. Hg. v. Peter Prechtl/Franz-Peter Burkard. Stuttgart 32008. S. 521-

522, hier: S. 522.

21 Freilich ist damit eine Verkürzung verbunden. Detlef Pollack weist etwa auf deutlich mehr unter-

schiedliche Zugänge hin. Vgl. Detlef Pollack, Was ist Religion? Probleme der Definition. In: ZfR 3

(1995). S. 163-190, hier: S. 167-183. [= Pollack, Religion.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 203

B) Substantielle Religionsdefinitionen

Substantielle Religionsdefinitionen fragen nach demWesen und damit gleichsamnach dem

Was von Religion. Hier geht es um »die Angabe des Bezugsgegenstandes der Religi-

on«22. In aller Regel wird Religion dabei als Verhältnis des Menschen zu einer überna-

türlichen Instanz formatiert. Diese Instanz kann durch verschiedene Variablen ersetzt

werden, sei es nun Transzendenz, Göttliches, Heiliges o.Ä.23 So entspräche bspw. ein

Satz wie Religion bezeichnet den Glauben an eine oder mehrere Gottheiten dem Schema sub-

stantieller Religionsdefinitionen. Im Übrigen fügen sich auch die im dritten Kapitel

(Kap. 3.1) dieser Untersuchung thematisieren radikalkonstruktivistischen Bestimmun-

gen von Religion und Religiosität weitgehend in dieses Schema ein. Für Quale resul-

tiert Religion bspw. aus der Verbindung eines supernatural aspect (Glaube an überna-

türliche Entitäten) und der Vorstellung eines designs (v.a. Schöpfungsnarrative).24 Es

ließen sich zahlreiche weitere Beispiele für substantielle Religionsdefinitionen anfüh-

ren, für die Zwecke dieser Arbeit genügen aber diese wenigen Hinweise. Wichtig ist

hier noch ein Blick auf die Einwände, die angeführt werden können. Da sind zum einen

diejenigen Anfragen, die sich aus einem allgemeinen religionswissenschaftlichen oder -

soziologischen Kontext heraus ergeben. So hält bspw.Michael Bergunder fest, dass sub-

stantielle Religionsdefinitionen an einem Abgrenzungsproblem hinsichtlich der Tradi-

tionen leiden, aus denen heraus sie entwickelt werden.25 Dieser Einwurf verbindet sich

mit den oben aufgeführten religionsdefinitorischen Prämissen und den Überlegungen

Zanders. Eine etwas andere Schattierung nimmt Kaufmann vor, der – vor dem Hinter-

grund spezifischer Zeitsignaturen (Moderne) – formuliert: »Wie auch immer man es

dreht und wendet, jeder Versuch einer eindeutigen, inhaltlichen Bestimmung von Reli-

gion unter den Bedingungen der Moderne scheint zum Scheitern verurteilt, da er not-

wendigerweise heterogene Elemente in einer Einheit zusammendenkt.«26 Nach Kauf-

mann ist ein solcher Religionsbegriff folglich nicht imstande, der Spannung zwischen

Konkretion und Abstraktion gerecht zu werden.27

Neben diesen allgemein religionswissenschaftlichen Einwürfen lassen sich aber

auch vor dem Hintergrund des radikalen Konstruktivismus Anfragen an substantielle

Religionsdefinitionen adressieren. Wenn den radikalkonstruktivistischen Argumenta-

tionslinien nämlich insofern gefolgt wird, als ein Verzicht auf ontologische Kategorien

sinnvoll erscheint, dann können auch Religionen davon nicht einfach ausgenommen

werden. Die radikalkonstruktivistischen Vorstellungen von Religion zeigen dabei, wie

22 Ebd. S. 168.

23 In beiden Fällen besteht nach Pollack zum einen das Problem, dass sich substantielle Gottes- und

Sakralbezüge nicht bei allen Gruppen finden, die gemeinhin als religiöse bezeichnet werden (vgl.

ebd. S. 168). Zum anderen geschieht dies gerade im Fall einer Religionsbestimmung über das Hei-

lige nur durch eine funktionale Bestimmung (vgl. ebd. S. 169).

24 Vgl. Quale, Religion S. 122. Für eine Beschäftigung mit Quales Aussagen vgl. Kap. 3.1 dieser Arbeit.

25 Vgl.Michael Bergunder,Was ist Religion? KulturwissenschaftlicheÜberlegungen zumGegenstand

der Religionswissenschaft. In: ZfR 19 Heft 1 (2011). S. 3-55, hier: S. 6.

26 Franz-Xaver Kaufmann, Religion undModernität. In: DieModerne – Kontinuität und Zäsuren. (So-

ziale Welt Sonderband 4). Hg. v. Johannes Berger. Göttingen 1986. S. 282-308, hier: S. 299.

27 Zander spricht hier von einer »Bredouille zwischen kultureller Traditionsprägung und dem An-

spruch auf transkulturelle Verwendbarkeit«. Zander, Religionsgeschichte S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Konstruktion von Verbindlichkeit

stark das Phänomen jedoch substantiell gedacht wird (u.a. Quale). Religionen werden

hier – wie bereits ausgewiesen wurde – zum Inbegriff eines realistisch grundierten

Wahrheitspositivismus. Darin wird eine erhebliche Exklusion vorgenommen, weil

zumeist überhaupt nicht versucht wird, einen radikalkonstruktivistisch kompatiblen

Begriff von Religiosität und Religion zu entwickeln. Das genau dies aber möglich ist,

wenn man den Blick über rein substantielle Zugänge hinaus weitet, zeigt ein Blick auf

die zweite Möglichkeit.

C) Funktionale Religionsdefinitionen

Funktionale Religionsdefinitionen fragen weniger nach der Substanz als nach Funktion

und Wirkung von Religion. Während sich substantielle Zugänge auf das Wesen kon-

zentrieren, geht es funktionalen Religionsdefinitionen um die spezifischen Operatio-

nen, die Religionen auszeichnen. Gefragt wird nach demWie, nicht nach demWas. In

der funktionalen Perspektive werden folglich Mechanismen bestimmt, die in ihrer spe-

zifischen Wirkweise und Konstellation als religiös bezeichnet werden können. Religiös

sind in diesem Sinne weniger die Anhänger*innen einer institutionalisierten Religions-

gemeinschaft als diejenigen, welche die genannten Mechanismen in Anwendung brin-

gen, also bspw. die Paradoxien ihrer Existenz mit der Vorstellung eines umspannenden

Sinns umhüllen. Welche konkreten Funktionen als religiös deklariert werden, variiert

innerhalb verschiedener Entwürfe sehr stark. Als Klassiker funktionaler Religionsdefi-

nitionen gelten unter anderemÉmile Durkheim28,Thomas Luckmann und nicht zuletzt

Niklas Luhmann. Es ist dabei bezeichnend, dass die beiden Letztgenannten konstruk-

tivistischen Labels zugeordnet werden: Luckmann steht für einen sozialkonstruktivis-

tischen, Luhmann für einen operational-konstruktivistischen Ansatz. An dieser Stelle

möchte ich zunächst nur auf das Konzept Niklas Luhmanns eingehen, weil es einerseits

als Beispiel funktionaler Religionsdefinitionen taugt und andererseits Theorieangebote

macht, an die im weiteren Verlauf dieser Arbeit angeschlossen werden kann.

In Luhmanns Systemtheorie stellt die Religion ein Subsystem neben anderen dar,

das sich an der für jegliche Systeme grundlegenden Aufgabe der (je spezifischen) Kom-

plexitätsreduktion beteiligt und so an der Ausdifferenzierung und Aufrechterhaltung

der Gesellschaft Anteil hat. Innerhalb dieses allgemeinen Profils der Subsysteme, das

ebenso fürWirtschaft, Politik,Wissenschaft und einige weitere gilt, definiert Luhmann

Religion nun über die Funktion, »die unbestimmbare, weil nach außen (Umwelt) und

nach innen (System) hin unabschließbareWelt in eine bestimmbare zu transformieren,

28 Vgl. Émile Durkheim, Die elementaren Formen des religiösen Lebens. (Theorie). Übers. v. Ludwig

Schmidts. Frankfurt a.M. 1981. Durkheim definiert Religion wie folgt: »Eine Religion ist ein solida-

risches System von Überzeugungen und Praktiken, die sich auf heilige, d.h. abgesonderte und ver-

botene Dinge, Überzeugungen und Praktiken beziehen, die in einer und derselben moralischen

Gemeinschaft, die man Kirche nennt, alle vereinen, die ihr angehören.« Ebd. S. 75. Die substan-

tiell daherkommende Bezeichnung heiliger bzw. verbotener Dinge beinhaltet dabei keinerlei Spe-

kulation über das Wesen dieser Dinge, sondern beobachtet, dass Religionen in ihren Vollzügen

entsprechende Setzungen vornehmen. Durkheim geht dabei von der bezeichnenden Einsicht aus,

dass Religionen auch ohne Götter- oder Geisterglauben auskommen können. Vgl. ebd. S. 60. Ent-

scheidender ist für ihn die sozial-konstitutive Funktion von Religion, die sich in ihrer notwendig

kirchlichen Verfasstheit (s.o.) niederschlägt.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 205

in der System und Umwelt in Beziehungen stehen können, die auf beiden Seiten Belie-

bigkeit der Veränderung ausschließen.«29 Die Unbestimmbarkeit und Unabschließbar-

keit der Welt markiert den Ausgangspunkt der Luhmannschen Religionsbestimmung.

Beide Aspekte verdichten sich letztlich imSchlagwort derKontingenz, deren Bearbeitung

der Religion zufalle: »Ihre zentrale gesellschaftliche Funktion liegt in der Auflösung von

Unsicherheitssituationen und in der Bewältigung von Kontingenz. Entscheidend ist die

Schaffung von Sinnvertrauen – und dadurch die Produktion eines Gefühls von Sicher-

heit für das Individuum.«30 Die Religion bezieht sich nach Luhmann dabei aktiv auf

die Kontingenz und macht sie gesellschaftlich erst kommunikabel. Anders als andere

Subsysteme blendet sie die Fragilität also nicht einfach aus, sondern thematisiert sie

vielmehr direkt.31 Dabei bleibt sie aber nicht stehen, sondern versieht die Kontingenz

mit einem Sinn – in dieser Weise kommt ihr eine zentrale Stellung in der Stabilisie-

rung des Gesamtsystems zu.32 Folglich besteht nach Luhmann »der ›Code‹ der Religion

darin, allen Erfahrungen, also auch den negativen, einen Sinn zu verleihen, z.B. der

Grundhaltung, man müsse selbst für Schicksalsschläge dankbar sein, da sie einen ver-

borgenen göttlichen Sinn hätten«33. Die Herstellung dieses Sinns34 leistet die Religion

dabei in der Spannung von Immanenz und Transzendenz. Sie setzt sich demnach mit

der Paradoxie auseinander, wie ein die Welt übersteigender Sinn mit innerweltlichen

Möglichkeiten kommuniziert werden soll. Die Spannung von Immanenz und Transzen-

denz lässt sich dabei auch niederschwelliger als Differenz von beobachtbar und unbeob-

achtbar beschreiben. Eine Sinnkonstruktion ist nach Luhmann dann religiös, wenn sie

sich auf diese Differenz bezieht35 und eine Entparadoxalisierung anbietet, »indem sie

die Einheit des Code, die Einheit der Differenz von Immanenz und Transzendenz ›be-

nennt‹.«36 In den monotheistischen Religionen kulminieren diese Versuche in der Vor-

29 Niklas Luhmann, Funktion der Religion. (stw Bd. 407). Frankfurt a.M. 41996. S. 26. [= Luhmann,

Religion.]

30 Gert Pickel, Niklas Luhmann und die Funktion der Religion in dermodernen Gesellschaft. In: Staat

und Religion. Zentrale Positionen zu einer Schlüsselfrage des politischen Denkens. Hg. v. Oliver

Hidalgo/Christian Polke. Wiesbaden 2017. S. 383-396, hier: S. 387. [= Pickel, Luhmann.]

31 Vgl. ebd. S. 388.

32 Mit anderen Worten: »Religion ist folglich für die Gesellschaft unverzichtbar, benötigt man sie

doch, um Kontingenzfragen zu bearbeiten und Sinn zu produzieren.« Ebd. S. 388.

33 Jens Schlieter, Niklas Luhmann. In: Was ist Religion? Texte von Cicero bis Luhmann. Hg. v. Jens

Schlieter. Stuttgart 22018. S. 241-246, hier: S. 243.

34 An dieser Stelle kann keine weiterführende Auseinandersetzung mit Luhmanns Sinnbegriff ge-

leistet werden. Für einen ersten Eindruck vgl. Christian Kirchmeier, Sinn. In: Luhmann-Handbuch.

Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Oliver Jahraus/Armin Nassehi u.a. Stuttgart 2012. S. 117-119.

35 Vgl. Niklas Luhmann, Die Religion der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 2002. S. 25. [= Luhmann, Ge-

sellschaft.]

36 Niklas Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der moder-

nen Gesellschaft Bd. 3. (stw Bd. 1093). Frankfurt a.M. 1989. S. 314. [= Luhmann, Semantik.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Konstruktion von Verbindlichkeit

stellung eines Gottes, der »als selbst differenzunbedürftig angenommen wird.«37 Mit

dem Systemtheoretiker Nassehi lässt sich dieses Vorgehen noch einmal präzisieren:

Religiöser Sinn besteht nicht primär aus moralischen Regeln oder semantischen Tra-

ditionen, sondern er verweist auf die Unbeobachtbarkeit der Welt, er verweist auf

Anfänge und bearbeitet die Erfahrung, dass das Geschöpf schon aus logischen Grün-

den nicht der gesamten Schöpfung ansichtig werden kann. Kurz gesagt: Auch Religi-

on muss zwischen Kommunikation und Wahrnehmung unterscheiden. Die Wahrneh-

mung der Götter oder Gottes etwa nimmt mit dem Komplexerwerden von | Gesell-

schaften ab. Der deus absconditus ist geradezu unerforschlich, und die Unaussprechlich-

keit seines Namens im Judentum sowie die islamischen und jüdischen Bilderverbote

sind nur kommunikativ aufwendige Visibilisierungen derNicht-Wahrnehmbarkeit des

Göttlichen und damit der Unverfügbarkeit der Welt.38

Auch in dieser Konkretisierung wird deutlich, dass die Referenz eines substantiellen

Religionsverständnisses (etwa: der verborgene Gott) völlig der Funktion nachgeordnet

wird. Erst über die Operation wird die substantielle Idee etabliert.39

Auch diese Religionsdefinitionen können nun aber einer Kritik unterzogen werden.

Die Einwände laufen zumeist auf die Frage hinaus, ob funktionale Perspektiven in ihrer

Formalität nicht zu weit gefasst sind, um das Phänomen Religion wirklich erfassen und

zugleich von anderen Phänomenen abgrenzen zu können.Wenn bspw. behauptet wird,

Religion fungiere als Instrument der Kontingenzbewältigung, lässt sich die spezifische

Differenz zu anderen Bereichen erfragen, die vielleicht ähnliche Aufgaben wahrneh-

men.40 Zudem steht die Frage im Raum, ob die funktionalen Herleitungen konkrete

Glaubensakte überhaupt noch zulassen. Basieren nicht prominente Religionskritiken

(Marx, Feuerbach, Freud usw.) gerade darauf, Religionen dadurch zu erledigen, dass

ihre Funktion etwa als Tröstung oder Kompensation erklärt wird? Lässt sich bspw. noch

ernsthaft glauben, dass es ein Leben nach dem Tod gibt, wennman zugleich die Ansicht

vertritt, dass diesem Glauben eine klare Tröstungsfunktion zukommt? Kurzum: Kön-

nen die vielfältigen substantiellen Gehalte von Religion unter diesen Gesichtspunkten

überhaupt noch ernst genommen werden?

37 Niklas Luhmann, DasMediumder Religion. Eine soziologische Betrachtung über Gott und die See-

len. In: Soziale Systeme 6 Heft 1 (2000). S. 39-53, hier: S. 50. In der konkreten Anwendung des Ge-

dankens der Differenzierungsunbedürftigkeit treten dabei durchaus Schwierigkeiten auf, so lässt

sich für die Trinität bspw. nicht einfach von Differenzlosigkeit sprechen – im Gegenteil: trotz ihrer

Einheit wird hier eine Differenzierung vollzogen.

38 Armin Nassehi, Geschlecht, Geschlechtlichkeit, Religion. Woran liegt die Sexbesessenheit des Re-

ligiösen? In: Religion und Gesellschaft. Sinnstiftungssysteme im Konflikt. Hg. v. FriedrichWilhelm

Graf/Jens-Uwe Hartmann. Berlin/Boston 2019. S. 229-236, hier: S. 234f. [= Nassehi, Geschlecht.]

39 Pollack verdeutlicht dies am Beispiel des Heiligen, das ebenfalls nur funktional als solches be-

stimmt werden könne. Vgl. Pollack, Religion S. 169.

40 So fragt bspw. Seubert eine auf den Sinnbegriff bezogene funktionale Religionsdefinition an: »Al-

lerdings ist der Sinnbegriff formal und inhaltsleer. Dass Religion in dieser Orientierung in einem

irreduktiblen Verweisungszusammenhang zur Kultur erscheint, ist ein Problem dieses Ansatzes.«

Seubert, Religion S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 207

Aus radikalkonstruktivistischer Sicht ergeben sich bis dahin hingegen keine prinzi-

piellen Einwände. Die Vorgehensweise entspricht vielmehr der radikalkonstruktivisti-

schen Fokussierung desWie von Wahrnehmung und Erkenntnis. Luckmann und Luh-

mann stehen gewissermaßen Paten für den Versuch, Religiosität (radikal-)konstrukti-

vistisch zu bearbeiten.

D) Religionsdefinitorische Synthesen

Aus der jeweiligen Kritik an substantiellen und funktionalen Ansätzen zur Definition

von Religion speist sich ein Versuch Detlef Pollacks, eine religionsdefinitorische Syn-

these beider Ansätze zu leisten. Wie Luhmann geht auch er dabei vom »Problem der

Kontingenz«41 aus. Die Religion stelle hier »nur eine Problemlösung unter anderen«42

bereit, die sich spezifisch durch zwei Elemente auszeichne: »zum einen durch den Akt

der Überschreitung der verfügbaren Lebenswelt des Menschen (a), zum anderen durch

die gleichzeitige Bezugnahme auf eben diese Lebenswelt (b).«43 Aus der Immanenz der

eigenen Existenz heraus werden also Bezüge zu etwas Unverfügbarem hergestellt, die

sich in sehr unterschiedlichen Denk- und Darstellungsweisen niederschlagen: »Ist für

den Angehörigen einer Naturreligion schon der nahegelegene Hain ein Ort der Tran-

szendenz, so für den aufgeklärten Christen erst ein weltjenseitiger Gott.«44 Entschei-

dend sei hier dasMoment der Unverfügbarkeit45, das in einem nächsten Schritt aber an

die Immanenz zurückgebunden werden müsse. So müssten nach Pollack »in jeder Re-

ligion die als Unerreichbares fungierenden Letztgrößen mit relativ lebensnahen, kon-

kreten, anschaulichen Vorstellungen und Praktiken verbunden sein.«46 Weiter führt er

aus:

DiewesentlichenMittel zur Veranschaulichung des Unanschaulichen sindMythos und

Kult, aber auch die Ausdifferenzierung von religiösen Gemeinschaften, religiösen Rol-

len und Handlungen, die Reservierung von speziellen Zeiten und Orten oder auch die

Benutzung von bestimmten Zeichen und Bildern, Lehren, Erzählungen, Gleichnissen

und Liedern dienen diesem Zweck. Genau diese Bindung an das empirisch Konkrete

unterscheidet die Religion von allen Formen der Philosophie, mit der sie ansonsten

viel gemeinsam hat.47

Letztlich beschreibt Pollack die Religion als eine Pendelbewegung zwischen Abstrak-

tion und Konkretion: Einerseits die abstrakte Transzendenz, andererseits deren kon-

krete Bearbeitung in der bleibenden Immanenz. »Gerade wenn man bedenkt, daß re-

ligiöse Sinnformen Kontingenz nicht nur bewältigen, sondern auch selbst kontingent

sind, dann wird man das interne Prozessieren zwischen Kontingenzvernichtung und

Kontingenzproduktion als charakteristisch für vitale Religionen ansehen können.«48

41 Pollack, Religion S. 184.

42 Ebd. S. 185.

43 Ebd. S. 185.

44 Ebd. S. 186.

45 Vgl. ebd. S. 186.

46 Ebd. S. 186.

47 Ebd. S. 186.

48 Ebd. S. 189.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Konstruktion von Verbindlichkeit

Pollack wähnt sich mit seiner Definition in einem Zwischenbereich von inhaltlichen

und funktionalen Religionsdefinitionen49, er unterschätzt dabei aber die Möglichkei-

ten, auch seine Synthese rein funktional zu beobachten. Die Substanzen, die bei Poll-

ack bewusst vage formuliert werden, lassen sich unter den Gesichtspunkten einer non-

dualistischen Erkenntnistheorie nämlich nicht einfach als Beziehung des Menschen zu

einer außerhalb seiner selbst liegenden Sache oder Person beschreiben, sondern als

verdichtete Operationen (innerhalb) des erkennenden Systems.50 Die Substanz ist in

einem solchen Verständnis wiederum nur über ihre Funktion zugänglich. Unter diesen

Vorzeichen lässt sich Religiosität völlig anders bearbeiten. Die für substantielle Religi-

onsdefinitionen angezeigten Problemdispositionen schlagen auch hier durch:

Die Konzentration auf das Was, auf den Gegenstand der Erfahrung (Transzendenz),

undweniger auf dasWie, die Erfahrung selbst (Transzendieren), führt dazu, dass Tran-

szendenz im strikten Gegensatz zur Immanenz verstandenwird. Daraus folgt, dass der

Bereich der Transzendenz und des Heiligen den Lebensbereichen der Immanenz und

des Profanen entgegengesetzt werden.51

Wenn aber die kontingente Immanenz die einzige Zugriffsmöglichkeit darstellt und

zugleich die Prämissen radikalkonstruktivistischen Denkens für plausibel gehalten und

deshalb adaptiert werden, dann lässt sich nur noch ein Primat der Funktion behaupten.

Jedes Moment des Substantiellen würde damit stets unter den Vorzeichen des Opera-

tionalen behandelt. Konkret eröffnet dies einen Fragehorizont für die Möglichkeiten,

Substanzen über Funktionen zu erklären. Mit Luhmanns Konzept wurden hier bereits

erste Anmerkungen gesetzt, zunächst aber soll der Fokus auf die ›religiöse Substanz‹

Transzendenz gerichtet werden. Alfred Schütz und Thomas Luckmann haben mit einer

Differenzierung darauf hingewiesen, dass Transzendenz nicht nur als absoluter, son-

dern auch als gradueller Wert verstanden werden kann.52 Sie unterscheiden zwischen

49 An anderer Stelle schreibt er: »DieUnterscheidung von Immanenz undTranszendenz unddie Sym-

bolisierung der Transzendenz in der Immanenz stellen den unverzichtbaren Kern der Definition

dar, der Funktionsbezug eine mögliche aber nicht nötige Ergänzung.« Detlef Pollack/Gergely Ros-

ta, Religion in derModerne. Ein internationaler Vergleich. (bpb Bd. 1751). Frankfurt a.M. 2016. S. 72.

[= Pollack/Rosta, Moderne.]

50 Um hierfür ein Beispiel einzuführen, weise ich kurz auf den (durchausmit einigem Befremden re-

zipierten) Liebesbegriff Maturanas hin. Auch dieser verdichtet spezifische Operationen und sub-

sumiert sie unter das Substantiv Liebe, macht darin aber trotzdem keine Substanzaussage.

51 Natalie Fritz/Anna-Katharina Höpflinger/Stefanie Knauß/Marie-Therese Mäder/Daria Pezzoli-

Olgiati, Sichtbare Religion. Eine Einführung in die Religionswissenschaft. Berlin/Boston 2018.

S. 80.

52 In ähnlicherWeise hat übrigens auch SaskiaWendel darauf hingewiesen, dass der Transzendenz-

begriff grundsätzlich graduiert und operationalisiert werden kann, »denn transcenderemeint zu-

nächst nichts anderes als ein Überschreiten, ein Über-etwas-hinausgehen hin zu einem ›Mehr‹

oder ›Darüber hinaus‹. Doch das muss keineswegs schon religiös verstanden werden. Es gibt ver-

schiedene Formen von Transzendenzen, die man als innerweltliche Transzendenzen bezeichnen

kann: So kann bereits der Bezug auf einen anderenMenschen ein ›Mehr‹ und ein ›Darüber hinaus‹

bedeuten, in dem ichmich selbst überschreite, ebenso das Transzendieren einer konkreten Situa-

tion, eines gesellschaftlichen status quo.« Saskia Wendel, Die Wurzel der Religion. In: FZPhTh 53

Heft 1 (2006). S. 21-38, hier: S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 209

kleinen, mittleren und großen Transzendenzen und entwickeln so »ein Konzept von

Transzendenz, das keine dichotome Unterscheidung von Immanenz und Transzen-

denz vorsieht, sondern eine Kontinuität betont zwischen Grenzen der Erfahrbarkeit

in der alltäglichen Lebenswelt und Grenzen zu prinzipiell ›anderen Wirklichkeiten‹.«53

Alle drei Ebenen sind zwar »dadurch gekennzeichnet, daß der Mensch an eine Gren-

ze seiner Erfahrung stößt«54, konkret ergeben sich aber Unterschiede in verschiede-

nen Anwendungs- und Erfahrungsbereichen.55 Kleine Transzendenzen realisieren sich

nach Schütz und Luckmann in der Abwesenheit von etwas, das zwar derzeit, aber nicht

prinzipiell dem eigenen Zugang entzogen ist. Dies hängt unmittelbar mit der Erinne-

rung der jeweiligen Person zusammen:

Der Mensch weiß, daß er das, worauf die gegenwärtige Erfahrung hinweist, schon frü-

her einmal als es selbst erfahren hatte oder daß es ihm dem Typ nach bekannt ist (er

also andere Beispiele des Typs vor sich gehabt hat) oder daß es ihm zumindest oh-

ne entscheidende Veränderung der Erfahrungsstils und der Bewußtseinsspannung zu-

gänglich sein könnte.56

Kleine Transzendenzen markieren in diesem Verständnis überaus alltägliche Phäno-

mene, die immer wieder auftreten, den Menschen mit seinen Grenzen konfrontieren,

darin aber zumeist effizient bearbeitet werden können. Eine erfolgreiche Behandlung

dieser Transzendenzen bedeutet übrigens keineswegs das Verschwinden der jeweiligen

Begrenzung: »selbstverständlich stehen wir immer an einer neuen Grenze; nachdem

wir die eine überschritten haben, kommen wir an die nächste.«57 Um dies an einem

Beispiel zu illustrieren: Wenn ich eine Tasche, die ich mit ins Büro bringen wollte, zu

Hause vergessen habe, dann tritt nach der Differenzierung von Schütz und Luckman

bereits die Erfahrung einer kleinen Transzendenz auf. Die Tasche ist mir bekannt58,

raum-zeitlich aber erst einmal außerhalb meines direkten Zugriffs. Hinsichtlich der

zwei weiteren Transzendenzstufen variieren Schütz und Luckmann nun gerade den

Aspekt der Zugänglichkeit: Beide Stufen beziehen sich auf prinzipiell Unzugängliches.

53 Silke Gülker, Transzendenz in derWissenschaft. Studien in der Stammzellenforschung inDeutsch-

land und den USA. (Religion in der Gesellschaft Bd. 46). Baden-Baden 2019. S. 43. [= Gülker, Tran-

szendenz.]

54 Alfred Schütz/Thomas Luckmann, Strukturen der Lebenswelt. (UTB Bd. 2412). Konstanz/München
22017. S. 603. [= Schütz/Luckmann, Strukturen.]

55 Diese Begriffe machen übrigens schon darauf aufmerksam, dass die vorgeschlagene Differenzie-

rung keineswegs auf einer realistischen Vergleichsgrundlage aufbauen und mit ihr kein trenn-

scharfer Anspruch auf eine Festlegung von Realitätsbestandteilen einhergehenmuss, sondern der

Fokus auf dem jeweiligen System bleiben kann, das selbst diese Unterscheidungen unabhängig

davon durchführt, ob die jeweiligen Transzendenzen nun einen ›tatsächlichen‹ Widerhall in einer

(beobachtungsunabhängigen) Realität finden oder nicht. Die Einstufung von Erfahrung ist damit

vom erfahrenden System abhängig, das sich zunächst einfach auf seine Erfahrung bezieht. Deut-

lich wird dieses nicht-realistische Verständnis gerade an den großen Transzendenzen (s.u.).

56 Ebd. S. 599.

57 Ebd. S. 597.

58 Dieser Aspekt ist überaus entscheidend: »Das, was in der aktuellen Situation angezeigt, aber nicht

erfahrbar ist, ist angezeigt auf der Grundlage einer Erinnerung an Vergangenes.« Gülker, Transzen-

denz S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Konstruktion von Verbindlichkeit

Anders als bei der vergessenen Tasche gibt es – im Beispiel gesprochen – hier keine

Chance mehr, einfach nach Hause zu fahren und den vermissten Gegenstand zu holen,

die Transzendenz damit also aufzuheben. Schon auf der Ebene der mittleren Transzen-

denzen kann der Mensch

diese Grenzen nicht übertreten. Hingegen kann er im Unterschied zu den ›großen‹

Transzendenzenüber dieseGrenzennicht nur hinüberblicken, sondern auchdie dahin-

terliegende Landschaft in deutlichen Umrissen erkennen. Sie gleicht in ihren Haupt-

zügen der ihm vertrauten, heimatlichen.59

Die Autoren differenzieren zwischen beiden Transzendenzstufen, indem sie die mitt-

lere Ebene mit dem Erleben anderer Personen und die große Ebene mit der Möglich-

keit anderer Wirklichkeiten verbinden. Mittlere Transzendenzen ergeben sich aus dem

Wechselspiel von Nähe und Distanz im Kontakt zu anderen Menschen. Die Distanz re-

sultiert aus der Unmöglichkeit, in die Perspektive anderer zu wechseln, ihre Gedanken

und Gefühle selbst zu empfinden.60 Zugleich aber besteht eine Nähe, die sich zum ei-

nen aus der gemeinsamen Lebenswelt61, zum anderen aber durch die Übertragung der

»Selbsterfahrung« ergibt: »Andere sind diejenigen, ›hinter‹ deren Äußerem sich so wie

bei mir ein Inneres befindet. Ein Körper, der wiemein Körper ein Innen anzeigen könn-

te, Bewegungen, die wie gleichartige Bewegungen von mir Handlungen sein könnten:

All das löst die Sinnübertragung aus.«62 Die Erfahrung von Nähe und Distanz im Kon-

taktmit anderenwird hier als abhängig von einer Setzung beschrieben: »Woher stammt

dieses ›Wissen‹, daß ein anderer Körper eines Anderenmeinesgleichen ist? Die Eigenart

dieses ›Wissens‹ besteht darin, daß einem Außen ein Innen zugesprochen wird. Es ist

klar, daß hier eine Sinnübertragung vonmir auf anderes wirksam ist.«63 Von derWahr-

nehmung anderer und ihres Verhaltens wird darauf geschlossen, dass ihnen ebenso

ein Bewusstsein zugeschrieben werden müsste, wie man es an sich selbst erfährt. Dies

aber löst die Unsicherheiten nicht auf und lässt Raum für Zweifel. Schütz und Luck-

mann nennen etwa den Fall, dass eine Vogelscheuche mit einemMenschen verwechselt

wird.64 Schon die Möglichkeit steht für ein bleibendes Wechselspiel zwischen Nähe-

und Distanzmomenten, das die Autoren in verschiedenen Anwendungsfällen weiter

ausdifferenzieren. So bestehe etwa dieMöglichkeit, die mittlere mit einer kleinen Tran-

szendenz zu verbinden: »Der Andere transzendiert mich immer als der Andere, dessen

Innen mir nicht unmittelbar zugänglich ist. Wenn er sich aus meiner Reichweite be-

59 Schütz/Luckmann, Strukturen S. 603.

60 Vgl. ebd. S. 608. In Aufnahme der Diktion Heinz von Foersters ließe sich festhalten, dass die mitt-

lere Transzendenz vor allem auf der Erfahrung der Nicht-Trivialität anderer basiert. Vgl. dazu Kap

2.3.1.

61 Nach Schütz und Luckmann gilt: »Die Alltagswelt ist von Anfang an intersubjektiv.« Schütz/

Luckmann, Strukturen S. 609.

62 Ebd. S. 607.

63 Ebd. S. 605.

64 Vgl. ebd. S. 605.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 211

gibt, transzendiert er mich außerdem auch noch als ein Abwesender.«65 Für den Gang

dieser Untersuchung sind diese Differenzierungen aber nur von geringer Relevanz. Be-

deutsamer sind die Ausführungen zur dritten Ebene der Transzendenz. Diese bezieht

sich auf die Erfahrung alternativer Wirklichkeiten, die zwar in einem gewissen Maß

erlebbar ist, sich letztlich aber der Kontrolle und Zugänglichkeit des Bewusstseins ent-

zieht. Das Spektrum solcher Zustände reiche »von verhältnismäßig kurzen subjektiven

Erlebnissen zu gesellschaftlich durchgeformten Handlungen.«66 Als Beispiele werden

hierzu Träume und Ekstasen aufgerufen, die jeweils an die »Grenze des Handelns«67

heranführten und ein »Abkehren vom Alltag und die Zuwendung zu einem anderen Zu-

stand«68 ermöglichten. Im Zentrum der großen Transzendenz sehen Schütz und Luck-

mann aber den Tod. Er sei durch eine maximale Entzogenheit gekennzeichnet: »Da im

Gegensatz zu den anderen Transzendenzen diese Grenze nur in einer Richtung über-

schreitbar ist, ist aus der alltäglichen Erfahrung zweifellos nicht unmittelbar ableitbar,

was – falls überhaupt etwas – hinter der Grenze warten könnte.«69 Zu einer Gewiss-

heit über die (eventuelle) Wirklichkeit hinter der Schranke des Todes könne der Mensch

entsprechend nicht gelangen.70 Große Transzendenzen speisen sich demnach aus der

Antizipation völlig disparaterWirklichkeitsentwürfe. Diese letzte Ebene »beschreibt al-

so eine Fortsetzung der Grenzen, die innerhalb der materiellen Welt erfahren werden

und sind damit nicht per se mit einem religiös konnotierten Transzendenzbegriff in

eins zu setzen. Und doch besteht eine eindeutige Nähe zu solchen Konzepten.«71 Noch

einmal anders formuliert: alle religiösen Transzendenzen sind große Transzendenzen,

aber nicht alle großen Transzendenzen gleichsam religiös.72

65 Ebd. S. 610. Auch spielt das Alter eine hervorgehobene Rolle. Deutlich wird das im Kontakt »mit

den Welten der Älteren und der Jüngeren. Mit beiden teile ich nur einige Bereiche völliger Ver-

trautheit in der Fülle unmittelbarer Erfahrungen.« Ebd. S. 612.

66 Ebd. S. 625.

67 Ebd. S. 621.

68 Ebd. S. 625. Ausführlicher heißt es im Text: »Der gemeinsame Nenner all dieser Grenzüberschrei-

tungen ist, daß der Alltag im wachen Zustand zwar nicht unbedingt absichtlich und in manchen

Fällen erhöhter Bewußtseinsspannung fast ›blind‹, aber immer bewußt verlassen wird. Das täg-

liche Leben verliert seinen Wirklichkeitsakzent zugunsten des anderen Zustands; das, worauf die

Erfahrungen in diesemZustand hinweisen, kann, sofern nur einMinimuman glaubwürdigenDeu-

tungsmöglichkeiten (›Theorieangeboten‹) zur Verfügung steht, nicht nur einen flüchtigen Wirk-

lichkeitsakzent erhalten, sondern einen, der auch nach der Rückkehr in den Alltag theoretischen

Vorrang beibehält. Die natürliche Einstellung wird abgeschüt|telt, das pragmatische Motiv außer

Kraft gesetzt, die Relevanzsysteme alltäglichen Handelns und alltäglicher Erfahrung weitgehend

ausgeschaltet.« Ebd. S. 622f.

69 Ebd. S. 627.

70 Vgl. ebd. S. 627.

71 Gülker, Transzendenz S. 42. Oftmals werden große Transzendenzen folglich mit einem nicht-gra-

duellen Transzendenzbegriff verbunden.

72 Diese Bestimmung könnte übrigens auch für andere Zugänge anschlussfähig gemacht werden,

wie etwa für Religionsdefinitionen, die sich auf Alteritäts- und Fremdheitserfahrungen beziehen.

Vgl. hierzu etwa Stichweh, Kategorie S. 104-106. Auch das Transzendenzverständnis von Schütz

und Luckmann involviert in seinem Fokus auf die Entzogenheit schließlich ein Motiv, das auch

als Fremdheit beschrieben werden könnte. Bereits erarbeitete und potentielle Verbindungslinien

wären hier freilich noch einmal genauer zu untersuchen.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Konstruktion von Verbindlichkeit

Wozu aber dieser Blick auf die Frage nach der Transzendenz? Zunächst, weil sich

an der eingespielten Differenzierung zeigen lässt, wie scheinbar substantiell festgelegte

Begriffe unter operationale bzw. funktionale Vorzeichen gestellt werden können. Das

wird auch im Text von Schütz und Luckmann klargestellt: »Sofern mit ›Transzendenz‹

etwas Außerweltliches gemeint ist, das der menschlichen Erfahrung als solcher grund-

sätzlich nicht zugänglich ist, hätte eine Erfahrung solcher ›Transzendenz‹ wohl kaum

etwas mit dem Wissen um die ›Transzendenz‹ der Welt zu tun.«73 Zum anderen aber

plausibilisieren die Anmerkungen den Transzendenzbegriff als Theorieangebot für die

weitere Auseinandersetzung, insofern sich eine doppelte Anschlussfähigkeit sowohl zu

theologischen als auch zu radikalkonstruktivistischen Perspektiven ergibt. Ohne auf

realistische Vorannahmen zurückgreifen zu müssen, eröffnen sich auf dieser Grundla-

ge vielfältige Möglichkeiten zur Weiterentwicklung des argumentativen Fadens dieser

Untersuchung.74 Und auch darüber hinaus können Anschlüsse fokussiert werden, die

gleichsam als Nebenpfade dieses Entwurfs zu aufschlussreichen Erkenntnissen anre-

gen. So ließe sich etwa die Frage einspielen, inwiefern das Feld der Digitalisierung unter

den Gesichtspunkten funktionaler Transzendenzen beobachtet werden könnte. Eduard

Kaeser spricht in diesem Kontext etwa von Transzendenztechnologien und meint:

Hinter den technologischen Versprechungen eines besseren Lebens verbergen sich

Transzendenzverheißungen. Die Überwindung der condition humaine erscheint heute

machbar. In gewissem Sinne stellen alle modernen technologischen Projekte men-

schenflüchtige Horizonte in Aussicht: weg von der Erde! Weg von unserem Körper!

Weg von unserer Sterblichkeit! […] Derartige Transzendenzverheißungen strahlen um-

so mehr, je expliziter sie unsere Erdgebundenheit, Körperlichkeit, Vergänglichkeit als

etwas Schlechtes, etwas ›Gefallenes‹ hinstellen.75

Und auch die Soziologin Sabine Maasen beobachtet, »dass sich digitale Technik zuneh-

mend mit Transzendenzverweisen auflädt«76. Es führte zu weit, diesem Pfad an dieser

73 Schütz/Luckmann, Strukturen S. 593.

74 Erinnert sei hier daran, dass Schütz und Luckmann gerade im Kontext dermittleren Transzendenz

auf den Setzungscharakter vonWissen hinweisen. Wenn auf der Ebene der kleinen Transzenden-

zen hingegen die Rede davon ist, etwas sei »entweder dasselbe, das schon einmal erfahrenworden

war, oder es gehört dem gleichen Typ von Gegenständen und Ereignissen wie früher Erfahrenes

an, oder es stammtwenigstens aus demgleichenWirklichkeitsbereich, nämlich demalltäglichen«

(ebd. S. 599), dann wäre hier noch einmal eine erkenntnistheoretische Klärung einzufordern. Die-

se aber ließe sich aber wohl auch dadurch erreichen, dass die bereits bestehenden Angaben zur

Herstellung von Wissen ausgeweitet werden.

75 Eduard Kaeser, Pop Science. Essays zur Wissenschaftskultur. Basel 2009. S. 115.

76 Sabine Maasen, Die Transzendenz der Technik – die Immanenz der Religion: Das Beispiel der Di-

gitalisierung. In: Religion und Gesellschaft. Sinnstiftungssysteme im Konflikt. Hg. v. FriedrichWil-

helm Graf/Jens-Uwe Hartmann. Berlin/Boston 2019. S. 237-254, hier: S. 237.Maasen formt diesen

Gedanken weiter aus, indem sie – in Anlehnung an Norbert Bolz – auf bedeutsame Parallelen auf-

merksam macht: »So wie Gott ist das Netz allgegenwärtig, ortsunabhängig, und es repräsentiert

die moderne Form der göttlichen Allwissenheit. Im Netz gibt es keine Zeitlichkeit, es ist immer

verfügbar, immer ist jemand ansprechbar und die Zeit, die man im Netz verbringt, ist nicht mit

dem normalen Zeitempfinden zu erfassen – eine Ahnung von Ewigkeit.« Ebd. S. 251.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 213

Stelle ausführlicher nachzugehen. In Andeutung ist aber hoffentlich deutlich gewor-

den, dass sich mit einem derart formatierten Transzendenzbegriff durchaus vielver-

sprechende Beobachtungspotentiale erschließen lassen.

E) Relativierung als Angebot

Nach alldem dürfte klar sein, dass ein radikalkonstruktivistischer Zugang der funktio-

nalistischen Methode zur Bestimmung von Religion und Religiosität zuneigen müss-

te. Wenn die Frage nach der Substanz und dem Wesen einer Entität abgelehnt wird,

dann dürfte dies besonders für Abstrakta wie den Religionsbegriff gelten. Dem radika-

len Konstruktivismus geht es insgesamt um dasWie von Erkenntnis undmenschlichem

Leben. Übertragt man diese Frage nun auf Religion und Religiosität, so ergibt sich bei-

nahe von selbst eine funktionalistische Tendenz, die aber eben auf der Linie religionsde-

finitorischer Synthesen auch die Verdichtung spezifischer Operationen zu Substanzen

in einem dezidiert nicht-ontologischen Sinne akzeptiert und produktiv aufgreift. Der

Bezug zu Transzendenzen oder anderen scheinbar substantiellen Kategorien formiert

sich so nicht als Frage nach demWesen eines Gegenübers, sondern wird streng von den

Operationen des jeweiligen erkennenden Systems her gedacht.77 Die von einigen ra-

dikalen Konstruktivist*innen vorgetragene Vorstellung einer zwangsläufigen Bindung

von Religion und Realismus wird damit aufgelöst und auf ein anderes, radikalkonstruk-

tivistisch kompatibles Religionsverständnis hin geöffnet. Damit ist ein erstes zentrales

Zwischenergebnis erreicht: Die radikalkonstruktivistischen Absagen an Religion und

Religiosität basieren auf einem Religionsverständnis, das keineswegs alternativlos ist.

Bezieht man die funktionale Alternative ein, eröffnen sich vielmehr Möglichkeiten, re-

ligiöse und radikalkonstruktivistische Perspektiven (zumindest) miteinander zu har-

monisieren.78 Außerdem aber – so meine These – ist es auch möglich, über die bloße

Harmonisierung hinauszugehen. In dem Zusammenhang möchte ich ein entsprechen-

des Theorieangebot unterbreiten, das ich den folgenden Kapiteln dieser ersten Replik

entfalten werde. Neben den vielfältigen Funktionen, die oben bereits andeutungswei-

se vorgestellt wurden, lassen sich die Mechanismen des Religiösen nämlich auch als

Relativierungen beschreiben.79 Der Akt der Relativierung basiert auf der Inverhältnis-

setzung von einer Aussage und Umständen, die als Einfluss- und Bedingungsfaktoren

behauptet werden. Wer relativiert, präzisiert den Wert einer Behauptung durch Ein-

rahmung. Genau dies leisten auch Religionen, indem sie den Menschen mit seinen

77 Vor diesem Hintergrund kann auch Pickel begegnet werden, der in seiner Darstellung des Luh-

mannschen Religionsbegriffs davon ausgeht, dass diesen aufgrund seines Transzendenzbezugs

auch eine substantielle Dimension eigne. Vgl. Pickel, Luhmann S. 388.

78 Einen solchen Versuch unternimmt auch Erdmann und kommt darin zu folgendem Ergebnis: »Re-

ligion ist, konstruktivistisch gesehen, der Versuch, das prinzipiell Unfaßbare unserer Existenz in

Bildern zu beschreiben. Es wäre deshalb im Gegenteil absurd, wenn wir Menschen im Bereich re-

ligiöser Erfahrungen auf Deutungen verzichteten mit dem Argument, daß wir nicht in der Lage

seien, objektive Erkenntnisse hierüber zu erlangen.« Erdmann, Glauben S. 86.

79 Wie dies bezogen auf Machtansprüche geschieht, hat Felix Körner jüngst beschrieben. Vgl. Felix

Körner, Politische Religion. Theologie der Weltgestaltung – Christentum und Islam. Freiburg i.Br.

2020. S. 175-217.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Konstruktion von Verbindlichkeit

Grenzen konfrontieren. Die eigene Lebenswelt wird in eine Differenz zu einem ver-

dichteten Superlativ (Gott, Heiliges etc.) gerückt und zugleich die Andersartigkeit und

Schwierigkeit des Zugriffs auf diesen Superlativ behauptet.80 Am Beispiel des Zeichens

Gott werde ich dies an späterer Stelle ausführlicher darlegen.81

Religionen beziehen sich – in der Diktion Luhmanns – auf Kontingenz und verse-

hen sie mit einem tieferen Sinn. Kontingenz wird gewissermaßen von einem umfas-

senden Narrativ unterhöhlt, das weitere Handlungen ermöglicht und nicht einfach re-

signieren lässt. In der Relation zu diesem umfassendenWert aber wird die eigene Stel-

lung erkennbar relativiert, weil gleichzeitig eine Entzogenheit sichtbar wird, die sich

besonders durch die Transzendenz-Differenzierung von Schütz und Luckmann illus-

trieren lässt. Erfahrungen der Entzogenheit treten bereits alltäglich auf, sie verschärfen

sich imKontaktmit anderenMenschen (als nicht-trivialeMaschinen (von Foerster)) und

kommen in der Antizipation der eigenen Sterblichkeit zu ihremHöhepunkt: »Nachdem

das Wissen um den eigenen Tod einmal erworben worden ist, geht es in den Horizont

aller Erfahrungen ein«82 und provoziert eine Deutung:

Wenn sein Leben bzw. das, was ihm als Sinn seines Lebens gilt, bedroht erscheint, muß

er sich fragen, ob denn das, was gerade noch so dringlich und wichtig schien, noch im-

mer so dringlich und wichtig ist. Er unterzieht die bisher so selbstverständlich wirk-

samen Relevanzen einer ausdrücklichen Deutung in dem Licht, das die gegenwärtige

Krise auf sein bisheriges und das in Frage gestellte zukünftige Leben wirft.83

Die Deutung bezieht sich auf das gesamte Lebensintegral und wird grundsätzlich.

Der*Die Beobachter*in steigert seine*ihre Deutung potentiell bis zur Idee einer

Vollständigkeit, bemerkt dabei aber, dass diese Vollständigkeit ebenso wenig sei-

nen*ihren Möglichkeiten entspricht wie die vollständige Erfassung des Gedankens

in all seinen Konsequenzen. Auch dies entspricht einem Relativierungsprozess, weil

auch hier die Kontingenz des eigenen Standpunktes in Differenz sichtbar wird. Dieses

Sichtbarwerden aber funktioniert nur dort, wo Vergleichswerte und Relationen die

Selbstbestimmung ermöglichen.84 Kontingenz als Erfahrung der Nicht-Notwendigkeit

ruht auf Relativierung85, Religiosität bearbeitet Kontingenz. Radikalkonstruktivistisch

80 DasMuster des Superlativs setzt sich – wenn auch nicht im streng-grammatikalischen Sinne – üb-

rigens auch dort fort, wo behauptet wird, dass selbst Superlative nicht genügten, um die Größe

Gottes zu beschreiben. Auch in diesen Fällen aber wird letztlich eine Steigerung eingefordert. Ent-

sprechende Kritik an einem Verständnis Gottes als Superlativ lässt sich etwa bei Henri de Lubac

beobachten. Vgl. dazu Dominik Arenz, Paradoxalität als Sakramentalität. Kirche nach der funda-

mentalen Theologie Henri de Lubacs. (Innsbrucker theologische Studien Bd. 92). Innsbruck 2016.

S. 89. [= Arenz, Paradoxalität.]

81 Vgl. Kap. 5.1.3.1.

82 Schütz/Luckmann, Strukturen S. 628.

83 Ebd. S. 629.

84 Oder wie Pollack und Rosta formulieren: »Das Wissen um die Kontingenz ist damit an die Weite

des vorstellbaren Welthorizonts gebunden. Je mehr Möglichkeiten ins Bewusstsein treten, desto

höher das Kontingenzbewusstsein.« Pollack/Rosta, Moderne S. 64.

85 Anders ist eine Nicht-Notwendigkeit nicht zu erkennen, weil hier zumindest die Antizipation von

Alternativen darauf hinweist, dass das Eigene nicht alleinsteht und eben nicht notwendig ist. Es

sind stets andere Umstände, andere Entscheidungen, andere Handlungen denkbar.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 215

gibt Heinz von Foersters Rede von der Nicht-Trivialität der Welt Auskunft von dieser

Vorstellung. Religiös lässt sich das beschriebene Relativierungsverfahren vor allem an

Narrativen vomAnfang und vomEnde derWelt ablesen: Von einem Schöpfungsakt, den

niemand beobachten konnte, und einem Jenseits, aus dem niemand zurückkam. Beide

Narrative konfrontieren mit der erkenntnistheoretischen Frage, wie man angesichts

der vorgenommenen Qualifizierungen (als letztlich unbeobachtbar) sicheres Wissen

von ihnen erlangen soll, und ordnen doch in umfassende Denksysteme ein. Religionen

bleiben damit eben nicht beim Postulat der Kontingenz stehen, sondern präsentieren

Sinnentwürfe, die – zumindest potentiell – Anlass zu Hoffnung und Motivation zu

weiterem Handeln geben.86 Die spezifisch religiöse Form der Relativierung hebt

sich deshalb durchaus von anderen Formen ab. Anhand konkreter Operationen kann

dies deutlicher gemacht und noch einmal stärker mit den Gedanken des radikalen

Konstruktivismus verbunden werden.87 Zuvor aber bedarf es eines Blicks auf die

theologischen Affekte gegenüber dem philosophischen Konzept des Relativismus, das

– wenig überraschend – die Relativierung als zentrales Kennzeichen aufweist.

5.1.1.2 Zur theologischen Diskussion des Relativismus

Das Relativieren von (Glaubens-)Wahrheiten geht im theologisch-kirchlichen Diskurs

als Schreckgespenst durch. Spätestens seit Joseph Ratzingers Warnung vor der »Dik-

tatur des Relativismus«88 gibt es eine neue Furcht vor den Einschränkungen, mit de-

nen Relativismen auch religiöse Systeme konfrontieren – gerade in der interreligiösen

Konkurrenz.89Wenn im Zuge dieser Arbeit also vorgeschlagen wird, Religion selbst als

Relativierungsmechanismus zu beschreiben und dies noch dazu in Anlehnung an ein

Theoriesetting geschieht, das durchaus Ähnlichkeiten zu einemWahrheitsrelativismus

86 AuchdiesenAspektwerde ich an späterer Stelle noch ausführlicher thematisieren. Vgl. Kap. 5.1.3.2.

87 Wobei bereits damit eine starke Verbindung von Theologie und radikalen Konstruktivismus her-

ausgearbeitet wurde. Freilich findet sich dieser Gedanke aber auch in anderen Arbeiten zum The-

ma. So diagnostiziert bspw. Detjen »[e]ine strukturelle oder formale Parallele zwischen Konstruk-

tivismus und Theologie« (Detjen, Geltungsbegründung S. 379), die er näherhin darin erkennt, dass

beide die Begrenzung des Menschen thematisieren: »Auch Theologie-Treibende bekommen ihr

›Objekt‹ ›nie zu Gesicht‹.« Ebd. S. 380.

88 Vgl. Joseph Ratzinger, Predigt in der Heiligen Messe Pro Eligendo Romano Pontifice. In: Der Anfang.

Papst Benedikt XVI. Joseph Ratzinger. Predigten und Ansprachen April/Mai 2005. (Verlautbarun-

gen des Apostolischen StuhlsNr. 168). Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. S. 12-16,

hier: S. 14. [= Ratzinger, Predigt.]

89 So wird der Relativismus theologisch besonders im Kontext der Religionstheologie verhandelt,

weil sich hier die Konturen der Verbindlichkeitsansprüche besonders abbilden. Vgl. exemplarisch

Bernd Irlenborn, Relativismus. (Grundthemen Philosophie). Berlin/Bosten 2016. S. 48-56 [= Irlen-

born, Relativismus.]; Michael Seewald,Wahrheit mit und ohneHeil. Zur Relativismusproblematik

im interreligiösen Gespräch. In: Glaube ohne Wahrheit? Theologie und Kirche vor den Anfragen

des Relativismus. (Theologie kontrovers). Hg. v. Michael Seewald. Freiburg i.Br. 2018. S. 260-278;

Joseph Ratzinger, Glaube – Wahrheit – Toleranz. Das Christentum und die Weltreligionen. Frei-

burg i.Br. 32004. S. 95-99 [= Ratzinger, Glaube.]; Werner Huber, Das Denken Joseph Ratzingers.

Paderborn 2017. S. 315-317. So wird der religionstheologische Pluralismus, wie er bspw. von John

Hick oder Perry Schmidt-Leukel vertreten wird, gerne als Übertragung des Relativismus auf das

Feld des Religiösen dargestellt (s.u.).

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 16:57:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

