5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer
radikalkonstruktivistisch
anschlussfahigen Theologie

Mit diesem Kapitel kommt die Komposition der Untersuchung zu ihrem Zielpunkt.
Das Kapitel fufdt auf den bisherigen Ausfithrungen. Es basiert auf der Einfithrung in
das radikalkonstruktivistische Denken (Kap. 2) und nimmt Bezug auf bereits vorliegen-
de theologische Rezeptionsversuche dieses Denkens (Kap. 4). Besonders eng ist dieses
Kapitel aber mit dem dritten Kapitel verbunden, in dem nach den religionsbezogenen
Aussagen innerhalb des radikalen Konstruktivismus gefragt wurde. Das dritte Kapitel
dient dem Unterkapitel 5.1. als formale Grundlage. Es wird dort strukturell gespiegelt,
indem seine thematischen Schwerpunkte aufgegriffen und noch einmal ausfiihrlich
theologisch behandelt werden. AnschlieRend wird das Unterkapitel 5.2. die Ergebnis-
se des Theoriekontakts von Theologie und radikalem Konstruktivismus biindeln und in
Umisse eines Kriterienkatalogs radikalkonstruktivistisch anschlussfahiger Theologien tiberfith-
ren. Mit diesem Vorgehen versuche ich, das im vorigen Kapitel behauptete Desiderat
zu beheben, also eine performative Adaption des (kritisch selbstapplikativen) radikalen
Konstruktivismus zu leisten. Dazu bedarf es keines fertigen Programms, das die Fehler
macht, die es anderen vorhilt, sondern eines offenen Stils. Es geniigen Schlaglichter
auf Zentralaspekte der Diskurse und theologische Perspektiven unter den Vorzeichen
der Konstruktion.

Die Adaption des radikalen Konstruktivismus strebt dabei nicht nur in eine Rich-
tung. Es geht ebenso darum, die Ergebnisse des Theoriekontakts auch an den radi-
kalkonstruktivistischen Diskurszusammenhang selbst zuriickzuspielen. Um dies schon
formal gewihrleisten zu kénnen, werden auch in der theologischen Auseinanderset-
zung immer wieder Verstindnisbriicken geschlagen, die im rein binnentheologischen
Gesprich wohl nicht nétig wiren.!

1 Damit sollen auch die Bedingungen fir das geschaffen werden, was Peter L. Berger als kogniti-
ve Kontamination beschreibt: »Wenn Menschen langer miteinander sprechen, werden sie einan-
der beeinflussen.« Peter L. Berger, Altare der Moderne. Religion in pluralistischen Gesellschaften.
(Schriftenreihe »Religion und Moderne« Bd. 2). Frankfurt/New York 2015. S.16. [= Berger, Altire.]

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Konstruktion von Verbindlichkeit

Dieses Kapitel versucht folglich, die Viabilitit und Produktivitit einer Synthese von
radikalem Konstruktivismus und Theologie unter den Gesichtspunkten beider Perspek-
tiven zu erweisen.?

5.1 Ein theologischer Spiegel des dritten Kapitels in drei Repliken

Die religionsbezogenen Aussagen innerhalb des radikalen Konstruktivismus, wie sie im
zweiten Kapitel dieser Arbeit dargestellt wurden, fallen in verschiedener Weise provo-

3 und

kativ aus. Leicht liefde sich die historische Unschirfe vieler Aussagen kritisieren
auch die Pauschalitit des Umgangs als Vorwurf adressieren. In meinen anfanghaften
Kommentierungen diirfte aber deutlich geworden sein, dass mein Punkt ein anderer
ist. Andeutungsweise habe ich die entscheidende Frage dort bereits gestellt: Lasst sich
die Schicksalsgemeinschaft von Religion und Realismus nicht gewinnbringend aufkin-
digen? Es geht damit um die Frage, ob nicht auch eine Bestimmung des Religiésen
denkbar ist, die sensibler auf die skeptischen Anfragen des radikalen Konstruktivismus
ausschligt. Gerade diese Perspektive soll nun entfaltet werden. Methodisch wird dar-
in — die Uberschrift zeigt es an — das dritte Kapitel gespiegelt. Dies geschieht in drei
Repliken, die die thematischen Schwerpunkte dieses Kapitels aufgreifen und nachein-
ander abschreiten. Besonderes Gewicht kommt dabei der ersten Replik zu, die in sie-
ben Schritten nach der Moglichkeit eines radikalkonstruktivistisch-anschlussfihigen
Religions- bzw. Religiosititsbegriffs fragt. In dieser ersten Replik werden zentrale Ge-
sichtspunkte einer potentiellen Synthese von Theologie und radikalem Konstruktivis-
mus herausgearbeitet. In den beiden weiteren Repliken werden diese Ergebnisse noch
einmal auf konkrete Anwendungsfelder tibertragen, die sich wiederum aus dem erge-
ben, was dem radikalen Konstruktivismus an religionsbezogenen Aussagen entnom-
men wurde. Entsprechend geht es in diesen zwei Repliken erneut um das Verhiltnis
von Mystik und Rationalitit (Kap. 5.1.2) sowie die Gottesfrage (Kap. 5.1.3).* Trotz der
Orientierung an den thematischen Vorarbeiten machen die drei Repliken auch wei-
terfithrende Uberlegungen notwendig. In der konkreten Argumentation ist es schlicht
erforderlich, tiber die thematischen Anlagen hinauszugehen, um eine Synthese vorbe-
reiten zu konnen. Die Verbindlichkeitsthematik steht fiir diesen Versuch.” All dies aber

2 Als Kontrastfolie kann hier eine Aussage des bereits behandelten Andreas Quale zitiert werden,
der hinsichtlich zweier Wortmeldungen religiéser Konstruktivist*innen schreibt: »their compre-
hension of RC [JMH: radical constructivism] is augmented by their construction of a religious
world. In other words, they are RC in some issues, and religious in other issues. (Thus it may be
claimed that this is not the full radical constructivist approach that | have described.)« Quale, God
S.142. Behauptet wird hier eine strikte Trennung beider Bereiche, die andeutungsweise schon im
dritten Kapitel hinterfragt wurde. Vgl. v.a. Kap. 3.1.1.

3 Erinnert sei an von Foersters Aussage iiber Byzanz. Vgl. Foerster/Glasersfeld, Autobiographie
S.122.
4 Konkret gestaltet sich die Spiegelung durch die Bezugnahme der folgenden Kapitel aufeinander:

5.1.1. greift auf 3.1. zuriick, 5.1.2. auf 3.1.1. sowie 5.1.3. auf 3.1.2.
5 Sie markiert selbst zwar ein Thema, schliefSt zugleich aber die anderen thematischen Schwerpunk-
te insich ein.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

bewegt sich innerhalb der Orientierung an den zwei Blickrichtungen dieser Arbeit und
dem Anspruch, beiden Perspektiven theoretisch gerecht zu werden.®

5.1.1 Erste Replik: Religiositat

Innerhalb des radikalkonstruktivistischen Diskurszusammenhangs sind Religion und
Religiositit mit einem ontologisch-realistischen Anspruch verbunden. Religionen wer-
den oftmals zum Inbegriff eines Wahrheitspositivismus zusammengestrichen und mit
der gewaltsamen Durchsetzung eigener Anspriiche verkniipft. Sie formulieren dem-
nach Seins-Aussagen iiber das Wesen der Transzendenz, verschweigen dabei die Kon-
tingenz ihrer Ausgangspunkte und beanspruchen so eine Objektivitit, die sich mit der
radikalkonstruktivistischen Skepsis nicht vertrigt. Schon in der Vorstellung dieser Po-
sitionen wurde darauf aufmerksam gemacht, dass hier problematische Setzungen vor-
genommen werden, die sich (1) nicht einfach aus dem restlichen Programm des ra-
dikalen Konstruktivismus ergeben und (2) durch einige Korrekturen zu einem véllig
anderen Verhaltnis beitragen konnten. Wie im dritten Kapitel dieser Arbeit also schon
angekiindigt wurde, konnten Religion und Religiositit schlichtweg anders bestimmt
werden. Diesem Auftrag stellt sich die erste Replik.

5.1.1.1 Relativiert Religiositat?

Zunichst bedarf es dazu eines grundsitzlichen Blicks auf einige Umrisse des religions-
wissenschaftlichen Grundlagendiskurses. Dabei wird sich erweisen, dass es vor dem
spezifisch radikalkonstruktivistischen Hintergrund nicht nur méglich ist, einen kom-
patiblen Religions- bzw. Religiosititsbegriff zu formulieren, sondern auch, den Diskus-
sionen einen neuen Aspekt hinzuzufiigen und die Verbindung der Diskurse damit in
mehrfacher Weise produktiv zu machen. Religion und Religiositit werden in diesem
Unterkapitel besonders hinsichtlich der Frage beobachtet, ob sie — dem radikalkon-
struktivistischen Ansatz dhnelnd - nicht auch als Relativierungsmechanismen beob-
achtet werden konnten. Diese Fragestellung wird weite Teile der ersten Replik anleiten
und sukzessive entfaltet. In einem ersten Schritt geht es um einige religionsdefinitori-
sche Pramissen. Eine erste mochte ich dabei schon jetzt vorwegnehmen. Im Folgenden
beziehe ich mich zwar immer wieder auf Religion und Religiositit, letztlich passe ich
mich damit aber nur einer allgemeinen Ubung an, die sowohl innerhalb des radikalen
Konstruktivismus als auch in weiten Teilen von Religionswissenschaft, Theologie, Phi-
losophie etc. angewandt wird. Fiir meine eigenen konzeptionellen Erwigungen werde
ich mich hingegen tiberwiegend auf Religiositdt und weniger auf Religion beziehen, weil
dies — nach Wendel - »eine Verschiebung weg vom Objekt Religion hin zum Subjekt,
das eine religidse Praxis ausiibt, religivse Uberzeugungen besitzt, sich einer Religion
zugehorig fithlt«, erméglicht.

6 Einen textinternen Bewertungsmafistab stellen die vorherigen Kapitel dar.
7 Wendel, Religionsphilosophie S. 26. Vgl. dazu auch Schrodter, Religion S.189.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—

199


https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Konstruktion von Verbindlichkeit

A) Religionsdefinitorische Pramissen

Radikalkonstruktivistisch gibt es einen breiten Erfahrungsschatz, wenn es um die Pro-
blematisierung von Definitionen geht. Die Sammelbezeichnung radikaler Konstruktivis-
mus steht selbst dafiir ein. Von Foerster und Maturana haben sich gegen eine Subsu-
mierung unter dieses Konzept gewehrt.® Es bietet wohl beides: zu viel und zu wenig
Trennschirfe. Ein solches Definitionsproblem lief3e sich nun auf andere Bereiche aus-
weiten. Und doch ziehen sich radikale Konstruktivist*innen nicht einfach zuriick, son-
dern beteiligen sich im Gegenteil stark an wissenschaftlichen Debatten. Weniger als um
das Was einer Sache geht es dabei aber stets um das Wie, also Operationen und Funktio-
nen. Gerade dies miisste nun eigentlich auch hinsichtlich des Religiésen durchgefiihrt
werden. Bevor dem aber genauer nachgespiirt werden kann, bedarf es eines Blicks auf
einige religionsdefinitorische Primissen.

Beim Versuch, Religion oder Religiositit definitorisch zu erfassen, schwingt oft eine
Universalisierungstendenz mit, die ungerechtfertigte Ubertragungen begiinstigt und
mit dem eigenen Standpunkt zusammenhingt.® Helmut Zander beschreibt dies in sei-
ner Europdischen Religionsgeschichte:

Mit diesen moglichen Elementen einer Religionsdefinition, die mit Entscheidung, Ex-
klusivitat und der damit realisierbar werdenden institutionellen Form arbeitet, ge-
rat man in einer historischen Arbeit in ein zirkuldres Definitionsproblem, weil diese
Dimension eine [sic!] kulturrelatives Produkt der Christentumsgeschichte ist, dessen
Nutzung fiir das entstehende Christentum und seine Umfeldreligionen Ergebnisse ei-
ner spiteren Verianderungsgeschichte in die Friihzeit transportiert.®

Universalisiert man nun einen Religionsbegriff, der vor dem Hintergrund spezifischer
Anforderungen des Christentums entworfen wurde, kann dies »zu einem Akt potenziel-
ler Fremdbestimmung«™ umschlagen. Zander illustriert das am Beispiel des Hinduis-
mus, der vom britischen Empire als Konzept entworfen, »operationalisiert und politisch

8 Vgl. noch einmal: Maturana/Pérksen, Tun S. 32f.; Foerster/Brocker, Teil S.3. Freilich bezieht sich
diese Einstellung gegeniiber klaren Zuordnungen und Definitionen nicht nur auf den radikalen
Konstruktivismus als Sammelbezeichnung, sondern auch auf die konkrete Theoriearbeit. An die-
ser Stelle sei nur eine Beobachtung Florian Lipperts angefiihrt: »Auffillig ist, dass der zentrale
Begriff Autopoiesis von Maturana und Varela seit seiner Einfithrung zu Beginn der1970er Jahre in
keinem der diversen Texte und Interviews zum Thema deduktiv und top-down (also etwa: >Auto-
poiesis ist..9 definiert wird. Stattdessen werden im Lauf der Zeit diverse konkrete >autopoietische
Einheiten<, >Maschinen<und >Systeme« beschrieben sowie Checklisten ausgearbeitet, anhand de-
rerman in Einzelfillen induktiv, also bottom-up berpriifen kénnen soll, ob Autopoietizitit vorlie-
ge.« Florian Lippert, Selbstreferenz in Literatur und Wissenschaft. Kronauer, Griinbein, Maturana,
Luhmann. Miinchen 2013. S. 51.

9 Das verbindet sich mit einer Diagnose Theo Sundermeiers: »Religionsdefinitionen sind selbst-
referentiell.« Theo Sundermeier, Religion — was ist das? Religionswissenschaft im theologischen
Kontext. Ein Studienbuch. Giitersloh 21999. S. 28.

10  Helmut Zander, »Europdische Religionsgeschichte«. Religiose Zugehorigkeit durch Entscheidung
— Konsequenzen im interkulturellen Vergleich. Berlin/Boston 2016. S.16. [= Zander, Religionsge-
schichte.]

1 Ebd. S.17.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

genutzt wurde.«** Als Fremdzuschreibung seien markante Ambiguititen schlicht unter

den Sammelbegriff Hinduismus subsumiert worden.” Zander fihrt fort:

Zur Verschiarfung der unangemessenen Wahrnehmung trug bei, dass nicht wissen-
schaftlich ausgebildete Theologen oder Religionskundler, sondern lange Zeit europdi-
sche Amateure, die sich fiir Indien interessierten, eine entscheidende, oft die alleinige
und in der Regel problematische Quelle fiir die universitire Wissenschaft und die bri-
tischen Beamten bildeten.'*

Dieses Beispiel sensibilisiert folglich nicht nur fir die Bedeutung und Kontingenz des

eigenen Standpunkts, sondern auch fiir die potentiellen Konsequenzen einer termino-

logischen Setzung.’ Eine Universalisierung muss deshalb im Verdacht der Bevormun-

dung stehen.’® Fiir seine eigene religionswissenschaftliche Arbeit hat Zander daraus

folgenden Schluss gezogen:

Der Religionsbegriff existiert nur in unterschiedlichen kulturellen Fiillungen, die
man zu »allgemeineren< [..] Religionsbegriffen erweitern kann, ohne damit einen
allgemeingiiltigen Religionsbegriff zu besitzen. Man muss dann den Begriff der Reli-
gion als einen offenen Signifikanten betrachten, der in unterschiedlichen kulturellen
Konstellationen je anders | gefiillt werden kann. Das bedeutet religionsphilosophisch
nicht, dass ein gemeinsames Merkmal aller Religionen inexistent ware, wohl aber,
dass man es religionswissenschaftlich nicht identifizieren kann."”

12
13

Ebd. S. 21.

Vgl. ebd. S. 21f. Freilich liefden sich an dieser Stelle auch andere Beispiele fiir vergleichbare Vor-
ginge anfiihren. Eine eindrucksvolle Aufarbeitung einer folgenschweren Ubertragung eines welt-
lichen Konzeptsin einen anderen Kontext leistet Thomas Bauer, Warum es kein islamisches Mittel-
alter gab. Das Erbe der Antike und der Orient. Miinchen 2018. Bauer geht hier von der Beobachtung
aus, dass der fiir das europiische Mittelalter konstitutive Bruch zur Antike in der islamischen Welt
nicht zu beobachten sei, und illustriert seinen Befund an sehr unterschiedlichem Kulturmaterial
(u.a. Dachziegel).

Zander, Religionsgeschichte S. 22.

Diese Botschaft lasst sich auch abstrakter formulieren. So betont Rudolf Stichweh »das Span-
nungsverhaltnis von Vielzahl der Félle und Vielzahl der Subsysteme einerseits, der undifferen-
zierten Kraft des Kollektivsingulars [JMH: gemeint ist Religion] andererseits, der auf diese Weise
die Einheit des Funktionssystems iiber die Vielzahl der Fille verbiirgt.« Rudolf Stichweh, Religi-
on als globale Kategorie. Zur Theorie funktionaler Differenzierung. In: Sikularitit und Moderne.
(Grenzfragen Bd. 42). Hg. v. Karl Gabriel/Christoph Horn. Freiburg i.Br./Miinchen 2016. S. 97-118,
hier: S.102. [= Stichweh, Kategorie.]

Auch theologisch ist diese Schwierigkeit freilich bereits erkannt. Vgl. exemplarisch Claude Ozan-
kom, Toleranz und Identitat. Christlicher Glaube in den Differenzen religiser Lebenswelten. In:
Das Christentum in der Religionsgeschichte. Perspektiven fiir das 21. Jahrhundert. FS Hans Wal-
denfels. Hg. v. Mariano Delgado. Freiburg 2011. S.179-192.

Zander, Religionsgeschichte S. 20f. Zur Offenheit des Signifikanten gehort dabei aber auch, dass
die Religionen selbst unter idealtypischen Voraussetzungen nicht ginzlich definitorisch fixiert
und voneinander isoliert werden kdnnten. Auch zwischen den einzelnen Religionen treten nim-
lich Bedingungsverhiltnisse auf: »Alle Religionen sind sozialgeschichtlich und ideengeschichtlich
von dem betroffen, was man Synkretismus genannt hat, d.h. dass Pluralisierungs- und Verschmel-
zungssemantiken Grundmuster kultureller Prozesse darstellen, die sich jeweils neu konstituie-
ren und konfigurieren.« Michael von Briick, Religionswissenschaft und Religionsbegriff. Metho-

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—

201


https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Konstruktion von Verbindlichkeit

Zanders Hinweise machen auf die Hiirden aufmerksam, die Religionsdefinitionen neh-
men miissen. Kulturgeschichtlich ist diese Vorstellung brisant, wirkt sie sich doch auf
die Bedingungen und Vorraussetzungen aus, unter denen auch diese Untersuchung als
akademische Qualifikationsarbeit an einer deutschen Universitit steht. Kurzum: »Der
westliche Universalismus [...] erweist sich heute selbst als eine partikulare Weltperspek-
tive«*® und ist auch darin keineswegs homogen:

Schon die antike Etymologie von sreligioc macht dies deutlich: Cicero leitet das Wort
von>relegere< (>sorgfiltig betrachten<) her, was sich auf die ordnungsgeméfie und wie-
derholte Ausfiihrung der Kulthandlungen bezieht (Cicero, De natura deorum, 11,72).
Demgegeniiber mochte der Christ Laktanz es auf sreligare« (zuriickbinden<) zuriick-
gefiihrt wissen, was | auf die persénliche Bindung an einen Gott verweist (Laktanz,
Divinae institutiones, 1V,28,2). sFromm<meint dann entsprechend eine innerliche Hal-
tung, wihrend die Betonung des rituellen Aspekts von Religion als Auferlichkeit abge-
wertetwird. Schon derabendldndische BegriffsReligion<beinhaltet also unterschiedli-
che Sichtweisen und ist erst recht nicht identisch mit dem, was sanskr.>dharmas, arab.
»din< oder jap. >shiikyd« an spezifischer Bedeutung ausdriicken.’®

Diese Einsicht mochte ich fiir meine eigene Arbeit am Religionsbegriff ibernehmen.
Die weiteren Uberlegungen sollten also unter den Vorzeichen dieser Kontingenzver-
merke stehen und im Bewusstsein ihrer Relativitdt nicht vorschnell universalisiert wer-
den.? Es geht im Folgenden deshalb auch nicht darum, eine ginzlich neue Religions-
definition zu prisentieren, sondern lediglich darum, die vorgestellte Sicht einiger ra-
dikaler Konstruktivist*innen auf Religion kritisch zu hinterfragen und in einem zwei-
ten Schritt ein operatives Merkmal von Religion und Religiositit herauszuarbeiten und
als produktiven Beitrag zur Diskussion zu stellen. Konkret soll, soviel verrit schon die
Uberschrift dieses Unterkapitels, auf die relativierende Wirkung von Religiositit ge-
schaut werden. Bevor dies aber niher ausgefiihrt werden kann und im Nachklang der
Hinweise auf die Hindernisse religionsdefinitorischer Bestrebungen bedarf es zunichst
eines niheren Blicks auf die theoretischen Angebote, die zur Definition von Religion
vorliegen. Dabei kann vor allem zwischen drei Zugingen unterschieden werden.?"

den und Programm. In: Was ist Religion? Beitrage zur aktuellen Debatte um den Religionsbegriff.
Hg. v. Tobias Miiller/Thomas M. Schmidt. Paderborn 2013. S. 31-53, hier: S. 46.

18 Harald Seubert, Religion. (UTB Bd. 3279). Paderborn 2009. S.102. [= Seubert, Religion.]

19 Franz-Peter Burkard, Alltagssprache. In: Praktische Religionswissenschaft. (UTB Bd. 3165). Hg. v.
Michael Klécker/Udo Tworuschka. KéIn/Weimar/Wien 2008. S. 87-99, hier: S. 95f.

20 Das ist auch lexikalisch vermerkt worden: »R. [JMH: Religion] entzieht sich indes einer in jeder
Hinsicht zutreffenden Definition.« Peter Kunzmann, Art. Religion. In: Metzler Lexikon Philoso-
phie. Begriffe und Definitionen. Hg. v. Peter Prechtl/Franz-Peter Burkard. Stuttgart 32008. S. 521-
522, hier: S.522.

21 Freilich ist damit eine Verkirzung verbunden. Detlef Pollack weist etwa auf deutlich mehr unter-
schiedliche Zuginge hin. Vgl. Detlef Pollack, Was ist Religion? Probleme der Definition. In: ZfR 3
(1995). S.163-190, hier: S.167-183. [= Pollack, Religion.]

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

B) Substantielle Religionsdefinitionen

Substantielle Religionsdefinitionen fragen nach dem Wesen und damit gleichsam nach dem
Was von Religion. Hier geht es um »die Angabe des Bezugsgegenstandes der Religi-
on«*2. In aller Regel wird Religion dabei als Verhiltnis des Menschen zu einer iiberna-
tirlichen Instanz formatiert. Diese Instanz kann durch verschiedene Variablen ersetzt
werden, sei es nun Transzendenz, Gottliches, Heiliges 0.A.%% So entspriche bspw. ein
Satz wie Religion bezeichnet den Glauben an eine oder mehrere Gottheiten dem Schema sub-
stantieller Religionsdefinitionen. Im Ubrigen fiigen sich auch die im dritten Kapitel
(Kap. 3.1) dieser Untersuchung thematisieren radikalkonstruktivistischen Bestimmun-
gen von Religion und Religiositit weitgehend in dieses Schema ein. Fiir Quale resul-
tiert Religion bspw. aus der Verbindung eines supernatural aspect (Glaube an iiberna-
tiirliche Entititen) und der Vorstellung eines designs (v.a. Schopfungsnarrative).”* Es
liefSen sich zahlreiche weitere Beispiele fiir substantielle Religionsdefinitionen anfith-
ren, fur die Zwecke dieser Arbeit geniigen aber diese wenigen Hinweise. Wichtig ist
hier noch ein Blick auf die Einwinde, die angefithrt werden konnen. Da sind zum einen
diejenigen Anfragen, die sich aus einem allgemeinen religionswissenschaftlichen oder -
soziologischen Kontext heraus ergeben. So hilt bspw. Michael Bergunder fest, dass sub-
stantielle Religionsdefinitionen an einem Abgrenzungsproblem hinsichtlich der Tradi-
tionen leiden, aus denen heraus sie entwickelt werden.?® Dieser Einwurf verbindet sich
mit den oben aufgefiihrten religionsdefinitorischen Primissen und den Uberlegungen
Zanders. Eine etwas andere Schattierung nimmt Kaufmann vor, der - vor dem Hinter-
grund spezifischer Zeitsignaturen (Moderne) — formuliert: »Wie auch immer man es
dreht und wendet, jeder Versuch einer eindeutigen, inhaltlichen Bestimmung von Reli-
gion unter den Bedingungen der Moderne scheint zum Scheitern verurteilt, da er not-
wendigerweise heterogene Elemente in einer Einheit zusammendenkt.«*® Nach Kauf-
mann ist ein solcher Religionsbegriff folglich nicht imstande, der Spannung zwischen
Konkretion und Abstraktion gerecht zu werden.?’

Neben diesen allgemein religionswissenschaftlichen Einwiirfen lassen sich aber
auch vor dem Hintergrund des radikalen Konstruktivismus Anfragen an substantielle
Religionsdefinitionen adressieren. Wenn den radikalkonstruktivistischen Argumenta-
tionslinien nimlich insofern gefolgt wird, als ein Verzicht auf ontologische Kategorien
sinnvoll erscheint, dann kénnen auch Religionen davon nicht einfach ausgenommen
werden. Die radikalkonstruktivistischen Vorstellungen von Religion zeigen dabei, wie

22 Ebd.S.168.

23 Inbeiden Fillen besteht nach Pollack zum einen das Problem, dass sich substantielle Gottes- und
Sakralbezlige nicht bei allen Gruppen finden, die gemeinhin als religiose bezeichnet werden (vgl.
ebd. S.168). Zum anderen geschieht dies gerade im Fall einer Religionsbestimmung tiber das Hei-
lige nur durch eine funktionale Bestimmung (vgl. ebd. S.169).

24 Vgl. Quale, Religion S.122. Fiir eine Beschaftigung mit Quales Aussagen vgl. Kap. 3.1 dieser Arbeit.

25  Vgl. Michael Bergunder, Wasist Religion? Kulturwissenschaftliche Uberlegungen zum Gegenstand
der Religionswissenschaft. In: ZfR 19 Heft 1 (2011). S. 3-55, hier: S. 6.

26  Franz-Xaver Kaufmann, Religion und Modernitit. In: Die Moderne — Kontinuitat und Zasuren. (So-
ziale Welt Sonderband 4). Hg. v. Johannes Berger. Gottingen 1986. S. 282-308, hier: S. 299.

27  Zander spricht hier von einer »Bredouille zwischen kultureller Traditionspragung und dem An-
spruch auf transkulturelle Verwendbarkeit«. Zander, Religionsgeschichte S. 7.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—

203


https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Konstruktion von Verbindlichkeit

stark das Phinomen jedoch substantiell gedacht wird (u.a. Quale). Religionen werden
hier — wie bereits ausgewiesen wurde — zum Inbegriff eines realistisch grundierten
Wahrheitspositivismus. Darin wird eine erhebliche Exklusion vorgenommen, weil
zumeist itberhaupt nicht versucht wird, einen radikalkonstruktivistisch kompatiblen
Begriff von Religiositit und Religion zu entwickeln. Das genau dies aber moglich ist,
wenn man den Blick iiber rein substantielle Zuginge hinaus weitet, zeigt ein Blick auf
die zweite Moglichkeit.

C) Funktionale Religionsdefinitionen

Funktionale Religionsdefinitionen fragen weniger nach der Substanz als nach Funktion
und Wirkung von Religion. Wihrend sich substantielle Zuginge auf das Wesen kon-
zentrieren, geht es funktionalen Religionsdefinitionen um die spezifischen Operatio-
nen, die Religionen auszeichnen. Gefragt wird nach dem Wie, nicht nach dem Was. In
der funktionalen Perspektive werden folglich Mechanismen bestimmyt, die in ihrer spe-
zifischen Wirkweise und Konstellation als religids bezeichnet werden kénnen. Religios
sind in diesem Sinne weniger die Anhinger*innen einer institutionalisierten Religions-
gemeinschaft als diejenigen, welche die genannten Mechanismen in Anwendung brin-
gen, also bspw. die Paradoxien ihrer Existenz mit der Vorstellung eines umspannenden
Sinns umbhiillen. Welche konkreten Funktionen als religiés deklariert werden, variiert
innerhalb verschiedener Entwiirfe sehr stark. Als Klassiker funktionaler Religionsdefi-
nitionen gelten unter anderem Emile Durkheim?®, Thomas Luckmann und nicht zuletzt
Niklas Luhmann. Es ist dabei bezeichnend, dass die beiden Letztgenannten konstruk-
tivistischen Labels zugeordnet werden: Luckmann steht fir einen sozialkonstruktivis-
tischen, Luhmann fiir einen operational-konstruktivistischen Ansatz. An dieser Stelle
mochte ich zunichst nur auf das Konzept Niklas Luhmanns eingehen, weil es einerseits
als Beispiel funktionaler Religionsdefinitionen taugt und andererseits Theorieangebote
macht, an die im weiteren Verlauf dieser Arbeit angeschlossen werden kann.

In Luhmanns Systemtheorie stellt die Religion ein Subsystem neben anderen dar,
das sich an der fiir jegliche Systeme grundlegenden Aufgabe der (je spezifischen) Kom-
plexititsreduktion beteiligt und so an der Ausdifferenzierung und Aufrechterhaltung
der Gesellschaft Anteil hat. Innerhalb dieses allgemeinen Profils der Subsysteme, das
ebenso fiir Wirtschaft, Politik, Wissenschaft und einige weitere gilt, definiert Luhmann
Religion nun wber die Funktion, »die unbestimmbare, weil nach aufien (Umwelt) und
nach innen (System) hin unabschlieRbare Welt in eine bestimmbare zu transformieren,

28 Vgl. Emile Durkheim, Die elementaren Formen des religiésen Lebens. (Theorie). Ubers. v. Ludwig
Schmidts. Frankfurt a.M. 1981. Durkheim definiert Religion wie folgt: »Eine Religion ist ein solida-
risches System von Uberzeugungen und Praktiken, die sich auf heilige, d.h. abgesonderte und ver-
botene Dinge, Uberzeugungen und Praktiken beziehen, die in einer und derselben moralischen
Gemeinschaft, die man Kirche nennt, alle vereinen, die ihr angehoren.« Ebd. S. 75. Die substan-
tiell daherkommende Bezeichnung heiliger bzw. verbotener Dinge beinhaltet dabei keinerlei Spe-
kulation tber das Wesen dieser Dinge, sondern beobachtet, dass Religionen in ihren Vollziigen
entsprechende Setzungen vornehmen. Durkheim geht dabei von der bezeichnenden Einsicht aus,
dass Religionen auch ohne Gotter- oder Geisterglauben auskommen kénnen. Vgl. ebd. S. 60. Ent-
scheidender ist fiir ihn die sozial-konstitutive Funktion von Religion, die sich in ihrer notwendig
kirchlichen Verfasstheit (s.0.) niederschlagt.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

in der System und Umwelt in Beziehungen stehen kénnen, die auf beiden Seiten Belie-
bigkeit der Verinderung ausschliefen.«*° Die Unbestimmbarkeit und UnabschliefSbar-
keit der Welt markiert den Ausgangspunkt der Luhmannschen Religionsbestimmung.
Beide Aspekte verdichten sich letztlich im Schlagwort der Kontingenz, deren Bearbeitung
der Religion zufalle: »Ihre zentrale gesellschaftliche Funktion liegt in der Auflésung von
Unsicherheitssituationen und in der Bewiltigung von Kontingenz. Entscheidend ist die
Schaffung von Sinnvertrauen — und dadurch die Produktion eines Gefiihls von Sicher-
heit fiir das Individuum.«*° Die Religion bezieht sich nach Luhmann dabei aktiv auf
die Kontingenz und macht sie gesellschaftlich erst kommunikabel. Anders als andere
Subsysteme blendet sie die Fragilitit also nicht einfach aus, sondern thematisiert sie
vielmehr direkt.>* Dabei bleibt sie aber nicht stehen, sondern versieht die Kontingenz
mit einem Sinn - in dieser Weise kommt ihr eine zentrale Stellung in der Stabilisie-
rung des Gesamtsystems zu.>? Folglich besteht nach Luhmann »der >Code« der Religion
darin, allen Erfahrungen, also auch den negativen, einen Sinn zu verleihen, z.B. der
Grundhaltung, man misse selbst fiir Schicksalsschlige dankbar sein, da sie einen ver-
borgenen géttlichen Sinn hitten«®®. Die Herstellung dieses Sinns>* leistet die Religion
dabei in der Spannung von Immanenz und Transzendenz. Sie setzt sich demnach mit
der Paradoxie auseinander, wie ein die Welt iibersteigender Sinn mit innerweltlichen
Moglichkeiten kommuniziert werden soll. Die Spannung von Immanenz und Transzen-
denz lisst sich dabei auch niederschwelliger als Differenz von beobachtbar und unbeob-
achtbar beschreiben. Eine Sinnkonstruktion ist nach Luhmann dann religiés, wenn sie

sich auf diese Differenz bezieht>

und eine Entparadoxalisierung anbietet, »indem sie
die Einheit des Code, die Einheit der Differenz von Immanenz und Transzendenz >be-

nennt«.<*® In den monotheistischen Religionen kulminieren diese Versuche in der Vor-

29  Niklas Luhmann, Funktion der Religion. (stw Bd. 407). Frankfurt a.M. #1996. S. 26. [= Luhmann,
Religion.]

30  GertPickel, Niklas Luhmann und die Funktion der Religion in der modernen Cesellschaft. In: Staat
und Religion. Zentrale Positionen zu einer Schliisselfrage des politischen Denkens. Hg. v. Oliver
Hidalgo/Christian Polke. Wiesbaden 2017. S. 383-396, hier: S.387. [= Pickel, Luhmann.]

31 Vgl. ebd. S.388.

32 Mit anderen Worten: »Religion ist folglich fiir die Gesellschaft unverzichtbar, benétigt man sie
doch, um Kontingenzfragen zu bearbeiten und Sinn zu produzieren.« Ebd. S. 388.

33 Jens Schlieter, Niklas Luhmann. In: Was ist Religion? Texte von Cicero bis Luhmann. Hg. v. Jens
Schlieter. Stuttgart 22018. S. 241-246, hier: S. 243.

34  An dieser Stelle kann keine weiterfiihrende Auseinandersetzung mit Luhmanns Sinnbegriff ge-
leistet werden. Fiir einen ersten Eindruck vgl. Christian Kirchmeier, Sinn. In: Luhmann-Handbuch.
Leben —Werk — Wirkung. Hg. v. Oliver Jahraus/Armin Nassehi u.a. Stuttgart 2012. S.117-119.

35  Vgl. Niklas Luhmann, Die Religion der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 2002. S. 25. [= Luhmann, Ge-
sellschaft.]

36  Niklas Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der moder-
nen Gesellschaft Bd. 3. (stw Bd. 1093). Frankfurt a.M. 1989. S. 314. [= Luhmann, Semantik.]

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—

205


https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206  Konstruktion von Verbindlichkeit

stellung eines Gottes, der »als selbst differenzunbediirftig angenommen wird.<*7 Mit
dem Systemtheoretiker Nassehi lisst sich dieses Vorgehen noch einmal prizisieren:

Religiser Sinn besteht nicht primar aus moralischen Regeln oder semantischen Tra-
ditionen, sondern er verweist auf die Unbeobachtbarkeit der Welt, er verweist auf
Anfiange und bearbeitet die Erfahrung, dass das Geschopf schon aus logischen Griin-
den nicht der gesamten Schopfung ansichtig werden kann. Kurz gesagt: Auch Religi-
on muss zwischen Kommunikation und Wahrnehmung unterscheiden. Die Wahrneh-
mung der Gétter oder Gottes etwa nimmt mit dem Komplexerwerden von | Gesell-
schaften ab. Der deus absconditus ist geradezu unerforschlich, und die Unaussprechlich-
keit seines Namens im Judentum sowie die islamischen und jiidischen Bilderverbote
sind nur kommunikativ aufwendige Visibilisierungen der Nicht-Wahrnehmbarkeit des
Gottlichen und damit der Unverfiigbarkeit der Welt.38

Auch in dieser Konkretisierung wird deutlich, dass die Referenz eines substantiellen
Religionsverstindnisses (etwa: der verborgene Gott) vollig der Funktion nachgeordnet
wird. Erst iiber die Operation wird die substantielle Idee etabliert.?

Auch diese Religionsdefinitionen konnen nun aber einer Kritik unterzogen werden.
Die Einwinde laufen zumeist auf die Frage hinaus, ob funktionale Perspektiven in ihrer
Formalitit nicht zu weit gefasst sind, um das Phinomen Religion wirklich erfassen und
zugleich von anderen Phinomenen abgrenzen zu konnen. Wenn bspw. behauptet wird,
Religion fungiere als Instrument der Kontingenzbewiltigung, lisst sich die spezifische
Differenz zu anderen Bereichen erfragen, die vielleicht dhnliche Aufgaben wahrneh-
men.*° Zudem steht die Frage im Raum, ob die funktionalen Herleitungen konkrete
Glaubensakte iberhaupt noch zulassen. Basieren nicht prominente Religionskritiken
(Marx, Feuerbach, Freud usw.) gerade darauf, Religionen dadurch zu erledigen, dass
ihre Funktion etwa als Trostung oder Kompensation erklart wird? Lisst sich bspw. noch
ernsthaft glauben, dass es ein Leben nach dem Tod gibt, wenn man zugleich die Ansicht
vertritt, dass diesem Glauben eine klare Tréstungsfunktion zukommt? Kurzum: Kén-
nen die vielfiltigen substantiellen Gehalte von Religion unter diesen Gesichtspunkten
tiberhaupt noch ernst genommen werden?

37  Niklas Luhmann, Das Medium der Religion. Eine soziologische Betrachtung tiber Gott und die See-
len. In: Soziale Systeme 6 Heft 1 (2000). S. 39-53, hier: S. 50. In der konkreten Anwendung des Ge-
dankens der Differenzierungsunbediirftigkeit treten dabei durchaus Schwierigkeiten auf, so ldsst
sich fur die Trinitat bspw. nicht einfach von Differenzlosigkeit sprechen —im Gegenteil: trotz ihrer
Einheit wird hier eine Differenzierung vollzogen.

38  Armin Nassehi, Geschlecht, Geschlechtlichkeit, Religion. Woran liegt die Sexbesessenheit des Re-
ligiésen? In: Religion und Gesellschaft. Sinnstiftungssysteme im Konflikt. Hg. v. Friedrich Wilhelm
Graf/Jens-Uwe Hartmann. Berlin/Boston 2019. S. 229-236, hier: S. 234f. [= Nassehi, Geschlecht.]

39  Pollack verdeutlicht dies am Beispiel des Heiligen, das ebenfalls nur funktional als solches be-
stimmt werden konne. Vgl. Pollack, Religion S.169.

40  Sofragt bspw. Seubert eine auf den Sinnbegriff bezogene funktionale Religionsdefinition an: »Al-
lerdings ist der Sinnbegriff formal und inhaltsleer. Dass Religion in dieser Orientierung in einem
irreduktiblen Verweisungszusammenhang zur Kultur erscheint, ist ein Problem dieses Ansatzes.«
Seubert, Religion S. 26.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Aus radikalkonstruktivistischer Sicht ergeben sich bis dahin hingegen keine prinzi-
piellen Einwinde. Die Vorgehensweise entspricht vielmehr der radikalkonstruktivisti-
schen Fokussierung des Wie von Wahrnehmung und Erkenntnis. Luckmann und Luh-
mann stehen gewissermaflen Paten fir den Versuch, Religiositit (radikal-)konstrukti-
vistisch zu bearbeiten.

D) Religionsdefinitorische Synthesen

Aus der jeweiligen Kritik an substantiellen und funktionalen Ansitzen zur Definition
von Religion speist sich ein Versuch Detlef Pollacks, eine religionsdefinitorische Syn-
these beider Ansitze zu leisten. Wie Luhmann geht auch er dabei vom »Problem der
Kontingenz«*! aus. Die Religion stelle hier »nur eine Problemlésung unter anderen«**
bereit, die sich spezifisch durch zwei Elemente auszeichne: »zum einen durch den Akt
der Uberschreitung der verfiigbaren Lebenswelt des Menschen (a), zum anderen durch
die gleichzeitige Bezugnahme auf eben diese Lebenswelt (b).«** Aus der Immanenz der
eigenen Existenz heraus werden also Beziige zu etwas Unverfiigbarem hergestellt, die
sich in sehr unterschiedlichen Denk- und Darstellungsweisen niederschlagen: »Ist fiir
den Angehorigen einer Naturreligion schon der nahegelegene Hain ein Ort der Tran-
szendenz, so fiir den aufgeklirten Christen erst ein weltjenseitiger Gott.«** Entschei-
dend sei hier das Moment der Unverfiigbarkeit**, das in einem nichsten Schritt aber an
die Immanenz zuriickgebunden werden miisse. So miissten nach Pollack »in jeder Re-
ligion die als Unerreichbares fungierenden Letztgrofen mit relativ lebensnahen, kon-
kreten, anschaulichen Vorstellungen und Praktiken verbunden sein.«*¢ Weiter fithrt er
aus:

Die wesentlichen Mittel zur Veranschaulichung des Unanschaulichen sind Mythos und
Kult, aber auch die Ausdifferenzierung von religiésen Gemeinschaften, religiésen Rol-
len und Handlungen, die Reservierung von speziellen Zeiten und Orten oder auch die
Benutzung von bestimmten Zeichen und Bildern, Lehren, Erzdhlungen, Gleichnissen
und Liedern dienen diesem Zweck. Genau diese Bindung an das empirisch Konkrete
unterscheidet die Religion von allen Formen der Philosophie, mit der sie ansonsten
viel gemeinsam hat.*’

Letztlich beschreibt Pollack die Religion als eine Pendelbewegung zwischen Abstrak-
tion und Konkretion: Einerseits die abstrakte Transzendenz, andererseits deren kon-
krete Bearbeitung in der bleibenden Immanenz. »Gerade wenn man bedenkt, daf$ re-
ligiése Sinnformen Kontingenz nicht nur bewiltigen, sondern auch selbst kontingent
sind, dann wird man das interne Prozessieren zwischen Kontingenzvernichtung und

Kontingenzproduktion als charakteristisch fiir vitale Religionen ansehen kénnen.«*3

41 Pollack, Religion S.184.
42 Ebd.S.185.

43  Ebd.S.185.

44  Ebd.S.186.

45  Vgl.ebd. S.186.

46  Ebd.S.186.
47  Ebd.S.186.
48  Ebd.S.189.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—

207


https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Konstruktion von Verbindlichkeit

Pollack wihnt sich mit seiner Definition in einem Zwischenbereich von inhaltlichen
und funktionalen Religionsdefinitionen*?, er unterschitzt dabei aber die Méglichkei-
ten, auch seine Synthese rein funktional zu beobachten. Die Substanzen, die bei Poll-
ack bewusst vage formuliert werden, lassen sich unter den Gesichtspunkten einer non-
dualistischen Erkenntnistheorie nimlich nicht einfach als Beziehung des Menschen zu
einer auflerhalb seiner selbst liegenden Sache oder Person beschreiben, sondern als
verdichtete Operationen (innerhalb) des erkennenden Systems.*® Die Substanz ist in
einem solchen Verstindnis wiederum nur tiber ihre Funktion zuginglich. Unter diesen
Vorzeichen lisst sich Religiositit vollig anders bearbeiten. Die fiir substantielle Religi-
onsdefinitionen angezeigten Problemdispositionen schlagen auch hier durch:

Die Konzentration auf das Was, auf den Gegenstand der Erfahrung (Transzendenz),
und weniger auf das Wie, die Erfahrung selbst (Transzendieren), fithrt dazu, dass Tran-
szendenz im strikten Gegensatz zur Immanenz verstanden wird. Daraus folgt, dass der
Bereich der Transzendenz und des Heiligen den Lebensbereichen der Immanenz und
des Profanen entgegengesetzt werden.’

Wenn aber die kontingente Immanenz die einzige Zugriffsmoglichkeit darstellt und
zugleich die Pramissen radikalkonstruktivistischen Denkens fiir plausibel gehalten und
deshalb adaptiert werden, dann lasst sich nur noch ein Primat der Funktion behaupten.
Jedes Moment des Substantiellen wiirde damit stets unter den Vorzeichen des Opera-
tionalen behandelt. Konkret erdffnet dies einen Fragehorizont fiir die Moglichkeiten,
Substanzen tiber Funktionen zu erkliren. Mit Luhmanns Konzept wurden hier bereits
erste Anmerkungen gesetzt, zunichst aber soll der Fokus auf die >religiése Substanz«
Transzendenz gerichtet werden. Alfred Schiitz und Thomas Luckmann haben mit einer
Differenzierung darauf hingewiesen, dass Transzendenz nicht nur als absoluter, son-
dern auch als gradueller Wert verstanden werden kann.>? Sie unterscheiden zwischen

49  Ananderer Stelle schreibter: »Die Unterscheidung von Immanenz und Transzendenz und die Sym-
bolisierung der Transzendenz in der Immanenz stellen den unverzichtbaren Kern der Definition
dar, der Funktionsbezug eine mégliche aber nicht nétige Ergdnzung.« Detlef Pollack/Cergely Ros-
ta, Religionin der Moderne. Ein internationaler Vergleich. (bpb Bd. 1751). Frankfurta.M. 2016.S. 72.
[= Pollack/Rosta, Moderne.]

50  Um hierfiir ein Beispiel einzufiithren, weise ich kurz auf den (durchaus mit einigem Befremden re-
zipierten) Liebesbegriff Maturanas hin. Auch dieser verdichtet spezifische Operationen und sub-
sumiert sie unter das Substantiv Liebe, macht darin aber trotzdem keine Substanzaussage.

51 Natalie Fritz/Anna-Katharina Hopflinger/Stefanie Knauf3/Marie-Therese Mider/Daria Pezzoli-
Olgiati, Sichtbare Religion. Eine Einfiihrung in die Religionswissenschaft. Berlin/Boston 2018.
S. 80.

52 In&hnlicher Weise hat tibrigens auch Saskia Wendel darauf hingewiesen, dass der Transzendenz-
begriff grundsatzlich graduiert und operationalisiert werden kann, »denn transcendere meint zu-
nichst nichts anderes als ein Uberschreiten, ein Uber-etwas-hinausgehen hin zu einem >Mehr«
oder>Dariiber hinaus<. Doch das muss keineswegs schon religios verstanden werden. Es gibt ver-
schiedene Formen von Transzendenzen, die man als innerweltliche Transzendenzen bezeichnen
kann: So kann bereits der Bezug auf einen anderen Menschen ein>Mehr«und ein>Dariiber hinaus«
bedeuten, in dem ich mich selbst Giberschreite, ebenso das Transzendieren einer konkreten Situa-
tion, eines gesellschaftlichen status quo.« Saskia Wendel, Die Wurzel der Religion. In: FZPhTh 53
Heft1 (2006). S. 21-38, hier: S. 34.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

kleinen, mittleren und grofRen Transzendenzen und entwickeln so »ein Konzept von
Transzendenz, das keine dichotome Unterscheidung von Immanenz und Transzen-
denz vorsieht, sondern eine Kontinuitit betont zwischen Grenzen der Erfahrbarkeit
in der alltiglichen Lebenswelt und Grenzen zu prinzipiell >anderen Wirklichkeitenc.«*3
Alle drei Ebenen sind zwar »dadurch gekennzeichnet, dafy der Mensch an eine Gren-
ze seiner Erfahrung st6ft«>*, konkret ergeben sich aber Unterschiede in verschiede-
nen Anwendungs- und Erfahrungsbereichen.>> Kleine Transzendenzen realisieren sich
nach Schiitz und Luckmann in der Abwesenheit von etwas, das zwar derzeit, aber nicht
prinzipiell dem eigenen Zugang entzogen ist. Dies hingt unmittelbar mit der Erinne-

rung der jeweiligen Person zusammen:

Der Mensch weif3, dafs er das, worauf die gegenwartige Erfahrung hinweist, schon frii-
her einmal als es selbst erfahren hatte oder dafs es ihm dem Typ nach bekannt ist (er
also andere Beispiele des Typs vor sich gehabt hat) oder daf es ihm zumindest oh-
ne entscheidende Verdnderung der Erfahrungsstils und der Bewufitseinsspannung zu-
ginglich sein kénnte.®

Kleine Transzendenzen markieren in diesem Verstindnis iiberaus alltigliche Phino-
mene, die immer wieder auftreten, den Menschen mit seinen Grenzen konfrontieren,
darin aber zumeist effizient bearbeitet werden kénnen. Eine erfolgreiche Behandlung
dieser Transzendenzen bedeutet tibrigens keineswegs das Verschwinden der jeweiligen
Begrenzung: »selbstverstindlich stehen wir immer an einer neuen Grenze; nachdem
wir die eine iiberschritten haben, kommen wir an die nichste.«’” Um dies an einem
Beispiel zu illustrieren: Wenn ich eine Tasche, die ich mit ins Biiro bringen wollte, zu
Hause vergessen habe, dann tritt nach der Differenzierung von Schiitz und Luckman
bereits die Erfahrung einer kleinen Transzendenz auf. Die Tasche ist mir bekannt5®,
raum-zeitlich aber erst einmal aufierhalb meines direkten Zugriffs. Hinsichtlich der
zwei weiteren Transzendenzstufen variieren Schiitz und Luckmann nun gerade den
Aspekt der Zuginglichkeit: Beide Stufen beziehen sich auf prinzipiell Unzugingliches.

3 Silke Gulker, Transzendenz in der Wissenschaft. Studien in der Stammzellenforschung in Deutsch-
land und den USA. (Religion in der Gesellschaft Bd. 46). Baden-Baden 2019. S. 43. [= Giilker, Tran-
szendenz.]

54  Alfred Schitz/Thomas Luckmann, Strukturen der Lebenswelt. (UTB Bd. 2412). Konstanz/Miinchen

22017. S. 603. [= Schiitz/Luckmann, Strukturen.]

55  Diese Begriffe machen librigens schon darauf aufmerksam, dass die vorgeschlagene Differenzie-

rung keineswegs auf einer realistischen Vergleichsgrundlage aufbauen und mit ihr kein trenn-

scharfer Anspruch auf eine Festlegung von Realitdtsbestandteilen einhergehen muss, sondern der

w1

Fokus auf dem jeweiligen System bleiben kann, das selbst diese Unterscheidungen unabhangig
davon durchfiihrt, ob die jeweiligen Transzendenzen nun einenstatsichlichen< Widerhall in einer
(beobachtungsunabhingigen) Realitit finden oder nicht. Die Einstufung von Erfahrung ist damit
vom erfahrenden System abhangig, das sich zunachst einfach auf seine Erfahrung bezieht. Deut-
lich wird dieses nicht-realistische Verstindnis gerade an den grofien Transzendenzen (s.u.).

56  Ebd.S.599.

57  Ebd.S.597.

58  DieserAspektist iiberaus entscheidend: »Das, was in der aktuellen Situation angezeigt, aber nicht
erfahrbarist, istangezeigt auf der Grundlage einer Erinnerung an Vergangenes.«Giilker, Transzen-
denzS. 40.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—

209


https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Konstruktion von Verbindlichkeit

Anders als bei der vergessenen Tasche gibt es — im Beispiel gesprochen — hier keine
Chance mebhr, einfach nach Hause zu fahren und den vermissten Gegenstand zu holen,
die Transzendenz damit also aufzuheben. Schon auf der Ebene der mittleren Transzen-
denzen kann der Mensch

diese Grenzen nicht libertreten. Hingegen kann er im Unterschied zu den >grofdenc<
Transzendenzen (iber diese Grenzen nicht nur hintiberblicken, sondern auch die dahin-
terliegende Landschaft in deutlichen Umrissen erkennen. Sie gleicht in ihren Haupt-
ziigen der ihm vertrauten, heimatlichen.>®

Die Autoren differenzieren zwischen beiden Transzendenzstufen, indem sie die mitt-
lere Ebene mit dem Erleben anderer Personen und die grofie Ebene mit der Moglich-
keit anderer Wirklichkeiten verbinden. Mittlere Transzendenzen ergeben sich aus dem
Wechselspiel von Nihe und Distanz im Kontakt zu anderen Menschen. Die Distanz re-
sultiert aus der Unmaoglichkeit, in die Perspektive anderer zu wechseln, ihre Gedanken
und Gefiihle selbst zu empﬁnden.60 Zugleich aber besteht eine Nihe, die sich zum ei-
nen aus der gemeinsamen Lebenswelt®!, zum anderen aber durch die Ubertragung der
»Selbsterfahrung« ergibt: »Andere sind diejenigen, >hinter« deren AuRerem sich so wie
bei mir ein Inneres befindet. Ein Kérper, der wie mein Koérper ein Innen anzeigen konn-
te, Bewegungen, die wie gleichartige Bewegungen von mir Handlungen sein kénnten:
All das lést die Sinniibertragung aus.«®? Die Erfahrung von Nihe und Distanz im Kon-
takt mit anderen wird hier als abhingig von einer Setzung beschrieben: »Woher stammt
dieses >Wissens, dafd ein anderer Kérper eines Anderen meinesgleichen ist? Die Eigenart
dieses >Wissens« besteht darin, daf} einem Auflen ein Innen zugesprochen wird. Es ist
klar, daf hier eine Sinniibertragung von mir auf anderes wirksam ist.«®> Von der Wahr-
nehmung anderer und ihres Verhaltens wird darauf geschlossen, dass ihnen ebenso
ein Bewusstsein zugeschrieben werden miisste, wie man es an sich selbst erfdhrt. Dies
aber 16st die Unsicherheiten nicht auf und lisst Raum fir Zweifel. Schiitz und Luck-
mann nennen etwa den Fall, dass eine Vogelscheuche mit einem Menschen verwechselt
wird.®* Schon die Méglichkeit steht fiir ein bleibendes Wechselspiel zwischen Nihe-
und Distanzmomenten, das die Autoren in verschiedenen Anwendungsfillen weiter
ausdifferenzieren. So bestehe etwa die Moglichkeit, die mittlere mit einer kleinen Tran-
szendenz zu verbinden: »Der Andere transzendiert mich immer als der Andere, dessen
Innen mir nicht unmittelbar zuginglich ist. Wenn er sich aus meiner Reichweite be-

59  Schiitz/Luckmann, Strukturen S. 603.

60 Vgl.ebd.S. 608. In Aufnahme der Diktion Heinz von Foersters lieRRe sich festhalten, dass die mitt-
lere Transzendenz vor allem auf der Erfahrung der Nicht-Trivialitat anderer basiert. Vgl. dazu Kap
2.3.1.

61 Nach Schitz und Luckmann gilt: »Die Alltagswelt ist von Anfang an intersubjektiv.« Schitz/
Luckmann, Strukturen S. 609.

62  Ebd.S.é607.

63  Ebd.S.605.

64  Vgl.ebd.S. 605.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

gibt, transzendiert er mich aufRerdem auch noch als ein Abwesender.«% Fiir den Gang
dieser Untersuchung sind diese Differenzierungen aber nur von geringer Relevanz. Be-
deutsamer sind die Ausfithrungen zur dritten Ebene der Transzendenz. Diese bezieht
sich auf die Erfahrung alternativer Wirklichkeiten, die zwar in einem gewissen Maf}
erlebbar ist, sich letztlich aber der Kontrolle und Zuginglichkeit des Bewusstseins ent-
zieht. Das Spektrum solcher Zustinde reiche »von verhiltnismif3ig kurzen subjektiven
Erlebnissen zu gesellschaftlich durchgeformten Handlungen.«®¢ Als Beispiele werden
hierzu Triume und Ekstasen aufgerufen, die jeweils an die »Grenze des Handelns«®’
heranfithrten und ein »Abkehren vom Alltag und die Zuwendung zu einem anderen Zu-
stand«®® erméglichten. Im Zentrum der grofien Transzendenz sehen Schiitz und Luck-
mann aber den Tod. Er sei durch eine maximale Entzogenheit gekennzeichnet: »Da im
Gegensatz zu den anderen Transzendenzen diese Grenze nur in einer Richtung iber-
schreitbar ist, ist aus der alltiglichen Erfahrung zweifellos nicht unmittelbar ableitbar,
was — falls itberhaupt etwas — hinter der Grenze warten kénnte.«®® Zu einer Gewiss-
heit iiber die (eventuelle) Wirklichkeit hinter der Schranke des Todes kénne der Mensch
entsprechend nicht gelangen.” Grof3e Transzendenzen speisen sich demnach aus der
Antizipation vollig disparater Wirklichkeitsentwiirfe. Diese letzte Ebene »beschreibt al-
so eine Fortsetzung der Grenzen, die innerhalb der materiellen Welt erfahren werden
und sind damit nicht per se mit einem religios konnotierten Transzendenzbegriff in
eins zu setzen. Und doch besteht eine eindeutige Nihe zu solchen Konzepten.«”* Noch
einmal anders formuliert: alle religiésen Transzendenzen sind grofRe Transzendenzen,
aber nicht alle grofien Transzendenzen gleichsam religios.””

65 Ebd. S.610. Auch spielt das Alter eine hervorgehobene Rolle. Deutlich wird das im Kontakt »mit
den Welten der Alteren und der Jiingeren. Mit beiden teile ich nur einige Bereiche volliger Ver-
trautheit in der Fille unmittelbarer Erfahrungen.« Ebd. S. 612.

66  Ebd.S.625.

67 Ebd.S.621.

68  Ebd.S. 625. Ausfiihrlicher heif’t es im Text: »Der gemeinsame Nenner all dieser Grenziiberschrei-
tungen ist, dafd der Alltag im wachen Zustand zwar nicht unbedingt absichtlich und in manchen
Fallen erhohter Bewufitseinsspannung fast >blind¢, aber immer bewufit verlassen wird. Das tag-
liche Leben verliert seinen Wirklichkeitsakzent zugunsten des anderen Zustands; das, worauf die
Erfahrungen in diesem Zustand hinweisen, kann, sofern nur ein Minimum an glaubwiirdigen Deu-
tungsmoglichkeiten (Theorieangeboten<) zur Verfiigung steht, nicht nur einen fliichtigen Wirk-
lichkeitsakzent erhalten, sondern einen, der auch nach der Riickkehr in den Alltag theoretischen
Vorrang beibehilt. Die natiirliche Einstellung wird abgeschiit|telt, das pragmatische Motiv aufer
Kraft gesetzt, die Relevanzsysteme alltdglichen Handelns und alltaglicher Erfahrung weitgehend
ausgeschaltet.« Ebd. S. 622f.

69 Ebd.S.627.

70  Vgl.ebd.S. 627.

71 Gulker, Transzendenz S. 42. Oftmals werden grofe Transzendenzen folglich mit einem nicht-gra-
duellen Transzendenzbegriff verbunden.

72 Diese Bestimmung konnte lbrigens auch fiir andere Zugange anschlussfahig gemacht werden,
wie etwa fiir Religionsdefinitionen, die sich auf Alteritdts- und Fremdheitserfahrungen beziehen.
Vgl. hierzu etwa Stichweh, Kategorie S.104-106. Auch das Transzendenzverstindnis von Schiitz
und Luckmann involviert in seinem Fokus auf die Entzogenheit schliellich ein Motiv, das auch
als Fremdheit beschrieben werden konnte. Bereits erarbeitete und potentielle Verbindungslinien
waren hier freilich noch einmal genauer zu untersuchen.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—

M


https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Konstruktion von Verbindlichkeit

Wozu aber dieser Blick auf die Frage nach der Transzendenz? Zunichst, weil sich
an der eingespielten Differenzierung zeigen lisst, wie scheinbar substantiell festgelegte
Begriffe unter operationale bzw. funktionale Vorzeichen gestellt werden konnen. Das
wird auch im Text von Schiitz und Luckmann klargestellt: »Sofern mit >Transzendenz«
etwas Aufderweltliches gemeint ist, das der menschlichen Erfahrung als solcher grund-
sitzlich nicht zuginglich ist, hitte eine Erfahrung solcher >Transzendenz< wohl kaum
etwas mit dem Wissen um die >Transzendenz« der Welt zu tun.«’> Zum anderen aber
plausibilisieren die Anmerkungen den Transzendenzbegriff als Theorieangebot fiir die
weitere Auseinandersetzung, insofern sich eine doppelte Anschlussfihigkeit sowohl zu
theologischen als auch zu radikalkonstruktivistischen Perspektiven ergibt. Ohne auf
realistische Vorannahmen zuriickgreifen zu miissen, eréffnen sich auf dieser Grundla-
ge vielfiltige Moglichkeiten zur Weiterentwicklung des argumentativen Fadens dieser
Untersuchung.”* Und auch dariiber hinaus kénnen Anschliisse fokussiert werden, die
gleichsam als Nebenpfade dieses Entwurfs zu aufschlussreichen Erkenntnissen anre-
gen. So lief3e sich etwa die Frage einspielen, inwiefern das Feld der Digitalisierung unter
den Gesichtspunkten funktionaler Transzendenzen beobachtet werden konnte. Eduard
Kaeser spricht in diesem Kontext etwa von Transzendenztechnologien und meint:

Hinter den technologischen Versprechungen eines besseren Lebens verbergen sich
Transzendenzverheifungen. Die Uberwindung der condition humaine erscheint heute
machbar. In gewissem Sinne stellen alle modernen technologischen Projekte men-
schenfliichtige Horizonte in Aussicht: weg von der Erde! Weg von unserem Korper!
Weg von unserer Sterblichkeit! [..] Derartige TranszendenzverheifSungen strahlen um-
so mehr, je expliziter sie unsere Erdgebundenheit, Kérperlichkeit, Vergianglichkeit als
etwas Schlechtes, etwas >Gefallenes< hinstellen.”>

Und auch die Soziologin Sabine Maasen beobachtet, »dass sich digitale Technik zuneh-
mend mit Transzendenzverweisen auflidt«’®. Es fithrte zu weit, diesem Pfad an dieser

73 Schitz/Luckmann, Strukturen S. 593.

74  Erinnertsei hier daran, dass Schiitz und Luckmann gerade im Kontext der mittleren Transzendenz
auf den Setzungscharakter von Wissen hinweisen. Wenn auf der Ebene der kleinen Transzenden-
zen hingegen die Rede davon ist, etwas sei»entweder dasselbe, das schon einmal erfahren worden
war, oder es gehort dem gleichen Typ von Gegenstidnden und Ereignissen wie frither Erfahrenes
an, oder es stammtwenigstens aus dem gleichen Wirklichkeitsbereich, namlich dem alltaglichen«
(ebd. S. 599), dann ware hier noch einmal eine erkenntnistheoretische Kldarung einzufordern. Die-
se aber liefRe sich aber wohl auch dadurch erreichen, dass die bereits bestehenden Angaben zur
Herstellung von Wissen ausgeweitet werden.

75  Eduard Kaeser, Pop Science. Essays zur Wissenschaftskultur. Basel 2009. S. 115.

76  Sabine Maasen, Die Transzendenz der Technik — die Immanenz der Religion: Das Beispiel der Di-
gitalisierung. In: Religion und Gesellschaft. Sinnstiftungssysteme im Konflikt. Hg. v. Friedrich Wil-
helm Craf/Jens-Uwe Hartmann. Berlin/Boston 2019. S. 237-254, hier: S. 237.Maasen formt diesen
Gedanken weiter aus, indem sie—in Anlehnung an Norbert Bolz— auf bedeutsame Parallelen auf-
merksam macht: »So wie Gott ist das Netz allgegenwadrtig, ortsunabhangig, und es reprasentiert
die moderne Form der gottlichen Allwissenheit. Im Netz gibt es keine Zeitlichkeit, es ist immer
verfligbar, immer ist jemand ansprechbar und die Zeit, die man im Netz verbringt, ist nicht mit
dem normalen Zeitempfinden zu erfassen — eine Ahnung von Ewigkeit.« Ebd. S. 251.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Stelle ausfithrlicher nachzugehen. In Andeutung ist aber hoffentlich deutlich gewor-
den, dass sich mit einem derart formatierten Transzendenzbegriff durchaus vielver-
sprechende Beobachtungspotentiale erschlief3en lassen.

E) Relativierung als Angebot

Nach alldem diirfte klar sein, dass ein radikalkonstruktivistischer Zugang der funktio-
nalistischen Methode zur Bestimmung von Religion und Religiositit zuneigen miiss-
te. Wenn die Frage nach der Substanz und dem Wesen einer Entitit abgelehnt wird,
dann dirfte dies besonders fiir Abstrakta wie den Religionsbegriff gelten. Dem radika-
len Konstruktivismus geht es insgesamt um das Wie von Erkenntnis und menschlichem
Leben. Ubertragt man diese Frage nun auf Religion und Religiositit, so ergibt sich bei-
nahe von selbst eine funktionalistische Tendenz, die aber eben auf der Linie religionsde-
finitorischer Synthesen auch die Verdichtung spezifischer Operationen zu Substanzen
in einem dezidiert nicht-ontologischen Sinne akzeptiert und produktiv aufgreift. Der
Bezug zu Transzendenzen oder anderen scheinbar substantiellen Kategorien formiert
sich so nicht als Frage nach dem Wesen eines Gegeniibers, sondern wird streng von den
Operationen des jeweiligen erkennenden Systems her gedacht.”” Die von einigen ra-
dikalen Konstruktivist*innen vorgetragene Vorstellung einer zwangsliufigen Bindung
von Religion und Realismus wird damit aufgeldst und auf ein anderes, radikalkonstruk-
tivistisch kompatibles Religionsverstindnis hin gedffnet. Damit ist ein erstes zentrales
Zwischenergebnis erreicht: Die radikalkonstruktivistischen Absagen an Religion und
Religiositit basieren auf einem Religionsverstindnis, das keineswegs alternativlos ist.
Bezieht man die funktionale Alternative ein, er6ffnen sich vielmehr Moglichkeiten, re-
ligiése und radikalkonstruktivistische Perspektiven (zumindest) miteinander zu har-
monisieren.”® Auferdem aber — so meine These — ist es auch moglich, iiber die bloe
Harmonisierung hinauszugehen. In dem Zusammenhang mochte ich ein entsprechen-
des Theorieangebot unterbreiten, das ich den folgenden Kapiteln dieser ersten Replik
entfalten werde. Neben den vielfiltigen Funktionen, die oben bereits andeutungswei-
se vorgestellt wurden, lassen sich die Mechanismen des Religiésen nidmlich auch als
Relativierungen beschreiben.” Der Akt der Relativierung basiert auf der Inverhaltnis-
setzung von einer Aussage und Umstinden, die als Einfluss- und Bedingungsfaktoren
behauptet werden. Wer relativiert, prazisiert den Wert einer Behauptung durch Ein-
rahmung. Genau dies leisten auch Religionen, indem sie den Menschen mit seinen

77 Vor diesem Hintergrund kann auch Pickel begegnet werden, der in seiner Darstellung des Luh-
mannschen Religionsbegriffs davon ausgeht, dass diesen aufgrund seines Transzendenzbezugs
auch eine substantielle Dimension eigne. Vgl. Pickel, Luhmann S.388.

78  Einensolchen Versuch unternimmt auch Erdmann und kommt darin zu folgendem Ergebnis: »Re-
ligion ist, konstruktivistisch gesehen, der Versuch, das prinzipiell Unfafibare unserer Existenz in
Bildern zu beschreiben. Es wére deshalb im Gegenteil absurd, wenn wir Menschen im Bereich re-
ligiéser Erfahrungen auf Deutungen verzichteten mit dem Argument, dafd wir nicht in der Lage
seien, objektive Erkenntnisse hieriiber zu erlangen.« Erdmann, Glauben S. 86.

79  Wie dies bezogen auf Machtanspriiche geschieht, hat Felix Kérner jliingst beschrieben. Vgl. Felix
Koérner, Politische Religion. Theologie der Weltgestaltung — Christentum und Islam. Freiburg i.Br.
2020. S.175-217.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—

23


https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Konstruktion von Verbindlichkeit

Grenzen konfrontieren. Die eigene Lebenswelt wird in eine Differenz zu einem ver-
dichteten Superlativ (Gott, Heiliges etc.) geriickt und zugleich die Andersartigkeit und
Schwierigkeit des Zugriffs auf diesen Superlativ behauptet.®° Am Beispiel des Zeichens
Gott werde ich dies an spiterer Stelle ausfithrlicher darlegen.’!

Religionen beziehen sich - in der Diktion Luhmanns — auf Kontingenz und verse-
hen sie mit einem tieferen Sinn. Kontingenz wird gewissermafien von einem umfas-
senden Narrativ unterhohlt, das weitere Handlungen ermdglicht und nicht einfach re-
signieren ldsst. In der Relation zu diesem umfassenden Wert aber wird die eigene Stel-
lung erkennbar relativiert, weil gleichzeitig eine Entzogenheit sichtbar wird, die sich
besonders durch die Transzendenz-Differenzierung von Schiitz und Luckmann illus-
trieren lisst. Erfahrungen der Entzogenheit treten bereits alltdglich auf, sie verschirfen
sich im Kontakt mit anderen Menschen (als nicht-triviale Maschinen (von Foerster)) und
kommen in der Antizipation der eigenen Sterblichkeit zu ihrem Héhepunkt: »Nachdem
das Wissen um den eigenen Tod einmal erworben worden ist, geht es in den Horizont
aller Erfahrungen ein«®? und provoziert eine Deutung:

Wenn sein Leben bzw. das, was ihm als Sinn seines Lebens gilt, bedroht erscheint, muf3
ersich fragen, ob denn das, was gerade noch so dringlich und wichtig schien, noch im-
mer so dringlich und wichtig ist. Er unterzieht die bisher so selbstverstandlich wirk-
samen Relevanzen einer ausdriicklichen Deutung in dem Licht, das die gegenwartige
Krise auf sein bisheriges und das in Frage gestellte zukiinftige Leben wirft.53

Die Deutung bezieht sich auf das gesamte Lebensintegral und wird grundsitzlich.
Der*Die Beobachter®in steigert seine*ihre Deutung potentiell bis zur Idee einer
Vollstindigkeit, bemerkt dabei aber, dass diese Vollstindigkeit ebenso wenig sei-
nen*ihren Moglichkeiten entspricht wie die vollstindige Erfassung des Gedankens
in all seinen Konsequenzen. Auch dies entspricht einem Relativierungsprozess, weil
auch hier die Kontingenz des eigenen Standpunktes in Differenz sichtbar wird. Dieses
Sichtbarwerden aber funktioniert nur dort, wo Vergleichswerte und Relationen die
Selbstbestimmung erméglichen.® Kontingenz als Erfahrung der Nicht-Notwendigkeit
ruht auf Relativierung®, Religiositit bearbeitet Kontingenz. Radikalkonstruktivistisch

80  Das Muster des Superlativs setzt sich—wenn auch nicht im streng-grammatikalischen Sinne — (ib-
rigens auch dort fort, wo behauptet wird, dass selbst Superlative nicht geniigten, um die Grof3e
Gottes zu beschreiben. Auch in diesen Féllen aber wird letztlich eine Steigerung eingefordert. Ent-
sprechende Kritik an einem Verstandnis Gottes als Superlativ lasst sich etwa bei Henri de Lubac
beobachten. Vgl. dazu Dominik Arenz, Paradoxalitat als Sakramentalitit. Kirche nach der funda-
mentalen Theologie Henri de Lubacs. (Innsbrucker theologische Studien Bd. 92). Innsbruck 2016.
S. 89. [= Arenz, Paradoxalitit.]

81  Vgl.Kap.5.1.3.1.

82  Schitz/Luckmann, Strukturen S. 628.

83  Ebd.S.629.

84  Oder wie Pollack und Rosta formulieren: »Das Wissen um die Kontingenz ist damit an die Weite
des vorstellbaren Welthorizonts gebunden. Je mehr Moglichkeiten ins Bewusstsein treten, desto
hoher das Kontingenzbewusstsein.« Pollack/Rosta, Moderne S. 64.

85  Anders ist eine Nicht-Notwendigkeit nicht zu erkennen, weil hier zumindest die Antizipation von
Alternativen darauf hinweist, dass das Eigene nicht alleinsteht und eben nicht notwendig ist. Es
sind stets andere Umstédnde, andere Entscheidungen, andere Handlungen denkbar.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

gibt Heinz von Foersters Rede von der Nicht-Trivialitit der Welt Auskunft von dieser
Vorstellung. Religios ldsst sich das beschriebene Relativierungsverfahren vor allem an
Narrativen vom Anfang und vom Ende der Welt ablesen: Von einem Schopfungsakt, den
niemand beobachten konnte, und einem Jenseits, aus dem niemand zuriickkam. Beide
Narrative konfrontieren mit der erkenntnistheoretischen Frage, wie man angesichts
der vorgenommenen Qualifizierungen (als letztlich unbeobachtbar) sicheres Wissen
von ihnen erlangen soll, und ordnen doch in umfassende Denksysteme ein. Religionen
bleiben damit eben nicht beim Postulat der Kontingenz stehen, sondern prisentieren
Sinnentwiirfe, die — zumindest potentiell — Anlass zu Hoffnung und Motivation zu
weiterem Handeln geben.¢ Die spezifisch religiése Form der Relativierung hebt
sich deshalb durchaus von anderen Formen ab. Anhand konkreter Operationen kann
dies deutlicher gemacht und noch einmal stirker mit den Gedanken des radikalen
Konstruktivismus verbunden werden.®” Zuvor aber bedarf es eines Blicks auf die
theologischen Affekte gegentiber dem philosophischen Konzept des Relativismus, das
- wenig iiberraschend - die Relativierung als zentrales Kennzeichen aufweist.

5.11.2  Zur theologischen Diskussion des Relativismus

Das Relativieren von (Glaubens-)Wahrheiten geht im theologisch-kirchlichen Diskurs
als Schreckgespenst durch. Spitestens seit Joseph Ratzingers Warnung vor der »Dik-
tatur des Relativismus«®® gibt es eine neue Furcht vor den Einschrinkungen, mit de-
nen Relativismen auch religiose Systeme konfrontieren — gerade in der interreligiésen
Konkurrenz.%” Wenn im Zuge dieser Arbeit also vorgeschlagen wird, Religion selbst als
Relativierungsmechanismus zu beschreiben und dies noch dazu in Anlehnung an ein
Theoriesetting geschieht, das durchaus Ahnlichkeiten zu einem Wahrheitsrelativismus

86  AuchdiesenAspektwerdeichanspaterer Stelle noch ausfiihrlicher thematisieren. Vgl. Kap. 5.1.3.2.

87  Wobei bereits damit eine starke Verbindung von Theologie und radikalen Konstruktivismus her-
ausgearbeitet wurde. Freilich findet sich dieser Gedanke aber auch in anderen Arbeiten zum The-
ma. So diagnostiziert bspw. Detjen »[e]ine strukturelle oder formale Parallele zwischen Konstruk-
tivismus und Theologie« (Detjen, Geltungsbegriindung S. 379), die er ndherhin darin erkennt, dass
beide die Begrenzung des Menschen thematisieren: »Auch Theologie-Treibende bekommen ihr
>Objektc>nie zu Gesicht«.« Ebd. S. 380.

88  Vgl.Joseph Ratzinger, Predigt in der Heiligen Messe Pro Eligendo Romano Pontifice. In: Der Anfang.
Papst Benedikt XVI. Joseph Ratzinger. Predigten und Ansprachen April/Mai 2005. (Verlautbarun-
gen des Apostolischen Stuhls Nr.168). Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. S.12-16,
hier: S.14. [= Ratzinger, Predigt.]

89  So wird der Relativismus theologisch besonders im Kontext der Religionstheologie verhandelt,
weil sich hier die Konturen der Verbindlichkeitsanspriiche besonders abbilden. Vgl. exemplarisch
Bernd Irlenborn, Relativismus. (Grundthemen Philosophie). Berlin/Bosten 2016. S. 48-56 [= Irlen-
born, Relativismus.]; Michael Seewald, Wahrheit mit und ohne Heil. Zur Relativismusproblematik
im interreligiosen Gesprach. In: Glaube ohne Wahrheit? Theologie und Kirche vor den Anfragen
des Relativismus. (Theologie kontrovers). Hg. v. Michael Seewald. Freiburg i.Br. 2018. S. 260-278;
Joseph Ratzinger, Glaube — Wahrheit — Toleranz. Das Christentum und die Weltreligionen. Frei-
burg i.Br. 32004. S. 95-99 [= Ratzinger, Glaube.]; Werner Huber, Das Denken Joseph Ratzingers.
Paderborn 2017. S. 315-317. So wird der religionstheologische Pluralismus, wie er bspw. von John
Hick oder Perry Schmidt-Leukel vertreten wird, gerne als Ubertragung des Relativismus auf das
Feld des Religiosen dargestellt (s.u.).

https://dol.org/10.14361/9783839462171-019 - am 14.02.2026, 18:57:00. - ET—

215


https://doi.org/10.14361/9783839462171-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

